
Fach: Neuere und Neueste Geschichte  
 
 
 
 
 

„Ich Thomas Murner bekenn mich und thu kund“ 

Thomas Murner als Autor und Kontroverstheologe in Straßburg und Luzern 
 
 
 

Inaugural-Dissertation 
 
 
 
 

zur Erlangung des Doktorgrades Dr. phil. 

der FB 08/09 

der Westfälischen Wilhelms-Universität zu Münster (Westf.) 
 
 
 
 

vorgelegt von 
 

Kathrin Maria Elisabeth Henseleit 
 

aus Ahlen (Westf.) 
 
 

2021 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Tag der mündlichen Prüfung: 20.08.2019 
 
Vorsitzende des Gemeinsamen beschließenden Ausschusses: Prof. Dr. Elisabeth Timm 

Erstgutachter: Prof. Dr. Barbara Stollberg-Rilinger 

Zweitgutachter: Prof. Dr. Matthias Pohlig  



Tag der Promotion: 20.08.2019 



2 

Inhaltsverzeichnis 

1) Einleitung S. 5

1.1) Fragestellung S. 5

1.2) Theoretischer Ansatz S. 9

1.3) Quellen- und Forschungslage S. 15

1.3.1) Murners kontroverstheologisches Werk S. 15

1.3.2) Quellenlage S. 19

1.3.2) Forschungsstand S. 21

2) Zeitlicher Kontext von Murners Publizistik S. 27

2.1) Zur Person Murners S. 27

2.2) Allgemeine Einordnung Murners in Humanismus und Reformation S. 33

2.3) Reformatorische Publizistik und frühe Kontroverstheologie S. 43

2.3.1) Reformatorische Publizistik S. 44

2.3.2) Kontroverstheologie S. 46

2.4) Wirkstätten S. 50

2.4.1) Straßburg S. 50

2.4.2) Oberehnheim S. 55

2.4.3) Die Eidgenossenschaft S. 58

Publizistisches Vorgehen 

3) Murner als Autor S. 68

3.1) Autorschaft und Inszenierung S. 69

3.2) Literarische Genres in Murners Publizistik S. 83

3.2.1) Der Sänger vom Untergang des christlichen Glaubens S. 83

3.2.2) Satiriker und Exorzist S. 87

3.2.3) Kalendermacher S. 93

3.3) Fazit S. 98

4) Murners Umgang mit dem Spott: Katzenmotivik und bildliche Selbstdarstellung S. 100

4.1) ‚Murnar‘ in der gegnerischen Publizistik S. 101

4.2) ‚Murnar‘ und die Katzenmotivik in der (Bild)Publizistik S. 106

4.3) Murners Reaktionen S. 113

4.3.1) Anzeigen und Beschwerden S. 113 

4.3.2) Die Katzenthematik in Murners Schriften S. 115 

4.3.3) Die bildliche (Selbst-)Darstellung ‚Murners‘ im Lutherischen Narren S. 121 

4.4) Fazit S. 128 



3 
 

5) Murners Druckereien S. 131 

5.1) Der Betrieb einer Druckerei S. 132 

5.2) Murner als Drucker S. 135 

5.2.1) In Straßburg S. 136 

5.2.2) In Luzern S. 139 

5.3) Fazit S. 149 

 Gelehrsamkeit und Standeswürde  

6) Murner als Gelehrter S. 151 

6.1) Murners Standeswürde als ‚Doktor‘ S. 152 

6.2) Lehrer S. 155 

6.3) Volkssprache und Gelehrtensprache(n) S. 157 

6.4) Zeitgenössische Gelehrsamkeit S. 171 

6.5) Historische Argumentation S. 178 

6.6) Fazit S. 184 

7) Murner als Theologe und frommer Christ S. 186 

7.1) Murner als Mönch S. 186 

7.2) Prediger und Seelsorger S. 198 

7.3) Positionierung zur Kritik am kirchlichen System S. 204 

7.4) Theologische Argumentation S. 209 

7.5) Marien- und Heiligenverehrung S. 218 

7.6) Fazit S. 223 

8) Murner als Jurist S. 225 

8.1) Die Zensur in Straßburg S. 227 

8.2) Recht und Unrecht in seiner Publizistik S. 232 

8.3) Rechtliche Auseinandersetzungen S. 244 

8.3.1) Der Streit um seine Pension 1524-26 S. 244 

8.3.2) Konflikte in der Eidgenossenschaft S. 247 

8.3.3) Der Streit um seine Pension 1530 S. 252 

8.4) Fazit S. 257 

 Einordnung und Abgrenzung seiner Person  

9) Murners Verhältnis zu anderen Kontroversisten und Kontroverstheologen S. 259 

9.1) Heinrich VIII. von England S. 262 

9.2) Konrad Treger S. 271 

9.3) Johannes Eck und Johann Fabri S. 274 

9.4) Fazit S. 285 



4 
 

10) Murner als Teil der Gemeinschaft: Einordnung in sein Umfeld und sein Bezug 
zu Obrigkeiten 

S. 287 

10.1) Selbstverortung als Teil des ‚Wir‘ S. 287 

10.2) Einordnung in sein näheres und ferneres Umfeld S. 290 

10.2.1) Straßburg und das Reich S. 290 

10.2.2) Luzern und die Eidgenossenschaft S. 303 

10.3) Fazit S. 317 

11) Murner in Opposition zur Reformation S. 319 

11.1) Martin Luther S. 320 

11.2) Michael Stifel S. 325 

11.3) Huldrych Zwingli S. 328 

11.4) Eidgenössische Reformatoren im Kontext der Badener Reformation S. 333 

11.5) Die Reformation in Bern, Berchtold Haller und Franz Kolb S. 336 

11.6) Wolfgang Capito S. 342 

11.7) Fazit S. 347 

12) Zusammenfassung: Murners self-fashioning S. 350 

 Anhang  

Murners kontroverstheologisches Werk S. 358 

Abbildungen S. 362 

Quellen- und Literaturverzeichnis S. 380 

Quellen S. 380 

Literatur S. 392 

 
  



5 
 

1) Einleitung 

1.1) Fragestellung 

Nach dem öffentlichen1 Auftreten Luthers und dem Einsetzen der reformatorischen Publizistik 

meldeten sich sehr bald katholische2 Publizisten zu Wort, obschon in geringerem Umfang. In 

den Flugschriften der frühen Reformationszeit vollzog sich die Auseinandersetzung über die 

Interpretation der christlichen Heilsbotschaft öffentlich3. Dabei traten Luthers Gegner ebenfalls 

für ihre religiösen Überzeugungen ein und verfochten ihre Ansichten durch ihre Schriften. 

Obwohl sie grundsätzlich alle die Intention verfolgten, die Römische Kirche gegen die 

Reformation in ihren unterschiedlichen Ausprägungen und ihre Vertreter zu verteidigen, 

arbeiteten sie doch weitgehend unabhängig voneinander. 

Dass sich Vertreter der Römischen Kirche nur vergleichsweise selten publizistisch zur 

Reformation äußerten, wirft ein besonderes Schlaglicht auf diejenigen Autoren, die sich gerade 

in Form von Flugschriften4 gegen die Reformation wandten. Diese vornehmlich geistlichen 

                                                 
1 Die Bedeutung des Wortes ‚öffentlich‘ erhielt nach 1500 neben ‚allgemein bekannt oder offenbar sein‘ die 
zusätzliche Bedeutungskomponente, dass „etwas dazu bestimmt ist, allgemein bekannt zu werden oder daß sein 
Bekanntsein nicht verhindert werde“. Allerdings war ‚Öffentlichkeit‘ weder ein zeitgenössischer Begriff noch ein 
zeitgenössisches Konzept. Hier soll ‚Öffentlichkeit‘ im Sinne einer kommunikativen Öffentlichkeit verstanden 
werden, also als ein Raum oder „eine Sphäre, innerhalb derer bestimmte Kommunikationsakte mittels bestimmter 
Medien stattfinden“. Werden Inhalte ‚öffentlich‘ gemacht, werden diese in solch eine Sphäre der Kommunikation 
eingebracht. Entscheidend ist, dass diese Kommunikation mindestens im rezeptiven Sinn allgemein zugänglich 
ist. Diese ‚Öffentlichkeit‘ ist jedoch nicht als eine einzige, umfassende Öffentlichkeit zu verstehen, stattdessen ist 
von nach unterschiedlichen Kriterien abgrenzbaren Teilöffentlichkeiten auszugehen, etwa von einer 
publizistischen Teilöffentlichkeit, die durch die Publikation von Flugblättern und -schriften gebildet wird. Schnurr, 
Eva-Maria: Religionskonflikt und Öffentlichkeit. Eine Mediengeschichte des Kölner Kriegs (1582 bis 1590). 
Köln/Weimar/Wien 2009 (= Rheinisches Archiv 154; Diss. 2008), S. 38-40. Wohlfeil, Rainer: ›Reformatorische 
Öffentlichkeit‹. In: Ludger Grenzmann/Karl Stackmann (Hgg.): Literatur und Laienbildung im Spätmittelalter und 
der Reformationszeit. Symposion Wolfenbüttel 1981. Stuttgart 1984 (= Germanistische Symposien. Berichtbände 
V), S. 47. Vgl. Ukena, Peter: Tagesschrifttum und Öffentlichkeit im 16. und 17. Jahrhundert in Deutschland. In: 
o.Hg.: Presse und Geschichte 1. Beiträge zur historischen Kommunikationsforschung. Referat einer 
internationalen Fachkonferenz der Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Deutschen Presseforschung / 
Universität Bremen 5.-8. Oktober 1976 in Bremen. München 1977 (= Studien zur Publizistik. Bremer Reihe, 
Deutsche Presseforschung 23), S. 36. Führer, Karl Christian/Knut Hickethier/Axel Schildt: Öffentlichkeit – 
Meiden – Geschichte. Konzepte der modernen Öffentlichkeit und Zugänge zu ihrer Erforschung. In: Archiv für 
Sozialgeschichte 41 (2001), S. 2/12f. 
2 Unter ‚Katholiken‘ soll hier nicht eine klar bestimmbare Gruppe von Personen verstanden werden, die einer 
festen Doktrin entsprochen oder eine ‚katholische‘ Theologie vertreten hätte, sondern allgemein derjenige 
Personenkreis, der sich in Abgrenzung zu Vertretern und Anhängern der Reformation in ihren verschiedenen 
Prägungen zur Römischen Kirche bekannte.  
3 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther. Berkeley/Los Angeles/London 1994, S. 28f. 
Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Städtische Predigt in der Frühzeit der Reformation. Eine Untersuchung deutscher 
Flugschriften der Jahre 1522 bis 1529. Göttingen 1996 (= Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in 
Göttingen. Philologisch-historische Klasse. Dritte Folge 220), S. 225. 
4 Die zahlreichen Druckerzeugnisse des frühen 16. Jahrhunderts werden gemeinhin als ‚Flugschriften‘ bezeichnet. 
Problematisch ist jedoch, was genau unter einer ‚Flugschrift‘ zu verstehen ist. Die geläufigste Definition stammt 
von Hans-Joachim Köhler: „Eine Flugschrift ist eine aus mehr als  e inem Blat t  bestehende selbständige, 
nichtperiodische und nicht  gebundene  Druckschrift, die sich mit dem Zie l  der Agi tat ion (d. h. der 
Beeinflussung des Handelns) und/oder der Propaganda (d.h. der Beeinflussung der Überzeugung) an die 
gesamte  Öffent l i chkei t  wendet.“ Köhler, Hans-Joachim: Die Flugschriften. Versuch der Präzisierung eines 
geläufigen Begriffs. In: Horst Rabe/Hansgeorg Molitor u.a. (Hgg.): Festgabe für Ernst Walter Zeeden. Zum 60. 
Geburtstag am 14. Mai 1976. Münster 1976 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte. Supplementband 



6 
 

Autoren sahen offenbar eine Notwendigkeit darin, theologische Traktate oder Flugschriften zu 

veröffentlichen. Sie hatten ebenso wie die Verfasser reformatorischer Flugschriften jeweils die 

persönliche Entscheidung getroffen, sich publizistisch zu Luther zu positionieren5 und sich 

somit auf einem Feld zu bewegen, das stark von diesem dominiert wurde. Kontroverstheologen 

machten es sich zur Aufgabe, ihren Glauben zu verteidigen, und waren damit in der Regel 

(außerhalb des albertinischen Sachsens) auf sich allein gestellt. Die Römische Kirche sah im 

Allgemeinen zunächst keine Notwendigkeit einer publizistischen Gegenoffensive, was sich erst 

unter Papst Paul III. änderte, wobei eine organisierte Förderung erst nach dem Trienter Konzil 

einsetzte6. Kontroverstheologische Schriften, die zuvor – zumal zu Beginn der Konfrontation 

in den 1520er Jahren – publiziert worden waren, waren weitgehend eigenverantwortlich von 

ihren jeweiligen Autoren verfasst und herausgegeben worden. Trotz ihres Anspruches, die 

Römische Kirche und damit das Christentum zu verteidigen, befanden sich 

kontroverstheologische Autoren in ihrem publizistischen Vorgehen unter Legitimationsdruck: 

Immerhin diskutierten sie auf diese Weise selbst öffentlich Glaubensfragen, obwohl Laien, die 

zu ihrem potenziellen Lesepublikum zählten, in solchen Angelegenheiten nach der kirchlichen 

Ordnung kein Mitspracherecht besaßen7. Dennoch sahen die Kontroverstheologen den Weg der 

publizistischen Erwiderung als notwendig an und wählten ihn. 

Eine besondere Stellung nahmen diejenigen Autoren ein, die mehrere Werke publizierten8 und 

dazu vorrangig die Volkssprache wählten9. Sie sprachen ein breiteres Publikum an als 

ausschließlich einen gelehrten, lateinkundigen Leserkreis. Thomas Murner war einer dieser 

Kontroverstheologen, die sich in den 1520er Jahren wiederholt und in erster Linie in der 

deutschen Volkssprache in ihren Flugschriften der Reformation entgegenstellten. Tatsächlich 

                                                 
2), S. 50 (Hervorhebung im Original). Einen Überblick über die Problematik der Definition Köhlers gibt Todt, 
Sabine: Flugschriften (Art.). In: Mennonitisches Lexikon V. [http://www.mennlex.de/doku.php?id=top: 
flugschriften (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. ‚Flugschrift‘ und ‚Flugblatt‘ unterscheiden sich nur durch ihren 
Umfang, nicht aber durch ihre Funktion. Vgl. Mörke, Olaf: Pamphlet und Propaganda. Politische Kommunikation 
und technische Innovation in Westeuropa in der Frühen Neuzeit. In: Michael North (Hg.): 
Kommunikationsrevolutionen. Die neuen Medien des 16. und 19. Jahrhunderts. Köln/Weimar/Wien 2001² (= 
Wirtschafts- und sozialhistorische Studien 3), S. 16. 
5 Vgl. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgläubigen Gegner. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch. 
Tübingen 2017³, S. 144. 
6 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 76-78. Bagchi geht davon aus, dass die 
römische Kurie gegenüber den Kontroverstheologen zwischen dem Beginn der Reformation und der Einberufung 
des Trienter Konzils eine konsistent negative Haltung vertrat. Vgl. Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest 
Opponents. Catholic Controversialists, 1518-1525. Minneapolis, MN 1991 (= Diss. 1989), S. 222. 
7 Vgl. Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland. In: Albrecht Beutel (Hg.): 
Luther Handbuch. Tübingen 2017³, S. 227. 
8 30 von 57 Kontroverstheologen veröffentlichten zwischen 1518 und 1525 jeweils nur eine Schrift. Vgl. Bagchi, 
David V.N.: Luther’s Earliest Opponents, S. 189. 
9 Im Zeitraum 1518 bis 1526 lag der Anteil deutscher und lateinscher kontroverstheologischer Schriften bei jeweils 
etwa 50%, bei Murner hingegen lag der Anteil lateinischer Schriften nur bei 24%. Vgl. Zorzin, Alejandro: 
Karlstadt als Flugschriftenautor. Göttingen 1990 (= Göttinger theologische Arbeiten 48; Diss. 1989), S. 79/71. 



7 
 

war er sogar der einzige unter ihnen, der bereits vor der Auseinandersetzung mit Luther 

Erfahrungen mit dem Verfassen volkssprachlicher Literatur10 hatte. 

Ein zentraler Aspekt in Murners kontroverstheologischem Werk war, dass er seine eigene 

Person thematisierte, bzw. inszenierte: Dabei zeigte er sich nicht nur als ein Theologe, der sich 

zu einem theologischen Konflikt äußerte und zu Gunsten der Römischen Kirche eintrat. Sein 

Auftreten war facettenreicher. Er kleidete sich in verschiedene Rollen, um seiner 

Argumentation mehr Nachdruck und Wirksamkeit zu verleihen. Murner nutzte als Autor die 

Möglichkeiten der öffentlichen Selbstdarstellung, die ihm das Medium der gedruckten Schrift 

bot11. Dabei konnte er auf eigene Erfahrungen zurückgreifen und sie für seine Zwecke nutzen, 

passte sein Auftreten aber den sich ihm bietenden Gegebenheiten an. 

Sein self-fashioning12 war nicht statisch oder eindimensional, sondern eine Kombination von 

Rollen und Bezugnahmen, wobei er situativ bestimmte Aspekte stärker betonte als andere. In 

einer Auseinandersetzung mit Straßburg wies er etwa darauf hin, dass er Klage nicht nur als 

eine der Streitparteien erhob, „sonder als ein priester, doctor und uwerer burgerkind“13. 

Situativen Anpassungen zeigen sich zudem, wenn er – je nach Absicht – einerseits seine 

Eigenständigkeit betonte, aber andererseits auch den Anspruch auf Repräsentativität erhob. 

Dabei traf er aus den sich ihm bietenden Möglichkeiten jeweils eine Auswahl, sodass sein 

Auftreten inner- und außerhalb seiner Publizistik Unterschiede aufweist. Zu fragen ist deshalb 

nicht nur: Wie stellte er sich jeweils dar? Sondern auch: Als was präsentierte er sich wann 

gerade nicht? Welche Bezugsmöglichkeiten sparte er aus? Und: Welche Vorteile brachte ihm 

die jeweilige Art der Selbstdarstellung? Lassen sich bestimmte Strategien oder Muster 

erkennen? Immerhin war Murner ein Autor, der sich in den verschiedenen Kontexten seines 

Engagements mit unterschiedlichen Situationen konfrontiert sah, an die er sich und sein self-

fashioning anpasste. Da er seine rund dreißig kontroverstheologischen Schriften an zwei 

Standorten konzentriert in einer Zeitspanne von knapp zehn Jahren veröffentlichte, bietet sein 

Werk die Möglichkeit, Entwicklungen in seiner Selbstdarstellung nachzuvollziehen sowie 

Konstanten von situativen Verhaltensweisen zu unterscheiden. 

                                                 
10 Vgl. Zorzin, Alejandro: Karlstadt als Flugschriftenautor, S. 72. 
11 Humanisten, die sich in ihren Publikationen etwa bei Kirchenoberen defensiv rückversicherten oder 
Machthabern gegenüber offensiv ihre Zuneigung äußerten, sind z.B. eine Autorengruppe, die aus dem breiten 
Spektrum der Möglichkeiten schöpfte, das der Buchdruck für die öffentliche Selbstdarstellung eröffnete. Vgl. 
Lembke, Sven/Markus Müller: Einleitung. In: Sven Lembke/Markus Müller (Hgg.): Humanisten am Oberrhein. 
Neue Gelehrte im Dienst alter Herren. Leinfelden-Echterdingen 2004 (= Schriften zur südwestdeutschen 
Landeskunde 37), S. 8. 
12 Dieses Konzept soll im folgenden Abschnitt zum Theoretischen Ansatz (S. 9ff.) näher erläutert werden. 
13 Winckelmann, Otto (Hg.): Neue Beiträge zur Lebensgeschichte Thomas Murners. In: Zeitschrift für die 
Geschichte des Oberrheins 45/N.F. 6 (1891), S. 128. 



8 
 

Die Frage danach, wie sich Murner innerhalb seiner kontroverstheologischen Publizistik selbst 

darstellte und inszenierte, zielt nicht nur darauf, in welchen Rollen er sich jeweils präsentierte 

(und welche Anknüpfungsmöglichkeiten er nachweislich nicht nutzte), sondern auch auf die 

Mittel und Wege, mit denen er diese Selbstbilder jeweils konstruierte. Ebenso wie andere frühe 

Kontroverstheologen konnte er sich nicht auf erfolgreiche oder anerkannte Vorbilder berufen 

und war weitgehend auf sich allein gestellt. Dementsprechend musste er (und andere 

zeitgenössische Autoren, die sich an der publizistischen Auseinandersetzung um die 

Reformation beteiligten) selbstständig Strategien entwickeln, seiner Position Gehör bzw. seinen 

Schriften ein Publikum zu verschaffen und sein Vorgehen zu legitimieren.  

Die Fallstudie von Murners self-fashioning soll Einblick in die Strategien eines frühen 

Kontroverstheologen geben. Indem der Blick auf einen Autor konzentriert wird, können 

verallgemeinernde Grundannahmen zwar nicht außer Acht gelassen, aber doch relativiert 

werden. So trifft es zwar auch in Hinblick auf Murners kontroverstheologische Schriften zu, 

dass sie eine Reaktion auf die reformatorische Publizistik waren, doch lassen sie sich nicht 

darauf beschränken. Die Flugschriften waren Eigenleistungen Murners, wie es auch bei anderen 

Kontroverstheologen der Fall war. Das durch die Schriften transportierte und präsentierte 

Selbstbild der Autoren, und damit auch die Selbstverortung ihrer selbst und ihrer Werke in der 

Konfrontation, geht über eine bloße Gegnerschaft zur Reformation hinaus. Diese 

Selbstdarstellung rückt hier in den Fokus. Das Konzept des self-fashioning eröffnet einen neuen 

Zugang zur Kontroverstheologie, in dem gerade nicht die theologische Argumentation im 

Vordergrund steht, sondern ihr publizistisches Vorgehen. Es geht darum, die Autoren nicht nur 

als Theologen, sondern auch als Publizisten in den Blick zu nehmen. 

Da es sich bei Murner in Hinblick auf seine frühe Schaffensperiode in den 1520er Jahren um 

einen der ersten publizistisch tätigen Kontroverstheologen handelte, kann zudem der Blick für 

das Vorgehen und mögliche (Publikations-, Argumentations-, Legitimations-)Strategien 

anderer Kontroverstheologen sowie zeitgenössischer Publizisten geschärft werden14. Sie alle 

mussten sich innerhalb der Konfliktparteien selbst verorten und sich gegenüber ihren Gegnern 

und anderen Gruppierungen abgrenzen. Unter Umständen gab es Konstanten (möglicherweise 

als Parallelen oder Anleihen) in der zeitgenössischen oder späteren (Kontrovers-)Publizistik 

nicht nur inhaltlicher Natur. 

                                                 
14 Zur möglichen längerfristigen Wirkung seiner Werke in der katholischen Publizistik liegen keine Studien vor, 
was weitgehend auch für andere Kontroverstheologen gilt. Eine Ausnahme bildet die (wenn auch einseitige und 
zu Stereotypen vereinfachende) Studie von Adolf Herte zur Wirkungsgeschichte der Lutherkommentare des 
Cochlaeus. Vgl. Herte, Adolf: Das katholische Lutherbild im Bann der Lutherkommentare des Cochläus. 3 Bände. 
Münster 1943. Wolf, Gerhard Philipp: Johannes Cochlaeus (1479-1552) zwischen Humanismus und Reformation 
– Zu seinem 450. Todestag. In: Jahrbuch für fränkische Landesforschung 62 (2002), S. 119. 



9 
 

Um der Frage nach Murners self-fashioning nachzugehen, erweist sich in Anbetracht des 

umfangreichen Korpus der Schriften Murners ein aspektorientiertes Vorgehen als angebracht. 

Wiederkehrende Aspekte und solche, die für einige seiner Schriften von besonderer Relevanz 

sind, lassen sich als ‚Rollen‘ Murners zusammenfassen, wobei diese nicht strikt voneinander 

zu trennen sind und starke Überschneidungen aufweisen können. Diese Rollen lassen sich drei 

Themenfeldern zuordnen, nämlich seinem publizistischen Vorgehen, seiner (akademischen) 

Gelehrsamkeit und Standeswürde sowie seiner Positionierung zu anderen Personen. 

Nach einer Einführung in das Konzept des self-fashioning und eine Skizzierung der Quellen- 

und Forschungslage folgen eine Vorstellung der Person Murners, eine Einordnung seines 

Wirkens und seiner Publizistik sowie ein Blick auf seine Wirkstätten. Danach sollen die drei 

genannten Themenfelder im Fokus stehen. Im ersten Teil steht zunächst die Präsentation seiner 

selbst im Zentrum, die im Zusammenhang mit seinem publizistischen Vorgehen steht. Es soll 

darum gehen, wie und ob er sich als Schöpfer (Autor und Drucker) seiner Schriften inszenierte 

und welche Gestaltungsspielräume er nutzte, um sich auf unterschiedliche Weise zu 

präsentieren. Dazu gehört auch ein Blick darauf, wie er mit dem ihm entgegengebrachten Spott 

umging und seine Reaktion insbesondere auf die ihn schmähende Katzenmotivik bildlich 

umsetzte. Weil der Ausdruck seiner Standeswürde(n) innerhalb dieser von ihm geschaffenen 

Spielräume ein wesentlicher Bestandteil seines self-fashionings war, liegt danach der 

Schwerpunkt auf den von Murner bekleideten Rollen, die vornehmlich in engem 

Zusammenhang mit seiner akademischen Ausbildung stehen: Wie nutzte er sein Auftreten als 

Gelehrter, Theologe oder Jurist, um sich, seine Aussagen und seine Schriften einzuordnen? 

Schließlich soll es um die Verortung Murners gegenüber anderen Personen gehen, mit welchen 

‚Gleichgesinnten‘ (neben Kontroverstheologen speziell Personen aus seinem näheren oder 

ferneren Umfeld sowie eine ‚christliche Gemeinschaft‘) er sich auf welche Weise assoziierte 

und gegen wen er wie Position bezog. Einige der zuvor behandelten Rollen boten ihm hier, 

etwa in Hinblick auf Gleichrangigkeit oder Überlegenheit, verschiedene Anknüpfungspunkte. 

1.2) Theoretischer Ansatz 

Obwohl Jacob Burckhardts These von der Entwicklung des Individuums in der Renaissance15 

relativiert worden ist – zwischen Mittelalter und Früher Neuzeit gab es keine scharfe Zäsur, 

was die Selbstreflexion anbelangt –, bleibt angesichts der Überlieferungslage unwidersprochen, 

dass im 16. Jahrhundert Selbstzeugnisse eine größere Rolle spielten als zuvor16: Ab 1500 

                                                 
15 Burckhardt, Jacob: Die Cultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Basel 1860, Zweiter Abschnitt: 
Entwicklung des Individuums, S. 131-170. 
16 Vgl. Dülmen, Richard van: Die Entdeckung des Individuums 1500-1800. Frankfurt a.M. 1997 (= Europäische 
Geschichte), S. 15f. 



10 
 

wurden Ego-Dokumente17 häufiger und persönlicher. Die Selbsterkenntnis war dafür ebenso 

wichtig wie die Präsentation des Selbst gegenüber anderen18: „‚Self-emplotment‘ und Self-

fashioning sind Teil des Bewusstseins der Renaissance und der Frühen Neuzeit und finden 

daher Ausdruck in den schriftlichen und bildlichen Zeugnissen dieser Zeit: ein ‚entdecktes‘ 

Selbst ist ein ‚gestaltetes‘ Selbst.“19 

Wenn unter Selbstzeugnissen allgemein Texte verstanden werden, in denen jemand über sich 

selbst Zeugnis ablegt20, dann zählen nicht nur Autobiographien, Briefe o.Ä. dazu, sondern auch 

solche Schriften, in denen die Autoren ihre persönlichen Gefühle, Haltungen und Meinungen21 

ausdrücken oder ihre eigenen Positionen vertreten. Deshalb sind „Selbstzeugnisse eine nicht 

nach formalen Kriterien formierbare Quellenart“, sie können „quer zu eingeführten 

Quellengattungen gefunden werden“22. Entscheidend ist die Art der Selbstthematisierung: „die 

Person des Verfassers bzw. der Verfasserin tritt in ihrem Text selbst handelnd oder leidend in 

Erscheinung oder nimmt darin explizit auf sich selbst Bezug“23. Dabei muss das Selbstzeugnis 

nicht im Vordergrund stehen, es kann auch nur einen Teilaspekt der Quelle ausmachen24.  

Auch in der Publizistik der (frühen) Reformationszeit gab es solche Schriften, die unter der 

Kategorie der Selbstzeugnisse gefasst werden können, legten ihre Verfasser doch Zeugnis über 

ihre eigenen religiösen Überzeugungen ab, etwa, indem sie ihre eigenen Taten oder 

Handlungsmotivationen erklärten25. Der Aspekt der Selbstthematisierung innerhalb der 

                                                 
17 „Der Begriff des Ego-Dokuments versucht […], sämtliche erfaßbaren ein Selbst reflektierenden Äußerungen 
von historischen Subjekten abzudecken.“ Es ist eine weit gefasste Kategorie, die auch kleinste Aussagepartikel 
umfasst, in denen sich Selbstwahrnehmung (erzwungen oder freiwillig) ausmachen lässt. Greyerz, Kaspar von: 
Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500-1800) als Quellen der Mentalitätsgeschichte. Bericht über ein 
Forschungsprojekt. In: Klaus Arnold/Sabine Schmolinsky/Urs Martin Zahnd (Hgg.): Das dargestellte Ich. Studien 
zu Selbstzeugnissen des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit. Bochum 1999 (= Selbstzeugnisse des 
Mittelalters und der beginnenden Neuzeit 1), S. 149f. Zur Problematisierung des Begriffes und seine Eignung für 
die Frühen Neuzeit siehe ders.: Ego-Documents: The Last Word? In: German History 28,3 (2010), S. 273-282. 
18 Vgl. Burke, Peter: Representations of the Self from Petrarch to Descartes. In: Roy Porter (Hg.): Rewriting the 
Self. Histories from the Renaissance to the Present. London/New York 1997, S. 19/22. 
19 “‘Self-emplotment‘ and self-fashioning are part of Renaissance and early modern consciousness and hence find 
expression in the written and depicted testimonies of that period: the self ‘discovered‘ is a self ‘fashioned‘.” 
Suntrup, Rudolf/Jan R. Veenstra: Introduction. In: dies. (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. 
Frankfurt a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 9. 
20 Vgl. Krusenstjern, Benigna von: Was sind Selbstzeugnisse? Begriffskritische und quellenkundliche 
Überlegungen anhand von Beispielen aus dem 17. Jahrhundert. In: Historische Anthropologie. Kultur – 
Gesellschaft – Alltag 2,3 (1994), S. 462. 
21 Vgl. Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse finden oder: Zur Überlieferung erinnerter Erfahrungen im 
Mittelalter. In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt 
a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 33. 
22 Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse finden, S. 36. 
23 Krusenstjern, Benigna von: Was sind Selbstzeugnisse, S. 464. 
24 Vgl. Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse im Mittelalter. In: Klaus Arnold/Sabine Schmolinsky/Urs Martin 
Zahnd (Hgg.): Das dargestellte Ich. Studien zu Selbstzeugnissen des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit. 
Bochum 1999 (= Selbstzeugnisse des Mittelalters und der beginnenden Neuzeit 1), S. 28. 
25 Etwa Schriften, in denen ehemalige Mönche und Nonnen ihre Klosteraustritte rechtfertigten. Vgl. Rüttgardt, 
Antje: Klosteraustritte in der frühen Reformation. Studien zu Flugschriften der Jahre 1522 bis 1524. Gütersloh 



11 
 

(reformatorischen oder kontroverstheologischen) Publizistik eröffnet einen, wenn auch nicht 

uneingeschränkten, Blick auf ihre Autoren.  

Murner schrieb vorrangig in der Ich-Perspektive26, bezog sich selbst also zumeist explizit in 

seine Publizistik mit ein. Da er seine Schriften für die Publikation verfasste, lässt sich davon 

ausgehen, dass er sie in Hinblick auf sein Publikum konzipierte und damit auch die 

Konstruktion seiner Identität27: Identitäten werden durch öffentliches Auftreten und Benehmen 

geschaffen und erhalten28, was sich auf das Auftreten eines Autors innerhalb seines Werkes 

übertragen lässt. Durch die bewusste Inszenierung seiner Person konnte er sich selbst seinen 

Vorstellungen entsprechend verorten und präsentieren, erfolgte doch die Thematisierung der 

eigenen (oder fremden) Biographie in einem konstruierten Narrativ29. Mit Hilfe der Ich-

Perspektive versetzte er sich in die Lage, seinen persönlichen Erfahrungen und Wünschen30 

Ausdruck zu verleihen, denn das Schreiben von Selbstzeugnissen trägt grundlegend „zur Ich-

Konstruktion bei[…] und zwar erstens durch die Handlung des erinnernden an sich sowie 

zweitens die Reflexion des eigenen Selbst in diesen Schilderungen“31. Wenn „Identität nicht 

als Reflexion eines Zustandes begriffen wird, der mit dem Ich identisch sei, sondern als 

Reflexion eines Anspruches für das, was das Ich geworden sei, werden könnte oder solle“, dann 

                                                 
2007 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 79; Diss. 2003/2004), S. 18f. In apologetischen 
Texten spielte die Person des Verfassers eine wichtige Rolle, da das eigene Leben in den seit der Ausbreitung der 
Reformation vermehrt erscheinenden öffentlichen Rechtfertigungsschriften als Leumundszeugnis fungierte. Die 
eigene Biographie diente zur Bestätigung und Unterstützung der Selbstverteidigung. Besonders im 16. Jahrhundert 
hingen Autobiographie und Apologetik eng zusammen. Vgl. Velten, Hans Rudolf: Das selbst geschriebene Leben. 
Eine Studie zur deutschen Autobiographie im 16. Jahrhundert. Heidelberg 1995 (= Frankfurter Beiträge zur 
Germanistik 29: Diss. 1994), S. 62f. 
26 „Obwohl ein schreibendes Ich einem (schriftlichen) Selbstzeugnis per definitionem vorausgesetzt ist, findet 
Selbstthematisierung nicht notwendig in der Ich-Form statt, so daß weniger der Begriff des Ich als des Selbst 
geeignet erscheint, Subjekt und Objekt der gemeinten Relation zu kennzeichnen.” Schmolinsky, Sabine: 
Selbstzeugnisse finden, S. 23f. 
27 „Identitäten lassen sich als von der Gesellschaft zur Verfügung gestellte Muster auffassen, in die sich das 
Individuum auf die eine oder andere Weise einfügt und die es sich teilweise oder ganz zu eigen macht. Dabei 
übernimmt es Werte, Deutungen, Handlungs- und Empfindungsmuster, die ihm zugleich helfen, seine 
Persönlichkeit zu organisieren und die innere Kontinuität in seinen Einstellungen, Gefühlen und Handlungen zu 
finden.“ Rheinheimer, Martin: Schriftlichkeit als Medium neuzeitlicher Identität. In: ders. (Hg.): Schriftlichkeit 
und Identität in der Neuzeit. Neumünster 2004 (= Studien zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte Schleswig-
Holsteins 38), S. 7. 
28 Vgl. Rublack, Ulinka: Dressing Up. Cultural Identities in Renaissance Europe. Oxford/New York u.a. 2010, 
S. 7. 
29 Vgl. Straub, Jürgen: Zeit, Erzählung, Interpretation. Zur Konstruktion und Analyse von Erzähltexten in der 
narrativen Biographieforschung. In: Hedwig Röckerlein (Hg.): Biographie als Geschichte. Tübingen 1993 (= 
Forum Psychohistorie 1), S. 153. 
30 Vgl. Jancke, Gabriele: Autobiographie als soziale Praxis. Beziehungskonzepte in Selbstzeugnissen des 15. und 
16. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum. Köln/Weimar/Wien 2002 (= Selbstzeugnisse der Neuzeit 10; Diss. 
1999), S. 71. 
31 Dürr, Renate: Funktionen des Schreibens. Autobiographien und Selbstzeugnisse als Zeugnisse der 
Kommunikation und Selbstvergewisserung. In: Irene Dingel/Wolf-Friedrich Schäufele (Hgg.): Kommunikation 
und Transfer im Christentum der Frühen Neuzeit. Mainz 2007 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische 
Geschichte Mainz. Abteilung für abendländische Religionsgeschichte. Beiheft 74), S. 22. 



12 
 

bilden Selbstzeugnisse „die Identität des Schreibers oder der Schreiberin nicht einfach ab, 

sondern sind ein Moment der Ich-Konstruktion selbst“32. 

Diese Selbstdarstellung lässt sich in Anlehnung an Stephen Greenblatt unter dem Konzept des 

‚self-fashioning‘33 (übersetzt als Personen(selbst-)darstellung34 oder Selbstbildung35) fassen. In 

Renaissance Self-Fashioning hat er – von der Prämisse ausgehend ausgehend, dass es in seinem 

Untersuchungs(zeit)raum „both selves and a sense that they could be fashioned“36 gebe – eine 

Studie vorgelegt, wie sechs Autoren aus dem England des 16. Jahrhunderts in ihren literarischen 

Texten Identitäten jeweils konstruierten. Dabei ging es Greenblatt weniger um eine 

Rekonstruktion der jeweiligen Persönlichkeiten als vielmehr um die Mechanismen, durch die 

Identitäten im 16. Jahrhundert gestaltet wurden37. Der Prozess der Identitätsbildung erfolgt 

demnach dezidiert im Kontext zeitgenössischer Normen des jeweiligen sozialen Umfeldes38, 

die Interaktion zwischen Individuum (bzw. den Texten, in denen das Selbst der Autoren jeweils 

fassbar wird) und Gesellschaft sind dafür entscheidend39.  

Da das „fashioned, fictional, self“ immer mit Bezug auf seine Kultur und kodierte 

Ausdrucksmodi, seine Sprache, verortet ist40, besitzt die Selbstkonstruktion eine linguistische 

Dimension41: Self-fashioning erfolgt immer, wenn auch nicht ausschließlich, in Sprache42. 

                                                 
32 Dürr, Renate: Funktionen des Schreibens, S. 24. Allerdings unterscheiden sich Selbst- und Fremdidentifikation 
in vielen Aspekten deutlich. Vgl. Hahn, Alois: Identität und Selbstthematisierung. In: Alois Hahn/Volker Kapp 
(Hgg.): Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Geständnis. Frankfurt a.M. 1987, S. 15. 
33 „Greenblatt points out that initially the word ‚fashioning‘ implied ‘the forming of a self’, that is, the literal 
shaping of a person’s physical form […] and only later came to convey a new range of figurative, less tangible, 
meanings, aligned primarily with manners or conduct, especially of the elite, fabricated (i.e. made) appearances, 
and/or the representation of human nature or intention in speech or actions.“ Laden, Sonja: Greenblattian Self-
Fashioning in the Construction of ‚Literary History‘. In: Jürgen Pieters (Hg.): Critical Self-Fashioning and the 
New Historicism. Frankfurt a.M./Berlin u.a. 1999, S. 70. 
34 Vgl. Suntrup, Rudolf/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt 
a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3). 
35 Vgl. Greenblatt, Stephen: Selbstbildung in der Renaissance. Von More bis Shakespeare (Einleitung). In: Moritz 
Baßler (Hg.): New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur. Tübigen/Basel 2001², S. 35-47. 
36 Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare. Chicago 1984², S. 1. 
37 Vgl. Veenstra, Jan R.: Self-Fashioning and Pragmatic Introspection. Reconsidering the Soul in the Renaissance 
(Some Remarks on Pico, Pomponazzi and Machiavelli). In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-
Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 286. 
38 Vgl. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 5f. 
39 „’Self-fashioning’ for Greenblatt means a dialectal and artful process whereby individuals are created by a 
cultural system of meaning. Selves come into existence in the interplay between texts and societies: a dynamic 
process fuelled by an oscillation between what he calls confirmation and subversion [...]. However a-historical the 
assumed mechanism of self-fashioning may seem to be, Greenblatt nevertheless claims that there are real historical 
perceptions and experiences behind it.“ Veenstra, Jan R.: Self-Fashioning and Pragmatic Introspection, S. 287f. 
40 Clifford, James: On Ethnographic Self-Fashioning: Conrad and Malinowski. In: Thomas C. Heller/Morton 
Sosna u.a. (Hgg.): Reconstructing Individualism. Autonomy, Individuality, and the Self in Western Thought. 
Stanford 1986, S. 142. 
41 Vgl. Brändle, Fabian/Kaspar von Greyerz u.a.: Texte zwischen Erfahrung und Diskurs. Probleme der 
Selbstzeugnisforschung. In: Kaspar von Greyerz/Hans Medick u.a. (Hgg.): Von der dargestellten Person zum 
erinnerten Ich. Europäische Selbstzeugnisse als historische Quellen (1500-1850). Köln/Weimar/Wien 2001 (= 
Selbstzeugnisse der Neuzeit 9), S. 6. 
42 Vgl. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 9. 



13 
 

Greenblatt betont, dass Literatur, als einzigartiger Ausdruck des Prozesses des self-fashioning (der Mensch 
ist ein ‚Kulturartefakt‘43) auf 3 Arten definiert werden muss: (1) als Manifestation des Benehmens des 
Autors (das Objekt biographischer Studien); (2) als ein Ausdruck der Codes, die Benehmen bestimmen 
(das Objekt derer, die ideologische Strukturen aufzudecken suchen); (3) als ein Abbild dieser Codes (das 
Objekt derer, die Kunst als ein autonomes, überzeitliches Phänomen studieren). In anderen Worten, 
Menschen gestalten, werden gestaltet und sind sich bewusst, dass sie durch einen Diskurs gestaltet 
werden44. 

Als weitere zentrale Grundvoraussetzungen hat Greenblatt ausgemacht, dass das ‘Selbst’ 

einerseits durch die Unterordnung unter eine Autorität gebildet wird und andererseits in Bezug 

auf das von der Autorität als negativ gebrandmarkte Andere, dem Fremden45. Gerade im 

„Kontrast zu anderen gewinnt das Individuum wichtige Linien seiner Identität“46. Self-

fashioning erfolgt aber nicht nur in einer doppelten Beziehung zu Autorität und Alterität, 

sondern es bewegt sich auch zwischen Totalisierung und Differenzierung47. 

Durch kulturelle Institutionen wie Familie, Religion und Staat sind „fashioning oneself and 

being fashioned“ untrennbar miteinander verbunden, es besteht eine starke Abhängigkeit der 

jeweiligen Person von ihrem Umfeld48. Menschen sind nicht nur in ihren Texten, sondern auch 

                                                 
43 „Renaissance Self-Fashioning is in fact a study not of the way in which human subjects fashioned themselves 
but rather of the way in which certain political and religious forces in the Renaissance created the fiction of 
individual autonomy. For, in the end, Greenblatt’s Renaissance Self-Fashioning offers a view of the self as a 
cultural artifact, a historical and ideological illusion generated by the economic, social, religious, and political 
upheavals of the Renaissance. Greenblatt’s project, in short, has contributed in decisive ways to a new 
historiography of the self.” Martin, John: Inventing Sincerity, Refashioning Prudence: The Discovery of the 
Individual in Renaissance Europe. In: American Historical Review 102,5 (1997), S. 1315. Zwar gestehe Greenblatt 
den Menschen die Möglichkeit der Wahl „among possibilities whose range was strictly delineated by the social 
and ideological system in force“ zu, doch gibt Martin zu bedenken, dass „the individual so shaped was not a blank 
tablet or text on which such institutions or indeed certain fundamental tensions or conflicts in the culture (political 
and religious) were ‘inscribed.’ To the contrary, the context of selfhood in the Renaissance world ensured that the 
notion of person was anything but blank. […] The fashioning of selves […] is overdetermined, and is not reducible 
to one particular matrix or dialectic, no matter how powerful or persuasive. […] The Renaissance self was 
something greater than the sum of one’s social roles.” Ebd., S. 1339f. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-
Fashioning, S. 256. Ähnliches hatte Howard in Bezug auf den Wechsel in der Analyse zwischen historischen 
Persönlichkeiten (z.B. Thomas Morus) und literarischen Figuren (wie Othello) angemerkt: Greenblatt „seems to 
suggest that discourse about the self has no single point of origin but constantly evolves in response to various 
forms of cultural authority, manifesting itself both in literary paradigms and in the construction of actual lives.” 
Howard, Jean E.: The New Historicism in Renaissance Studies. In: English Literary Renaissance 16 (1986), S. 38. 
44 „Greenblatt stresses that literature, as the unique expression of the process of self-fashioning (man is a ‘cultural 
artifact’), must be defined three ways: (1) as the manifestation of the behavior of the author (the object of 
biographical studies); (2) as an expression of the codes that govern behavior (the object of those who seek to 
expose ideological substructures); and (3) as a reflection on these codes (the object of those who study art as an 
autonomous supratemporal phenomenon). In other words, human fashion, are fashioned, and are aware of being 
fashioned by discourse.” Veenstra, Jan R.: The New Historicism of Stephen Greenblatt: On Poetics of Culture and 
the Interpretation of Shakespeare. In: History and Theory 34,3 (1995), S. 182. 
45 Vgl. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 9. 
46 Velten, Hans Rudolf: Das selbst geschriebene Leben, S. 320. 
47 „A self is formed, first, in submission to an ‘absolute power’ or authority (such as the Church, the State, or the 
Family) and, second, in relation to the Other, the stranger, a category other than authority and branded by the latter 
as demonic, heretical, subversive, marginal, and so forth. As a result the stranger is either encapsulated and 
deprived of his otherness or destroyed. This encapsulation involves a loss of self that enables a dialectical retrieval 
of the self. Self-fashioning takes place in a double relationship to authority on the one hand and to alterity on the 
other, and is governed by the by now familiar oscillation between totalization and differentiation.“ Veenstra, Jan 
R.: The New Historicism of Stephen Greenblatt, S. 181f. 
48 Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 256. 



14 
 

in den sie einschließenden sozialen Beziehungen und Praktiken verortet, sodass das Selbst nicht 

nur durch einen Diskurs, sondern auch durch das Agieren in diesem sozialen Umfeld gebildet 

wird49. Selbstthematisierungen erfolgten „immer in vorgegebenen soziokulturellen Kontexten 

und entwickelten sich innerhalb derselben“50. Das entworfene Selbstbild ist in 

„Wertvorstellungen, Wirklichkeitsauffassungen, Richtigkeits- und Wichtigkeitskriterien der 

umgebenden Gesellschaft“51 eingebettet. Dementsprechend kann die Zugehörigkeit zu einer 

bestimmten Gruppe das Ziel der Selbstdarstellung sein52. Wenn das self-fashioning sowohl eine 

individuelle als auch eine gruppenspezifische Seite hat, sind in der Untersuchung von Murners 

self-fashioning nicht unbedingt Alleinstellungsmerkmale zu erwarten, sondern Aspekte, die ihn 

als Repräsentanten einer oder mehrerer Gruppen ausweisen, denen er sich zugehörig fühlte oder 

zeigen wollte. Zudem macht es „einen Unterschied, ob das Leben im religiösen, gerichtlichen, 

medizinisch-therapeutischen, beruflichen, privaten, wissenschaftlichen oder ästhetischen 

Zusammenhang thematisiert wird“53. Murner war Teil seines Umfeldes – hätte er sich von 

diesem abgegrenzt, hätte er die Akzeptanz seiner Publikationen gefährden können. Der Erfolg 

seiner Schriften hing auch davon ab, inwieweit er als belehrender Autor anerkannt wurde54. 

Self-fashioning basierte nicht allein auf Kreativität und Einfallsreichtum oder einem 

besonderen Individualitätsempfinden, stattdessen ist vieles von anderen Vorbildern abgeleitet 

und vorhersehbar. Selbstdarstellung zielte (zumeist) gar nicht darauf ab, durch literarische 

Kreativität zu unterhalten, sondern sollte einen den eigenen Interessen entsprechenden 

Eindruck erwecken55. Für Murner war die Selbstthematisierung nicht das vorrangige Motiv, 

wie es etwa bei einer Autobiographie der Fall gewesen wäre, sondern die Bekämpfung 

reformatorischer Lehren. Dabei maß Murner seiner Person aber offenbar einen wichtigen 

Stellenwert bei. 

                                                 
49 Vgl. Burkitt, Ian: The shifting concept of the self. In: History of Human Sciences 7,2 (1994), S. 15. 
50 Dülmen, Richard van: Die Entdeckung des Individuums, S. 38. 
51 Hahn, Alois: Identität und Selbstthematisierung, S. 11. 
52 „For Greenblatt, self-fashioning is highly singular. However, such individuality was seldom a feature of the 
more pedestrian self-fashioners. Such figures sought to advertise their social merits by conforming to the image 
of a social type or category. In their self-fashioning they followed or imitated the representational models preferred 
by their peer-group. More than anything they were eager to demonstrate the extent to which they belonged to an 
elite rather than to mark themselves out as charismatic individuals. For this reason it is appropriate to refer to self-
fashioning as a group phenomenon as well as an individual one. As a process, collective self-fashioning was more 
complicated than the fashioning of the individual due to the fact that many voices directed the representation.“ 
Kirwan, Richard: Introduction. Scholarly Self-Fashioning and the Cultural History of Universities. In: ders. (Hg.): 
Scholarly Self-Fashioning and Community in the Early Modern University. Farnham 2013, S. 9. 
53 Hahn, Alois: Identität und Selbstthematisierung, S. 17. 
54 Vgl. Knape, Joachim: Autorpräsenz. Sebastian Brants Selbstinszenierung in der Oratorrolle im Traum-Gedicht 
von 1502. In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt 
a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 90. 
55 Vgl. Kirwan, Richard: Introduction, S. 9. 



15 
 

1.3) Quellen- und Forschungslage 

1.3.1) Murners kontroverstheologisches Werk 

Thomas Murners kontroverstheologisches Werk umfasst rund dreißig Flugschriften, die 

zwischen 152056 und 152957 erschienen. Er begann mit seiner publizistischen Offensive gegen 

die lutherische Lehre, nachdem er nach längerer Abwesenheit 1520 wieder nach Straßburg 

zurückgekehrt war, wo die Reformation in der Bevölkerung bereits Fuß gefasst hatte. Luthers 

Schriften waren frei verfügbar, weil die städtische Zensur kaum eingriff. Um der von Luther 

entworfenen Kirchenreform entgegenzuwirken, nahm er seine vorrangig gegen Luther 

gewandte publizistische Kampagne auf. Zwar hatte Murner zuvor selbst Kritik an kirchlichen 

Missständen geübt, v.a. in Hinblick auf solche, die den finanziellen Gewinn des Klerus betrafen 

und bewegte sich damit im Rahmen zeitgenössischer Kirchenkritik. Allerdings formulierte er 

nie eigene Reformvorschläge. Statt strukturelle Veränderungen der Kirche anzustoßen, setzte 

er in seinen Satiren und Predigten auf moralische Appelle zur Besserung der einzelnen Christen. 

Murner teilte die zeitgenössische Vorstellung, dass die gesamte Christenheit 

besserungsbedürftig sei58. Er war der erste, der das Ausmaß von Luthers Messkritik und die 

Konsequenz der Neubestimmung des Opferbegriffes erkannte. Dementsprechend war er einer 

der ersten, der auf Luthers Thesen zur Messe antwortete59. Für Murner waren die von Luther 

eingeforderten Reformen „so wyder den bruch der christenheit […], so auch wyder gemeine 

concilia und alle heiligen lerer“60. Die sich zunehmend etablierenden Lehren Luthers waren für 

                                                 
56 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung z dem hochgelerten doctor Martino luter 
Augustiner orde[n] z Wittemburg (Dz er etliche[n] reden von dem newe[n] testame[n]t der heillge[n] messen 
getho[n]) abstande / vn[n] wi[der] mit gemeiner christenheit sich vereinige. Straßburg 1520. 
57 Murner, Thomas: Ein send brieff der acht Christlichen ort einer loblichen Eidtgnoschafft mit nammen Lutzern 
/ Vry / Schwytz / Vnderwalden / Zug / Friburg / Solathorn / Glariß / an ein bobliche herschafft von Bern flehelich 
/ vnd vff des hchst bittend vnd ermanendt / by dem alten waren glauben zů bleiben / vnd sich der euangelischen 
und Lutherischen ketzerien nit beladen noch enteren sollen. Ein spötliche vnd vnfründtliche antwurt der loblichen 
herrschafft von Bern den obgenanten ach Christlichen rtern gethon / vnd durch den durch vß sespreitet. Ein 
vßlegung vnd ercleren des selbigen sprtlichen vn christlichen vnd vngesaltzenen brieffs der herrschafft von Bern 
durch doctor Thomas Murner vß gelegt / vnd zů verston geben. Luzern 1529. 
58 Wegen seiner vorangegangenen Kritik an Missständen innerhalb der Kirche kann er als einer der „wichtigsten 
literarischen Vorboten der Reformation in Deutschland“ gesehen werden. Könneker, Barbara: Die deutsche 
Literatur der Reformationszeit. Kommentare zu einer Epoche. München 1975, S. 14.  
59 Vgl. Büchner, Frauke: Thomas Murner. Sein Kampf um die Kontinuität der kirchlichen Lehre und die Identität 
des Christenmenschen in den Jahren 1511-1522. Berlin 1974 (= Diss. 1974), S. 241f. Iserloh, Erwin: Thomas 
Murner (1475-1537). In: ders. (Hg.): Katholische Theologen der Reformationszeit 3. Münster 1986, S. 21/25. 
Lienhard, Marc: Thomas Murner und die Reformation. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothèque 
nationale et universitaire de Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. 
Exposition de la Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de 
Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 63. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner und die 
katholische Reform. In: ebd., S. 42/44/47. Ders.: Thomas Murner. Eine Persönlichkeit zwischen den Welten. In: 
Achim Aurnhammer und Hans-Jochen Schiewer (Hgg.): Poeten und Professoren. Eine Literaturgeschichte 
Freiburgs in Porträts. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2009, S. 89. Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.). In: Neue 
Deutsche Biographie 18. Berlin 1997, S 617. 
60 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): 
Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524). Berlin 1997, S. 146. 



16 
 

Murner eine beispiellose Gefahr für den christlichen Glauben. Luther habe zu großem Schaden 

der ‚gesetzten Wahrheit‘ seine Lehre, in der er Christliches mit Unwahrheit und Gift vermischt 

habe, in deutschen Schriften verbreitet. Ihm sei umso bereitwilliger geglaubt worden, je mehr 

er die (v.a. geistlichen) Obrigkeit verhöhnt habe. In der ‚ungelehrten und aufrührigen‘ Menge 

habe er einen Anhang erworben, den er missbrauche und, unter dem ‚Deckmantel und Schein‘, 

Missbräuche in der christlichen Kirche ‚abzutun‘, in ‚Missglauben‘ und ‚Irrtum christlicher 

Wahrheit‘ führen wolle. Nun habe Murner sich „notturfftig beducht, nyt me z schlaffen und 

weiters zzsehen“ und wolle „dem frummen eynfeltigen christen man“ und dem christlichen 

Glauben zur Rettung und zum Erhalt beispringen, um „die warheit, die Got selb ist, zů retten 

und beschirmen“61. Dies tat er u.a. in Form seiner Publizistik, wodurch er jedoch 

Glaubensfragen öffentlich zur Diskussion stellte, was die Römische Kurie ablehnte62. Priorität 

hatte für ihn jedoch eine adäquate Reaktion auf Luthers Publizistik, denn ‚wir‘ „vermeinen 

auch, daran nit zů sünden, daz wir zů rettung unseres glaubens schreiben und in widerfechten, 

dan wir alß wol christen leüt seint alß er [d.i. Luther K.H.], und uns gebüret, alß wol unser selen 

seligkeit zů ergrinden als im“63. 

Als Murner seine ersten Schriften verfasste, hatte die Römische Kirche durch die 

Bannandrohungsbulle Exsurge Domine zwar bereits Position bezogen, doch hatte Luther seinen 

symbolträchtigen Bruch mit Rom durch die Verbrennung dieser Bulle und des kanonischen 

Rechts (dies erfolgte am 10.12.1520) noch nicht vollzogen64. Dementsprechend begann Murner 

                                                 
61 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Seine Verteidigung des Glaubens 
wollte er explizit nicht als Verteidigung von Missbräuchen verstanden wissen: „dan wie je kein andre meinung in 
disem biechlin für uns haben, dan unseren christlichen glauben zů verfechten und niemans seiner mißbrüch zů 
verantwurten“. Ders.: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel deutscher Nation, daß sie den 
christlichen Glauben beschützen wider den Zerstörer des Glaubens Christi, Martin Luther. In: Adolf Laube/Ulman 
Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 174. 
62 Vgl. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 10 (1935), 
S. 296. Poloni, Bernard: L’image et sa fonction dans ‚Le grand fou Luthérien’ de Thomas Murner. In: Études 
Germaniques 50 (1995), S. 508. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. 
Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe. Der Flugschriftenstreit zwischen dem Esslinger Frühreformator 
Michael Stifel und dem Franziskaner Thomas Murner 1521 bis 1523. In: Kirsten Fast und Joachim J. Halbekann 
(Hgg.): Zwischen Himmel und Erde: Klöster und Pflegehöfe in Esslingen. Eine Ausstellung der Städtischen 
Museen und des Stadtarchivs Esslingen am Neckar in der Franziskanerkirche Esslingen, 27. September 2009 bis 
31. Januar 2010. Begleitpublikation im Namen der Stadt Esslingen. Petersberg 2009, S. 238. Die Bekämpfung von 
Irrlehren war eine bischöfliche Aufgabe. Die römische Kurie griff erst auf bischöfliche Anfrage oder in Fällen 
überregionaler Relevanz ein. Vgl. Frenz, Thomas: Das Papsttum im Mittelalter. Köln/Weimar/Wien 2010, S. 107. 
Murner musste sich wohl ab seiner dritten Schrift mit Kritik von katholischer Seite auseinandersetzen, dass er 
Glaubensfragen in der Volkssprache thematisierte. Vgl. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften der frühen 
Reformation. In: Bernd Moeller/Stephen E. Buckwalter (Hgg.): Die frühe Reformation in Deutschland als 
Umbruch. Wissenschaftliches Symposion des Vereins für Reformationsgeschichte 1996. Gütersloh 1996 (= 
Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 199), S. 219. 
63 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 196. 
64 Vgl. Kaufmann, Thomas: Reformatoren. Göttingen 1998 (= Kleine Reihe V&R 4004), S.48. Leppin, Volker: 
Martin Luther. Vom Mönch zum Feind des Papstes. Darmstadt 2015², S. 59. Roper, Lyndal: Der Mensch Martin 
Luther. Die Biographie. Frankfurt a.M. 2016, S. 219f. Zschoch, Hellmut: Lebenslauf. In: Albrecht Beutel (Hg.): 
Luther Handbuch. Tübingen 2017³, S. 110. Publik gemacht wurde das Geschehen sowohl durch eine Predigt 



17 
 

mit seiner kontroverstheologischen Publizistik, als die theologischen Fronten zwar bereits 

verhärtet waren, die weitere (theologische) Entwicklung der Reformation jedoch noch nicht 

absehbar war. Allerdings waren in Straßburg reformatorische Sympathien bereits 

offensichtlich, als Murner sein Engagement gegen Luther aufnahm, wobei sich erst ab 1522 das 

reformatorische Kirchenwesen von Wittenberg ausgehend konsolidierte65. Später in der 

Eidgenossenschaft hatte sich bis Murners Eintreffen zwar nur Zürich zur (Zwinglischen) 

Reformation bekannt, doch neigten einige andere Orte Zwinglis Lehren zu, während wieder 

andere Orte ihre Antipathien deutlich machten66. In dem Bemühen der Eidgenossen um 

religiöse Einheit waren Murners kontroverstheologische Schriften ein Versuch, diese Einheit 

im Sinne der Römischen Kirche zu befördern. 

Den Auftakt seines publizistischen Engagements gegen die Reformation bildeten vier Ende 

1520 in jeweils ca. zweiwöchigem Abstand veröffentlichten Traktate, die sich explizit gegen 

Luther und dessen Schriften wandten. Diese erschienen, wie nahezu alle seine 

kontroverstheologischen Schriften seiner Straßburger Zeit, bei Johannes Grüninger, dem 

einzigen Drucker der Stadt, der kontroverstheologische Werke druckte. Die hohe 

Geschwindigkeit ihrer Abfolge lässt vermuten, dass er die darin behandelten Aspekte bereits 

im Vorfeld behandelt und möglicherweise in seinen Predigten thematisiert hatte67. Publiziert 

hat er seine kontroverstheologischen Werke vor 1525 nur in Straßburg, doch waren sie 

überlokal bekannt68. Obwohl in seinen ersten Schriften Luther der direkt angesprochene 

                                                 
Luthers als auch durch die Schrift Warum des Papstes und seiner Jünger Bücher von D. Martin Luther verbrannt 
sind. Luthers Exkommunikation erfolgte offiziell am 03.01.1521 durch die Bulle Decet Romanum Pontificem. Vgl. 
Schilling, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs. München 20164, S. 204/207. 
65 Vgl. Smolinsky, Heribert: Die reformatorische Bewegung von 1521-1525. In: Thomas Kaufmann/Raymund 
Kottje (Hgg.): Ökumenische Kirchengeschichte 2. Vom Hochmittelalter bis zur frühen Neuzeit. Darmstadt 2008, 
S. 264. Nach Luthers Rückkehr von der Wartburg nach Wittenberg im März 1522 erlangte er wieder die Autorität 
über die Reformationsbewegung gegenüber den radikalen Vertretern wie Karlstadt und steuerte sie in seinem 
Sinne. Vgl. Moger, J. Travis: Pamphlets, Preaching and Politics: The Image Controversy in Reformation 
Wittenberg, Zürich and Strassburg. In: The Mennonite Quarterly Review 75,3 (2001), S. 346f. Die Zeit, die Luther 
auf der Wartburg verbrachte, nutzte Murner jedoch nicht für eine Steigerung seiner publizistischen Kampagne; im 
Gegenteil: in dieser Zeit veröffentlichte er keine direkt gegen Luther gerichteten Schriften. 
66 Zur religiösen Entwicklung in der Eidgenossenschaft s.u. S. 62ff.  
67 Vgl. Büchner, Frauke: Thomas Murner, S. 235. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 342. 
Newald, Richard: Elsässische Charakterköpfe aus dem Zeitalter des Humanismus. Colmar 1944, S. 175. 
68 Bereits im Dezember 1520 wurde Luther etwa aus Mainz und Hagenau über Murners Schriften informiert. Vgl. 
Büchner, Frauke: Thomas Murner, S. 260. Capito an Luther, 04.12.1520. In: D. Martin Luthers Werke, Kritische 
Gesamtausgabe. Briefwechsel 2. Weimar 1931, S. 223. Im Folgenden zitiert als WABr mit Bandangabe und 
Seitenzahl. Petrus Francisci an Luther, 25.12.1520. In: WABr 2, S. 238-241. Ende März 1521 äußerte er sich zu 
Murner im Anhang seiner gegen Emser gerichteten Auff das ubirchristlich, ubirgeystlich und ubirkunstlich buch 
Bocks Emszers zu Leypczick Antwortt D. M. L. Darynn auch Murnarrs seins geselln gedacht wirt. Vgl. D. Martin 
Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe. Werke 7. Weimar 1966, S. 681-688. Im Folgenden zitiert als WA mit 
Bandangabe und Seitenzahl. Zschoch, Hellmut: Streitschriften. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch. 
Tübingen 2017³, S. 324. Luther schenkte seinen Gegner in der Regel keine differenzierte Aufmerksamkeit, 
sondern sah sie als Repräsentanten der von ihm abgelehnten Papstkirche. Er wähnte sich ihnen theologisch 
überlegen, da diese zumeist Autoritäten und nicht sachliche Gründe oder Belege aus der Schrift gegen ihn 
anführten. Ob er auf gegnerische Angriffe reagierte, hing vom publizistischen Kontext ab. Einer direkten 



18 
 

Adressat war, waren sie als Publikationen darauf ausgerichtet, sein Publikum von dem ‚Irrweg‘ 

der sich zunehmend etablierenden lutherischen Lehre abzubringen. Er wies demonstrativ darauf 

hin, dass er in Reaktion auf seine Schriften nicht nur eine Antwort Luthers erwartete69, sondern 

von „einem yeden, [der] unß bessers lernen und berichten kan“70. Insgesamt suchte er (im 

Gegensatz etwa zu Johannes Eck) keine theologische Debatte unter Gelehrten, sondern war er 

darum bemüht, die Falschheit der lutherischen Lehren einem breiteren Publikum aufzuzeigen71. 

Die vorrangige Verwendung des Deutschen zur Ausführung und Verbreitung seiner Ansichten 

war dabei nicht (nur) eine Reaktion auf die reformatorischen volkssprachlichen 

Publikationen72, da er selbst bereits zuvor deutschsprachige Schriften veröffentlicht und 

volkssprachige Predigten gehalten hatte. Wie auch Luther hatte er seinem anvisierten Publikum 

‚aufs Maul geschaut‘ und sich daran orientiert73. Deshalb war er „einer der wenigen 

altgläubigen Theologen des 16. Jh., die auch publizistisch breite Volksschichten ansprechen 

konnten“74. Murner war in der Lage, es mit der reformatorischen Publizistik aufzunehmen. Er 

gilt als einer der wenigen katholischen Pamphletisten in den ersten Jahren der Reformation, denen es 
gelang, sich der lutherischen Propaganda mit einigem Erfolg entgegenzusetzen und den Kampf gegen diese 
mit ihren eigenen Waffen, der Lebendigkeit des Ausdrucks, der Anschaulichkeit, dem Witz und nicht 
zuletzt dem Gebrauch der deutschen Sprache aufzunehmen75. 

Die Volkssprache nutzte er vorrangig, aber nicht ausschließlich: An einen gelehrten Leserkreis 

richtete er sich mit einigen auf Latein verfassten Werken. 

Murners Schriften entsprachen der kontroverstheologischen Grundtendenz, als Reaktionen (auf 

Luther) abgefasst zu sein. Dies wird vor allem in Hinblick auf die Titel der jeweiligen Werke 

                                                 
Auseinandersetzung mit Murner – ebenso wie mit anderen Kontroverstheologen – maß er dementsprechend keinen 
Mehrwert bei, obwohl er dies zunächst in Erwägung gezogen zu haben scheint. Indem er auf ihn nur zusammen 
mit Emser reagierte, drückte er seine Geringschätzung für beide aus. Vgl. Bremer, Kai: Emsers und Luthers Streit 
um theologische Deutungshoheit. Die Kontroverse um die Adelsschrift 1520/21. In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis 
Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den altgläubigen Kontroversisten 
des Reformationszeitalters. Münster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 84f. Ders.: 
Religionsstreitigkeiten. Volkssprachliche Kontroversen zwischen altgläubigen und evangelischen Theologen im 
16. Jahrhundert. Tübingen 2005 (= Frühe Neuzeit 104; Diss. 2002), S. 88f. Büchner, Frauke: Thomas Murner, 
S. 261. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgläubigen Gegner, S. 144f. Luther an Spalatin, 17.02.1521. In: 
WABr 2, S. 266. 
69 Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211. 
70 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211. 
71 Vgl. Lienhard, Marc: Strasbourg et la guerre des pamphlets. In: Francis Rapp (Hg.): Grandes figures de 
l'humanisme alsacien. Courants, milieux, destins. Straßburg 1978 (= Société Savante d'Alsace et des Régions de 
l'Est: Collection Grandes Publications 14), S. 128. 
72 Murner beschuldigte Luther, „das du also die gemein understost, mit filen deütschen biechlin zů erheben und 
uffrierig zů machen“. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 176. 
73 Vgl. Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners. Ein Beitrag zur Wortgeschichte des frühen 
16. Jahrhunderts. Mit einer vollständigen Murner-Bibliographie. Göppingen 1978 (= Göppinger Arbeiten zur 
Germanistik 210; Diss. 1977), S. 14. 
74 Lienhard, Marc: Murner, Thomas (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 23. Berlin, New York 1994, S. 438. 
75 Schillinger, Jean: Narr und Narrheit in der konfessionellen Polemik: Thomas Murners Großer Lutherischer 
Narr. In: Jean Schillinger (Hg.): Der Narr in der deutschen Literatur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. 
Kolloquium in Nancy (13.-14. März 2008). Bern/Berlin u.a. 2009 (= Jahrbuch für Internationale Germanistik. 
Reihe A: Kongressberichte 96), S. 83. 



19 
 

deutlich (Murners An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel deutscher Nation, daß 

sie den christlichen Glauben beschützen wider den Zerstörer des Glaubens Christi, Martin 

Luther ist ein „ganz genau und gekonnt gestaltetes ‚Gegenstück‘“76 zu Luthers An den 

christlichen Adel deutscher Nation), doch auch im Aufbau sind die Anlehnungen deutlich: 

Ebenso wie Luther die Verbrennung der Bannandrohungsbulle thesenhaft begründet hatte, war 

auch Murners Erwiderung darauf thesenhaft verfasst77. Außer solchen formalen Aspekten 

waren es vor allem thematische Schwerpunkte der Ausgangsschriften, die den Inhalt der 

jeweiligen Gegenschrift bestimmten. Im Gegensatz zu seinen Straßburger Schriften boten ihm 

in Luzern nicht nur bestimmte Schriften (Zwinglis) Anlässe für seine Publikationen, sondern 

außerdem Ereignisse, besonders die Disputationen von Baden und Bern. Ein weiterer 

Unterschied bestand in der jeweiligen lokalen Bedeutung seiner Schriften: Zwar war Murner 

während seiner Straßburger Zeit einer der produktivsten Kontroverstheologen, doch nahm er 

als Publizist in der Eidgenossenschaft einen besonderen Rang ein. Da er selbst der einzige in 

einem katholischen Ort ansässige Drucker in der gesamten Eidgenossenschaft war78 und somit 

der einzige Drucker, der kontroverstheologische Werke druckte, dominierte er während seines 

Aufenthaltes in Luzern die kontroverstheologische Publizistik der Eidgenossenschaft. 

Ebenso wie anderen kontroverstheologischen Autoren war Murners Schaffen von strukturellen 

Grundproblemen erschwert: Seine Schriften fanden (trotz der vorrangigen Verwendung der 

Volkssprache) keine weite Verbreitung, nur selten erfolgten Nachdrucke, wegen seiner 

Publizistik wurde er angefeindet. Er wurde „neben dem Einzelgänger auch zunehmend zum 

‚Einzelkämpfer’, da er selbst im eigenen Lager wenig Unterstützung gegen die lutherische 

Übermacht“79 fand. Schließlich musste er wegen seines Engagements gegen die Reformation 

Straßburg verlassen (bzw. durfte nicht dorthin zurückkehren) und ebenso später die 

Eidgenossenschaft, wo ihn Luzern nicht mehr vor dem Zugriff der reformierten Orte schützen 

konnte. 

1.3.2) Quellenlage 

Die im VD 16 erfassten Flugschriften Murners sind zum Großteil digitalisiert, die meisten 

seiner deutschsprachigen Schriften liegen zudem ediert vor. Seinen lateinischen Werken wurde 

                                                 
76 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 212. 
77 Vgl. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen bewegt Das geistlich recht verbrennet hat. In: 
Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murner. Kleine Schriften (Prosaschriften gegen die Reformation) 3. 
Berlin/Leipzig 1928 (= Thomas Murners Deutsche Schriften mit den Holzschnitten der Erstdrucke 8; Kritische 
Gesamtausgaben elsässischer Schriftsteller des Mittelalters und der Reformationszeit), S. 1-30. 
78 Vgl. Holt, Ian: Samuel Apiarius, der erste Drucker Solothurns. In: Jahrbuch für solothurnische Geschichte 81 
(2008), S. 95-117, S. 96. 
79 Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners, S. 9. 



20 
 

diese Aufmerksamkeit jedoch nicht zuteil. In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts erschien 

die Editionen von Murners bis 1522 veröffentlichten Deutschen Schriften80 sowie einige seiner 

Luzerner Schriften81. Einige Werke Murners wurden in den letzten Jahren als Teil der auf die 

frühen Kontroverstheologen ausgerichtete Quellensammlung Flugschriften gegen die 

Reformation82 neu ediert, der Lutherische Narr83 liegt ebenfalls als Neuedition vor.  

Eine unveröffentlichte Flugschrift Murners, die Purgatio vulgraris84, ist in zwei 

handschriftlichen Versionen85 überliefert. Von den beiden Flugblättern Murners ist die 

Protestation86 als Abdruck überliefert, der Kirchendieb- und Ketzerkalender87 ist im Original 

erhalten. Das Original des Bärenzahnwehs ist verschollen, dessen Edition basiert auf einer um 

1870 angefertigten Abschrift88. Einige Schriften, wie das „bůch der Tyranny“89 oder das 

‚Consilium‘90, sind nur durch Murners Nennung dem Titel nach bekannt. Allerdings bezogen 

sich Murners Hinweise auf weitere Publikationen nicht nur auf bereits publizierte Werke, es 

konnten auch geplante und unvollendete Schriften sein91, sodass sich aus solchen Hinweisen 

nicht ableiten lässt, welche Schriften heute verschollen sind. Anfang 1524 machte er ein 

Spottlied auf verheiratete Geistliche publik, von dem jedoch nur sein Erscheinen bekannt ist92. 

Teile seiner Korrespondenz sind ebenfalls erhalten und ediert. Neben vereinzelten Briefen sind 

es vor allem Schreiben, mit denen er dem Straßburger Rat gegenüber 1524-1526 sowie 1530 

seine Ansprüche auf eine Pensionszahlung anlässlich der Auflösung des Straßburger 

                                                 
80 Schultz, Franz/Wolfgang Pfeiffer-Belli u.a. (Hgg.): Thomas Murners Deutsche Schriften. 
81 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe von Gott allein erstiftet, hg. v. Wolfgang Pfeiffer-Belli. Halle a. d. 
Saale 1928 (= Flugschriften aus der Reformationszeit XIX; Neudrucke deutscher Literaturwerke des XVI. und 
XVII. Jahrhunderts 257). Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf. Münster 
1939 (= Corpus Catholicorum 22). 
82 Laube, Adolf/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524). Dies. (Hgg.): 
Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530). 2 Bände. Berlin 2000. 
83 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren (1522), hg. v. Thomas Neukirchen. Heidelberg 2014 
(= Beihefte zum Euphorion 83). 
84 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris. In: Joseph Lefftz (Hg.): Thomas Murners „Purgatio vulgaris“. Nach der 
Originalhandschrift erstmalig herausgegeben. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 3 (1928), S. 97-114. 
85 1 AST 176,144 und 1 AST 323,19 in den Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg. 
86 Murner, Thomas: Protestation. D. Thome Murner das er wider Doc. Mar. Luther nichtz vnrechts gehandlet hab. 
Abgedruckt in: Timotheus Wilhelm Röhrich: Dr. Thomas Murner, der Barfüßer-Mönch in Straßburg. Beitrag zur 
Reformations- und Literär-Geschichte Oberdeutschlands im 16. Jahrhundert. In: Zeitschrift für historische 
Theologie 18 (1848), S. 598-602. 
87 Murner, Thomas: Der lvtherischen evangelischen Kirchendieb vnd Ketzer Kalender. In: o.Hg.: Ulrich Zwingli. 
Zum Gedächtnis der Zürcher Reformation 1519-1919. Zürich 1919, Tafel 160. 
88 Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh. Eine verschollene Streitschrift Thomas Murners, hg. v. 
Joseph Lefftz. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 1 (1926), S. 143. 
89 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas 
Murners Deutsche Schriften 6), S. 73. 
90 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F2r/G2r.  
91 Vgl. Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murners Deutsche Schriften 6, S. 171f. 
92 Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant (suite et fin). In: Bulletin de la Société pour la 
Conservation des Monuments Historiques d'Alsace 2. Sér. 19 (1899), S. 81. 



21 
 

Franziskanerklosters geltend machte93. Überliefert ist zudem eine 1521 an den Straßburger 

Zensor Sebastian Brant gerichtete Beschwerde über u.a. gegen ihn gerichtete reformatorische 

Schriften94. 1529 berichtete er einem Straßburger Vetter von seiner Lage in der 

Eidgenossenschaft95. Ein Schreiben an den Luzerner Rat nach seiner Rückkehr ins Elsass von 

1530 belegt seinen weiterhin bestehenden Kontakt mit diesem96. 

Aktenstücke, die im Kontext von Murners Wirken in Straßburg entstanden sind, lassen sich in 

den Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg finden. Zum Teil liegen diese 

ediert vor, darunter seine Korrespondenz und die Purgatio vulgaris. Quellen zu Murners 

Engagement in der Eidgenossenschaft sind in umfassenden Sammlungen wie der 

Actensammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschichte97 oder den Eidgenössischen 

Abschieden98 abgedruckt. Darüber hinaus fand sein Wirken Eingang in Chroniken99, wurde 

seine Person in reformatorischen Publikationen100 behandelt, oder war er Gesprächsthema in 

Briefen101. 

1.3.3) Forschungsstand 

Lange standen Luther und andere Reformatoren im Fokus der Reformationsforschung, doch 

hat sich der Blick inzwischen auf die Reformation in ihren verschiedenen Kontexten geweitet 

                                                 
93 Murner an den Straßburger Rat, 16.04.1530. In: Hidber, Basilius: Doktor Thomas Murner’s Streithandel mit den 
Eidgenossen von Bern und Zürich, mit Urkunden: ein Beitrag zur Geschichte der schweizerischen 
Glaubensstreitigkeiten im XVI. Jahrhundert. In: Archiv für schweizerische Geschichte 10 (1855), S. 298f. Strobel, 
Adam Walther (Hg.): Correspondenz des D. Thomas Murner mit dem Magistrat der Stadt Straßburg von 1524 bis 
1526. In: ders.: Beiträge zur deutschen Literatur und Literärgeschichte. Paris/Straßburg 1827, S. 65-104. 
Winckelmann, Otto (Hg.): Neue Beiträge, S. 119-131. 
94 Thomas Murner an Sebastian Brant, 13.01.1521. Abgedruckt in: Halm, Karl Felix (Hg.): Beiträge zur Literatur 
und Geschichte aus ungedruckten Briefen. In: Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und historischen 
Classe der k. b. Akademie der Wissenschaften zu München 1 (1871), S. 277-280.  
95 Murner an seinen Vetter in Straßburg, 27.02.1529. In: Hidber, Basilius: Streithandel, S. 290-293. 
96 Heger, Hedwig (Hg.): Thomas Murners Absage an die Luzerner Stadtväter aus dem Jahre 1535. In: Bibliothek 
und Wissenschaft 27 (1994), S. 49-55. 
97 Strickler, Johannes (Hg.): Actensammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschichte in den Jahren 1521-
1532 im Anschluss an die gleichzeitigen eidgenössischen Abschiede. 5 Bände. Zürich 1878-1884. 
98 Strickler, Johannes (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede aus dem Zeitraume von 1521 bis 1528. Der amtlichen 
Abschiedsammlung Band 4, Abtheilung 1a. Brugg 1873. Ders. (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede aus dem 
Zeitraume von 1529 bis 1532. Der amtlichen Abschiedsammlung Band 4, Abtheilung 1b. Zürich 1876. 
99 Z.B. Bullinger, Heinrich: Reformationsgeschichte 1, hgg. v. J.J. Hottinger/H.H. Vögeli. Frauenfeld 1838 
[Nachdruck Zürich 1984], Abschnitt 221: Wie die 6 ort im vnwillen wider die Berner disputation verhartend, vnd 
die von Lutzern gestattend Doctor Thoman Murner schmählich vnd schantlich ding, wider Bern z schreiben vnd 
trucken, S. 413-417. Salat, Johannes: Reformationschronik 1517-1532, Band 1: 1517-1527, hg. v. Ruth Jörg. Bern 
1986 (= Quellen zur Schweizer Geschichte N.F. 1 Abteilung Chroniken VIII/1), Abschnitt: Der predicant z 
Lucern d[octor] Thoman Murner stach den zürcher calender mit der su, S. 417f. 
100 Vgl. z.B. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan Vulgo dictus, Geltnar / oder Genß Prediger. Murnarus, qui 
& Schnhenselin, oder Schmůtzkolb, de se ipso. Sinugӕ, & fastus, faciunt quem relligiosum, Sum bonus, & 
magnus, relligiosus ego. Raphaelis Musæi in gratiam Martini Lutheri, & Hutteni, propugnatorum Christianæ & 
Germanicæ libertatis, ad Osores Epistola. Straßburg 1521. Sachs, Hans: Die Wittenbergische Nachtigall. In: Adolf 
Laube/Annerose Schneider/Sigrid Looß (Hgg.): Flugschriften der frühen Reformationsbewegung (1518-1524) 1. 
Vaduz 1983, S. 603, V. 9f. 
101 Vgl. z.B. Luther an Spalatin, 06.03.1521 und an Melanchthon, 06.05.1521. In: WABr 2, S. 275/348. 



22 
 

und ist sie zu einem internationalen wie auch interdisziplinären Forschungsfeld geworden. 

Während die Bedeutung des Humanismus für die Reformation unbestritten ist, werden in 

zentralen Debatten momentan der Epochencharakter der Reformation, ihre ‚Einheit und 

Vielheit‘ sowie Kontinuitäten102 diskutiert. Generell umfasst die Reformationsforschung heute 

zahlreiche Themen und stellt kein einzelnes Forschungsfeld dar103.  

Ausgehend von der Frage nach den Prozessen der Durchsetzung und Etablierung der frühen 

Reformation in den Städten rückten Buchdruck und Flugschriftenpublizistik verstärkt in den 

Fokus der Forschung. Die Medien- und Kommunikationsgeschichte der Reformation stößt seit 

den 1980er Jahren sowohl aus geschichtswissenschaftlicher als auch aus kirchengeschichtlicher 

Perspektive auf Interesse. Einen wichtigen Impuls für die Erforschung des reformatorischen 

Mediensystems (also nicht nur schriftlicher Medien) gab Rainer Wohlfeil, der den Begriff der 

‚reformatorischen Öffentlichkeit‘ prägte104. Zur Bewertung der Bedeutung von Druckschriften 

für die Ausbreitung der Reformation liegen quantitative Auswertungen etwa in Hinblick auf 

die Produktivität einzelner Autoren105 und die Bedeutung von Laien als Autoren106 sowie der 

behandelten Themen107 vor. Die Frage nach den Rezipienten der Publizistik angesichts der 

vorherrschenden Illiteralität lenkt den Blick auf die Kommunikation und Umsetzung 

reformatorischer Ideen, auf das Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit sowie auf 

weitere Medien, durch die die reformatorische Botschaft verbreitet werden konnte108. Der 

reformatorischen Bildpropaganda insbesondere in illustrierten Flugblättern wandte sich 

erstmals Robert Scribner zu109, der die Komplexität des Aneignungsprozesses der Reformation 

                                                 
102 Einen umfassenden Überblick zu diesen zentralen Debatten gibt Mörke, Olaf: Die Reformation. 
Voraussetzungen und Durchsetzung. Berlin/Boston 2017³ (= Enzyklopädie Deutscher Geschichte 74), S. 67-
87/140-142/149f. 
103 Vgl. Kaufmann, Thomas: Die deutsche Reformationsforschung seit dem Zweiten Weltkrieg. In: Archiv für 
Reformationsgeschichte 100,1 (2009), S. 42f/45f. Pohlig, Matthias: Jubiläumsliteratur? Zum Stand der 
Reformationsforschung im Jahr 2017. In: Zeitschrift für Historische Forschung 44 (2017), S. 219/223/226. Zech, 
Julia: Reformation als Herausforderung. Konflikte und Alltag des Superintendenten Jacob Jovius im Fürstentum 
Braunschweig-Wolfenbüttel 1569-1585. Göttingen 2018 (= Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens; Diss. 
2016), S. 27. 
104 Wohlfeil, Rainer: ›Reformatorische Öffentlichkeit‹, S. 41-52. 
105 Etwa Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 19-83. 
106 Etwa. Arnold, Martin: Handwerker als theologische Schriftsteller. Studien zu Flugschriften der frühen 
Reformation (1523-1525). Göttingen 1990 (= Göttinger Theologische Arbeiten 42; Diss. 1987). 
107 Z.B. Köhler, Hans-Joachim: Erste Schritte zu einem Meinungsprofil der frühen Reformationszeit. In: Volker 
Press/Dieter Stievermann (Hgg.): Martin Luther. Probleme seiner Zeit. Stuttgart 1986 (= Spätmittelalter und Frühe 
Neuzeit. Tübinger Beiträge zur Geschichtsforschung 16), S. 255-261. 
108 Beispielsweise Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Städtische Predigt. Hamm, Bernd: Die Reformation als 
Medienereignis. In: Jahrbuch für Biblische Theologie 11 (1996), S. 137-166. 
109 Scribner, Robert W.: For the Sake of the Simple Folk. Popular Propaganda for the German Reformation. 
Cambridge 1981. 



23 
 

verdeutlichte und die Notwendigkeit aufzeigte, dass in die Analyse des reformatorischen 

Kommunikationsprozesses verschiedene Perspektiven einbezogen werden müssen110. 

Dass ein kommunikationsgeschichtlicher Zugang auch weiterhin neue Perspektiven öffnen 

kann, hat jüngst etwa Andrew Pettegree mit Brand Luther111 bewiesen, worin er den 

Zusammenhang von Luthers self-fashioning im Druckmedium, seiner Theologie, seinem Erfolg 

sowie ökonomischen Interessen darlegt. Zu zentralen Themen polemischer Literatur liegen 

verschiedene Studien vor112, erstmals legte 2005 Kai Bremer eine übergreifende Untersuchung 

deutschsprachiger Religionsstreitigkeiten, also dem Streit von religiösen Konfliktparteien vor 

einem Publikum, vor113. Einen Blick auf die Kommunikation der Reformationszeit wirft aktuell 

u.a. der Dresdener Sonderforschungsbereich 1285 „Invektivität. Konstellationen und 

Dynamiken der Herabsetzung.“114  

Insgesamt liegt der Fokus der Forschung zur Reformationszeit auch weiterhin zumeist auf 

Seiten der Reformatoren, sodass ihren Gegnern insgesamt eine deutlich geringere 

Aufmerksamkeit zuteilwird, wenn auch spezialisierte Reihen wie etwa das Corpus 

Catholicorum115 oder Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der 

Glaubensspaltung116 schon früh einen Fokus auf die Erforschung der Kontroverstheologie 

legten. Eine umfassende Studie zu den frühen Kontroverstheologen, eine bis dahin weitgehend 

vernachlässigte Gruppe, hat der Historiker David Bagchi vor rund 30 Jahren mit Luther’s 

Earliest Oppontents117 vorgelegt. In dieser breit angelegten Untersuchung (sein Quellenkorpus 

                                                 
110 Vgl. Kaufmann, Thomas: Die deutsche Reformationsforschung, S. 34f. Mörke, Olaf: Die Reformation, S. 130-
135/152. Schuster, Susanne: Dialogflugschriften der frühen Reformationszeit. Literarische Fortführung der 
Disputation und Resonanzräume reformatorischen Denkens. Göttingen 2019 (= Forschungen zur Kirchen- und 
Dogmengeschichte 118; Habil. 2017) 
111 Pettegree, Andrew: Brand Luther. 1517, Printing, and the Making of the Reformation. New York 2015. Einen 
Meiden- und kommunikationsgeschichtlichen Zugang hatte Pettegree bereits gewählt in ders.: Reformation and 
the Culture of Persuasion. Cambridge 2005. 
112 Vgl. z.B. Dittrich, Christoph: Die vortridentinische katholische Kontroverstheologie und die Täufer. Cochläus 
– Eck – Fabri. Frankfurt a.M./Bern u.a. 1991 (= Europäische Hochschulschriften, Reihe 3. Geschichte und ihre 
Hilfswissenschaften 473; Diss. 1989). Richardsen-Friedrich, Ingvild: Antichrist-Polemik in der Zeit der 
Reformation und Glaubenskämpfe bis Anfang des 17. Jahrhunderts. Argumentation, Form und Funktion. Frankfurt 
a.M./Berlin u.a. 2003 (= Europäische Hochschulschriften, Reihe 1. Deutsche Sprache und Literatur 1855; Diss. 
2000). 
113 Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten. 
114 Zum Konzept des SFBs siehe Konzeptgruppe Invektivität: Invektivität – Perspektiven eines neuen 
Forschungsprogramms in den Kultur- und Sozialwissenschaften. In: Kulturwissenschaftliche Zeitschrift 2,1 
(2017), S. 2-24. Das Erscheinen zahlreicher Arbeiten zur Publizistik der Reformationszeit (insbesondere der 
Teilprojekte E „Sakralität und Sakrileg. Die Herabsetzung des Heiligen im Interkonfessionellen Streit des 
16. Jahrhunderts.“ und G: „Pamphlete, Pasquille und Parolen. Invektive Dynamiken frühneuzeitlicher 
Öffentlichkeit.“) ist angekündigt. 
115 Corpus Catholicorum. Werke katholsicher Schriftsteller im Zeitalter der Glaubensspaltung. Münster seit 1919, 
bisher 49 Bände. 
116 Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung. Vereinsschrift der Gesellschaft zur 
Herausgabe des Corpus Catholicorum. Münster seit 1927, bisher 80 Bände. 
117 Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest Opponents. 



24 
 

umfasst 180 Werke von 57 Autoren) beleuchtet er das Verhältnis der Römischen Kirche und 

ihrer Vertreter zur Publizistik und die Umstände, unter denen die Kontroversschriften 

entstanden sind. Für den Zeitraum der frühen Kontroverstheologie sowie für die Frage nach 

Murners self-fashioning von Relevanz sind außerdem solche in jüngster Zeit erschienenen 

historischen Studien, die die konfessionelle Abgrenzung in Hinblick auf den Ausdruck der 

eigenen Zugehörigkeit bereits für die 1520er Jahre in den Blick nehmen. Bent Jörgensen befasst 

sich etwa mit der Abgrenzung religiöser Gruppierungen in terminologischer Hinsicht118, Marc 

Mudrak mit der Ausbildung eigener ‚altgläubiger‘ Kulturen und Zugehörigkeiten119. Studien 

dazu, wie Kontroverstheologen von ihren Lesern gesehen werden wollten, sind bisher ein 

Desiderat120. 

Einzelne prominente Kontroverstheologen stoßen zwar immer wieder auf Interesse, doch wird 

auch etwa Johannes Eck als „eine der großen Persönlichkeiten der Reformationszeit […] in 

jüngster Zeit eher am Rande betrachtet“121. Andere Theologen (wie Murner) werden weitaus 

seltener behandelt. Hinzu kommt in Bezug auf Murner die Besonderheit, dass er sich durch 

seinen Standortwechsel von Straßburg nach Luzern in zwei verschiedenen reformatorischen 

Kontexten engagierte und sich nur für einen kurzen Zeitraum mit einer Handvoll Schriften 

speziell gegen Luther oder Zwingli wandte. Studien, die sowohl seine Straßburger als auch 

seine Luzerner Publikationen gleichermaßen in den Blick nehmen, sind selten, eine Ausnahme 

bildet Thomas Murner and the Eucharist122 des Franziskaners Jason M. Miskuly. Für 

gewöhnlich liegt der Fokus auf einer der beiden Wirkstätten, also auf Murners Opposition zur 

Reformation lutherischer oder zwinglischer Prägung. Allerdings wird er „in der Anfangszeit 

der Reformation als prominentester Wort- und Schriftführer der Katholiken“ bewertet, der 

„zum populärsten und erbittertsten Gegner Luthers“123 wurde. Dementsprechend wird er in der 

                                                 
118 Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen. Zur Terminologie der Religionsparteien im 
16. Jahrhundert. Berlin 2014 (= Colloquia Augustana 32; Diss. 2009). 
119 Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube. Zugehörigkeiten der Altgläubigen im Alten Reich und in 
Frankreich (1517-1540). Berlin/Boston 2017 (=Ancien Régime, Aufklärung und Revolution 43; Diss. 2015). 
120 Vgl. Klaiber, Wilbirgis: „Den heymlichen Schmertzen, wer kann jhn tragen oder dulden mit schertzen? Das 
kann ich nicht.“ Der Kontroverstheologe Johannes Nas OFM (1534-1590) erklärt sich seinen Lesern. In: Karl-
Heinz Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den 
altgläubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Münster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien 
und Texte 173), S. 248. 
121 Bärsch, Jürgen/Konstantin Maier: Johannes Eck – neue Sichten auf eine bekannte Persönlichkeit. Ein Vorwort. 
In: Jürgen Bärsch/Konstantin Maier (Hgg.): Johannes Eck (1486-1543). Scholastiker – Humanist – 
Kontroverstheologe. Regensburg 2014 (= Eichstätter Studien N.F. 70), S. 7. 
122 Miskuly, Jason M.: Thomas Murner and the Eucharist. The Defense of Catholic Theology in the Anti-
Reformation Writings of Thomas Murner, “vnder Hürt, Hieter vnd Vorfechter der Christlichen Schefflin,“ 1520-
1529. New York 1990 (= Diss. 1989). 
123 Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners, S. 8. 



25 
 

Lutherforschung vergleichsweise häufig als nennenswerter Gegner Luthers aufgefasst und 

beispielhaft angeführt124, ohne ihm jedoch größere Aufmerksamkeit zu schenken. 

In Hinblick auf Murner lässt sich ein gesteigertes Interesse der Forschung an ihm und seinen 

(nicht nur) kontroverstheologischen Schriften Anfang des 20. Jahrhunderts feststellen. Bis 

dahin unterlag die Sicht auf ihn einem kollektiven Negativurteil – er stand im „Ruf eines 

Unbeständigen, Charakterlosen, Ungehobelten, eines nur scheinbar Gelehrten, der an alles 

gerührt habe, aber nirgendwo in die Tiefe gedrungen sei“. Weil er Luther verspottet hatte, 

wurde diese Sichtweise insbesondere von Protestanten geteilt. Eine Loslösung von diesem 

Urteil setzte mit dem Literaturhistoriker Karl Goedeke (1814-1887) ein125. Noch immer 

grundlegend ist die 1913 erschienene Monographie Der Franziskaner Dr Thomas Murner126, 

mit der der Luzerner Staatsarchivar Theodor von Liebenau eine umfassende Darstellung vom 

Leben und Wirken Murners vorlegte.  

In der neueren deutschen Forschung hat sich der katholische Kirchenhistoriker Heribert 

Smolinsky (1940-2012) intensiv mit verschiedenen Kontroverstheologen beschäftigt, darunter 

auch Murner127. In der französischen Forschung hat sich der evangelische Kirchenhistoriker 

Marc Lienhard im Zusammenhang mit der Reformation in Straßburg auch mit Murner 

befasst128. In Hinblick auf Murners Wirken in der Eidgenossenschaft lässt sich feststellen, dass 

eine umfassende Studie zu dessen dortigem Wirken noch immer ein Desiderat ist, nur 

vereinzelte Studien beschäftigen sich mit bestimmten Aspekten seines Wirkens129. Von großer 

Relevanz für die Murnerforschung sind dementsprechend solche Arbeiten, die ihren Fokus 

zwar nicht auf Murner legen, die sich aber mit Themen beschäftigen, die unmittelbar mit 

Murners Wirken im Zusammenhang stehen. Zu nennen ist an dieser Stelle insbesondere die 

                                                 
124 Vgl. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgläubigen Gegner, S. 149. 
125 Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothèque 
nationale et universitaire de Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. 
Exposition de la Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de 
Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 32. Goedeke, Karl: Einleitung. In: Die Narrenbeschwörung 
des Thomas Murner, hg. v. Karl Goedeke. Leipzig 1879 (= Deutsche Dichter des sechzehnten Jahrhunderts 11), 
S. V-IX. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum Humanismus. Untersucht auf Grund seiner »Reformatio 
Poetarum«. Basel 1929 (= Diss. 1929), S. IX-X. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 78. 
126 Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner. Freiburg i.Br. 1913 (= Erläuterungen und 
Ergänzungen zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes 9). 
127 Vgl. z.B. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 77-93. Ders.: Thomas Murner und die katholische Reform, 
S. 35-50. 
128 Vgl. z.B. Lienhard, Marc: Les pamphlets anti-luthériens de Thomas Murner. In: Robert Sauzet (Hg.): Les 
frontières religieuses en Europe du XVe au XVIIe siècle. Actes du XXXIe Colloque International d'Études 
Humanistes. Paris 1992 (= De Pétrarque à Descartes 55), S. 97-107. Ders.: Thomas Murner und die Reformation, 
S. 63-77. 
129 Vgl. z.B. Büsser, Fritz: Das katholische Zwinglibild. Von der Reformation bis zur Gegenwart. Zürich/Stuttgart 
1986, bes. S. 45-58. Zinsli, Paul: Manuel und Murner. Die Begegnung zweier doppelt begabter Glaubensstreiter 
in der Reformationszeit. In: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde 50,3 (1988), S. 165-196. 



26 
 

Edition des Protokolls zur Badener Disputation, in der u.a. Murners Teilnahme sowie die 

Umstände seiner Funktion als offiziell mit dem Druck der zeitgenössischen Ausgabe des 

Protokolls betrauter Drucker näher beleuchtet werden130.  

Das facettenreiche Gesamtwerk Murners, von dem seine kontroverstheologischen Schriften nur 

einen Teil ausmachen, bietet zudem Ansatzpunkte für verschiedene Forschungsdisziplinen: 

Von Interesse für die Rechtsgeschichte sind etwa seine juristischen Texte, hatte doch seine 

Übersetzung der Institutionen Einfluss auf die Ausbildung der deutschen Rechtssprache131. 

Vorrangig seinen juristisch-didaktischen Schriften wird in jüngster Zeit Aufmerksamkeit 

zuteil132. Darüber hinaus bieten seine deutschsprachigen Schriften, insbesondere seine Satiren, 

einen Zugang für die germanistische Forschung133. Auf vergleichsweise starkes Interesse stößt 

seine Satire vom Lutherischen Narren, die sowohl aus der germanistischen134 als auch aus der 

kunsthistorischen Perspektive Beachtung findet. Da es sich bei dieser Satire um ein Werk 

handelt, in dem Murner seine Kritik an Luther sowohl auf textlicher als auch auf bildlicher 

Ebene ausführte und dabei u.a. auf das Mittel der Selbstpersiflage zurückgriff135, lohnt sich 

auch in Hinblick auf die Frage nach Murners self-fashioning ein Blick auf beide Ebenen. 

                                                 
130 Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526. Kommentierte Edition 
des Protokolls. Zürich 2015. 
131 Vgl. Erler, Adalbert: Thomas Murner als Jurist. Frankfurt a. M. 1956 (= Frankfurter wissenschaftliche Beiträge. 
Rechts- und Wirtschaftswissenschaftliche Reihe 13), S. 43. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 85. 
132 Vgl. z.B. Pauser, Josef: „Welch Frevel! Jetzt erscheinen die kaiserlichen Edikte gar noch als Spielkarten.“ 
Thomas Murners juristisches Lehrkartenspiel über die „Institutionen“ Justinians. In: Zeitschrift für Neuere 
Rechtsgeschichte 18 (1996), S. 169-225. Prinz, Franziska: Der Bildgebrauch in gedruckten Rechtsbüchern des 15. 
bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts. Hamburg 2006 (= Gesellschaft und Recht 5; Diss. 2005), bes. §12 II. Die 
mnemotechnischen Schriften Murners, S. 89-91. Prinz, Stephan: Juristische Embleme. Rechtsmotive in den 
Emblemata des 16. bis 18. Jahrhunderts. Münster 2009 (= Gesellschaft und Recht 6; Diss. 2006), bes. §13 III. Die 
Spielkarten des Thomas Murner, S. 121-124. 
133 Vgl. z.B. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart. Studien aus thematischer, formaler und 
stilistischer Perspektive. Bonn 2006 (= Schriften zur Mediävistik 9; Diss. 2006). 
134 Neukirchens Edition der Satire ist in einer literaturwissenschaftlichen Reihe erschienen. 
135 Vgl. Münch, Birgit Ulrike: Periculos Catus. Subversive Kritik in Bildern und Texten Thomas Murners. In: 
Thomas Schauerte/Jürgen Müller u.a. (Hg.): Von der Freiheit der Bilder. Spott, Kritik und Subversion in der Kunst 
der Dürerzeit. Petersberg 2013, S. 212-216. Dies.: „Viel scharppfe Gemelde“ und „lesterliche Figuren“. Cranach 
und seine Zeitgenossen auf dem „Schlachtfeld“ druckgraphischer Fehden. In: Timo Trümper/Julia Carrasco 
(Hgg.): Bild und Botschaft. Cranach im Dienst von Hof und Reformation. Heidelberg 2015, S. 81. 



27 
 

2) Zeitlicher Kontext von Murners Publizistik 

2.1) Zur Person Murners 

Geboren wurde Thomas Murner am 24.12.1475 im elsässischen Oberehnheim (heute Obernai). 

Als Kleinkind infizierte er sich mutmaßlich mit Poliomyelitis (seine Familie hielt ihn für 

verhext); als Folge der Erkrankung hinkte er. 1481 zog seine Familie nach Straßburg und 

erwarb 1482 das Bürgerrecht. Die gute Integration der Familie in das städtische Leben zeigt 

sich daran, dass Murners jüngerer Bruder Johannes sowie zuvor ihr Vater Matthäus Advokaten 

beim städtischen Rat wurden. In Straßburg besuchte Murner die Lateinschule der dort 

ansässigen Franziskanerkonventualen, 1490 trat er in den Konvent ein136, 1494 wurde er mit 

einer päpstlichen Sondergenehmigung bereits mit 19 Jahren zum Priester geweiht137.  

Murner genoss, der franziskanischen Tradition entsprechend, eine umfassende Bildung138. Im 

Anschluss an seine schulische ermöglichte ihm sein Orden eine universitäre Ausbildung, 1494 

nahm er das Studium der Artes Liberales auf. Damit nutzte er eine vor allem von Ordensleuten 

um 1500 in Anspruch genommene Möglichkeit, seine Studien fortzusetzen. Er reiste durch 

Europa, wobei ihm die Verbreitung des international organisierten Franziskanerordens zu Gute 

kam. Seine Aufenthalte lassen sich für die Universitäten von Freiburg, Köln, Paris, Rostock, 

Krakau, Wien, Trier und Basel139 nachweisen. In Freiburg erwarb er 1498 den Magister artium 

und 1500 den Baccalaureus der Theologie in Krakau. Zusätzlich beschäftigte er sich mit 

Naturkunde und antiker Dichtung, womit er nicht nur eine universale, sondern auch eine 

humanistische Gelehrsamkeit anstrebte140. Seine ersten Schriften veröffentlichte er 1498/99141. 

                                                 
136 Neben den Franziskanern waren in Straßburg acht weitere Mönchsorden ansässig. Vgl. Brady, Thomas: 
Zwischen Gott und Mammon. Protestantische Politik und deutsche Reformation. Berlin 1996, S. 63. 
137 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.). In: James Hardin/Max Reinhart (Hgg.): German Writers of the 
Renaissance and Reformation 1280-1580. Detroit 1997 (= Dictionary of Literary Biography 179), S. 187. Newald, 
Richard: Thomas Murner. Zu seinem 400. Todestag. In: Zeitschrift für deutsche Geistesgeschichte 4, 1/2 (1938), 
S. 2. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 204. Smolinsky, Heribert: Eine Persönlichkeit an der Zeitenwende: Thomas 
Murner zwischen Spätmittelalter und Moderne. Vortrag anlässlich der Eröffnung der Ausstellung Thomas Murner, 
Elsässischer Theologe und Humanist. Karlsruhe 1988 (= Vorträge. Badische Landesbibliothek 14), S. 7. Ders.: 
Thomas Murner, S. 79-81. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-
1520. Verfasserlexikon 2. Berlin/Boston 2013, Sp. 300. 
138 Von Ordensgründung an wurde Wert auf die Ausbildung der Mitbrüder gelegt, damit sie ihren seelsorgerischen 
Aufgaben gerecht werden konnten. Franziskanerklöster waren „Zentren der Bildung“. Hamm, Berndt: Bürgertum 
und Glaube. Konturen der städtischen Reformation. Göttingen 1996, S. 79. Vgl. Dettloff, Werner: 
Franzsikanerschule (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 4. Freiburg/Basel u.a. 1995, Sp. 41.  
139 Murners reger Wechsel der Studienorte war auch für die damals sehr mobile Studentenschaft ungewöhnlich. 
Durch seine zahlreichen Ortswechsel – bis zu seinen letzten Lebensjahren hielt er sich kaum länger als zwei Jahre 
an einem Ort auf – unterschied er sich von anderen elsässischen Humanisten, die nur selten das Reichsgebiet 
verließen. Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 22f. Smolinsky, Heribert: Eine Persönlichkeit 
an der Zeitenwende, S. 10. 
140 Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, Bildungsgang und Wissen. In: Franziskanische Studien 9 
(1922), S. 75. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 81f. Ders.: Eine Persönlichkeit an der Zeitenwende, S. 9. 
Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 616. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301.  
141 Murner, Thomas: Practica anno domini M.cccc.L.xxxxviii Per fratrem Thomam Murner, Septem liberalium 
artium magistrum Cracouiensem ordinis fratrum minorum ad instanciam Generosi domini Johannis de Morsperg 



28 
 

Parallel zu seinem Studium war er in unterschiedlichen Funktionen für seinen Orden tätig. Ab 

1501 wirkte er als Lehrer für Theologie an der Franziskanerschule in Straßburg. Dort geriet er 

mit dem angesehenen Humanisten Jakob Wimpfeling142, dem Oberhaupt des 

Humanistenkreises am Oberrhein, in Streit. In der 1501 veröffentlichten Germania hatte dieser 

für die Gründung eines Gymnasiums geworben und dafür die Bedeutung von geschichtlichen 

Kenntnissen für die Treue zu Kaiser und Reich hervorgehoben. Als Grund für Murners 

Erwiderung wird angenommen, dass die Umsetzung von Wimpfelings Schulplänen in 

Straßburg der etablierten Franziskanerschule geschadet hätte. Murner bezog sich mit seiner 

Kritik jedoch allein auf Wimpfelings Ausführungen und sprach die Schulpläne nicht an. Diese 

Konfrontation war Murners erste publizistische Auseinandersetzung143. 

1505 wurde er zum Kommissar für die österreichische Ordensprovinz ernannt und von Kaiser 

Maximilian I. in Wien zum poeta laureatus144 gekrönt, woran sich zeigt, dass er schon während 

seiner Studienzeit erfolgreich schriftstellerisch tätig war. 1506/7 lehrte er an der Universität von 

Krakau und 1508 in Freiburg, wo er den Doktor der Theologie erwarb. Hier experimentierte er 

mit pädagogischen Lehrmethoden und schuf etwa ein Lernkartenspiel145. Als Lehrer war 

Murner so erfolgreich, dass er wegen des schnellen Fortschritts seiner Schüler unter den 

Verdacht der Hexerei geriet. Auf Grund von Streitigkeiten musste er die Stadt nach nicht ganz 

einem halben Jahr wieder verlassen. Für seinen Orden ging er dann als Prediger und 

                                                 
Baronis compilata. Freiburg 1498. Abgedruckt und übersetzt in: Moriz Sondheim: Thomas Murner als Astrolog. 
Straßburg 1938 (= Schriften der Elsass-Lothringischen Wissenschaftlichen Gesellschaft zu Strassburg. Reihe A. 
Alsatica und Lotharingica XX), S. 51-89. Ders.: Inuectiua contra Astrologos Serenissimo Romanoru[m] regi 
Maximiliano pijssimo [con]tra co[n]federatos quos vulgo Swite[n]ses nu[n]cupamus interitu[m] predice[n]tes 
fr[atr]is Thome Murner liberaliu[m] artiu[m] m[a]g[ist]ri felici exorditur sidere. Straßburg 1499. Ders.: Tractatus 
perutilis de phitonico contractu fratris Thome murner liberaliu[m] artium magistri ordinis minorum Ad instantiam 
Generosi domini Johannis Wrnher de Mrsperg compilatus. Straßburg 1499. 
142 Jakob Wimpfeling (1450-1528) stammte aus Schlettstadt. Nach dem Erwerb des Magister artium 1471 in 
Heidelberg war er an der dortigen Artistenfakultät in verschiedenen Ämtern tätig, zuletzt als Rektor. 1496 schloss 
er sein Theologiestudium mit dem Lizentiat ab, spätestens 1474 empfing er die Priesterweihe. 1484 wurde er 
Domprediger in Speyer, später Domvikar. 1486 trat er erstmals als Autor eines Druckwerkes namentlich in 
Erscheinung, 1492 machte er sich einen Namen als politischer Publizist. In den 90er Jahren wurde ihm die Reform 
der Lateinschulen zu einem zentralen Anliegen. Nach einer kurzen Zeit in Heidelberg, wo er erneut an der 
Artistenfakultät lehrte, ging er 1501 nach Straßburg. Nachdem er seine Ämter und Pfründe für (fehlgeschlagene) 
Rückzugspläne aufgegeben hatte, veröffentlichte er zahlreiche Schriften. Darin trug er etwa Reformanliegen vor, 
führte aber auch Fehden aus. 1518 zog er nach Schlettstadt. Vgl. Mertens, Dieter: Wimpfeling, Jakob (Art.). In: 
Deutscher Humanismus 1480-1520. Verfasserlexikon 2. Berlin/Boston 2013, Sp. 1289-1295. 
143 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 188. Heger, Hedwig: Thomas Murner. In: Stephan Füssel (Hg.): 
Deutsche Dichter der frühen Neuzeit (1450-1600). Ihr Leben und Werk. Berlin 1993, S. 296f. Simons, Roswitha: 
Der Streit zwischen Jakob Wimpfeling und Thomas Murner. In: Karl Enenkel/Christian Peters (Hgg.): Humanisten 
über ihre Kollegen. Eulogien, Klatsch und Rufmord. Münster 2018 (= Scientia universalis. Abteilung I. Studien 
zur Wissenschaftsgeschichte der Vormoderne 3), S. 32. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 302.  
144 Siehe als grundlegende Studie Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters. Gekrönte Intellektuelle im 
16. Jahrhundert. Köln/Weimar/Wien 2003 (= Frühneuzeitstudien, N.F. 4; Diss. 2001). 
145 Murner, Thomas: Logica memoratiua Chartiludiu[m] logice / siue totius dialectice memoria: & nouus Petri 
hyspani textus emendatus: Cum iucundo pictasmatis exercitio: Eruditi viri .f. Thome Murner Arge[n]tini: ordinis 
minor[um]: theologie doctoris eximij. Straßburg 1509. 



29 
 

Lesemeister146 nach Bern. Dort fand der Jetzerhandel statt, in dem es um einen Streit zwischen 

Franziskanern und Dominikanern bezüglich der (un)befleckten Empfängnis Mariens ging147. 

Mit diesem Prozess befasste Murner sich in mehreren Publikationen148, zum ersten Mal griff er 

dabei auch auf die deutsche Sprache zurück149. 

1509/10 ging er nach Speyer, nachdem er zum Guardian (Vorsteher) des dortigen 

Franziskanerklosters berufen worden war, als Prediger und Lesemeister wirkte er 1511-1513 in 

Frankfurt a.M.. Dort verfasste er mit der Narrenbeschwörung150 seine erste Narrensatire, die 

ihn zu einem erfolgreichen Autor machte, und veröffentlichte Übersetzungen jüdischer Gebete 

sowohl auf Latein als auch auf Deutsch151. 1513 musste er Frankfurt verlassen, weil er (wie 

zuvor in Freiburg) Ärger dadurch erregte, dass er in seinen Predigten bestimmte Personen 

angriff. Er ging nach Straßburg (1513/14), wo er kurz als Guardian für sein Kloster tätig war. 

Auf die Vorwürfe seiner Mitbrüder, er habe Misswirtschaft betrieben, reagierte er u.a. mit dem 

Verfassen eines Flugblattes152. 1515 erschien seine Übersetzung der Aeneis153. Im gleichen Jahr 

nahm er das Studium der Rechtswissenschaft auf. In Trier lehrte er an der juristischen Fakultät 

und hielt als erster seine Vorlesungen in deutscher Sprache. Gelehrt hat er – nach Aufenthalten 

in Straßburg und im Auftrag seines Ordens in Rom – außerdem in Basel. Dort verfasste er 

verschiedene Lehrschriften, u.a. die erste deutsche Übersetzung der Institutionen Justinians154. 

                                                 
146 Dem Lesemeister oblag die Ausbildung der jungen Mönche. Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfüßerkloster Luzern 
von der Gründung bis 1600. In: Clemens Hegglin/Fritz Glauser (Hgg.): Kloster und Pfarrei zu Franziskanern in 
Luzern. Geschichte des Konvents (vor 1260 bis 1838) und der Pfarrei (seit 1845), Baugeschichte der Kirche. 
Luzern/Stuttgart 1989 (= Luzerner Historische Veröffentlichungen 24), S. 42. 
147 Der Berner Dominikaner Hans Jetzer hatte von Heiligenerscheinungen berichtet, die für die von den 
Dominikanern vertretene Lehre der befleckten Empfängnis Mariens warben. Bei einem Verhör durch den Bischof 
von Lausanne beschuldigte er vier Klostervorsteher, die Erscheinungen inszeniert zu haben. Jetzer wurde 
freigelassen, die Klostervorsteher wurden verhaftet und nach ihrer Verurteilung am 31.05.1509 verbrannt. Vgl. 
Utz Tremp, Kathrin: Jetzerhandel (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [https://hls-dhs-
dss.ch/de/articles/017170 (letzter Aufruf 17.12.2020)]. 
148 Z.B. Murner, Thomas: De quattuor heresiarchis ordinis Prdicatorum de Obseruantia nuncupatorum / apud 
Suitenses in ciuitate Bernensi co[m]bustis. Anno Christi M.D.IX. Straßburg 1509. Ders.: Uon den fier ketzeren 
Prediger orde[n]s der obseruantz zü Bem im Schweytzer land verbran[n]t in de[m] jar noch Christi geburt 
.M.CCCCC.ix. vff de[n] nechste[n] donderstag noch Pfingsten. Mit vil schne[n] figürlin vnd lieblichen 
reymsprüchen neüwlich geteütscht. Straßburg 1509. 
149 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 189. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 82. Worstbrock, 
Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 303. 
150 Murner, Thomas: Doctor murners narre[n] bschweru[n]g. Straßburg 1512. 
151 Z.B. Murner, Thomas: Benedicite iudeoru[m] vti soliti su[n]t a[n]te / [et] post cibi su[m]ptione[m] benedicere 
[et] gratias agere deo Egregio doctore Thoma murner Argentinensi ordinis minor[um] interprete. Frankfurt 1512. 
Ders.: Der iuden Benedicite wie sy gott den herren loben / vnd im vmb die speyß dancke[n]. Durch de[n] 
hochgelerte[n] herre[n] doctor Thomas murner barfsser orde[n] von hebrayscher sprach in deutsch 
verdamletschett. Frankfurt 1512. 
152 Abdruck der unbetitelten Schrift in Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 588-590. 
153 Murner, Thomas: Vergilij maro[n]is dryzehe[n] Aeneadische[n] Bücher von Troianischer zestrung / vnd 
vffgang des Rmische[n] Reichs. durch doctor Murner v[er]ttst. Straßburg 1515. 
154 Murner, Thomas: Instituten ein warer vrsprung vnnd fundament des Keyserlichen rechtens / von dem 
hochgelerten herren Thoma[n] Murner der heiligen geschrifft Doctor / beyder rechte[n] Licentiaten / verdütschet 
/ Vnd vff der hohen schl Basel in syner ordenlichen lectur offenlich mit de[m] latin verglichet. Basel 1519 



30 
 

In Basel beendete er sein juristisches Studium 1519 mit der Promotion, wobei es zunächst 

strittig war, ob ein Mönch einen Doktortitel über das ‚weltliche‘ Recht erlangen könne. Noch 

im selben Jahr begab er sich für seinen Orden nach Italien. Ebenfalls 1519 erschien Murners 

Übersetzung einer Schrift Ulrichs von Hutten über die Syphilis155. Insgesamt vereinigte der 

vielerorts tätige Murner „viele Würden in seiner Person, er war ein prominenter Mann und 

zudem ein angesehener Dichter“156. 

Als Murner 1520 nach kurzen Aufenthalten als Lesemeister in Straßburg und Augsburg 

endgültig nach Straßburg zurückkehrte, wurde dort bereits lutherisch gepredigt. Ende 1520 

begann Murner mit seiner vornehmlich deutschsprachigen publizistischen Offensive gegen die 

Lehre Luthers und veröffentlichte kurz hintereinander mehrere Schriften, u.a. eine Übersetzung 

von Luthers De captivitate babylonica ecclesiae157. Er wurde „zum schärfsten publizistischen 

Gegner Martin Luthers und der Reformation“158. Während Murners erste Schriften noch 

vergleichsweise moderat waren, verschärfte sich der Ton bereits im folgenden Jahr. Nicht nur 

feindliche Reaktionen auf seine Schriften, sondern auch die Verbrennung der päpstlichen Bulle 

Exsurge Domine durch Luther spielten dabei eine Rolle. Außerdem sah er sich dazu veranlasst, 

sein Vorgehen öffentlich zu rechtfertigen159. 1522 führte er seinen einzigen Flugschriftenstreit, 

sein Kontrahent war der ehemalige Augustiner Michael Stifel160. Ausgangspunkt war ein Lied 

                                                 
155 Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, S. 76. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 190f. 
Nyhus, Paul L.: The Franciscans in South Germany, 1400-1530: Reform and Revolution. Philadelphia 1975 (= 
Transaction of the American Philosophical Society N.S. 65,8 (1975)), S. 21. Iserloh, Erwin: Thomas Murner 
(1475-1537), S. 19. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 85. Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617. 
Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 304/332. Hutten, Ulrich von: Vlrichi de Hvtten Eq. De 
gvaiaci medicina et morbo gallico liber vnvs. Mainz 1519. Murner, Thomas: Ulrichen vo[n] hutten eins teutschen 
Ritters von der wunderbarliche[n] artzney des holtz Guaiacu[m] genant / vnd wie man die Frantzosen oder 
blattere[n] heilen sol / z herrn Albrechte[n] dem Churfürste[n] / Cardinale[n] / vn[n] Ertzbischoff von Mentz ein 
bch beschriben Durch de[n] hochgelerte[n] herre[n] Thoma[n] Murner der heilige[n] geschrifft vn[n] beider 
rechten Doctor geteutschet vnd verdolmetschet. Straßburg 1519. 
156 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 297. 
157 Murner, Thomas: Von der Babylonischen gefenknuß der Kirchen / Doctor Martin Luthers. Straßburg 1520. 
158 Fischer, Rainald: Murner, Thomas (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D12177.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
159 Murner, Thomas: Protestation, S. 598-602. 
160 Michael Stifel (1486/87-1567) war ein Esslinger Augustinermönch. Er und einige Mitbrüder predigten ‚in 
evangelischer Weise‘ und gerieten in Konflikt mit der Klosterobrigkeit. 1518 wurde er von seinem Orden 
ausgeschlossen, 1519 exkommuniziert, 1521 in Acht gesetzt. Neben seinem Lyed und Engagement für die 
reformatorische Lehre veranlasste Stifel eine Auseinandersetzung mit dem Konstanzer Weihbischof, aus Esslingen 
zu fliehen. Danach wirkte auf der Burg des Ritters Hartmuth von Cronberg als Prediger und ging nach Wittenberg. 
Luther vermittelte ihm u.a. 1525 eine Stelle als Prediger in Oberösterreich. Im Erzherzogtum Österreich war er 
der erste reformatorische Prediger, Ende 1527 musste er als Anhänger der Reformation von dort fliehen. Danach 
bekleidete er verschiedene Pfarrstellen, u.a. in Lochau (heute Annaburg), wo er Aufsehen durch einen falsch 
vorhergesagten Termin für den Weltuntergang (19.10.1533) erregte. 1559 ging er als Mathematiklehrer nach Jena. 
Vgl. Hofmann, Joseph Ehrenfried: Michael Stifel, S. 39f. Kommerell, Viktor: Michael Stifel. Mathematiker und 
Theologe 1487-1567. In: Hermann Haering/Otto Hohenstatt (Hgg.): Schwäbische Lebensbilder. Stuttgart 1942, 
S. 512f. Reich, Karin: Die Beziehung Martin Luthers zu Michael Stifel. In: Esslinger Studien 29 (1990), S. 19. 
Dies.: Mathematik in der Reformation, Reformen der Mathematik: z.B. Michael Stifel. In: Michael Fothe/Bernd 
Zimmermann (Hgg.): Zur Geschichte der Mathematik in Jena/Wurzeln strukturwissenschaftlichen Denkens; 



31 
 

Stifels, das Luther als Engel der Apokalypse deutete, worauf Murner eine Kontrafaktur dichtete. 

Ende des Jahres erschien die umfangreiche Verssatire Von dem großen Lutherischen Narren161 

(116 Blatt in 4°), die bereits kurz nach ihrer Veröffentlichung vom Stadtrat verboten wurde. 

Die beschlagnahmten Exemplare der Schrift wurden zerstört162. 

1523 folgte er einer von einer unbekannten Person vorgetäuschten Einladung nach England an 

den Hof Heinrichs VIII. – die Einladung war insofern glaubwürdig, als dass Murner sich in der 

Konfrontation zwischen Luther und Heinrich publizistisch für den König eingesetzt hatte163. 

Nach seiner Rückkehr nach Straßburg spitzte sich seine Lage dort weiter zu, 1524 wurde ihm 

ein Publikationsverbot erteilt, zwei in diesem Jahr verfasste Schriften164 konnte er nicht mehr 

veröffentlichen. Wegen seines Engagements kam es zu verschiedenen Konflikten, in deren 

Folge er 1524, als er sich während eines Aufstandes im benachbarten Oberehnheim aufhielt, 

nicht wieder zurückkehren durfte. Ende des Jahres wurde sein Kloster aufgelöst165. 

Aus Oberehnheim floh er 1525 im Zuge des Bauernkrieges vor Aufständischen, die seine 

Auslieferung forderten. Am 08.07.1525 traf er in Luzern ein, wo er zunächst Prediger und 

Lehrer wurde und ab 1527 als Stadtpfarrer wirkte. In der Eidgenossenschaft sah Murner sich 

mit der Theologie Zwinglis konfrontiert, gegen die er sich publizistisch wandte. Zwar verfasste 

er sein erstes dort publiziertes Werk auf Latein166, doch bediente er sich wie zuvor in Straßburg 

vornehmlich der deutschen Sprache. Sein Aufenthaltsort gehörte zu den sich entschieden gegen 

die Reformation wendenden eidgenössischen Orten, von wo aus er sich in den folgenden Jahren 

                                                 
Beiträge zu einem Kolloquium der Abteilung für Didaktik der Mathematik und Informatik anlässlich des 450-
jährigen Bestehens der Universität Jena. Jena 2009, S. 12f. Dies.: Michael Stifel (1487?-1567). Mathematik und 
Weltuntergang. In: Helmuth Albrecht (Hg.): Schwäbische Forscher und Gelehrte: Lebensbilder aus sechs 
Jahrhunderten. Stuttgart 1992, S. 11f. Dies.: Stifel, Michael (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 25. Berlin 2013, 
S. 337f Strobel, Georg Theodor (Hg.): Nachricht von Michael Stifels Leben und Schriften. Nürnberg/Altdorf 1790. 
Neudruck als Karin Reich (Hg.): Die Stifel-Biographie von Georg Theodor Strobel. München 1995 (= Algorismus. 
Studien zur Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften 11), S. 40/42. 
161 Murner, Thomas: Uon dem grossen Lutherischen Narren wie in doctor Murner beschworen hat. Straßburg 1522. 
162 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 191-193. Lienhard, Marc: Aufbruch und Entfaltung. In: Marc 
Lienhard/Jakob Willer (Hg.): Straßburg und die Reformation. Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt. 
Kehl/Straßburg/Basel 1981, S. 18/22/25. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305.  
163 Er gab etwa Heinrichs Assertio in Straßburg heraus und übersetzte diese. Vgl. Murner, Thomas (Hg.): Assertio 
septem sacramentorvm adversus Martinu[m] Lutheru[m] ӕdita ab inuictissimo Angli[a]e & Franciӕ rege, & 
d[omi]no Hyberni[a]e heinrico eius nominis octauo, cu[m] registro nuper addito, atq[ue] D. Erasmi Rothe. 
ep[isto]la huius operis co[m]endaticia. Straßburg 1522. Ders.: Bekennu[n]g der süben Sacramente[n] wider 
Martinum Lutehru[m] / gemacht von dem vnüberwintlichen künig z Engelland vnd in Franckreich eine[m] herren 
z Hibernien / Heinrico des namens dem achten. [etc]. Doctor Murner hat es vertütscht. Straßburg 1522. 
164 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 97-114. Ders.: Mendatia Lvtheri in serenissimvm anglorvm et fratriae 
regem Henricvm octavvm. Fidei defensorem. Literis et armis trivmphatorem magnificvm. Straßburg 1522. 
165 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305. 
166 Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij. Doctoris. Lutheranos. Gothos in harenam disputatoriam euocantis / 
vt sub iudicibus (non indocta multitudine qua hactenus seditiose. Stentorem egerunt no[n] disputarunt, de summa 
fidei iusta atie manus conserant // Articvli novem cantonum. Heluetiorum / in huius temporis fidei erumnas editi / 
& ab antique probitatis viris. Heluetijs. Christianissimis cantonibus. Lutzern. Vry. Schvuytz. Vndervualden. Zuge. 
Fryburg. Solathorn. VVallis. acceptati. edicti. publicati // Mvrnervs in Lvtheranorum perfidiam / vt infamiam quam 
sibimet contra ius gentium & nature irrogarunt / purgent / & vera non sucata spongia abstergant. Luzern 1525. 



32 
 

als angesehener „Wortführer der Verteidiger des Katholizismus“167 im schweizerischen 

Glaubensstreit engagierte. Mai/Juni 1526 war er an der Disputation von Baden (einem Versuch, 

die Glaubenseinheit in der Eidgenossenschaft wiederherzustellen) beteiligt. Sein dortiges 

Engagement schlug sich in einigen Veröffentlichungen168 nieder. Publizistisch äußerte er sich 

auch zur Berner Disputation169, durch die die in Bern 1528 offiziell eingeführte Reformation 

legitimiert wurde. Gegen Bern richteten sich die beiden letzten Satiren Murners170. Seine letzte 

Publikation171 ist 1529 erschienen172. 

Wegen seines Engagements gegen die Reformation in der Eidgenossenschaft wurde die Lage 

für ihn in dem sich zuspitzenden Religionskonflikt immer problematischer. Einem gegen ihn 

eingeleiteten Verfahren (in den Friedensverhandlungen nach dem 1. Kappeler Krieg wurde 

seine Auslieferung insbesondere von Bern und Zürich gefordert, um ihn in Basel vor Gericht 

zu stellen) entzog er sich Mitte 1529 durch Flucht. Nach kurzen Aufenthalten in Hagenau und 

Heidelberg kehrte er Anfang 1530 nach Oberehnheim zurück, wo er ab 1533 wieder als 

Seelsorger173 tätig wurde und 1537 starb174. Zwar endete mit seiner Flucht aus Luzern seine 

Tätigkeit als Kontroverstheologe, nicht jedoch sein schriftstellerisches Tun: Er übersetzte die 

Weltchronik des Marcus Antonius Sabellicus175. 

                                                 
167 Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617. 
168 Z.B. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not feste[n] Fursuhtigen Ersamen wysen der xij rter einer 
lbliche[n] eydtgnoschafft gesadten botten. Thome Murner der heilige[n] gschriffte[n] vnd beider rechten Doctor 
barfsser orden / vff dem tag z Einsidlen. In dem iar, Christi vnsers herren. M.D xxvi vff Philippi vnd Jacobi 
gehalten / wider die lesterlich flucht / vnd dz verzwifflet abschreibe[n] Vlrich Zwinglins / worum er vff der 
disputation z Baden von den xij rteren ersetzet nit wil erschinen / so er doch frey geleit hat dar vnd dannen z 
reiten. Luzern 1526. 
169 Z.B. Murner, Thomas: Hie würt angezeigt dz vnchristlich freuel / vngelrt vnd vnrechtlich vß rieffen vn[n] 
fürnemen einer loblichen herrschafft von Bern ein disputation z halten in irer gnaden statt / wider die gemein 
Christenheit / wider das heylig gots wort / wider dz Euangelion Christi Jhesu / wider die heyligen geschrifften des 
alten vnd nuwen testaments / wider den alten woren vnd vngezwifleten Christliche[n] glauben / vn[n] wider alle 
menschliche fromkeit vnd erberkeit. Luzern 1528. 
170 Anlass boten die Satiren von Krankheit und Tod der Messe des Berners Niklaus Manuel. Vgl. Worstbrock, 
Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 355. Murner, Thomas: Des alten christlichen beeren Testament. Luzern 
1528. Ders.: Des jungen Bären Zahnweh, S. 141-167. 
171 Murner, Thomas: Ein send brieff. 
172 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 193-195. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), 
Sp. 305f.  
173 Seine Pfarrkirche St. Johann lag im an Oberehnheim angrenzenden Gebiet der Familie von Oberkirch, die das 
Patronatsrecht innehatte. Murner wirkte bis 1536 als Pfarrer, dessen Nachfolger verließ die Stelle bald wieder, 
nach einer längeren Vakanz wurde 1571 Paul Soldinus als evangelischer Prediger eingesetzt. Vgl. Adam, Johann: 
Evangelische Kirchengeschichte der elsässischen Territorien bis zur französischen Revolution. Straßburg 1928, 
S. 429f. Muller, Christine: Obernai. In: Bernard Vogler (Hg.): La Décapole. Dix villes d'Alsace alliées pour leurs 
libertés 1354-1679. Straßburg 2009, S. 169f. Röhrich, Timotheus Wilhelm: Geschichte der Reformation im Elsass 
und besonders in Strasburg, nach gleichzeitigen Quellen bearbeitet 3. Straßburg 1832, S. 207. 
174 Vgl. Fischer, Rainald: Murner, Thomas (Art.), S. 19. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 195. Ukena, 
Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 618. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 306.  
175 Von der vermutlich vollständigen Übersetzung sind drei Manuskriptbände erhalten, die als Faksimile vorliegen: 
Murner, Thomas: M.A. Sabellici Hystory von anbeschaffener welt. Übersetzung der Enneades des Marcus 
Antonius Sabellicus. Vollständige Faksimile-Ausgabe der Handschriften K 15 und K 3117 der Badischen 
Landesbibliothek in Karlsruhe sowie der Handschrift Ms. 268 der Humanistenbibliothek in Schlettstadt. 



33 
 

2.2) Allgemeine Einordnung Murners in Humanismus und Reformation 

Anhand der Skizze von Murners Biographie deutet sich schon an, dass Murner, wie etwa die 

ebenfalls früh in Erscheinung tretenden Kontroverstheologen Emser und Cochlaeus176, dem 

Kreis der Humanisten zugeordnet werden kann. Humanisten beschäftigten sich verstärkt mit 

der Antike und waren Teil einer auf deren Ideale ausgerichteten Bildungsbewegung, die das 

gesellschaftliche, religiöse und politische Leben umfasste. Die Antike galt als 

Handlungsmaßstab, deren Kategorien der Ästhetik und Stilistik übernommen wurden, als 

größtes stilistisches Vorbild galt Cicero. Im Fokus stand nicht nur die lateinische Überlieferung, 

sondern ebenso die Rückkehr zur griechischen Antike177. Diese für Humanisten zentrale 

Antikerezeption findet sich in zahlreichen von Murners Schriften, in seinen Moralsatiren 

dienten ihm antike Erzählungen etwa als Beispiele für zeitlose menschliche Schwächen. Mit 

seinen Satiren knüpfte Murner nicht nur an Sebastian Brants Narrenschiff178 an, sondern auch 

an Quintilians Unterscheidung zwischen ‚Schimpf‘ und ‚Ernst‘179. Zu aktuellen Ereignissen, 

wie dem Jetzerhandel oder der Reformation180, zog er bewertende Parallelen zu antiken 

Heldensagen. Eine besondere Rolle spielte für Murner dabei Vergil, einer der beliebtesten 

klassischen Autoren der Frühen Neuzeit. Dieser galt seit dem Mittelalter als Autor zentraler 

Bedeutung, seine Werke hatten weite Verbreitung gefunden. Murner hatte sich mit ihm schon 

vor seiner 1515 erschienenen Übersetzung der Aeneis intensiv beschäftigt und in seine 

                                                 
Einführung, hg. v. Hedwig Heger/Gerhad Stamm. 3 Bände + 1 Begleitband. Karlsruhe 1987. Vgl. Worstbrock, 
Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 359. Marcus Antonius Sabellicus (1436-1506) war ein italienischer 
Bibliothekar, Historiker und Philologe, der an den Universitäten von Udine und Venedig als Professor der 
Beredsamkeit tätig war. Der deutsche Humanist Konrad Celtis gehörte zu seinen Schülern. Die Weltgeschichte 
(Enneades sive Rhapsodie historiarum) erschien erstmals 1498-1504 als zweibändiges Werk in Venedig. Vgl. 
Heger, Hedwig: Einführung. In: Murner, Thomas: M.A. Sabellici Hystory von anbeschaffener welt. Beiheft, S. 7. 
176 Vgl. Hirschi, Caspar: Wettkampf der Nationen. Konstruktionen einer deutschen Ehrgemeinschaft an der Wende 
vom Mittelalter zur Neuzeit. Göttingen 2005 (= Diss. 2004), S. 415. Murner gräzisierte oder latinisierte seinen 
Namen, wie auch andere Humanisten, nicht. Die Namensänderung wurde stärker von solchen Humanisten genutzt, 
die sozial aufgestiegen waren und weniger von solchen, die bereits einen höheren sozialen Rang innehatten – sie 
sahen keinen Anlass, ihre Herkunft zu verschleiern. Vgl. Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur. In: 
Werner Röcke/Maria Münkler (Hgg.): Die Literatur im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. München/Wien 
2004 (= Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart 1), S. 102-104. 
Müller, Harald: Nome est omen. Humanistische Identitätsspielereien. In: Christian Jaser/Harald Müller/Thomas 
Woelki (Hgg.): Eleganz und Performanz. Von Rednern, Humanisten und Konzilsvätern. Johannes Helmrath zum 
65. Geburtstag. Wien/Köln/Weimar 2018, S. 468f. 
177 Vgl. Füssel, Stephan: Einleitung. In: ders. (Hg.): Deutsche Dichter der frühen Neuzeit (1450-1600). Ihr Leben 
und Werk. Berlin 1993, S. 22f. 
178 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 331f. Das Narrenschiff war die erste volkssprachige 
Satire, die mit dem Terminus für die römische Verssatire als ‚satyra‘ bezeichnet wurde, womit die von Humanisten 
rezipierte antike Satiretheorie Anwendung fand. Murner hat diesen Begriff nie für seine eigenen Werke verwendet 
oder reflektiert. Er bezeichnete seine Satiren als ‚schympffred‘, wobei zwischen dieser und der ‚satyra‘-Tradition 
wohl ein Zusammenhang bestand. Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 47/57. 
179 Vgl. Hess, Günter: Deutsch-Lateinische Narrenzunft. Studien zum Verhältnis von Volkssprache und Latinität 
in der satirischen Literatur des 16. Jahrhunderts. München 1971 (= Münchener Texte und Untersuchungen zur 
Deutschen Literatur des Mittelalters 41; Diss. 1970), S. 117f. 
180 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a3v. 



34 
 

Publizistik eingebunden. Tatsächlich fügte er Hinweise auf und Zitate von Vergil seit 1499 in 

seine Werke ein – er bezog sich so häufig auf ihn wie auf keinen anderen antiken Autor181. 

Das Zugänglichmachen der Aeneis, eines zentralen Textes römischer Dichtung, konnte aus 

humanistischer Sicht als Provokation gesehen werden182, wohingegen für Murner die 

Verfügbarkeit des Werkes im Vordergrund stand – Murners Popularisierungsbestrebungen 

waren ein genereller humanistischer Kritikpunkt. Das Übersetzen antiker Autoren in die 

deutsche Sprache (zunächst für ein vorrangig adeliges oder patrizisches Publikum) etablierte 

sich zwar ab dem Ende des 15. Jahrhunderts, grundsätzlich war aber humanistische eine 

lateinische Literatur – aus „der Pflege und Beherrschung der Sprache der Römer bezogen 

Humanisten ihre Identität“183. Übersetzungen stellten den Nutzen humanistischer Studien unter 

Beweis, gleichzeitig präsentierte sich der übersetzende Humanist „als Vermittler, der es 

erlaubte, den in antiken Texten beschlossenen Wissensschatz den zeitgenössischen 

Machthabern auszubreiten, auf dass diese ihr Handeln darauf gründen könnten.“184 Mit der 

zunehmenden Präferenz für die Volkssprache fügte Murner sich in sein humanistisches Umfeld 

am Oberrhein ein. Dort wurde „in den Jahrzehnten um 1500 so bewußt die Volkssprache 

gewählt, so ausgiebig übersetzt“185 wie sonst nirgendwo im Reich. Allerdings entfernte ihn 

seine volkssprachliche Dichtung „von seiner Basis des gelehrten Wissens und seinen 

spezifischen Fähigkeiten des eleganten Gebrauchs der lateinischen Sprache“. Sie ermöglichte 

ihm nicht, „sein spezifisches kulturelles Kapital zu vermehren, sie diskreditiert ihn eher“186. 

                                                 
181 Vgl. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum Humanismus, S. 35/63-65/69. Vanek, Klara: „Ars 
corrigendi“ in der Frühen Neuzeit. Studien zur Geschichte der Textkritik. Berlin/Boston 2007 (= Historia 
Hermeneutica. Series Studia 4), S. 99f. Der erste Hinweis Vergil findet sich in Murner, Thomas: Tractatus perutilis 
de phitonico contractu, fol. a1v. Vgl. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum Humanismus, S. 65. 
182 Murner sicherte sein Werk ab, indem er es vor seiner Drucklegung von Konrad Peutinger hatte prüfen lassen 
und es Kaiser Maximilian widmete. Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 357. 
183 Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur, S. 100. Vgl. Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas 
Murners, S. 7. Kästner, Hannes: Antikes Wissen für den ‚gemeinen Mann‘. Rezeption und Popularisierung 
griechisch-römischer Literatur durch Jörg Wickram und Hans Sachs. In: Bodo Guthmüller (Hg.): Latein und 
Nationalsprachen in der Renaissance. Vorträge des 37. Wolfenbütteler Symposions in der Herzog-August-
Bibliothek Wolfenbüttel vom 25. bis 28. September 1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur 
Renaissanceforschung 17), S. 348-350. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum Humanismus, S. 35. 
Worstbrock, Franz Josef: Zur Einbürgerung der Übersetzung antiker Autoren im deutschen Humanismus. In: 
Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 99,1 (1970), S. 45. Ähnlich wie Murner übersetzte 
Matthias Ringmann (aus dem Kreis um Wimpfeling) etwa Caesars historische Schriften (1507) und veröffentlichte 
(im Erscheinungsjahr von Murners juristischem Lernkartenspiel) ein Spiel zum Erlernen der latinischen 
Grammatik. Vgl. Kühlmann, Wilhelm: Ringmann, Matthias (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 21. Berlin 2003, 
S. 636. Ringmann, Matthias: Die Grammatica Figurativa des Mathias Ringmann (Philesius Vogesigena) in 
Faksimiledruck, hg. v. Franz Ritter von Wieser. Straßburg 1905 (= Drucke und Holzschnitte des XV. und XVI. 
Jahrhunderts in getreuer Nachbildung XI). Ders.: Julius der erst Römisch Keiser von seinen kriege[n]. erstmals vß 
dem Latin in Tütsch bracht / vnd nüw getruckt. Straßburg 1507. 
184 Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten – Genealogie des Reuchlinkonflikts. Tübingen 2016 (= 
Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 94; Diss. 2014), S. 631f. 
185 Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 307. 
186 Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 28. 



35 
 

Insgesamt dominiert in Hinblick auf sein Gesamtwerk jedoch nicht das Deutsche, sondern 

Latein187. 

Murner beherrschte neben dem für Gelehrte grundlegenden Latein – sein Latein kann allerdings 

keiner bestimmten (Gelehrten)Gruppe zugeordnet werden, entsprach also auch nicht den 

humanistischen Idealen188 – Griechisch und Hebräisch. Griechisch konnte er sowohl lesen als 

auch schreiben, im Hebräischen beherrschte er möglicherweise nur die Grundlagen. Durch die 

Kenntnis dieser drei ‚heiligen Sprachen‘ der Bibel war er ein im Humanistenkreis angesehener 

‚homo trilinguis‘. Die Dreisprachigkeit entsprach nicht nur einem humanistischen, sondern 

auch einem theologischen Ideal189. 

Wenn man allerdings davon ausgeht, dass sich Humanismus insbesondere an Humanisten 

erkennen lässt, ihn als einen „Identität und Solidarität stiftende[n] gelehrte[n] Habitus“ begreift, 

der „den Weg zu den persönlichen Verknüpfungen zwischen den Gleichgesinnten zu einer 

selbstdefinierten Gruppe“ eröffnet190, dann zeigen sich bei der Einordnung Murners einige 

Schwierigkeiten. Das Verhältnis Murners zu anderen Humanisten war nämlich durchaus 

problematisch: Zum Bruch zwischen ihm und dem elsässischen Humanistenkreis war es infolge 

seiner Reaktion 1501 auf Wimpfelings Germania gekommen. Murner hatte dieser parodistisch 

in der Germania nova191 widersprochen, die bald nach ihrem Erscheinen von der Straßburger 

Zensur verboten worden war. Darin hatte Murner sich nicht nur gegen Wimpfeling gestellt, 

sondern auch (aus verschiedenen personellen Gründen) gegen weitere prominente Unterstützer 

Wimpfelings. Inhaltlich wandte Murner sich außerdem gegen weitere Humanisten, da er dem 

                                                 
187 Vgl. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und Sprachbild. Zur reformatorischen Flugschrift »Der gesrtyfft 
Schwitzer Baur«. Tübingen 2004 (= Frühe Neuzeit 84; Diss. 1999), S. 155. 
188 „Er schrieb weder als Scholastiker noch als Humanist, sondern machte sich mit seltenen Wörtern und gesuchten 
Wendungen sein eigenes Latein zurecht.” Burger, Heinz Otto: Renaissance, Humanismus, Reformation. Deutsche 
Literatur im europäischen Kontext. Berlin/Zürich 1969 (= Frankfurter Beiträge zur Germanistik 7), S. 303. 
189 Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, S. 77. Heger, Hedwig: Murners Sprache. Kanzleisprache – 
Dichtersprache. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothèque nationale et universitaire de 
Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la Bibliothèque 
nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de Karlsruhe. Catalogue d’exposition. 
Karlsruhe 1987, S. 79. Müller, Harald: Nutzen und Nachteil humanistischer Bildung im Kloster. In: Thomas 
Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der 
humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 210. 
190 Helmrath, Johannes: Der Humanismus in Deutschland. In: ders.: Wege des Humanismus. Studien zu Praxis 
und Diffusion der Antikeleidenschaft im 15. Jahrhundert. Ausgewählte Aufsätze 1. Tübingen 2013 (= 
Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 72), S. 24f. 
191 Murner, Thomas: Thome Murner Argentini ordinis mi[n]o[rum] Sac[r]e Theo[logi]e baccalarij Cracouiensis 
Ad rempublica[m] Argentina[m] Germania noua Oratio eiusdem ad capitulu[m] [pro]uincie su[per]io[rum] 
Alemanie in Ecclesia maiori ciuitat[is] Solodorensis [per]orata. Straßburg 1502. Der Streit wurde nicht nur 
publizistisch ausgetragen, sondern auch in einem Briefwechsel zwischen Murner und Wimpfeling. Vgl. Müller, 
Harald: Habit und Habitus. Mönche und Humanisten im Dialog. Tübingen 2006 (= Spätmittelalter und 
Reformation. Neue Reihe 32; Habil. 2005), S. 330. Zu den Hintergründen des Konflikts und den darin verfolgten 
Strategien des Invektierens siehe Israel, Uwe: Defensio oder die Kunst des Invektierens im oberrheinischen 
Humanismus. In: Zeitschrift für Historische Forschung 46 (2019), S. 407-441. 



36 
 

humanistischen Nationaldiskurs192 widersprach: Wimpfeling hatte in seiner Germania die 

deutsche Geschichte des Elsasses betont, aber die französische verleugnet. Murner hatte dieser 

einseitigen Darstellung widersprochen193. Als Reaktion auf Murner war u.a. 1502 die Defensio 

Germaniae erschienen, deren Titelbild (Abb. 1) die Situation Murners bildlich vor Augen führt, 

da sich Wimpfeling, von sieben Schülern umringt, und Murner als Einzelperson 

gegenüberstehen. „Das Bild fungiert als Mittel öffentlicher Exklusion aus der societas 

eruditorum litteraria, und zwar durch keine geringere Instanz als Jakob Wimpfeling, eine der 

einflussreichen Persönlichkeiten des elsässischen Humanismus.“194 Ohne die Achtung anderer 

Humanisten und den Austausch mit ihnen war es nicht möglich, der humanistischen 

Gelehrtenrepublik anzugehören195. 

Der Konflikt zwischen Murner und Wimpfeling wurde, wie es für den Humanismus typisch 

war, von anderen dazu genutzt, sich durch Gedichte und Briefe dazu zu äußern. Damit sollte 

nicht nur der Gegner angegriffen werden, sondern gleichzeitig sollten bestehende Bindungen 

gefestigt werden. Die Texte hatten eine identitätsstiftende Wirkung innerhalb der sodalitas, 

wenn sie sich gegen einen gemeinsamen Gegner wandten und gemeinsame Auffassungen oder 

                                                 
192 In vielen Teilen Europas fragten Humanisten nach dem Verhältnis von Nationen untereinander sowie nationaler 
Zugehörigkeit. Durch ihre Überlegungen beeinflussten sie die ideologische Konstruktion der neuzeitlichen Nation. 
Die Konkurrenz der Nationen untereinander blieb eine Simulation der am Diskurs beteiligten Humanisten, eine 
Nationalisierung der breiten Bevölkerung war i.d.R. nicht beabsichtigt, sodass die deutsche Nation der Humanisten 
nur eine ausgewählte Minderheit umfasste und der Diskurs nur auf Herrschaftsträger ausgerichtet war. Zu den 
prominenten deutschen Nationalisten zählte Wimpfeling, wohingegen andere sich nicht für nationale Zuordnungen 
interessierten oder diese ablehnten. Vgl. Hirschi, Caspar: Vorwärts in neue Vergangenheiten. Funktionen des 
humanistischen Nationalismus in Deutschland. In: Thomas Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des 
Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 373/378/383. 
Huber-Rebenich, Gerlinde: Neue Funktionen der Dichtung im Humanismus? In: Thomas Maissen/Gerrit Walther 
(Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 
2006, S. 57. In Murners kontroverstheologischen Schriften war der Nationaldiskurs nicht von Bedeutung. Wenn 
er sich selbst als „ein deutscher” bezeichnete, so meinte er dies in räumlicher Hinsicht (entfernt vom Papst), wie 
der Vergleich mit einer thematischen Parallelstelle im Lutherischen Narren zeigt. Murner, Thomas: Wie doctor 
M. Luter vß falschen vrsachen, S. 23. Vgl. ders.: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 938-944. WA 7, 
S. 172. Nichtsdestotrotz griff er in An den Adel den von Luther eröffneten Nationaldiskurs auf und sprach die 
Gefährdung der ‚deutschen Nation’ bzw. des ‚Vaterlandes’ (durch Luther) an. Vgl. Murner, Thomas: An den 
großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 171/173/175. 
193 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 188. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 296f. Lammersen-van 
Deursen, Nienke: Rhetorische Selbstporträts. Nationale Selbstdarstellung in der deutschen Literatur der Frühen 
Neuzeit. Amsterdam 2007 (= Diss. 2007), S. 96f. Mertens, Dieter: Zum politischen Dialog bei den oberdeutschen 
Humanisten. In: Bodo Guthmüller/Wolfgang G Müller (Hgg.): Dialog und Gesprächskultur in der Renaissance. 
Wiesbaden 2004 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 22), S. 307-309. Samuel-Scheyder, 
Monique: Identité ou altérité de l’Alsace dans l’empire germanique au XVIe siècle: Le débat entre Jacques 
Wimpheling et Thomas Murner. In: Jones-Davies, Marie-Thérèse (Hgg.): L’étranger. Identité et altérité au temps 
de la Renaissance. Paris 1996 (= Université de Paris-Sorbonne: Société Internationale de Recherches 
Interdisciplinaires sur la Renaissance 21), S. 176f. Treml, Christine: Humanistische Gemeinschaftsbildung. Sozio-
kulturelle Untersuchung zur Entstehung eines neuen Gelehrtenstandes in der frühen Neuzeit. Hildesheim/New 
York 1989 (= Historische Texte und Studien 12), S. 64. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 302. 
194 Frick, Julia: Reflexe des Murnerbildes in diachroner Perspektive. Plädoyer für eine stärkere Beachtung des 
Phänomens der Mehrsprachigkeit in mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Texten. In: Euphorion 109 (2015), 
S. 250f. 
195 Vgl. Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten S. 573. 



37 
 

Fähigkeiten bestätigt wurden. Identitäts- und gemeinschaftsbildend waren ebenso Verweise auf 

andere Humanisten und deren Werke. Allerdings nutzten die Konfliktparteien in der Germania-

Debatte Gedichte auf unterschiedliche Weise: Während die Gedichte aus Wimpfelings Umfeld 

diese soziale Dimension aufzeigen, verfolgte Murner nur das Ziel, seinen Gegner zu 

besiegen196. Dass der Konflikt, bzw. sein Nachhall, auch rund zwanzig Jahre später noch im 

Gedächtnis geblieben war, zeigt sich in der Aktualisierung des Spottnamens ‚Murnar‘ durch 

seine reformatorischen Gegner, der im Kontext dieser Auseinandersetzung geprägt worden 

war197. 

Murners Ausschluss aus der Straßburger Sodalität bedeutete jedoch nicht, dass er fortan nicht 

mehr im Kontakt zu Straßburger Humanisten gestanden hätte. Mit Sebastian Brant198 verband 

ihn etwa eine Freundschaft, mit seinen Satiren stellte Murner sich in dessen Nachfolge. Seine 

Predigtweise knüpfte an das Wirken Johann Geiler von Kaysersberg an199. Allerdings lassen 

sich keine Bemühungen Murners erkennen, an dem für die Gruppe der Humanisten 

konstitutiven europaweiten Briefwechsel zu partizipieren. Dabei hätte ihm gerade die 

entsprechende Korrespondenz die Möglichkeit geboten, sich als Mitglied der ‚respublica 

litteraria‘ auszuweisen200, denn dieser diente nicht nur dem Informationsaustausch, „sondern 

auch der eigenen Standortbestimmung, der Förderung der Selbstwahrnehmung, Mitglied einer 

verschworenen Elite zu sein, und dem Bestreben, nach außen als solche zu erscheinen“201.  

In Murners Ordenszugehörigkeit gründete ein weiteres Konfliktpotenzial, das Murners 

Zugehörigkeit zum Humanistenkreis in Frage stellte: Zwar war es für Humanisten nicht 

ungewöhnlich, dem geistlichen Stand anzugehören, doch gehörten nur wenige von ihnen einem 

                                                 
196 Vgl. Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 111. Simons, Roswitha: Der Streit zwischen Jakob 
Wimpfeling und Thomas Murner, S. 38f/53. 
197 Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 24. Simons, Roswitha: Der Streit zwischen Jakob 
Wimpfeling und Thomas Murner, S. 43. Zum Spottnamen ‚Murnar’ s.u. S. 101ff. 
198 Der Straßburger Sebastian Brant (1457/58-1521) schloss sein Jurastudium in Basel 1489 mit der Doktorwürde 
ab. Schon während seines Studiums war er als Lehrer und Jurist tätig. Ab ca. 1490 war er als Autor, Förderer und 
Herausgeber an zahlreichen Publikationen beteiligt. Neben Fachliteratur (für ein Fach- und ein Laienpublikum) 
verfasste er Schriften zu aktuellen Themen und volkssprachliche Dichtungen, darunter das Narrenschiff (1494). 
1501 zog er nach Straßburg, wo er in Diensten des Stadtrates stand, als Jurist praktizierte und als Ratgeber 
Maximilians I wirkte. Vgl. Burmeister, Karl Heinz: Sebastian Brant (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz 
Online. [https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/011593 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Knape, Joachim: Brant (Titio), 
Sebastian (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-1520. Verfasserlexikon 1. Berlin/Boston 2008, Sp. 247f. 
199 Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 84f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 26. Israel, Uwe: 
Sebastian Brant und Johannes Geiler von Kaysersberg. In: Klaus Bergdolt/Joachim Knape u.a. (Hgg.): Sebastian 
Brant und die Kommunikationskultur um 1500. Wiesbaden 2010 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur 
Renaissanceforschung 26), S. 52. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 329/331f. 
200 Vgl. Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur, S. 106. Wenn Humanisten sowohl für ernste 
Diskussionen als auch für triviale Mitteilungen „die größte Sorgfalt auf Komposition und sprachlichen Duktus 
verwendeten, so weist das auf deren Selbstdarstellungsfunktion hin. Selbst das kürzeste Briefchen galt immer als 
Spiegel seines Autors.” Ebd., S. 108f.  
201 Huber-Rebenich, Gerlinde: Neue Funktionen der Dichtung im Humanismus?, S. 53. 



38 
 

Orden an. Mönche, die zugleich Humanisten sein wollten, mussten zweierlei 

Rollenerwartungen erfüllen und dementsprechend agieren. Die Bindungen an das klösterliche 

Leben und zur humanistischen Gemeinschaft standen dabei in Konkurrenz zueinander. Indem 

Mönche sich aktiv am humanistischen Diskurs beteiligten, konnten sie diesen mitgestalten – 

sie hatten Anteil am Humanismus und bildeten keine Sonderform. Unter den elsässischen 

Humanisten war Murner der einzige, der einem Mönchsorden angehörte202. Murner selbst 

nutzte die sich ihm durch seine Ordenszugehörigkeit bietenden Freiheiten und Möglichkeiten 

zu seinen Gunsten aus, was sich etwa an dem verhältnismäßig häufigen Wechsel seiner 

Studienorte sehen lässt.  

Allerdings brachte seine Identität als Mönch spezifische Kritik mit sich, was in Hinblick auf 

seine Dichterkrönung203 1505/1506 deutlich wird. Mit der Krönung zum poeta laureatus 

wurden einzelne Poeten nicht nur geehrt, sondern gleichzeitig aus dem Kreis der Humanisten 

hervorgehoben204. Der Straßburger Drucker Johannes Schott hatte angezweifelt, ob ein Mönch 

überhaupt ein gekrönter Dichter sein könne. Der Freiburger Jurist und Humanist Ulrich Zasius 

hatte die Beschäftigung eines Theologen mit Dichtkunst grundsätzlich für unangebracht 

gehalten. 1509 hatte Murner in der Reformatio poetarum205 auf diese Anfeindungen reagiert. 

Zur rhetorischen Unterweisung und für moralische Exempel sei die antike Dichtung 

vorbildlich, um dem franziskanischen Ordensauftrag folgend in der Welt zu wirken und das 

Gotteswort zu verbreiten206. In der Frage nach dem Nutzen antiker Dichtung setzte er sich mit 

dem grundlegenden Problem der Vereinbarkeit von Antike und Gegenwart auseinander, also 

der Beschäftigung mit heidnischen Autoren und christlicher Religion. Schlussendlich bewertete 

Murner die Beschäftigung mit der Antike vor allem vom Standpunkt der Nützlichkeit aus und 

wies der klassischen Bildung keinen Wert an sich zu207. 

                                                 
202 Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 22. Müller, Harald: Habit und Habitus, S. 358/369. 
203 Mit der Dichterkrönung Petrarcas wurde der humanistische Ehrentitel des poeta laureatus 1341 neu geschaffen. 
Ab 1355 lag das Recht der Krönung beim Kaiser, Murner gehörte zu den ca. 40 gekrönten Dichtern zu Lebzeiten 
Kaiser Maximilians I. Es gab ein festes Zeremoniell: Nach geleistetem Eid und Handgang verlieh der Kaiser 
Lorbeerkranz und Ring und küsste den Dichter, zudem wurde eine Urkunde ausgestellt. Mit der Dichterkrönung 
war der Dichter ein Treueverhältnis eingegangen, für das er sich zuvor mit einem Panegyrikus empfohlen hatte. 
Vgl. Grimm, Gunter E.: Literatur und Gelehrtentum in Deutschland. Untersuchungen zum Wandel ihres 
Verhältnisses vom Humanismus bis zur Frühaufklärung. Tübingen 1983 (= Studien zur deutschen Literatur 75; 
Habil. 1982), S. 60f. Mertens, Dieter: Maximilians gekrönte Dichter über Krieg und Frieden. In: Franz Josef 
Worstbrock (Hg.): Krieg und Frieden im Horizont des Renaissancehumanismus. Weinheim 1986 (= Mitteilung 
der Kommission für Humanismusforschung 13), S. 105-107. 
204 Vgl. Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 20/195. 
205 Murner, Thomas: Thomas Murner de augustiniana hieronymianaq[ue] reformatione poetarum. Straßburg 1509. 
206 Vgl. Müller, Harald: Habit und Habitus, S. 125-127. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum 
Humanismus, S. 1/22-24. Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 34/238. Smolinsky, Heribert: Thomas 
Murner, S. 84. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 324.  
207 Er nahm eine vermittelnde Stellung ein zwischen seinem Lehrer Jakob Locher, der eine Beschäftigung mit 
antiken Autoren befürwortete, und Wimpfeling (sowie Zasius), der antiker Poesie skeptisch gegenüberstand. In 



39 
 

Er druckte außerdem die Erlaubnis des franziskanischen Generalministers ab, sich um den 

Ehrentitel zu bemühen208, wodurch er seine Identität als Humanist und seine damit 

zusammenhängenden Studien als von seiner Ordensobrigkeit sanktioniert auswies. Allerdings 

war die Reformatio poetarum die einzige Publikation Murners, in der er diesen Titel führte. Als 

die Schrift erschien, war er bereits Doktor der Theologie, worauf er selbst hinwies209. Zwar 

hatte der Ehrentitel ein höheres Prestige als der Rang eines Magisters der Artistenfakultät, doch 

lag er unterhalb des Ranges graduierter Theologen oder Juristen, sodass der Titel nur für 

humanistische Poeten attraktiv war, die keinen universitären Abschluss erworben hatten210. 

Allein weil es in der Reformatio poetarum um Kritik an seiner Dichterkrönung ging, hatte 

Murner sich durch das Anführen des Ehrentitels als solcher ausgewiesen. 

In Hinblick auf den Reuchlinstreit, der „ersten großen Spaltung der deutschen 

Intellektuellen“211 zeigt sich wiederum, dass Murner durchaus als Mitglied der humanistischen 

Gemeinschaft bewertet wurde. Im Kontext dieses Konfliktes fand er als Parteigänger Reuchlins 

Erwähnung212, obwohl er sich nicht für Reuchlin engagiert zu haben scheint213. In den 

Dunkelmännerbriefen, in denen fast alle bedeutenden deutschen Humanisten genannt werden 

                                                 
der Auseinandersetzung zwischen Locher und Wimpfeling verdammte Wimpfeling die heidnischen Poeten. Vgl. 
Grimm, Gunter E.: Literatur und Gelehrtentum, S. 96. Vgl. Bene, Charles: Thomas Murner et la défense de 
l’humanisme. In: Jean Claude Margolin (Hg.): Acta conventus Neo-Latini Turonensis I. Troisième congrès 
international d'études Neo-Latin. Tours, Université François-Rabelais, 6-10 Septembre 1976. Paris 1980 (= De 
Pétrarque à Descartes 38), S. 360f.  
208 Darin rühmte der Generalminister, dass es Murner gelinge, die Lehren der (ungläubigen) alten Poeten in 
theologische Sachverhalte umzuwandeln. Vgl. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum Humanismus, 
S. 37. Murner hatte den Titel möglicherweise angestrebt, um seiner Konzeption einer auf christlicher Antike und 
Kirchenvätern basierenden Erneuerung von Rhetorik und Poetik Gewicht zu verleihen und um als Autorität an der 
‚studia humanitatis‘ partizipieren zu können. Vgl. Mertens, Dieter: Dichter als Universitätslehrer. Poetae laureati 
an der Universität Freiburg. In: Achim Aurnhammer/Hans-Jochen Schiewer (Hgg.): Poeten und Professoren. Eine 
Literaturgeschichte Freiburgs in Porträts. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2009, S. 19. 
209 Murner, Thomas: De reformatione poetarum, fol. a1vf. 
210 Vgl. Hirschi, Caspar: Eine Kommunikationssituation zum Schweigen. Sebastian Brant und die Eidgenossen. 
In: Klaus Bergdolt/Joachim Knape u.a. (Hg.): Sebastian Brant und die Kommunikationskultur um 1500. 
Wiesbaden 2010 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 26), S. 248f. Mertens, Dieter: Zur 
Sozialgeschichte und Funktion des poeta laureatus im Zeitalter Maximilians I. In: Rainer Christoph Schwinges 
(Hg.): Gelehrte im Reich. Zur Sozial- und Wirkungsgeschichte akademischer Eliten des 14. bis 16. Jahrhunderts. 
Berlin 1996 (= Zeitschrift für Historische Forschung. Beiheft 18), S. 336/340. Schirrmeister, Albert: Triumph des 
Dichters, S. 238. Es gab vergebliche Versuche von Humanisten, Titel wie den des poeta laureatus gegenüber 
akademischen Rangverhältnissen und Graden aufzuwerten. Vgl. Füssel, Marian: Gelehrtenkultur als symbolische 
Praxis. Rang, Ritual und Konflikt an der Universität der Frühen Neuzeit. Darmstadt 2006 (= Symbolische 
Kommunikation in der Vormoderne; Diss. 2004), S. 208. 
211 Helmrath, Johannes: Der Humanismus in Deutschland, S. 48. 
212 Pirckheimer führte ihn in einer Liste von „Vertreter[n] wahrer Gelehrsamkeit” auf, die „den Lorbeer der 
Theologie” trügen. Entscheidend für eine Aufnahme in diesen Kreis waren „ Überzeugungen und Fähigkeiten, die 
von Angehörigen dieses Zirkels anerkannt werden müssen. Zugehörigkeit wird wie im Humanismus üblich 
reguliert über die Anerkennung durch Gleichgesinnte, die feststellen, dass der andere in der gleichen Weise handelt 
wie man selbst. Freundschaftsbande spielen für die Aufnahme in den illustren Kreis eine wichtige Rolle.” Boer, 
Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 1023. 
213 In seinen 1512 publizierten Übersetzungen jüdischer Gebete stellte er keinen Bezug zum Konflikt zwischen 
Reuchlin und Pfefferkorn her, doch können sie als indirekte Unterstützung für Reuchlin gewertet werden. Vgl. 
Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 464. 



40 
 

(von denen ein Großteil nicht aktiv zu Gunsten Reuchlins eingetreten ist), wird Murner den 

‚Reuchlinisten‘ zugerechnet214. „Reuchlinist zu sein, wird […] synonym für die Zugehörigkeit 

zu einem Netzwerk von Humanisten, das durch gemeinsame Überzeugungen nach innen 

integriert und durch gemeinsame Feinde nach außen abgeschlossen ist.“215 

Insgesamt zeigte Murner sich Anfang des 16. Jahrhunderts zwar durch einige Aspekte der 

humanistischen Bildungsbewegung zugehörig und beteiligte sich durch seine Publizistik an 

humanistischen Diskursen, doch nahm er im Verhältnis zu anderen Humanisten „einen sehr 

individuellen Standpunkt“216 ein. Teil einer humanistischen Gemeinschaft war er nicht: Er 

strebte keine Zusammenarbeit mit anderen Humanisten an, hatte keine Schüler, kaum enge 

gelehrte Gesprächspartner – er war ein ‚Einzelkämpfer‘217. 

Aus dieser Position heraus veröffentlichte er 1520 seine ersten kontroverstheologischen 

Schriften. Erneut suchte er einen Konflikt vor einem Publikum zu führen bzw. diesem zu 

zeigen, dass er etwas zu der aktuellen religiösen Auseinandersetzung zu sagen habe. Nicht nur 

die gewählte Form der Publizistik, sondern auch die Verwendung der Volkssprache war für ihn 

keine Neuausrichtung, sondern knüpfte an sein bisheriges Werk an. Allerdings brachte es die 

zehnjährige Dauer seines publizistischen Engagements gegen die Reformation mit sich, dass 

sich die Bedingungen mehrfach veränderten, unter denen er sich äußerte.  

Ende 1520 war der Häresieprozess um Luther bereits im vollen Gange und Luther mit dem 

Bann gedroht worden218. Hinweise darauf, dass Murner sich mit dem aktuellen Geschehen 

auseinandersetzte und darüber informierte, geben nur seine Schriften219. Generell reagierte 

Murner mit seinen Straßburger Schriften auf andere Schriften, nicht auf Ereignisse. Zudem 

nahm er von vornherein eine unversöhnliche Haltung ein und suchte, wie schon in einigen 

seiner vorangegangenen Publikationen, die Konfrontation. 

Zu seinen ersten kontroverstheologischen Publikationen gehören seine Reaktionen auf zwei der 

reformatorischen Hauptschriften Luthers von 1520, die Adelsschrift sowie Von der 

babylonischen Gefangenschaft der Kirche220. Auf Luthers Begründung der Verbrennung des 

                                                 
214 Vgl. Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 1057f. 
215 Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 1058. 
216 Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum Humanismus, S. 45. 
217 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 362. 
218 Der Prozess wurde 1518 aufgenommen. Von reichspolitischer Bedeutung waren v.a. das Verhör durch Kardinal 
Cajetan (12.-14.10.1518), die Leipziger Disputation (27.06.-15.07.1519), die Verurteilung durch die Universitäten 
Köln, Löwen und Paris sowie die Bannandrohungsbulle Exsurge Domine, auf die schließlich seine 
Exkommunikation folgte. Die reformatorische Bewegung um Luther entwickelte sich ab Herbst 1519. Vgl. Müller, 
Gerhard, Luther, Martin (Art), S. 552-555. Zschoch, Hellmut: Lebenslauf, S. 109.  
219 Darin finden sich auch Hinweise auf Vergangenes, etwa auf die Leipziger Disputation. Vgl. Murner, Thomas: 
Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32. 
220 In An den christlichen Adel deutscher Nation (August) forderte er die Kirchenreform ein. Umgesetzt werden 
sollte diese vom Adel, weil die Römische Kirche zu korrupt geworden sei, päpstliche Primatsansprüche wurden 



41 
 

kanonischen Rechts und der Bannandrohungsbulle221, reagierte er ebenfalls schnell. Zu einer 

direkten Konfrontation mit Luther ist es jedoch nie gekommen, weder publizistisch noch 

persönlich. Auf Murner reagiert haben stattdessen andere und zahlreiche (u.a.) gegen Murner 

gerichtete Polemiken in Wort und Bild veröffentlicht222. Murners Flugschriftenstreit mit Stifel 

war ebenfalls ein Austausch von Polemik. Auf den ihm entgegengebrachten Spott reagierte 

Murner mit seinem Lutherischen Narren. Danach widmete er sich Luther nur noch im Rahmen 

seiner Schriften zu dem Schriftwechsel Luthers mit Heinrich VIII. von England223, wobei sich 

Murner dieser Auseinandersetzung intensiver widmete als Luther oder der König selbst. 

In Hinblick auf sein Engagement gegen die Reformation in Straßburg ist nur wenig bekannt, 

seine Predigten sind nicht überliefert, mit Straßburger Reformatoren setzte er sich publizistisch 

nicht auseinander, wenngleich er in zwei kurzen Verteidigungsschriften224 auf die Situation vor 

Ort zu sprechen kam. Bekannt ist aber, dass er 1524 an einer von den Straßburger Prädikanten 

initiierten disputationsähnlichen Veranstaltung teilnahm225. Obschon Murner sich in seiner 

Publizistik nicht explizit gegen die Etablierung der Reformation vor Ort wandte, bildete sie den 

Hintergrund seiner Publizistik, etwa in Hinblick auf die Probleme, seine Schriften 

veröffentlichen zu können 226. Aus den Bemühungen um eine Disputation mit ihm und den 

gegen ihn ergriffenen Maßnahmen lässt sich folgern, dass er als ernstzunehmender 

Reformationsgegner, zumindest aber als Störfaktor wahrgenommen wurde. 

Eine weitere Zäsur für Murners Wirken, zu der er sich kaum äußerte, war der Bauernkrieg227, 

aufgrund dessen er das Elsass verließ. Zwar forderten die Aufständischen die Auslieferung aller 

                                                 
negiert. Die Befugnis zum Eingreifen in kirchliche Angelegenheiten zog Luther aus dem Priestertum aller 
Gläubigen und stellte geistlichen und weltlichen Stand somit gleich. Diese Schrift war ein Publikumserfolg, mit 
ihr wurde die Reformation zu einem Medienereignis – Luther war bereits der meistpublizierte Autor Europas. In 
De captivitate Babylonica (Oktober) kritisierte er an ein gelehrtes Publikum gerichtet die dogmatischen 
Grundlagen der Römischen Kirche: Er reduzierte die Sakramente auf solche, die sich im Neuen Testament 
nachweisen ließen (Abendmahl, Taufe und Buße; seine Haltung zur Sakramentalität der Buße blieb uneindeutig). 
Damit widersprach er der Rolle der Kirche als sakramentale Vermittlungsinstanz. Diese Schrift wurde in die 
Volkssprache übersetzt und mehrfach nachgedruckt. Trotz ihres Erfolges stieß sie bei vielen (auch Anhängern 
Luthers) auf Ablehnung, denen Luther zu weit ging. Zur dritten Reformschrift, Von der Freiheit eines 
Christenmenschen, Luthers Reaktion auf Exsurge Domine, äußerte Murner sich nicht. Vgl. Leppin, Volker: Martin 
Luther, S. 53-55. Lohse, Bernhard: Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem 
systematischen Zusammenhang. Göttingen 1995, S. 152. Pettegree, Andrew: Brand Luther, S. 105/124-128. 
Roper, Lyndal: Der Mensch Martin Luther, S. 207-216. Schilling, Heinz: Martin Luther, S. 194-196. Wolff, Jens: 
Programmschriften. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch. Tübingen 2017³, S. 306-308. Wenz, Gunther: 
Einführung in die evangelische Sakramentenlehre. Darmstadt 2012 (Sonderausgabe), S. 122f. 
221 Luther, Martin: Warumb des Bapsts vnd seyner Jungern[n] bucher von Doct. Martino Luther vorbra[n]t 
seynn[n]. Lasz auch anczeygen wer do wil. warumb sie D. Luthers bucher vorprennet haben[n]. Wittenberg 1520. 
222 Für einen Überblick über diese Schmähungen vgl. Kap 4.1 und 4.2 
223 Hierzu sowie zu Murners Schriften s.u. S. 262ff. 
224 Protestation und Purgatio vulgaris. 
225 Zu dieser Veranstaltung s.u. S. 154. 
226 Nähers dazu s.u. S. 229ff. 
227 Der Bauernkrieg war die Gesamtheit einer Vielzahl von sich ab Sommer 1524 formierenden lokalen 
Aufständen, die durch die im März 1525 fixierten Forderungen (Zwölf Artikel) ein gemeinsames programmatisches 



42 
 

nach Oberehnheim geflohenen Geistlichen, doch bestanden sie insbesondere auf Murner228, 

sodass von einer besonderen Bekanntheit Murners in seinem weiteren Umfeld ausgegangen 

werden kann. Mit einer eigenen Schrift widmete er sich dem Bauernkrieg auch nach dessen 

Niederschlagung nicht, fügte aber Verweise darauf in seine Publizistik ein. Die Schuld am 

Bauernkrieg wies er dem ‚neuen Evangelium‘ bzw. der ‚vergifteten Ketzerei‘ zu229 und 

entsprach damit dem verbreiteten katholischen Deutungsmuster230.  

Mit dem Wechsel seines Aufenthaltsortes ging eine Verschiebung seines Interesses einher: In 

der Eidgenossenschaft lag sein Fokus auf dem dortigen Reformationsgeschehen, also der 

Reformation zwinglischer Prägung. Luther sowie das Geschehen im Reich waren für seine 

Publizistik kaum noch von Relevanz231. Murners Aufenthaltsort Luzern bezog eine deutliche 

Position gegen die Reformation, sodass er sich im Ort selbst mit keinen nennenswerten 

reformatorischen Bestrebungen auseinandersetzen musste. Murner agierte, wenn auch nicht im 

Auftrag, so doch im Sinne Luzerns. Dies zeigt sich insbesondere in dem Umstand, dass ihn der 

Ort gegen den Zugriff der anderen Orte schützte und bei Klagen nicht gegen ihn vorging232. Als 

Murner sich in der Eidgenossenschaft niederließ, war bis zu diesem Zeitpunkt nur Zürich ein 

reformatorischer Ort, speziell mit diesem Ort oder den beiden Züricher Disputationen setzte er 

sich publizistisch jedoch nicht auseinander. Allerdings war insbesondere der in Zürich 

ansässige Zwingli ein für Murners Publizistik zentraler Gegner, während er sich anderen 

Reformatoren deutlich seltener widmete. 

Murners Publizistik in der Eidgenossenschaft kommt eine besondere Bedeutung zu, da er der 

einzige Kontroverstheologe war, der seine die Eidgenossenschaft betreffenden Schriften 

innerhalb derselben publizieren konnte. Anders als in seiner Straßburger Zeit bildeten weniger 

bestimmte Schriften, sondern zwei Ereignisse die zentralen Bezugspunkte seiner Publizistik, 

nämlich die Badener und die Berner Disputation. Zur Berner Disputation und der Einführung 

                                                 
Ziel verfolgten. Die ökonomischen und rechtlichen Forderungen wurden mit der reformatorischen Bewegung 
verknüpft, indem sie durch das ‚Evangelium‘ und das ‚Wort Gottes’ legitimiert wurden. Im Mai 1525 waren weite 
Teile des Reiches erfasst. Niedergeschlagen wurde er im Mai/Juni 1525 durch vier entscheidende Schlachten von 
Fürsten und dem Schwäbische Bund. Vgl. Blickle, Peter: Bauernkrieg 1524-1525 (Art.). In: Religion in Geschichte 
und Gegenwart 1. Tübingen 1998, Sp. 1172-1174. 
228 Vgl. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai et de les rapports avec les autres villes ci-devant impériales d’Alsace 
et avec les seigneurs voisines comprenant l’histoire du mont Saint-Odile, des ancien monastères et châteaux de la 
contrée et des localités limitrophes 1. Straßburg 1866, S. 471. 
229 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt das unchristliche Ausrufen und Fürnehmen einer löblichen 
Herrschaft von Bern, eine Disputation zu halten. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die 
Reformation (1525-1530) 2, S. 823/828. 
230 Vgl. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Einleitung. In: dies. (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530) 
1, S. 21. 
231 Seine erste Luzerner Schrift widmete sich zum Teil noch der Reformation lutherischer Prägung. Vgl. Murner, 
Thomas: Epistola Iohannis Eckij. 
232 Vgl. z.B. Luzern an Bern, 21.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643f. 



43 
 

der Reformation in Bern äußerte er sich jedoch erst rückblickend, hatte seine Publizistik also 

nicht dafür eingesetzt, dieser gezielt entgegenzuwirken. Insbesondere in Hinblick auf die beiden 

Disputationen wird deutlich, dass er ein überlokal agierender und relevanter 

Reformationsgegner war: An der Badener Disputation nahm er als Gesandter Luzerns teil233 

und war somit auf diesem überlokalen Forum präsent, auf dem er seine Haltung einem breiten 

Publikum kommunizieren konnte. Dafür suchte er sie auch zu nutzen, wenn er eigene Thesen 

(vergeblich) zur Disputation stellte234. Die Disputation sowie seine Teilnahme daran dienten 

ihm als Referenzpunkt, um sein Vorgehen zu legitimieren und die Bedeutung seiner Person zu 

betonen235. Der Weisung Luzerns entsprechend nahm er (trotz Einladung) nicht an der Berner 

Disputation teil – was er durch den Abdruck entsprechender Briefe seinem Publikum 

kommunizierte236. Seine Publizistik, insbesondere seine Polemik, fand Verbreigund und wurde 

auf Tagsatzungen thematisiert237. Zu einer direkten Auseinandersetzung mit einzelnen 

Reformatoren ist es jedoch auch hier nicht gekommen. Einen Hinweis darauf, dass sein 

Engagement im eidgenössischen Religionskonflikt dennoch als bedeutsam eingeschätzt wurde, 

gibt die Forderung seiner Auslieferung nach dem 1. Kappeler Krieg238. 

2.3) Reformatorische Publizistik und frühe Kontroverstheologie 

Nach 1500 wurden durch gedruckte Schriften zunehmend nicht nur Wissen, sondern auch 

aktuelle Nachrichten und Meinungen transportiert, wodurch ihre Rezipienten239 über eine 

größere räumliche Entfernung hinweg in einer neuen Weise informiert und beeinflusst werden 

konnten. Deshalb waren etwa die Reuchlinaffäre und der Jetzerhandel keine rein lokalen 

Skandale, sondern gelangten einem breiten Rezipientenkreis zur Kenntnis. Die erste groß 

                                                 
233 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung. Gründe, Verlauf und Folgen der Disputation. In: Alfred 
Schindler/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 119. 
234 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 100. 
235 Vgl. z.B. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen ersame[n] vuysenn vnd frommen standthafftigen christen des 
alten woren vnd vngezwiffleten glaubens der gemeinen christenheit alle vnderthon vnd verwanten der lbliche[n] 
herschafft von Lutzern ein entschuldigung Doctor Murners. Luzern 1527, fol. a1vf. 
236 Murner, Thomas: Appellation und Berufung der hochgelehrten Herren und Doktoren Eck, Fabri und Murner 
wider die vermeinte Disputation von Bern. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die 
Reformation (1525-1530) 2, S. 750-754. 
237 Vgl. z.B. Akten zur Tagsatzung in Bern, 26.02.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen 
Abschiede 4,1a, S. 1049-1053. 
238 Zu den Hintergründen des 1. Kappelerkrieges s.u. S. 65f. 
239 „Der Kommunikationspartner ist bei der druckschriftlichen Kommunikation nicht mehr eine biographische 
festlegbare Person, sondern das ‚gemein volk‘, also eine Öffentlichkeit, deren Einstellungen und Wissensreservoir 
von dem Schreiber nicht mehr sicher gewußt oder direkt antizipiert werden kann. Um in dieser Situation überhaupt 
leserbezogen kommunizieren und die Verständigung sichern zu können, muß der Schreiber beständig ‚ideale‘ 
Unterstellungen eines gemeinsamen (Alltags-)Bewußtseins, eines gemeinsamen Wissensreservoirs vornehmen.“ 
Giesecke, Michael: ‹Volkssprache› und ‹Verschriftlichung des Lebens› im Spätmittelalter – am Beispiel der 
Genese der gedruckten Fachprosa in Deutschland. In: Hans Ulrich Gumbrecht (Hg.): Literatur in der Gesellschaft 
des Spätmittelalters. Heidelberg 1980 (= Grundriss der Romanischen Literaturen des Mittelalters. Begleitreihe 1), 
S. 66. 



44 
 

angelegte Medienkampagne war die der Reformation – insbesondere geprägt durch Luther, der 

in stärkerem Maße als zuvor den Versuch unternahm, mit Hilfe der Druckerpresse die 

öffentliche Meinung zu beeinflussen. Er war der erste Autor, der seine umfassende 

Gesellschafts- und Kirchenkritik in Druckschriften verbreitete, als Zeitgenosse eine Lehre 

formulierte und auf diesem Weg bekannt machte240.  

Die Publizistik war für die religiöse Auseinandersetzung von großer Bedeutung: Sie trug dazu 

bei, die eigene ‚Partei‘ hervorzubringen und zu vereinheitlichen, zudem konnten durch Polemik 

und Polarisierung Abgrenzungen deutlich gemacht werden. Dabei formte sich „für die 

(kontrovers-)theologische Meinungsbildung eine Reihe von ‚Hauptaussagen‘ heraus, die in 

griffiger Formelhaftigkeit der eigenen theologischen Position Identität und Konsistenz 

verleihen und gleichzeitig gegen den ‚gegnerischen Irrtum‘ frontal und plakativ eingesetzt 

werden“241 konnten. Die publizistische Auseinandersetzung erfolgte für die daran 

Partizipierenden jedoch unter verschiedenen Bedingungen. 

2.3.1) Reformatorische Publizistik 

Dominiert wurde die publizistische Kampagne der frühen Reformation von Luther: Er bildete 

den Ausgangspunkt für die Auseinandersetzung und die reformatorische Publizistik, von ihm 

stammten ca. 20% aller zwischen 1500 und 1530 im Reich erschienenen Flugschriften (von ca. 

10.000 Auflagen)242. Innerhalb der reformatorischen Publizistik standen seine Werke zu 

Schriften anderer Autoren im Verhältnis 2:1. Reformationsfreundliche Publikationen wurden 

von einem sich stetig erweiternden Autorenkreis (v.a. nach der Leipziger Disputation und dem 

Bekanntwerden der Bannandrohungsbulle) von 1518 an verfasst. Zu den frühesten und 

produktivsten Autoren gehören neben Philipp Melanchthon Joannes Oekolampad und Ulrich 

von Hutten. Huldrych Zwingli, der erst 1522 publizistisch in Erscheinung trat, zählt ebenfalls 

zu den aktivsten Autoren der ersten Jahre der Reformationszeit243. 

                                                 
240 Vgl. Edwards, Mark U.: Luther as Media Virtuoso and Media Persona. In: Hans Medick/Peer Schmidt (Hgg.): 
Luther zwischen den Kulturen. Zeitgenossenschaft – Weltwirkung. Göttingen 2004, S. 102. Moeller, Bernd: Die 
frühe Reformation als Kommunikationsprozeß. In: Hartmut Boockmann (Hg.): Kirche und Gesellschaft im 
Heiligen Römischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts. Göttingen 1994 (= Abhandlungen der Akademie der 
Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-Historische Klasse. Dritte Folge 206), S. 149f. Wie Luther den 
Buchdruck nutzte, um sich in der Öffentlichkeit zu positionieren, zeigt Pettegree, Andrew: Brand Luther. 
241 Diez, Karlheinz: »Ecclesia – non est civitas Platonica«. Antworten katholischer Kontroverstheologen des 
16. Jahrhunderts auf Martin Luthers Anfrage an die »Sichtbarkeit« der Kirche. Frankfurt a.M. 1997 (= Fuldaer 
Studien 8; Habil. 1994/95), S. 40-42. 
242 In die Zeitspanne 1521-1525 fiel die Hochphase der Flugschriftenproduktion des 16. Jahrhunderts. Nach einem 
starken Rückgang 1525 (vorrangig, weil weniger Schriften nachgedruckt wurden) stieg ihre Produktion Anfang 
der 1530er Jahre wieder an. Vgl. Cole, Richard G.: The Reformation in Print: German Pamphlets and Propaganda. 
In: Archiv für Reformationsgeschichte 66 (1975), S. 97. Laube, Adolf/Annerose Schneider/Ulman Weiß: Vorwort. 
In: dies. (Hgg.): Flugschriften vom Bauernkrieg zum Täuferreich (1526-1535) 1. Berlin 1992, S. 1f. 
243 Vgl. Edwards, Mark U.: First Impressions in the Strasbourg Press. In: Andrew C. Fix/Susan C. Karant-Nunn 
(Hgg.): Germania Illustrata. Essays on Early Modern Germany Presented to Gerald Strauss. Kirksville, Mo 1992 



45 
 

Die Reformation wurde durch ihre öffentliche Verkündigung sowohl mündlich durch Predigt 

als auch in schriftlicher bzw. gedruckter Form wirksam verbreitet. Das gedruckte und 

gesprochene Wort wirkten zusammen, sodass durch beide Kommunikationsformen der 

Meinungsprozess maßgeblich beeinflusst werden konnte. Dem Öffentlichkeitsanspruch der 

evangelischen Wahrheit entsprachen die Reformatoren, indem sie vorrangig die Volkssprache 

nutzen, wodurch alle Gläubigen in die Lage versetzt wurden, ihre Botschaften zu verstehen und 

selbst zu bewerten244. 

Die Verwerfung der Lehren Luthers auf Reichsebene erfolgte mit dem Wormser Edikt, in dem 

stärker als bei vorangegangenen Ketzerverurteilungen auch das von Luther genutzte 

Kommunikationssystem bekämpft wurde. Allerdings verfehlten die Bestimmungen des Edikts 

ihr Ziel, da sie keine umfassende Anwendung fanden. Luthers Anhänger, die zuvor vorrangig 

seine Leser waren, traten mit Luthers Verurteilung handelnd in Erscheinung und ergriffen für 

ihn Partei. Dem Publikationsverbot des Ediktes zum Trotz konnten reformatorische Schriften 

nahezu ungehindert veröffentlicht werden245. 

Dort, wo die reformatorische Bewegung sehr aktiv war, befanden sich in der Regel ihre 

Druckzentren. Die bedeutendsten Orte (in absteigender Reihenfolge ihrer Produktionsleistung) 

waren Augsburg, Wittenberg, Nürnberg, Straßburg, Leipzig, Erfurt, Basel und Zürich, für die 

Eidgenossenschaft war Genf ein weiteres wichtiges Druckzentrum. Die wichtigste 

Autorengruppe der frühen Reformationszeit bildeten neben den Wittenberger Theologen 

Angehörige des geistlichen Standes, die die lutherischen und später auch zwinglischen Lehren 

in Form von Predigten und Schriften weiter verbreiteten. Die meisten von ihnen traten erst im 

Zusammenhang mit der Reformation als Autoren hervor246. 

Charakteristisch für „die kommunikationsgeschichtlich epochale Dynamik der 

frühreformatorischen Bewegung“ ist, dass sich auch solche Personen und sozialen Gruppen an 

dem (in Flugschriften greifbaren) Kommunikationsprozess beteiligten, die sich nach kirchlicher 

Maßgabe nicht öffentlich zu Glaubensfragen hätten äußern dürfen: Laien. In der initialen Phase 

                                                 
(= Sixteenth Century Essays & Studies 18), S. 78. Ders.: Luther as Media Virtuoso, S. 104. Ders.: Printing, 
Propaganda, and Martin Luther, S. 1f. Zorzin, Alejandro: Karlstadt als Flugschriftenautor, S. 21/24. Bis 1525 
erschienen von Melanchthon 70 Schriften in 253 Ausgaben – er kam Luthers 287 Werken in 1737 Ausgaben am 
nächsten. Zwingli gehörte mit 47 Schriften zu den fünf produktivsten Autoren dieses Zeitraumes. Vgl. ebd., S. 24. 
244 Vgl. Hamm, Berndt: Einheit und Vielfalt der Reformation. In: Bernd Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.): 
Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer Disput über Einheit und Vielfalt der Reformation. Göttingen 1995, 
S. 96. Ders.: Die Reformation als Medienereignis, S. 137-148f. Moeller, Bernd: Die frühe Reformation als 
Kommunikationsprozeß, S. 157. Wendebourg, Dorothea: Die Einheit der Reformation als historisches Problem. 
In: Bernd Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer Disput über Einheit 
und Vielfalt der Reformation. Göttingen 1995, S. 47. 
245 Vgl. Moeller, Bernd: Die frühe Reformation als Kommunikationsprozeß, S. 152. 
246 Vgl. Holt, Ian: Samuel Apiarius, S. 96. Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in 
Deutschland, S. 220/228. 



46 
 

der reformatorischen Publizistik 1521/22 waren in dieser Hinsicht vor allem anonyme Schriften 

von Bedeutung. Infolge des Bauernkrieges und der zunehmenden Etablierung reformatorischer 

Kirchenstrukturen ließen das öffentliche literarische Engagement von Laien und ihre 

publizistische Einbindung durch bestimmte literarische Formen (wie den Dialog) jedoch 

merklich nach247. 

Sowohl inner- als auch außerhalb der Publizistik diente vor allem Polemik der Abgrenzung. 

Eine Trennung von den Anhängern der Römischen Kirche erfolgte etwa durch Luthers 

Antichristvorwurf gegen den Papst. Innerhalb der reformatorischen Bewegung waren von 

Luther abweichenden Glaubensauffassungen ebenfalls Ziele der Polemik. Der grundlegende 

gegenseitige Vorwurf lautete, von der ‚ecclesia catholica‘ abgewichen und dementsprechend 

der Häresie verfallen zu sein248. 

2.3.2) Kontroverstheologie 

‚Kontroverstheologie‘ bezeichnet heute 

denjenigen innerchristl[ichen] Lehrstreit, der nicht die Sachdifferenzen zwischen einzelnen Theologen oder 
Schulrichtungen zum Gegenstand hat, sondern allein solche Streitfragen, an denen sich christl[iche] 
Kirchen, Konfessionen und Denominationen voneinander scheiden. Insbes[ondere] steht der Begriff für die 
Auseinandersetzung zwischen dem Katholizismus und den großen protest[antischen] Konfessionen. Dabei 
werden die trennenden Differenzen nicht histor[isch]-distanziert untersucht, sondern von einem 
konfessionell bestimmten Standpunkt aus polemisch-argumentativ beurteilt. 

Von besonderer Bedeutung war sie während der Reformationszeit. Außer dogmatischen und 

fundamentaltheologischen Themen wurden auch Fragen kirchlicher Praxis behandelt249. Dabei 

verfolgten Kontroverstheologen (und reformationsfreundliche Autoren) i.d.R. die 

Grundintention, ihre Leser zu überzeugen und nicht nur polemisch zu agieren. In den 1520er 

Jahren waren die vorrangigen Zielgruppen dieser Autoren einerseits diejenigen, die sich zur 

Römischen Kirche bekannten und deren Gruppenidentität gefördert werden sollte, andererseits 

solche, die keine eindeutige Position bezogen und (auch von reformatorischen Schriften) 

umworben wurden. Für alle Autoren nahm in ihrer Argumentation die Bibel eine zentrale Rolle 

ein sowie Tradition und Ekklesiologie250, für Reformatoren war zudem die 

Rechtfertigungslehre von großer Bedeutung. Allerdings gab es trotz thematischer und 

                                                 
247 Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland, S. 225/227. Wohlfeil, Rainer: 
›Reformatorische Öffentlichkeit‹, S. 47f. 
248 Vgl. Diez, Karlheinz: »Ecclesia – non est civitas Platonica«, S.425. Rischar, Klaus: Johannes Eck als Polemiker. 
In: Sammelblatt des historischen Vereins Ingolstadt 76 (1967), S. 69. 
249 Beutel, Albrecht: Kontroverstheologie (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 6. Stuttgart 2007, Sp. 1164. 
250 Die kontroverstheologischen Gegner Luthers bestritten den Reformbedarf der Römischen Kirche nicht, doch 
waren sie der Kirche gegenüber konservativ eingestellt. Da sie selbst die kritisierten kirchlichen Missstände nicht 
beseitigen konnten, konnten sie dem Ausgangspunkt der von ihren Gegnern eingeforderten reformatio effektiv 
nichts entgegensetzen. In ihren Schriften blieb ihnen nur die Möglichkeit, selbst auf die Notwendigkeit einer 
Reform hinzuweisen. Vgl. Jedin, Hubert: Das konziliare Reformprogramm Friedrich Nauseas. In: Historisches 
Jahrbuch 77 (1958), S. 229. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgläubigen Gegner, S. 144. 



47 
 

argumentativer Übereinstimmungen in der Kontroverstheologie der frühen Reformationszeit 

keine einheitliche methodische Vorgehensweise. Die Kontroverstheologie formte sich in 

Auseinandersetzung mit den jeweiligen Entwicklungen der Reformation. Dabei griff sie nicht 

nur auf das Medium der Schrift, sondern auch auf andere Kommunikationsmittel zurück. 

Klarheit darüber, was gegen die Reformation verteidigt werden sollte, gab erst das Trienter 

Konzil251. 

Schriften gegen Luther und die Reformation erschienen nur zögerlich. Dies lag u.a. daran, dass 

die späteren Kontroverstheologen zunächst einen Flugschriftenstreit vermeiden wollten, durch 

den sie ihren Gegnern Aufmerksamkeit, aber auch Glaubwürdigkeit und Legitimation hätten 

verschaffen können252. Kontroverstheologen traten mit ihrer Publizistik ab etwa 1520 

untereinander unkoordiniert gegen Luther auf, Murner gehörte zu diesen ersten Gegnern. Nach 

der erfolgten Kaiserwahl Karls V. musste auf Luthers Landesherr, den Kurfürsten von Sachsen, 

keine Rücksicht mehr genommen werden, sodass die Römische Kirche verstärkt gegen Luther 

und seine Lehren vorging. Zudem intensivierte Luther seine publizistische Betätigung und die 

Popularisierung seiner Werke, die er ab 1520 vorrangig in der Volkssprache veröffentlichte253. 

Zwischen 1518 und 1525 bezogen insgesamt 57 Autoren in 172 Kontroversschriften inner- und 

außerhalb des Reiches gegen Luther (dem die katholische Polemik vorrangig galt) und dessen 

Anhänger Stellung. Johannes Eck war in diesem Zeitraum der produktivste Autor, gefolgt von 

Johannes Cochlaeus, Hieronymus Emser und Thomas Murner254, Murner gilt als der 

„publizistisch agilste und zugleich literarhistorisch wichtigste Gegner Luthers“255. Einer der 

ersten Kontroverstheologen war Johann Tetzel, der 1518 die Widerlegung eines vermessenen 

Sermons publizierte. Diese Schrift fand jedoch keine weite Verbreitung, u.a. weil Tetzel auch 

                                                 
251 Vgl. Beumer, Johannes: Die Opposition gegen das lutherische Schriftprinzip in der Assertio septem 
sacramentorum Heinrichs VIII. von England. In: Gregorianum 42 (1961), S. 106. Smolinsky, Heribert: 
Kirchengeschichte der Neuzeit 1. Düsseldorf 2008³ (= Kirchengeschichte in vier Bänden 3), S. 49. Ders.: 
Kontroverstheologie (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 6. Freiburg/Basel u.a. 1997³, Sp. 333f. Schmidt, 
Bernward: Humanistische Kontroverstheologen? Rezeption und Originalität in „Luthers Bad und Spiegel“. In: 
Bernward Schmidt/Simon Falsch (Hgg.): Kilian Leib (1471-1553). Prediger – Humanist – Kontroverstheologe. 
Münster 2020 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 80), S. 130. 
252 Vgl. Walsham, Alexandra: ‘Domme Preachers‘? Post Reformation English Catholicism and the Culture of 
Print. In: Past & Present 168 (2000), S. 79. 
253 Vgl. Poloni, Bernard: Murner et Luther. De l’exhortation fraternelle à la dénonciation du diable. In: Jean-Marie 
Valentin (Hg.): Luther et al Reforme. Du commentaire de l'épître aux Romains à la ‘Messe allemande’. Paris 2001, 
S. 296. Smolinsky, Heribert: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 48. Ders.: Die reformatorische Bewegung von 
1521-1525, S. 264. 
254 Zorzin führt für Eck insgesamt 36 Publikationen (28 Latein, 8 Deutsch), für Cochlaeus 29 (16 Latein, 13 
Deutsch), für Emser 24 (7 Latein, 17 Deutsch) und für Murner 21 (4 Latein, 17 Deutsch) an. Allerdings hat Zorzin 
auch solche Werke mitgezählt, die in keinem Bezug zur Reformation stehen, wie sich der jahrgangsweisen 
Aufschlüsselung der Anzahl der Publikationen Murners entnehmen lässt. Vgl. Zorzin, Alejandro: Karlstadt als 
Flugschriftenautor, S. 24/73. 
255 Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit 1. Epochen- und Gattungsprobleme. 
Reformationszeit. Tübingen 1987, S. 171. 



48 
 

in katholischen Kreisen umstritten war und er bereits August 1519 verstarb. Dessen ungeachtet 

nahm er die Grundhaltung der folgenden kontroverstheologischen Publizistik vorweg: Luther 

stehe in der ketzerischen256 Tradition von Hus und Wycliff (bzw. bilde ihren Höhepunkt), er 

stifte Unruhe und verachte sowohl die kirchliche Lehrautorität als auch die päpstlichen 

Vollmachten. Zudem war Tetzel der Ansicht, dass Luther, der sich in der Volkssprache an die 

Bevölkerung wandte, auf dieselbe Art erwidert werden müsse. Allerdings barg die Verwendung 

des Deutschen in der Auseinandersetzung mit der Reformation ein essenzielles Problem. Denn 

das gewählte Mittel, Luther und dessen Lehre mit volkssprachigen Schriften anzugreifen, 

unterminierte eine zentrale kontroverstheologische Botschaft: Es sei gefährlich und 

unangebracht, vor der einfachen Bevölkerung über religiöse Angelegenheiten zu disputieren. 

Gerade dies taten jedoch Kontroverstheologen mit ihren volkssprachlichen Publikationen257. 

Dementsprechend war Latein bis zum Trienter Konzil die dominante Sprache innerhalb der 

kontroverstheologischen Literatur, nur zwischen 1525 und 1529 lag die Anzahl deutscher und 

lateinischer Schriften nahezu gleich auf 258. 

Bis zur Leipziger Disputation wurden Luthers Überlegungen von späteren Gegnern durchaus 

„positiv bis ambivalent“259 aufgenommen, danach suchten Unterstützer und Gegner Luthers 

ihre jeweiligen Positionen einer breiteren Öffentlichkeit darzulegen, was zunehmend in der 

Volkssprache erfolgte. Ab 1520 verbreitete sich auf katholischer Seite die Befürchtung, dass 

Luther einen Umsturz der alten Ordnung anstrebe. Um Sympathien für das lutherische Anliegen 

in der Bevölkerung entgegenzuwirken, griffen Kontroverstheologen in ihrer Publizistik auch 

auf die Volkssprache zurück. Die im Jahr 1520 publizierten deutschsprachigen Schriften 

wurden durch Augustin Alveldt, Eck, Emser und Murner verfasst. 1520 waren es, ebenso wie 

im Folgejahr (durch Eck, Emser und Murner, sowie Johannes Eckart und Johannes Femelius) 

zehn Titel260. Erst infolge der Fortsetzung des Lutherprozesses und des Wormser Edikts 

                                                 
256 Den Vorwurf der Ketzerei erhob er im April, sächsische Dominikaner hatten Luther deshalb bereits im März 
in Rom angeklagt. Vgl. Tetzel, Johann: Widerlegung eines vermessenen Sermons. In: Adolf Laube/Ulman Weiß 
(Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 69. Zur Mühlen, Karl-Heinz: Reformation und 
Gegenreformation 1. Göttingen 1999 (= Kleine Reihe V&R 4014), S. 57. 
257 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 58. 
258 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 30. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Einleitung. 
In: dies. (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 22. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Vorwort. 
In: ebd., S. 5f. Moeller, Bernd: Die frühe Reformation als Kommunikationsprozeß, S. 159. Smolinsky, Heribert: 
Die reformatorische Bewegung von 1521-1525, S. 264. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgläubigen Gegner, 
S. 145. 
259 Smolinsky, Heribert: Aspekte altgläubiger Theologie im albertinischen Sachsen in der Reformationszeit bis 
1542. In: Herbergen der Christenheit. Jahrbuch für deutsche Kirchengeschichte 18 (1993/94) (= Beiträge zur 
deutschen Kirchengeschichte 18), S. 31. 
260 Nur Emser und Murner haben 1521 polemische Schriften veröffentlicht, Eckart setzte sich mit dem Messopfer, 
Femelius mit der Heiligenverehrung und Eck mit den gegen Luther gerichteten Artikeln der Theologischen 
Fakultät von Paris auseinander. Vgl. Laube, Adolf: Das Gespann Cochläus/Dietenberger im Kampf gegen Luther. 
In: Archiv für Reformationsgeschichte 87 (1996), S. 119. 



49 
 

steigerten sich ab 1522 die kontroverstheologischen volkssprachlichen Publikationen (16 

Schriften von 10 Autoren), u.a. durch die Förderung durch Herzog Georg von Sachsen. Ab 

1518 standen die zentralen Kontroverspunkte von Papstgewalt, Ekklesiologie, Buße und Ablass 

fest, deren Kreis stetig um weitere Probleme erweitert wurde. Hinzu kamen etwa die 

Bilderverehrung, Heiligenverehrung, Messe261, Sakramente (ab 1525/26 waren Abendmahl und 

Kindertaufe auch innerhalb der reformatorischen Bewegung zu einem Streitpunkt geworden) 

oder das Sola-scriptura-Prinzip als zentrale Themen der Auseinandersetzung. Wichtig war auch 

der Vorwurf gegen Luther, in hussitischer Tradition zu stehen262. 

Eine weitere Vergrößerung des kontroverstheologischen Autorenkreises volkssprachlicher 

Polemik erfolgte 1523. Zu den Autoren, die sich nun erstmals äußerten, gehörten u.a. Cochlaeus 

und Johannes Dietenberger. Im März desselben Jahres äußerte Johann Fabri sich gegen die 

Reformation in der Eidgenossenschaft, die in der Publizistik bislang nicht relevant gewesen 

war. November 1524 erschien die bereits Anfang Mai fertiggestellte Vermahnung an die 

Eidgenossenschaft vor der böhmischen Ketzerei Konrad Tregers. Ebenfalls 1524 veröffentliche 

Eck eine Serie volkssprachlicher Briefe an die Eidgenossenschaft. Generell stammten die 

bedeutenden Kontroverstheologen, die sich zur Reformation in der Eidgenossenschaft 

publizistisch äußerten (Eck, Fabri, Emser und Murner), von außerhalb. Eidgenössische Gegner 

Zwinglis traten nur selten literarisch hervor263. 

Quantitativ waren die Schriften der Kontroverstheologen der reformatorischen Publizistik 

deutlich unterlegen: Zwischen 1518 und 1544 erschienen etwa fünfmal mehr deutschsprachige 

Lutherschriften als deutsche kontroverstheologische Schriften264. Wichtige katholische 

                                                 
261 In der reformatorischen Kritik und Reform der Sakramentenpraxis kam der Messe wegen ihrer theologischen 
Legitimation sowie ihrer praktizierten Formen zentrale Bedeutung zu. Ein Merkmal der reformatorischen 
Bewegung war die Polemik gegen die etablierte Position zur Messe. Vgl. Hauschild, Wolf-Dieter: Die Verwerfung 
zur Sakramentenlehre in den evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften. In: Wolfhart Pannenberg (Hg.): 
Lehrverurteilungen – kirchentrennend? 3. Materialien zur Lehre von den Sakramenten und vom kirchlichen Amt. 
Freiburg i.Br./Göttingen 1990 (= Dialog der Kirchen 6), S. 33/47. 
262 Vgl. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Einleitung. In: dies. (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), 
S. 22. Dies.: Vorwort. In: ebd., S. 5f. Smolinsky, Heribert: Kontroverstheologie (Art.), Sp. 334. 
263 Vgl. Dittrich, Christoph: Katholische Kontroverstheologen im Kampf gegen Reformation und Täufertum. In: 
Mennonitische Geschichtsbilder 47/48 (1990/1991), S. 71. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Einleitung. In: dies. (Hgg.): 
Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 32/4042. Schindler, Alfred: Der Aufbau der altgläubigen 
Front gegen Zwingli. In: Alfred Schindler/Hans Stickelsberger (Hgg.): Die Zürcher Reformation: Ausstrahlungen 
und Rückwirkungen. Wissenschaftliche Tagung zum hundertjährigen Bestehen des Zwinglivereins (29. Oktober 
bis 2. November 1997 in Zürich). Bern/Berlin 2001 (= Zürcher Beiträge zur Reformationsgeschichte 18), S. 31f/34. 
Der Züricher Grüdt wandte sich z.B. publizistisch gegen Zwingli: Grüdt, Joachim von: Christenlich anzeygung 
Joachims von Grüdt / das im Sacrame[n]t des altars warlich sey fleisch vnd blut Christi / wid[er] den schedlichen 
verfüerischen irtumb Vlrich Zwinglins zu Zürich. Freiburg i.Br. 1526. 
264 1518-1525 veröffentlichten die einflussreichsten Autoren (Alveldt, Cochlaeus, Dietenberger, Eck, Emser, 
Murner, Schatzgeyer) etwa halb so viele Flugschriften (gleichwertig auf Deutsch und Latein) wie Luther. Vgl. 
Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland, S. 220. In der Flugblattpublizistik 
des 16. Jahrhunderts lag der Anteil katholischer Autoren und ihrer Werke ebenfalls deutlich geringer als derjenige 



50 
 

Druckzentren waren Köln und Leipzig, etwa ein Viertel der kontroverstheologischen Literatur 

wurde bis 1539 in Leipzig gedruckt. Während für reformatorische Schriften ein großer 

Absatzmarkt existierte, bestand für kontroverstheologische Werke keine entsprechende 

Nachfrage – antilutherische Positionen waren nicht populär. Als ein wichtiger Faktor gilt u.a., 

dass die meisten Schriften auf Latein verfasst waren und so keinen breiteren Leserkreis 

ansprechen konnten. Ihr jeweiliger Entstehungszusammenhang war ebenfalls ein Nachteil: Oft 

entstanden sie erst in Reaktion auf Luthers Schriften, waren also defensiv angelegt und 

entsprachen zumindest zu Beginn der Auseinandersetzung keiner systematischen 

Gesamtkonzeption. Oft folgten die Kontroverstheologen Luthers thematischen Vorgaben – v.a. 

bei Satz-für-Satz Widerlegungen wird die Abhängigkeit deutlich. Die inhaltliche 

Auseinandersetzung mit den durch Luther aufgeworfenen Fragen ging so gut wie immer Hand 

in Hand mit gegen Luther gerichteter Polemik, in der dieser als Ketzer beschimpft wurde265. 

Die Römische Kurie unterstützte Kontroverstheologen zunächst nicht, obwohl es 

entsprechende Vorschläge gab266. Eine positive Einstellung ihnen gegenüber ergab sich erst 

(abgesehen von der kurzen Regierungszeit Hadrians VI. (1522/23)) unter Papst Paul III. (1534-

1549), als die Förderung einiger Kontroverstheologen (u.a. Cochlaeus und Eck) aufgenommen 

wurde. Insgesamt änderte sich zwischen den 1520er und 1540er Jahren das Verhältnis der 

Römischen Kurie zur Kontroverstheologie jedoch nicht signifikant267. 

2.4) Wirkstätten 

2.4.1) Straßburg 

Die Reichsstadt Straßburg gehörte wie z.B. Augsburg, Metz und Nürnberg mit über 20.000 

Einwohnern zu den außergewöhnlich großen Städten. Im Südwesten des Reiches war sie die 

                                                 
protestantischer Verfasser. Vgl. Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter 
Flugblätter. Berlin/New York 1992 (= Arbeiten zur Kirchengeschichte 57; Diss. 1991), S. 104. 
265 Vgl. Edwards, Mark U.: Luther as Media Virtuoso, S. 102f. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Vorwort. In: dies. 
(Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 6. Moeller, Bernd: Die Rezeption Luthers in der 
frühen Reformation. In: Bernd Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer 
Disput über Einheit und Vielfalt der Reformation. Göttingen 1995, S. 20. Smolinsky, Heribert: Aspekte 
altgläubiger Theologie, S. 30. Ders.: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 48. Ders.: Streit um Exegese? Die Funktion 
des Schriftargumentes in der Kontroverstheologie des Hieronymus Emser. In: Rolf Decot/Rainer Vinke (Hgg.): 
Zum Gedenken an Joseph Lortz (1887-1975). Beiträge zur Reformationsgeschichte und Ökumene. Stuttgart 1989 
(= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Abteilung Religionsgeschichte. Beiheft 
30), S. 358. Ders.: Die reformatorische Bewegung von 1521-1525, S. 265. Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, 
Narrenkappe, S. 238. 
266 Der päpstliche Legat Campeggio hatte etwa früh vorgeschlagen, einige über das Reich verstreute 
Kontroverstheologen finanziell zu unterstützen, damit diese umgehend häretischen Schriften antworten könnten. 
Vgl. Müller, Gerhard: Die römische Kurie und die Anfänge der Reformation. In: ders.: Causa Reformationis. 
Beiträge zur Reformationsgeschichte und zur Theologie Martin Luthers zum 60. Geburtstag des Autors, hgg. v. 
Gottfried Maron und Gottfried Seebaß. Gütersloh 1989, S. 47. 
267 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 77. Frenz, Thomas: Das Papsttum im 
Mittelalter, S. 222. Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest Opponents, S. 222. Bagchi geht jedoch davon aus, dass 
die geplante Förderung nicht umgesetzt wurde. Vgl. ebd.  



51 
 

bevölkerungsreichste Stadt und für die umliegenden Städte und Territorien im partikularistisch 

geprägten Gebiet des Oberrheins als Metropole von zentraler Bedeutung, wo es kein 

dominierendes Herrscherhaus gab. Wirtschaftlich und politisch orientierte Straßburg sich seit 

den 1490er Jahren an Kaiser und Reich. Durch ihre geographische Lage nicht nur in der Nähe 

zur französischen Grenze, sondern auch am Kreuzungspunkt zweier wichtiger Handelsrouten268 

war sie eine kosmopolitische Stadt269. 

Zwar war Straßburg eine Bischofsstadt, doch regierten Bischof und Rat270 nur nominell 

gemeinsam. Schon seit dem 13. Jahrhundert residierte der Bischof die meiste Zeit, seit Anfang 

des 15. Jahrhunderts ständig in Zabern am Fuß der Vogesen. Die Bischofsweihe Wilhelms von 

Hohenstein im Münster 1507 war die erste nach mindestens 150 Jahren271, die in Straßburg 

stattfand. Nur der Rat führte die Amtsgeschäfte, der Bischof wurde aber als Oberhaupt der in 

der Stadt befindlichen Kirchen anerkannt. Insgesamt war der Stadtrat jedoch darum bemüht, 

sowohl geistliche als auch weltliche Zuständigkeiten auf sich zu konzentrieren, die Stadt sah 

sich als ein Corpus Christianum. Infolge der Reformation wurde eine noch stärkere 

Deckungsgleichheit von städtischer und kirchlicher Gemeinde angestrebt. Allerdings folgte aus 

der Einführung der Reformation in der Stadt sowie in anderen Territorien, dass sie sich aus dem 

Corpus Christianum der Römischen Kirche lösten272. 

Innerhalb Straßburgs herrschten wie auch in anderen Städten Anfang des 16. Jahrhunderts 

Spannungen auf verschiedenen Ebenen, etwa in sozialer Hinsicht oder in Bezug auf die 

                                                 
268 Von den Niederlanden bis Norditalien führte die Nord-Süd-Route, Lothringen, Burgund und Frankreich waren 
durch die Ost-West-Route angebunden. Vgl. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 61.  
269 Vgl. Brady, Thomas: Die Stadt: Straßburg im Kontext von Reich und Reformation im ersten Drittel des 
16. Jahrhunderts. In: Wolfgang Simon (Hg.): Martin Bucer zwischen den Reichstagen von Augsburg (1530) und 
Regensburg (1532). Beiträge zu einer Geographie, Theologie und Prosopographie der Reformation. Tübingen 
2011 (= Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 55), S. 30. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, 
S. 63/82. Greyerz, Kaspar von: The Late City Reformation in Germany. The Case of Colmar 1522-1628. 
Wiesbaden 1980 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz 98), S. 14. Moger, J. 
Travis: Pamphlets, Preaching and Politics, S. 351. Vogler, Bernard: Straßburg (Art.). In: Theologische 
Realenzyklopädie 32. Berlin, New York 2001, S. 233.  
270 Die Stadtverwaltung bestand aus ‚dem Rat und den XXI‘ und umfasste knapp über 50 Personen. Für 
wirtschaftliche Angelegenheiten war der Rat der XV zuständig, außenpolitisch war der Rat der XIII tätig. Die Räte 
waren zu ca. 2/3 durch Zunftvertreter oder Kaufleute, zu 1/3 aus Patriziat bzw. städtischer Oberschicht besetzt. 
Vgl. Arnold, Matthieu: Caspar Hedio (1494/95-1552), der „unterschätzte“ Reformator in Straßburg. In: Stadt 
Ettlingen (Hg.): Caspar Hedio der Ettlinger Reformator in Straßburg. Ubstadt-Weiher/Heidelberg/Basel 2015, 
S. 8. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 64. 
271 Die letzte vorherige Bischofsweihe fand dort möglicherweise 1353 statt, oder sogar noch früher im Jahr 1261. 
Vgl. Brady, Thomas: Die Stadt, S. 31. 
272 Vgl. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 64. Hamm, Berndt: Bürgertum und Glaube, S. 69. Rapp, 
Francis: Straßburg (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 9. Freiburg/Basel u.a. 2000, Sp. 1035-1038. 
Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstädten und die Kirchengüter – Straßburg, Nürnberg und 
Frankfurt im Vergleich. In: Jürgen Sydon (Hg.): Bürgerschaft und Kirche. 17. Arbeitstagung in Kempten 3.-5. 
November 1978. Sigmaringen 1980 (= Stadt und Geschichte. Veröffentlichungen des Südwestdeutschen 
Arbeitskreises für Stadtgeschichtsforschung 7), S. 87f. Steinhausen, Ansgar: Die Architektur des Klassizismus im 
Elsaß. Zum Verhältnis von Zentrum und Peripherie in Frankreich zwischen 1760 und 1800. Münster/New York 
u.a. 2002 (= Studien zur Kunst am Oberrhein 2; Diss. 1999), S. 89.  



52 
 

Religion. Viele Kleriker Straßburgs stammten aus dem ärmeren Umland, weshalb es zur 

zunehmenden Entfremdung zwischen zugezogenen Geistlichen und ansässigen Laien kam. 

Auch dienten die traditionellen kirchlichen Einrichtungen durch die personelle Besetzung von 

außerhalb nicht mehr der Versorgung der städtischen Bevölkerung. Die Lebenswelt der 

Kleriker löste sich zunehmend von derjenigen der Laien und die von ihnen beanspruchte 

Sonderstellung verlor an Akzeptanz273. Ihre negative Wahrnehmung wurde dadurch begünstigt, 

dass die vielen Klöster und Stifte einen großen Besitz auf sich vereinigten, hinzu kam der 

Vorwurf, dass sie ihre seelsorgerischen Pflichten vernachlässigten. Bischöfliche 

Reformbemühungen stießen jedoch auf Widerstand nicht nur im Klerus, sondern auch im 

städtischen Rat. Besondere Hemmnisse für die geplante Reform waren sowohl die strukturelle 

Zusammensetzung des Klerus als auch die herrschenden Besitzverhältnisse274. Der 

zunehmenden Spaltung der beiden Lebenswelten zum Trotz konnte die Römische Kurie 

Straßburg noch 1518 als ‚Romanae ecclesiae semper devota‘275 bezeichnen. 

Straßburg war ein Zentrum des Buchdrucks. Mit dem Auftreten Luthers und der sich 

anschließenden Publizistik eröffnete sich für Drucker ein breites Spektrum 

gewinnversprechender Publikationen. Tatsächlich war ein Großteil der ab 1520 in Straßburg 

gedruckten Schriften zumindest reformationsfreundlich. Ab 1521 spezialisierten sich einige 

Drucker – dem Wormser Edikt zum Trotz – auf reformatorische Flugschriften. Im Gegensatz 

dazu war die Publikation solcher Schriften, die die Römische Kirche verteidigten, deutlich 

erschwert. Der Rat hatte zwar ein Verbot aufrührerischer Publikationen erlassen, doch konnte 

dies nicht durchgesetzt werden, das Wormser Edikt mit dem Druckverbot lutherischer Schriften 

wurde erst Oktober (statt Mai) 1521 in abgeschwächter Form veröffentlicht276. 1524 wurde ein 

allgemeines Verbot gegen Schmähschriften erlassen, doch richtete sich dieses vornehmlich 

gegen reformationsfeindliche Schriften277. 

                                                 
273 Antiklerikalismus war zu Beginn der Reformation ein europaweit verbreitetes Phänomen. Vgl. Po-chia Hsia, 
Ronnie: People’s, City and Princes’ Reformation: Rival or Phases? In: Hans Guggisberg/Gottfried Krodel u.a. 
(Hgg.): Reformation in Deutschland und Europa: Interpretationen und Debatten. Beiträge zur gemeinsamen 
Konferenz der Society for Reformation Research und des Vereins für Reformationsgeschichte, 25.-30. September 
1990, im Deutschen Historischen Institut, Washington, D.C. Gütersloh 1993 (= Archiv für 
Reformationsgeschichte, Sonderband), S. 296. 
274 Vgl. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 65/78f/81. Hamm, Berndt: Bürgertum und Glaube, 
S. 52/72. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstädten, S. 70.  
275 Vgl. Vogler, Bernard: Straßburg (Art.), S. 233. Damit bestätigte die römische Kurie einen von der Stadt im 
Vorjahr erhobenen Anspruch. Vgl. Rapp, Francis: Strasbourg, foyer de vie intellectuelle et spirituelle à l’époque 
de Sébastien Brant. In: Sébastien Brant, son époque et "La nef des fols". Actes du Colloque international, 
Strasbourg, 10-11 mars 1994. Straßburg 1995 (= Collection recherches germaniques 5), S. 16. 
276 Nur in wenigen Territorien wurde das Edikt wirklich umgesetzt. Territorien, die ihm keine Folge leisteten, 
zeigten sich als durch Kaiser und Papst ungebunden. Vgl. Schnyder, Caroline: Reformation, Stuttgart 2008, S. 42. 
277 Vgl. Gilmont, Jean-François: Le livre réformé au XVIe siècle. Paris 2005, S. 9. Iserloh, Erwin: Thomas Murner 
(1475-1537), S. 26. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 177/209. Moeller, Bernd: 



53 
 

In Straßburg wurden Schriften wie andernorts vorrangig auf Deutsch oder Latein veröffentlicht, 

wobei ab 1521/22 zunehmend anonyme deutschsprachige Publikationen dominierten, die die 

Reformation verteidigen sollten. Die Mehrzahl der zwischen 1520 und 1523 publizierten 

Flugschriften stammte von gebildeten Autoren, die jedoch Schwierigkeiten hatten, sich auf 

Deutsch auszudrücken278. Reichsweit erreichte die Flugschriftenproduktion ihren Höhepunkt 

1524. Da der Streit um die religiöse Wahrheit durch die Vielzahl der Publikationen öffentlich 

ausgetragen wurde, wurde er auf verschiedenen Ebenen relevant, etwa für politisches Handeln 

oder als Gegenstand eines allgemeinen Diskurses. Das (Lese-)Publikum wurde in den Konflikt 

einbezogen, indem ihm v.a. in volkssprachlichen Flugschriften theologische Meinungen 

präsentiert wurden, zu denen es Stellung beziehen und somit aktiv an der herrschenden Debatte 

teilnehmen musste – also dem lutherischen Konzept vom Priestertum aller Gläubigen gemäß 

partizipieren sollte. Zu den meistgedruckten Autoren bis 1550 zählten neben Luther die beiden 

Straßburger Reformatoren Martin Bucer279 und Wolfgang Capito280. Mit den größten Auflagen 

wurden Bibeln, dogmatisch-theologische Schriften und konfessionelle Polemiken verlegt281. 

In Straßburg fasste die Reformation schnell Fuß: Gedruckt wurden Luthers Schriften dort ab 

1519 (seine Polemiken ab 1520), erste lutherische Predigten wurden 1520 gehalten. Ab 1521 

                                                 
Flugschriften der Reformationszeit (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 11. Berlin, New York 1983, S. 241. 
Vogler, Bernard: Straßburg (Art.), S. 233.  
278 Vgl. Lienhard, Marc: Strasbourg et la guerre des pamphlets, S. 127/129. 
279 Martin Bucer (1491-1551) stammte aus dem elsässischen Schlettstadt und gehörte dem dortigen 
Dominikanerkloster an. 1515/16 empfing er die Priesterweihe, 1517 wurde er in Heidelberg immatrikuliert, wo er 
den Grad des Baccalaureus theologiae erwarb. Luther lernte er auf der Heidelberger Disputation (18.04.1518) 
kennen. 1521 wurde er auf sein eigenes Begehren hin aus dem Orden entlassen und war fortan Weltpriester. 1522 
heiratete er eine ehemalige Nonne und wirkte an der Einführung der Reformation in Weißenburg mit, weshalb er 
exkommuniziert wurde. 1523 floh er nach Straßburg, wo er 1524 Pfarrer wurde, später das Bürgerrecht erhielt und 
maßgeblich an der Umgestaltung des Kirchenwesens beteiligt war. Er war um die Vermittlung zwischen den sich 
ausprägenden reformatorischen Parteien bemüht, v.a. im Abendmahlsstreit. Beteiligt war er etwa am Marburger 
Religionsgespräch (1529), der Confessio Tetrapolitana (1530) und Wittenberger Konkordie (1536). In Folge des 
Augsburger Interims (1548) musste er Straßburg verlassen. Vgl. Greschat, Martin: Bucer (Butzer), Martin (Art.). 
In: Lexikon für Theologie und Kirche 2. Freiburg/Basel u.a. 19943, Sp. 739. Moeller, Bernd/Gottfried Hammann: 
Bucer (Butzer), Martin (Art.). In: Religion in Geschichte und Gegenwart 1. Tübingen 19984, Sp. 1810-1812. 
Stupperich, Martin: Bucer, Martin (1491-1551) (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 7. Berlin/New York 
1981, S. 258-264. Für eine ausführliche biographische Darstellung siehe Greschat, Martin: Martin Bucer. Ein 
Reformator und seine Zeit (1491-1551). Münster 20092. 
280 Wolfgang Capito (1478-1541) stammte aus Hagenau, seine Jugend verbrachte er in Straßburg. 1515 beendete 
er sein Studium in Freiburg i.Br. mit dem Doktor der Theologie. Dort lernte er u.a. Matthäus Zell, Eck und Fabri 
kennen. 1515-20 war er Prädikant am Basler Münster und gehörte zum Kreis um Erasmus von Rotterdam. Im 
März 1523 zog er nach Straßburg, wo er Probst des Thomasstiftes wurde. Kurz bevor er im Juli das Bürgerrecht 
erwarb, hatte er begonnen, reformatorisch zu predigen, mit Luther in Kontakt stand er ab 1518. In Straßburg war 
er federführend an der Umsetzung der Reformation beteiligt, 1524 heiratete er. Er war an der Abfassung der 
Confessio Tetrapolitana (1530) und des Berner Synodus (1532) beteiligt. Vgl. Lienhard, Marc: Capito, Wolfgang 
(Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 7. Berlin/New York 1981, S. 636f. Lutz, Samuel: Capito, Wolfgang 
(Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10561.php (letzter 
Aufruf: 17.12.2020)]. 
281 Vgl. Hamm, Berndt: Bürgertum und Glaube, S. 126. Moeller, Bernd: Flugschriften der Reformationszeit (Art.), 
S. 241/243. Vogler, Bernard: Straßburg (Art.), S. 234. 



54 
 

wirkte der Prediger Matthäus Zell zu Gunsten der Reformation und hatte großen Anteil daran, 

Sympathien für diese in der Bevölkerung zu verankern. 1523 kamen Martin Bucer, Caspar 

Hedio und Wolfgang Capito in die Stadt. Durch diese, vor allem aber durch die Führung Bucers, 

wurde Straßburg zu einem „Zentrum der Reformation“282. Ein namhafter Gegner der 

Reformation war neben Thomas Murner der Augustinerprovinzial Konrad Treger283. 

1522 gab die Stadt ihre bis dahin öffentlich bezogene neutrale Haltung auf, zur Reformation 

bekannte sie sich ab 1524 – ab Januar 1524 war die Mehrheit des Straßburger Rates der 

Reformation zugeneigt. Straßburg war eine der bedeutenden Städte, die sich schon früh zur 

Reformation bekannten, kirchliche Strafen erwiesen sich als wirkungslos284. Dennoch setzte 

der Rat zwischen 1523 und 1529 Änderungen nur zögerlich auf Drängen der Bevölkerung um. 

Statt eine entschiedene Religionspolitik zu verfolgen, handelte er jeweils situationsabhängig285, 

worin sich Straßburg nicht von anderen Städten unterschied. Straßburgs Haltung erklärt sich 

aus dem Status als freie Reichsstadt und ihrer sich daraus ergebenden Abhängigkeit vom Kaiser, 

der der Reformation feindlich gegenüberstand. Wenn der Rat auf religiös motivierte Unruhen 

reagierte, musste er immer auch die reichsweite Religionspolitik des Kaisers berücksichtigen. 

Doch gerade als Reichsstadt konnte Straßburg seine Religionspolitik deutlich freier gestalten, 

als die meisten abhängigen Territorialstädte286. 

Dezember 1523 wurde die evangelische Predigt mit einem Edikt de facto gestattet. Im gleichen 

Jahr übernahm der Rat bischöfliche Kompetenzen und setzte fortan die Prediger der sieben 

                                                 
282 Smolinsky, Heribert: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 78. 
283 Vgl. Arnold, Matthieu: Caspar Hedio, S. 9. Gäumann, Andreas: Reich Christi und Obrigkeit. Eine Studie zum 
reformatorischen Denken und Handeln Martin Bucers. Bern/Berlin u.a. 2001 (= Zürcher Beiträge zur 
Reformationsgeschichte 20; Diss. 2000), S. 51. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 28. Kaufmann, 
Thomas: Reformatoren, S. 41. Moger, J. Travis: Pamphlets, Preaching and Politics, S. 349. Nachdem Treger (ca. 
1480-1542) sein Studium der Theologie in Freiburg i.Br mit der Promotion abgeschlossenen hatte, war er ab 1517 
in Straßburg als Prior ansässig und leitete das Generalstudium der Augustiner (bis 1524), 1518 wurde er zum 
Ordensprovinzial der rheinisch-schwäbischen Ordensprovinz gewählt. Ende 1524 musste er infolge seines 
Engagements gegen die Reformation Straßburg verlassen und siedelte in seinen Geburtsort Freiburg i.Ü. über. 
Teilgenommen hat er an den Disputationen von Baden, Bern und Lausanne (1530). Bis zu seinem Tod wurde er 
in seinem Amt als Provinzial kontinuierlich bestätigt, obwohl dies nach den Satzungen des Ordens nicht gestattet 
war. Vgl. Moser, Christian: Die Dignität des Ereignisses. Studien zu Heinrich Bullingers 
Reformationsgeschichtsschreibung 2. Leiden/Boston 2012 (= Studies in the History of Christian Traditions 163; 
Diss. 2008), S. 600. Zumkeller, Adolar: Konrad Treger OESA (ca. 1480-1542), S. 74f./75/82. 
284 Über Matthäus Zell wurde etwa am 03.04.1524 der Bann ausgesprochen. Vgl. Fuchs, Konrad: Zell, Matthäus 
(Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 14. Herzberg 1998, Sp. 384. 
285 Da die Reformation nicht nach einem festen Plan umgesetzt wurde, entwickelte sich eine gewisse Toleranz des 
Rates und der dortigen Reformatoren gegenüber abweichenden Überzeugungen. Dementsprechend wurde das 
Täufertum in der Stadt zumindest anfänglich toleriert. Vgl. Vogler, Bernard: Straßburg, S. 235. 
286 Vgl. Aretin, Karl Otmar Freiherr von: Das Papsttum der Renaissance und Martin Luther. In: Lothar Graf zu 
Dohna und Reinhold Mokrosch (Hgg.): Werden und Wirkung der Reformation. Ringvorlesung an der technischen 
Hochschule Darmstadt im Wintersemester 1983/84 veranstaltet vom Institut für Theologie und Sozialethik und 
vom Institut für Geschichte. Eine Dokumentation. Darmstadt 1986, S. 215. Hamm, Berndt: Bürgertum und Glaube, 
S. 48/60/87. Lienhard, Marc: Aufbruch und Entfaltung, S. 18/22/24f. Moger, J. Travis: Pamphlets, Preaching and 
Politics, S. 350. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstädten, S. 87. Vogler, Bernard: Straßburg 
(Art.), S. 233. 



55 
 

Stadtpfarreien ein. Der erste volkssprachliche Gottesdienst wurde am 16.02.1524 gehalten. 

1523-1538 wurden die meisten Klöster der Stadt aufgelöst, teils auf Initiation ihrer Ordensleute. 

1524 berief der Rat eine Kommission zur Auflösung der Klöster und Verwaltung ihres Besitzes. 

Dieses Vorgehen gründete auf der Auffassung, dass Kleriker nicht nur vom städtischen Schutz 

profitieren, sondern auch entsprechenden Verpflichtungen nachkommen sollten. Das 

Klostergut wurde für verschiedene Zwecke verwandt, als Almosen verteilt und ging v.a. an 

Hospitäler, Siechenhäuser und das Waisenhaus, zudem konnte die von Humanisten angemahnte 

Schulreform287 umgesetzt werden. Der Widerstand der Ordensoberen der Augustiner, 

Dominikaner und Franziskaner war wirkungslos: Nur sechs der ehemals ca. 20 Klöster 

bestanden fort, von denen keines den männlichen Mendikanten zugehörte. Innerhalb des 

Franziskanerklosters gab es 1524 Überlegungen, das Kollaturrecht der Pfründen dem Rat zu 

übergeben, einige Mönche bemühten sich um das Bürgerrecht; sie wurden von der Bevölkerung 

angefeindet. Mai 1525 stellte der Rat allen Ordensleuten frei, ihre Klöster zu verlassen und sich 

unter städtischen Schutz zu stellen, sofern sie den Bürgereid schwörten, im selben Jahr wurde 

das Franziskanerkloster aufgelöst. Die Reformation wurde offiziell eingeführt, als im Januar 

1529 die Messe abgeschafft wurde. Mit der Confessio Tetrapolitana formulierten die 

Straßburger Theologen 1530 auf dem Reichstag von Augsburg ihr eigenes Glaubensbekenntnis, 

dem sich Konstanz, Landau und Memmingen anschlossen. Durch die Kirchenordnung von 

1534 erfolgte nach einer Synode eine umfassende kirchliche Neuorganisation288. 

2.4.2) Oberehnheim 

Im Gegensatz zu Straßburg waren die anderen Reichsstädte im Elsass von mittlerer oder kleiner 

Größe, Ende des Mittelalters hatte das ca. 20km südwestlich von Straßburg gelegene 

Oberehnheim ca. 3000 Einwohner und gehörte zu den kleinen Städten289. Die Ökonomie 

                                                 
287 1538 wurde das humanistische Gymnasium gegründet, das 1566 in den Rang einer Akademie erhoben wurde. 
Bis 1621 wurde es zur Universität ausgebaut. Vgl. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstädten, 
S. 76f. Ders.: Straßburg, Universität (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 9. Freiburg/Basel u.a. 2000, 
Sp. 1038f. 
288 Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 108. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), 
S. 28. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 198. Lienhard, Marc: Religiöse Toleranz 
in Straßburg im 16. Jahrhundert. Stuttgart 1991 (= Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen 
Klasse der Akademie der Wissenschaften und der Literatur 1991,1), S. 9f. Rapp, Francis: Straßburg (Art.), 
Sp. 1035f. Ders.: Strasbourg à la veille de la Réformation: contexte intellectuel et religieux. In: Matthieu Arnold 
(Hg.): Johannes Sturm (1507-1589). Rhetor, Pädagoge, Diplomat. Tübingen 2009 (= Spätmittelalter, 
Humanismus, Reformation 46), S. 11. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstädten, S. 71/73/75. 
Sauerbrey, Anna: Die Straßburger Klöster im 16. Jahrhundert. Eine Untersuchung unter Berücksichtigung der 
Geschlechtergeschichte. Tübingen 2012 (= Spätmittelalter Humanismus, Reformation 69; Diss. 2005), S. 44f. 
Vogler, Bernard: Straßburg (Art.), S. 234. Willer, Jakob: Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt Straßburg. In: Marc 
Lienhard/Jakob Willer (Hgg.): Straßburg und die Reformation. Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt. 
Kehl/Straßburg/Basel 1981, S. 177f/181. 
289 Vgl. Greyerz, Kaspar von: The Late City Reformation in Germany, S. 23. Sittler, Lucien: Der Elsässische 
Zehnstädtebund. Seine geschichtliche Eigenheit und seine Organisation. In: Esslinger Studien 10 (1964), S. 59. 



56 
 

Oberehnheims baiserte (wie die der anderen elsässischen Städte außer Straßburg) auf der 

Landwirtschaft. Gemeinsam mit weiteren elsässischen Reichsstädten hatte sich Oberehnheim 

bereits Mitte des 14. Jahrhunderts zum ‚Zehnstädtebund‘290 (später ‚Dekapolis‘, in Urkunden 

des 15./16. Jahrhunderts ‚gemeine Richstette‘ oder ‚Vereinsstädte‘) zusammengeschlossen. 

Das ursprünglich zeitlich begrenzte Bündnis hatte sich verstetigt und war bis ins 

17. Jahrhundert ein wichtiger politischer Faktor im Elsass. Ziel des Bundes war es, nicht zu 

Landstädten herabgesetzt zu werden. Einzeln besaßen sie kaum Macht, verfügten aber über 

viele Freiheiten und Rechte, die ihnen mit der Zeit von den Kaisern zugesichert worden waren. 

Zum Erhalt des Status quo hielten die Städte an ihrem Vorrecht fest, an Reichstagen teilnehmen 

zu können, obgleich sie dort im 16. Jahrhundert keine besondere Rolle spielten. In der Regel 

nahmen Colmar und Hagenau291 als Abgesandte des Zehnstädtebundes daran teil292. In ihren 

politischen Entscheidungen waren die Städte durch den Zusammenschluss nicht eingeschränkt 

und konnten etwa anderen Bündnissen beitreten. Von ihrem Bündnis unabhängig unterstanden 

die zehn Städte dem elsässischen Landvogt293. 

Der Landvogt hatte die zehn Städte formell von dem Wormser Edikt in Kenntnis gesetzt, doch 

folgte darauf keine Aktion der Städte. Oberehnheim stimmte sich zwar im Oktober 1521 mit 

Schlettstadt ab, wie zu verfahren sei, wollte jedoch nicht die Initiative ergreifen. Als Straßburg 

im Oktober das Edikt veröffentlichte, tat Oberehnheim das gleiche. Dessen ungeachtet kam es 

in Oberehnheim zu Versuchen, dort die Reformation einzuführen. 1522 wurde der Kaplan 

                                                 
290 Mitglieder waren Colmar, Hagenau, Kaysersberg, Landau in der Pfalz (an Stelle von Mühlhausen), Münster, 
Oberehnheim, Rosheim, Schlettstadt, Türkheim und Weißenburg. Versammlungen fanden nach Notwendigkeit 
statt. Erst war Schlettstadt wegen seiner zentralen Lage der häufigste Versammlungsort, dann Straßburg, das von 
Colmar und Landau gleich weit entfernt lag. Die Orte verpflichteten sich zu gegenseitigem Ratschlag und Hilfe, 
Unterstützung in Konflikten mit auswärtigen Dritten, Beibehaltung bestehender Rechte und guter Sitten und 
garantierten den einzelnen Orten ihre jeweiligen Freiheiten und Privilegien. Vgl. Sittler, Lucien: Dekapolis (Art.). 
In: Lexikon des Mittelalters 3. München/Zürich 1986, Sp. 654. Ders.: Der Elsässische Zehnstädtebund, S. 67f. 
Vgl. Vogler, Bernard: Introduction. Un laboratoire de solidarité régionale en Alsace. In: ders. (Hg.): La Décapole. 
Dix villes d'Alsace alliées pour leurs libertés 1354-1679. Straßburg 2009, S. 16/29. 
291 Sie waren die größten Städte mit ca. 5000-7000 Einwohnern. Hagenau (Sitz der Reichsvogtei) führte den 
Vorsitz im Bund, hatte jedoch nur geringe Befugnisse. Tagungen des Bundes hatten demokratischen Charakter. 
Vgl. Sittler, Lucien: Der Elsässische Zehnstädtebund, S. 59/67f. Vor dem Kaiser trat Hagenau als Mittelsmann für 
die zehn Städte auf. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 21. 
292 Vgl. Martin Bucers Deutsche Schriften1: Frühschriften 1520-1524, hg. v. Robert Stupperich. Gütersloh/Paris 
1960 (= Martini Buceri Opera Omnia. Series I: Deutsche Schriften), S. 348. Greyerz, Kaspar von: The Late City 
Reformation in Germany, S. 15/23. Sittler, Lucien: Der Elsässische Zehnstädtebund, S. 59/66f/70/72f. Die durch 
die Teilnahme anfallenden Kosten wurden gemeinschaftlich getragen, wobei die Orte nach Größe bzw. Finanzkraft 
unterschiedlich viel dazu beitrugen. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 22. 
293 Der elsässische Reichsbesitz wurde durch einen Landvogt verwaltet, dem auch die zehn Städte unterstanden. 
Diesem hatten sie ihren Gehorsam geschworen, er musste wiederum ihre Freiheiten respektieren. In den 1520er 
Jahren hatte das Amt Johann Jakob von Mörsperg inne. Seine Kompetenzen innerhalb der Städte waren 
unterschiedlich umfangreich. In den kleineren Städten hatte er bei der Neubesetzung von Ämtern größeren 
Einfluss, aber in Oberehnheim war dieser deutlich beschränkt. Vgl. Greyerz, Kaspar von: The Late City 
Reformation in Germany, S. 24f. Sittler, Lucien: Der Elsässische Zehnstädtebund, S. 73. Um 1495 diente Murner 
Hans Werner von Mörsperg, dem Sohn des vorherigen ab 1504 amtierenden Landvogtes Kaspar von Mörsperg 
und Belfort, als Mentor. Vgl. ebd., S. 25. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301. 



57 
 

Lucas Hackfurt (Bathodius) der Stadt verwiesen, weil er öffentlich geheiratet hatte, woraufhin 

dieser nach Straßburg ging. Schließlich erließ der Rat ein Dekret, das bei Gefängnisstrafe alle 

Neuerungen verbot294, Sympathiebekundungen wurden ebenfalls geahndet. Der Pfarrer der 

Stadt, Hans Hessen, ließ die Straßburger Prediger verketzern295. 

Von dem Bauernkrieg war Oberehnheim unmittelbar betroffen296: Der Straßburger Gärtner 

Clemens Ziegler predigte für die Bauern in Bernhardsweiler, einem zu Oberehnheim gehörigen 

Dorf297. Mehrere der Konvente im Umland wurden geplündert. Die Stadt selbst war gefährdet, 

weil sich dort viele geflüchtete Geistliche und Amtsträger mit ihrem Anhang und Sachgütern 

aufhielten, darunter auch Murner. Die Stadt wurde April/Mai 1525 belagert und neben der 

Auslieferung der Kleriker explizit die Übergabe Murners gefordert. Vergeblich bat 

Oberehnheim beim Landvogt, den anderen Orten des Zehnstädtebundes sowie Straßburg um 

Hilfe. Als der Herzog von Lothringen die Aufständischen bei Schwerweiler (nahe Schlettstadt) 

niederschlug, traf Oberehnheim bereits Vorbereitungen, sich zu ergeben. Nach Ende des 

Bauernkrieges verblieben zahlreiche Anhänger der Reformation vor Ort298. 

1526 fand auf kaiserlichen Befehl hin eine Versammlung der zehn Städte und des Landvogts 

unter Vorsitz des Straßburger Bischofs statt. Dort verpflichteten sich die Städte, keine 

Änderungen bezüglich der Religion vorzunehmen bzw. zu gestatten299. Obwohl sich auch 

Oberehnheim dazu verpflichtet hatte, griff der Rat nicht streng gegen die Reformation durch. 

Dies veranlasste Hagenau und Colmar, Oberehnheim im Namen der anderen Städte bereits im 

Folgejahr zu ermahnen. Oberehnheim beherzigte diese Ermahnungen, wenn es auch nichts 

gegen den Besuch der evangelischen Gottesdienste in benachbarten Gemeinden (Benfeld und 

Dorlisheim) unternahm300.  

                                                 
294 Vgl. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 469-471. Muller, Christine: Obernai, S. 167. 
295 Darauf reagierten die Straßburger Prädikanten am 27.01.1524 mit Schreiben an den Rat, den Pfarrer, einem 
Begleitschreiben und Kopien ihrer Briefe an den Landvogt. Sie sind abgedruckt als Schrifft an Rhat zu Ober 
Ehenheim von predigern zu Strasburg vbersandt. In: Martin Bucers Deutsche Schriften 1, S. 348-361. 
296 Vom Bauernkrieg waren die Orte des Zehnstädtebundes im April/Mai 1525 unterschiedlich betroffen und 
nahmen verschiedene Haltungen ein. Weissenburg etwa unterstützte die Aufständischen, während es in Colmar 
gelang, Sympathisanten der Aufständischen zu marginalisieren. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 27f. 
297 Ziegler hatte sich im Frühjahr 1525 der Bauernbewegung angeschlossen und predigte als Laienprediger für die 
Aufständischen evangelisch. Über dessen Predigt in Bernhardsweiler beschwerte sich Oberehnheim beim 
Straßburger Rat. Dieser ließ Ziegler am 25.02.1525 schwören, nicht gegen den Willen der Obrigkeit in anderen 
Herrschaftsgebieten zu predigen. Da Ziegler in der Abendmahlsfrage Karlstadt nahestand, wurde diesbezüglich 
auch ein Verhör angesetzt. Im April predigte Ziegler in Heiligenstein, das nahe Bernhardsweiler, aber jenseits des 
Territoriums Oberehnheims lag. Vgl. Arnold, Martin: Handwerker als theologische Schriftsteller, S. 109/115f. 
298 Vgl. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 471. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas 
Murner, S. 212. Muller, Christine: Obernai, S. 151/167f. 
299 Bis zu diesem Zeitpunkt hatte sich die Reformation nur in Landau (1524) etabliert, danach in Mühlhausen 
(1529), Weissenburg (1534), Münster (nach 1543) und Colmar (1575). In den anderen Städten wurde sie mehr 
oder minder toleriert. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 29. 
300 Vgl. Adam, Johann: Evangelische Kirchengeschichte, S. 428. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 472f. 
Muller, Christine: Obernai, S. 168.  



58 
 

Zwischen 1535 und 1540 (als Murners wieder in Oberehnheim wirkte) ging der Rat verstärkt 

gegen die Reformation vor und verbot etwa, die Predigt im benachbarten Dorlisheim zu hören. 

Eine kirchliche Bestattung sollte verwehrt werden, wenn das katholische Abendmahl auf dem 

Sterbebett verweigert wurde. Außerdem ging die Stadt gegen Einzelpersonen und Wiedertäufer 

im Allgemeinen vor. 1540 bat der Magistrat den Bischof sicherzustellen, dass sich die für die 

Stadt zuständige Geistlichkeit zur Römischen Kirche bekenne 301. 

2.4.3) Die Eidgenossenschaft 

Die Eidgenossenschaft war bis zum Westfälischen Frieden 1648 Teil des Heiligen Römischen 

Reiches, doch begann sie sich bereits ab dem Ende des 15. Jahrhunderts zusehends aus dem 

Reichsverband zu lösen. Schon seit der 1. Hälfte des 15. Jahrhunderts wurden die Eidgenossen 

vom Reich als eine Einheit wahrgenommen. Faktisch war die Eidgenossenschaft zu Beginn des 

16. Jahrhunderts vom Reich unabhängig302. Zur Zeit Murners bestand sie aus den 13 

vollberechtigten Orten Zürich, Bern, Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Glarus, Freiburg, 

Solothurn, Basel, Schaffhausen, Appenzell und den ihnen jeweils untertänigen Gebieten. Die 

letzte Erweiterung war 1513 mit der Aufnahme Appenzells erfolgt303. Hinzu kamen Gemeine 

Herrschaften, die der gemeinsamen Herrschaft mehrerer Orte unterstanden. Ebenfalls zur 

Eidgenossenschaft zählten die sogenannten Zugewandten Orte. Diese waren als eigenständige 

Gebiete mit der Eidgenossenschaft durch verschiedene Bündnisse und Verträge verbunden, 

ohne aber vollberechtigten Mitglieder wie die Orte zu sein. Die Zugewandten waren in sich 

keine rechtlich gleichgestellte Gruppe, sondern verfügten über unterschiedliche Befugnisse304. 

Gemeinsame Beschlüsse wurden auf den Tagsatzungen getroffen, die mehrmals im Jahr 

abgehalten wurden, von jedem Ort wurden in der Regel ein bis zwei Gesandte geschickt305. 

                                                 
301 Vgl. Adam, Johann: Evangelische Kirchengeschichte, S. 428f. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 474. 
Muller, Christine: Obernai, S. 168. Danach war das Verhältnis der Stadt zur Reformation wechselhaft. Vgl. Gyss, 
J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 474f. Muller, Christine: Obernai, S. 168. Röhrich, Timotheus Wilhelm: 
Mittheilungen aus der Geschichte der evangelischen Kirche des Elsasses 1. Paris/Straßburg 1855, S. 6. 
302 Vgl. Jorio, Marco/Bettina Braun: Heiliges Römisches Reich (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz 
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D6626.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Lienhard, Marc: Huldrych 
Zwingli: Seine Lehre und sein Wirken. In: Marc Venard/Heribert Smolinsky (Hgg.): Die Zeit der Konfessionen 
(1530-1620/30). Freiburg/Basel/Wien 1992 (= Die Geschichte des Christentums. Religion · Politik · Kultur 8), 
S. 774. 
303 Die nach 1481 beigetretenen Orte (Freiburg, Solothurn, Basel, Schaffhausen, Appenzell) waren den älteren 
nicht gleichgestellt: Sie hatten keinen Anteil an bestehenden Gemeinen Herrschaften, ihre Bündnisfreiheit war 
eingeschränkt. Basel, Schaffhausen und Appenzell waren in innereidgenössischen Konflikten zu Neutralität und 
Vermittlung verpflichtet. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft. Zürich und 
Luzern im konfessionellen Vergleich. Epfendorf 2009 (= Frühneuzeit-Forschungen 14; Diss. 2007), S. 36. 
304 Vgl. Würgler, Andreas: Eidgenossenschaft (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D26413.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Ders.: Zugewandte Orte (Art.). In: 
ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D9815.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
305 Jeder Ort hatte eine Stimme, die der Reihe nach abgegeben wurde. Diese Folge entsprach der Dauer ihrer 
Zugehörigkeit, wobei die Stadtrepubliken Zürich, Bern, Luzern (Ränge 1-3) und Basel (Rang 9) wegen ihrer 



59 
 

Zugewandte Orte waren ebenfalls stimmberechtigt, nahmen aber nicht regelmäßig teil. 

Behandelt wurden verschiedene Themen, wie etwa Konfliktregulierung, außenpolitische 

Beziehungen oder die Verwaltung der Gemeinen Herrschaften, rechtsverbindlich waren ihre 

Beschlüsse jedoch nicht. Einberufen werden konnte eine Tagsatzung von einer Tagsatzung 

selbst, von mindestens einem Ort oder durch einen Vorort (dem einladenden Ort, der bei der 

Versammlung den Vorsitz führte, zumeist Luzern oder Zürich). Der Versammlungsort war 

variabel und konnte sowohl inner- als auch außerhalb der Eidgenossenschaft (wie Konstanz) 

liegen. Ab den 1520er Jahren gab es separate konfessionelle Sondertagsatzungen, sodass sich 

ab 1526 die katholischen Orte zumeist in Luzern, die reformierten in Aarau trafen. Die Vororte 

besaßen in der Eidgenossenschaft eine Vorrangstellung. Infolge der Reformation war Luzern 

der katholische Vorort, Zürich der protestantische306. Die katholischen Orte Luzern, Uri, 

Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg und Solothurn hielten auf Tagsatzungen die Mehrheit, 

was Luzerns politisches Gewicht steigerte307. 

Das Gebiet der Eidgenossenschaft wurde zum Großteil von fünf verschiedenen Bistümern 

abgedeckt, die ihrerseits zum Teil über die Eidgenossenschaft hinausreichten: Konstanz308, 

Basel, Lausanne, Chur und Sitten (Abb. 2). Bei religionspolitischen Entscheidungen wurden 

diese von den Orten mit eingebunden, etwa bei der Badener Disputation. Insgesamt nahm das 

Bistum Konstanz eine herausragende Stellung ein, da bis auf Freiburg und Basel alle Orte 

zumindest mit einem Teil ihres Gebietes in diesem Bistum lagen309. 

                                                 
Bedeutung höhere Ränge einnahmen als früher eingetretene Orte. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der 
frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 39. 
306 Luzern stieg erst durch die Reformation und ihre Folgen in den Rang eines Vorortes auf, Zürich hatte sich 
bereits im Spätmittelalter als solcher etabliert. Vgl. Wiget, Josef: Wirtschaft und Politik im spätmittelalterlichen 
Luzern. Die wirtschaftliche Unternehmung des Luzerner Schultheissen Heinrich Fleckenstein (1484-1558). 
Schwyz 1978 (= Diss. 1976), S. 39. 
307 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 39. Jäggi, Stefan: Luzern 
(Kanton). 2.3 – Regieren und Verwalten im Ancien Régime (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7382.php (letzter Aufruf 17.12.2020)]. Körner, Martin: Vorort (Art.). In: 
ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10077.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Reinhardt, Volker: Kleine 
Geschichte der Schweiz. München 2010, S. 43. Würgler, Andreas: Tagsatzung (Art.). In: Historisches Lexikon 
der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10076.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].  
308 Die Reichsstadt Konstanz führte zwischen 1526 und 1530 die Reformation nach Züricher Vorbild ein. Ab 
Herbst 1526 verließen der Bischof, das Domkapitel, das Konsistorium sowie die meisten Orden die Stadt. Der 
Bischof residierte fortan in Meersburg, wohin sich er und das Domkapitel schon zuvor zeitweise wegen Konflikten 
zwischen dem Kaiser und Konstanz zurückgezogen hatten. Vgl. Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz. 
Geschichte III. Das Bistum in der Neuzeit. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum 
Mainz. Das Bistum St. Gallen 1. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: Erzbistümer und Bistümer II,1), 
S. 123-125. Ders.: Das Bistum Konstanz. I. Die Bischöfe: Hugo von Hohenlandenberg, 1496-1530; 1531-1532. 
In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. Gallen 1. 
Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: Erzbistümer und Bistümer II,1), S. 381. 
309 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 76. Kundert, Werner: Die Aufnahme von Schweizern ins 
Domkapitel Konstanz 1526-1821. Ein Beitrag zu Rech und Geschichte der Reichskirche. In: Zeitschrift für 
schweizerische Kirchengeschichte 68 (1974), S. 240. 



60 
 

In der Mitte der Eidgenossenschaft lag Luzern310, das zwischen Ende des 16. und 18. 

Jahrhunderts ca. 4.000 Einwohner zählte, das zu Luzern gehörige Gebiet zählte um 1500 etwa 

20.000 Einwohner311. Die geographische Lage am Vierwaldstättersee (bis ins 16. Jahrhundert 

Luzerner See) und an der Reiss machten Luzern zu einer Transitstadt: Es bestand eine direkte 

Verbindung zu den daran gelegenen Orten der Innerschweiz und über den Wasserweg zu 

weiteren Gebieten. Die Stadt lag am Knotenpunkt mehrerer Verkehrswege, sodass sie etwa an 

den Fernverkehr und Handel zwischen Oberrhein und Mailand (Gotthardroute) angeschlossen 

war, der Handel zwischen Basel und Norditalien verlief ebenfalls über Luzern. Wegen ihrer 

Lage an der Gotthardroute machten viele Pilger und Händler in der Stadt Station, zweimal im 

Jahr fanden 14tägige Messen statt. Während des 16. Jahrhunderts entwickelte sich Luzern zu 

einem finanziellen Zentrum sowohl auf lokaler als auch auf überregionaler Ebene, schon 

Anfang des 16. Jahrhunderts war Luzern wirtschaftlich gut gestellt312. 

Im Laufe des Spätmittelalters hatte das religiöse Leben in Luzern wie auch anderswo eine Fülle 

von Praktiken und Einrichtungen ausgebildet. Das Luzerner Territorium beherbergte 

verschiedene Wallfahrtsorte, aber auch Luzern selbst war das Ziel von Wallfahrten313. 

Verschiedene Stifte und Klöster waren dort angesiedelt, wobei das Franziskanerkloster zu den 

bedeutendsten Einrichtungen gehörte314. 

In Luzern gab es zunächst ebenfalls Versuche, die Reformation einzuführen, doch wandte sich 

die Luzerner Obrigkeit (sowohl geistlich als auch weltlich) gegen solche Einflüsse und nahm 

                                                 
310 Der Große Rat bestand aus 64 (ursprünglich 100) Mitgliedern, gemeinsam mit dem Kleinen Rat bildete er die 
‘Räte und Hundert’. Die Mitglieder beider Räte wurden auf Lebenszeit gewählt. Der Kleine Rat bestand aus 36 
Räten, von denen jeweils die Hälfte für ein halbes Jahr die Amtsgeschäfte übernahm. Aus dem Kreis des Kleinen 
Rates rekrutierten sich wichtige Amtspersonen. Den Vorsitz führte formell der halbjährlich wechselnde 
Ratsrichter, faktisch war aber der jährlich gewählte Schultheiß die wichtigste Amtsperson. Vgl. Bock, Heike: 
Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 57. Jäggi, Stefan: Luzern (Kanton) (Art.). Wanner, 
Konrad: Luzern (Gemeinde). 3 – Wirtschaft und Gesellschaft vom Mittelalter bis ans Ende des 18. Jahrhunderts 
(Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D624.php (letzter Aufruf 
17.12.2020)]. 
311 Vgl. Kiener, Franz: Luzern (Kanton). 3.1 – Bevölkerung und Siedlung (Art.). In: Historisches Lexikon der 
Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7382.php (letzter Aufruf 17.12.2020)]. Wanner, Konrad: 
Luzern (Gemeinde) (Art.). 
312 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 60. Dommann, Hans: Das 
Gemeinschaftsbewußtsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft. In: Der Geschichtsfreund. Mitteilungen des 
Historischen Vereins Zentralschweiz 96 (1943), S. 119-121. Glauser, Fritz: Das Schwesternhaus zu St. Anna im 
Bruch in Luzern 1498-1625. Religiöse, soziale und wirtschaftliche Strukturveränderungen einer 
Beginengemeinschaft auf dem Weg vom Spätmittelalter zur Katholischen Reform. Stuttgart/Luzern 1987 
(= Luzerner Historische Veröffentlichungen 22), S. 12. Stokes, Laura: Demons of Urban Reform. Early European 
Witch Trials and Criminal Justice, 1430-1530. Basingstoke 2011 (= Palgrave historical studies in witchcraft and 
magic), S. 62. Wanner, Konrad: Luzern (Gemeinde). (Art.). Wiget, Josef: Wirtschaft und Politik im 
spätmittelalterlichen Luzern, S. 11.  
313 Der jährlich stattfindende Musegger Umgang (eine Prozession) hatte seit 1512 den Status einer Fahrt nach 
Rom, weil für ihre Teilnahme ein vollkommener Ablass gewährt wurde. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der 
frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 61. 
314 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 61. 



61 
 

eine auf Deutsch gehaltene Predigt im Jahr 1522 zum Anlass, gegen Sympathisanten der 

Reformation vorzugehen. Oswald Myconius315 und Sebastian Hofmeister316 mussten die Stadt 

verlassen, im Luzerner Territorium wurden ebenfalls Gegenmaßnahmen ergriffen. Für die 

Ablehnung reformatorischer Ideen können verschiedene Faktoren geltend gemacht werden. In 

Luzern gab es keinen zentralen Reformator, ebenso wenig wie ein konsistentes 

Reformationskonzept. Zudem lag die Aussicht auf die Vorherrschaft Zürichs in der 

Eidgenossenschaft nicht im Interesse des Ortes. Grundsätzlich scheint es auch kein Bedürfnis 

gegeben zu haben, sich von der Römischen Kirche zu emanzipieren. Der Ort besaß bereits 

einige kirchliche Entscheidungskompetenzen und gewann durch den schwindenden Einfluss 

des Konstanzer Bischofs noch weitere dazu. Insgesamt sah die Luzerner Obrigkeit in der 

zwinglischen Lehre eine Gefahr, die allerdings von dem Täufertum noch übertroffen wurde, 

gegen das seit Mitte der 1520er Jahre auch in Luzern mit Härte vorgegangen wurde317. 

War Luzern Anfang des 16. Jahrhunderts noch aktiv außenpolitisch an verschiedenen 

Konflikten beteiligt, reduzierte die Stadt dieses Engagement ab dem Einsetzen der Reformation, 

ohne sich jedoch vollständig zurückzuziehen. Vor allem zu Frankreich besaß Luzern enge 

Beziehungen, die 1516 durch den Ewigen Frieden und 1521 durch eine Allianz gefestigt 

wurden. Angesichts der konfessionellen Opposition innerhalb der Eidgenossenschaft schloss 

der Ort nach dem 2. Kappeler Krieg im Laufe der Zeit Bündnisse mit anderen katholischen 

Mächten wie dem Papst, Savoyen oder Spanien318. 

                                                 
315 Myconius (Geisshüsler, 1488-1552) stammte aus Luzern, er wirkte nach seinem Theologiestudium in Basel 
(Bakkalaureus) als Lehrer in Basel, Zürich und 1519-1522 in Luzern, das er wegen seiner ‚lutherischen Gesinnung‘ 
verlassen musste. Er ging nach Zürich und wurde 1532 Pfarrer in Basel sowie Nachfolger Oekolampads als 
Universitätsprofessor und Antistes. Vgl. Egloff, Gregor: Oswald Myconius (Art.). In: Historisches Lexikon der 
Schweiz Online. [https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/014127 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
316 Der Schaffhausener Franziskaner Sebastian Hofmeister (1476-1533) hatte sein Studium 1520 in Paris mit der 
Promotion zum doctor theologiae abgeschlossen. Danach wirkte er im Züricher Franziskanerkloster als 
Lesemeister und knüpfte Kontakte zu Zwingli, ging nach Konstanz und 1522 nach Luzern. Seine Stelle musste er 
wegen seiner Kritik an der Heiligenverehrung und Sympathien für die Reformation wieder aufgehen: Als er 
zunehmend zu Gunsten der Reformation predigte, forderte der Rat den Franziskanerprovinzial zu einer Visitation 
auf. Da dieser nicht reagierte, wies der Rat Hofmeister selbst aus. Er wurde nach Schaffhausen zurückberufen, 
wohin er bereits im Mai/Juni 1522 zurückkehrte und, unter Zuspruch aus der Bevölkerung, seine reformatorische 
Predigt fortsetzte. 1525 ging er nach Zürich und wurde Prediger am Fraumünster. Er war an beiden Züricher 
Disputationen, der Ilanzer (Januar 1526) und der Berner Disputation beteiligt sowie 1532 am Zofinger Gespräch 
mit den Wiedertäufern Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfüßerkloster Luzern von der Gründung bis 1600, S. 69. Moeller, 
Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 102. Schib, Karl: Geschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen. 
Schaffhausen 1972, S. 173/260. Mühle, Josef: zu Franziskanern in Luzern. Kirche und Konvent der Barfüsser. 
Eine kunst- und kulturgeschichtliche Darstellung. Luzern 1945 (= Gedenkschrift zur Feier 700 Jahre «Zu 
Franziskanern» ungefähr 1245 bis 1945, 100 Jahre Kleinstadtseelsorge 1845 bis 1945, 50 Jahre Pfarrei Sancta 
Maria 1895 bis 1945), S. 143. Straßer, Otto Erich: Hofmeister (Oeconomus), Sebastian (Art.). In: Neue Deutsche 
Biographie 9. Berlin 1972, S. 470.  
317 Vgl. Jäggi, Stefan: Luzern (Kanton) (Art.). Glauser, Fritz: Das Schwesternhaus zu St. Anna, S. 12. Schacher, 
Joseph: Geschichte der luzernischen Täufer. In: Der Geschichtsfreund. Mitteilungen des Historischen Vereins 
Zentralschweiz 118 (1965), S. 196f. 
318 Vgl. Glauser, Fritz: Das Schwesternhaus zu St. Anna, S. 11. Jäggi, Stefan: Luzern (Kanton) (Art.). 



62 
 

Bis 1529 setzte sich die Reformation der Reihenfolge nach in Zürich, Bern, Basel und 

Schaffhausen sowie in einigen Zugewandten Orten und Gemeinen Herrschaften durch. In 

Glarus und Appenzell konnte sich keine Konfession dauerhaft durchsetzen319. Nur in Zürich 

hatte sich die zwinglische Lehre bereits etabliert, noch bevor Murner sich in der 

Eidgenossenschaft niederließ: An die bis 1522 durch Zwingli eingeführten reformatorischen 

Grundsätze (sola fide, sola scriptura) schlossen sich grundsätzliche Kritik an kirchlichen 

Einrichtungen und schließlich der Kirche generell an. Unterstützung hatte Zwingli im 

städtischen Rat gefunden, sodass in Folge der beiden Züricher Disputationen 1523 die 

Reformation beschlossen wurde. Mitte 1524 ließ der Rat Bilder aus den Kirchen entfernen, 

Ende des Jahres wurden religiöse Einrichtungen säkularisiert. 1525 wurde die Messe 

abgeschafft, doch war den Zürichern zwischen 1525 und 1528 der Besuch der Messe außerhalb 

des Territoriums erlaubt. Ab 1529 war der Gottesdienst verpflichtend, wer nicht daran teilnahm, 

verlor seine bürgerlichen Rechte. Klöster wurden säkularisiert und deren Besitz eingezogen. 

Am 10.05.1525 ersetzte das neu geschaffene Ehegericht das bischöfliche Gericht in Konstanz, 

1526 wurden dessen Kompetenzen zum Sittengericht erweitert320. 

Angesichts dieser Entwicklungen verbanden sich die sogenannten Fünf Orte der Innerschweiz 

(Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug) am 08.04.1524 in Beckenried und trafen die 

Übereinkunft, beim katholischen Glauben zu verbleiben und gegen die Reformation sowohl 

lutherischer als auch zwinglischer Prägung vorzugehen. Freiburg und Solothurn bekannten sich 

ebenfalls zur Römischen Kirche. Da die auf dem Regensburger Konvent versammelten 

katholischen Bischöfe und Fürsten Süddeutschlands die gleichen Absichten verfolgten, 

arbeiteten diese und die genannten Orte im Folgenden zusammen. So erklärte sich Johannes 

Eck etwa im August 1524 der Tagsatzung von Baden gegenüber bereit, eine Disputation mit 

Zwingli zu bestreiten. Auf der gleichen Tagsatzung schlug der kaiserliche Sekretär Veit Suter 

vor, sich gegenseitig bei der Unterdrückung der lutherischen Lehre zu unterstützen321. 

                                                 
319 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 42. Kraus, Dieter: 
Schweizerisches Staatskirchenrecht. Hauptlinien des Verhältnisses von Staat und Kirche auf eidgenössischer und 
kantonaler Ebene. Tübingen 1993 (= Jus Ecclesiasticum 45; Diss. 1991), S. 19/21.  
320 Vgl. Backus, Irena: Disputationen (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D17172.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Baker, J Wayne: The Reformation at Zurich in the 
Thought and Theology of Huldrych Zwingli and Heinrich Bullinger. In: William S. Maltby (Hg.): Reformation 
Europe: A Guide to Research II. St. Louis 1992 (= Reformation Guides to Research 3), S. 49. Lienhard, Marc: 
Huldrych Zwingli, S. 783f. Schnyder, Caroline: Reformation (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13328.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Stayer, James M.: Zwingli, 
Huldrych (Ulrich) (Art.). In: Mennonitisches Lexikon V. [http://www.mennlex.de/doku.php?id=art:/zwingli 
_huldrych_ulrich (letzter Aufruf: 17.12.2020)].  
321 Vgl. Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli. Eine Einführung in sein Leben und sein Werk. Zürich 2004³, S. 102. 
Morita, Yasukazu: Zürich und die Reichsstädte. Zwinglis Bündnispläne. In: Heiko A. Oberman/Ernst Saxer u.a. 
(Hgg.): Reformiertes Erbe. Festschrift für Gottfried W. Locher zu seinem 80. Geburtstag 1. Zürich 1992 (= 
Zwingliana 19,1), S. 265f. 



63 
 

Die Eidgenossen sahen in der religiösen Spaltung der Eidgenossenschaft ein Problem, das sie 

gemeinsam zu lösen versuchten. Zu diesen Bemühungen zählt die Badener322 Disputation 

(21.05.-08.06.1526), die auf eine überregionale Wirkung ausgelegt war. Schauplatz war die 

Stadtkirche von Baden, Verhandlungssprache war Deutsch, das Hauptthema war die 

Eucharistie. Allerdings hatte Zürich Vorbehalte, weitere Orte beteiligten sich nur zögerlich. Das 

im Vorfeld gesetzte Ziel einer Generalabrechnung mit der Reformation war von vornherein 

nicht zu erreichen. Neben den dreizehn Orten und Zugewandten waren die Bischöfe der 

verschiedenen eidgenössischen Bistümer zur Disputation eingeladen323, studierte Theologen 

und Kleriker sowohl aus der Eidgenossenschaft als auch aus Süddeutschland nahmen ebenfalls 

daran teil. Zumindest am ersten Tag war ein großes Publikum zugegen. Die der Disputation 

vorstehenden fünf Präsidenten folgten den Anweisungen der eidgenössischen Boten. Auf 

katholischer Seite wurde das Gespräch nahezu ausschließlich von Eck geführt. Für die 

reformatorische Partei sprach vor allem Johannes Oekolampad324 aus Basel, zur Seite stand ihm 

Berchtold Haller325 aus Bern. Am Ende der Disputation erfolgte eine Abstimmung unter den 

Teilnehmern, welche Partei oder Thesen sie unterstützten; ein Großteil sprach sich für Eck aus. 

Wie bei den Züricher Disputationen hatte das Ergebnis schon im Vorfeld festgestanden: Die 

                                                 
322 Die Grafschaft Baden war die einzige Gemeine Herrschaft, die von den acht alten Orten gemeinsam regiert 
wurde. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 37. 
323 Chur erhielt keine Einladung, da der Bischof Paul Ziegler der Eidgenossenschaft gegenüber als illoyal galt. 
Dennoch nahmen Gesandte aus Chur an der Disputation teil, wohingegen Sitten trotz Einladung auf die Teilnahme 
verzichtete. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 77/115. 
324 Johannes Oekolampad (1482-1531) stammte aus der Nähe Heilbronns, wo er nach seiner Priesterweihe 1510-
18 als Prediger tätig war. Er ließ sich wiederholt beurlauben, um Griechisch, Hebräisch und Theologie zu 
studieren. 1518 promovierte er in Basel zum Doktor der Theologie und wurde Domprediger in Augsburg, 1520/21 
bekannte er sich in zwei Publikationen zur Lehre Luthers. Ab 1522 wirkte er in Basel, 1523 wurde er zum Professor 
an der dortigen Universität ernannt. Er wirkte als Prediger, Leutpriester und ab 1529 als Münsterpfarrer. Durch 
seine Vorlesungs- und Predigtreihen über die Heilige Schrift erlangte er überlokales Ansehen. Die Verurteilung 
der reformatorischen Lehren nach der Badener Disputation erlangte in Basel keine Wirkung. 1529 wurde die 
Reformation dort basierend auf der von Oekolampad mitgestalteten Reformationsordnung eingeführt. Ab 1529 
bekleidete er das Amt des Antistes von Stadt und Landschaft Basel. Die ihm angetragene Nachfolge Zwinglis in 
Zürich schlug er aus. Vgl. Gäbler, Ulrich: Oekolampad, Johannes (1482-1531) (Art.). In: Theologische 
Realenzyklopädie 25. Berlin/New York 1995, S. 30-31. Kuhn, Thomas Konrad: Oekolampad, Johannes (Art.). In: 
Neue Deutsche Biographie 19. Berlin 1999, S. 435. Kuhr, Olaf: Oekolampad, Johannes (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10779.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
325 Berchtold Haller (ca. 1494-1536) stammte aus Württemberg. 1511 erwarb er in Köln den Baccalaureus artium, 
nach Bern kam er 1513 als Gehilfe an der Lateinschule, 1519 wurde er Leutpriester am Münster, 1520 Chorherr. 
Ab 1523 folgte er dem Vorbild seines Freundes Zwingli und legte die Schrift fortlegend aus und. Auf der Badener 
Disputation vermied er eine Konfrontation mit Eck über die Frage der Messtheologie. Nach der Disputation wurde 
er von Messdienst und Chorherrenamt entbunden – er hatte seit Weihnachten 1525 keine Messen mehr gehalten – 
und ihm eine persönliche Prädikatur geschaffen. Die auf der Berner Disputation zur Diskussion gestellten zehn 
Thesen hatte er zusammen mit Franz Kolb verfasst. 1530 scheiterte sein Versuch, Solothurn zu reformieren. An 
dem Aufbau des reformierten Kirchenwesen Berns war er, unter Mithilfe Zürichs und Capitos, mit dem er 
zusammen 1532 den Berner Synodus (die erste Predigtordnung Berns) verfasste, federführend beteiligt. Vgl. 
Dellsperger, Rudolf: Haller, Berchtold (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D10457.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Ders.: Haller, Berchtold (1492-1536) (Art.). In: 
Theologische Realenzyklopädie 14. Berlin/New York 1985, S. 393. Guggisberg, Kurt: Haller, Berchtold. In: Neue 
Deutsche Biographie 7. Berlin 1966, S. 552. 



64 
 

Ausrichtenden beanspruchten für ihre eigene Position die Glaubenswahrheit, die auf dem Wort 

Gottes gründe. Das erst ca. ein Jahr später in Zusammenhang mit der Druckausgabe der Akten 

formulierte Urteil326 sprach sich gegen die Reformation und alle Änderungen aus und 

verurteilte Zwingli, erlangte aber nicht in allen Orten Geltung: Basel, Bern, Schaffhausen und 

Zürich erkannten es nicht an. Durch die Unterstützung Basels und Berns konnte Zürich den 

Ausschluss aus der Eidgenossenschaft verhindern – statt eine Einigung herbeizuführen, 

verdeutlichte die Disputation die religiöse Spaltung der Eidgenossenschaft327. 

Bern hatte zunächst versucht, eine vermittelnde kirchenpolitische Position einzunehmen und 

keine religiöse Partei bevorzugt. Mit der Ratswahl im April 1527 verlagerte sich jedoch das 

politische Gewicht zu Gunsten der Reformation. Unter Einfluss der Zünfte und der Landschaft 

wurde der Plan gefasst, eine (auf lokale Ebene beschränkte) Disputation zu veranstalten. Mit 

dem Ausschreiben der Disputation ging eine Distanzierung von der Badener Disputation einher, 

was der Berner Veranstaltung gesamteidgenössische Bedeutung verlieh. Dementsprechend 

wurden die anderen Orte eingeladen, ebenso die vier Bischöfe, die im Berner Territorium 

Jurisdiktion ausübten328. Acht Orte329 verweigerten von vornherein ihre Teilnahme. Zwingli 

wurde darum gebeten, den Vorsitz zu übernehmen. Von Zürich wurde die Disputation als ein 

eidgenössisches Nationalkonzil bewertet. Sie fand vom 06.01.-25.01.1528 ohne nennenswerte 

katholische Beteiligung statt, dennoch erschienen insgesamt mehr Teilnehmer als in Baden. Die 

Berner Disputation war außerdem ein Versuch, die auch andernorts aufgekommenen 

theologischen Fragen umfassend zu behandeln und zu beantworten330. 

Bereits zwei Tage nach dem Abschluss der Disputation zog Bern die ersten Konsequenzen, 

indem es die Messe abschaffte und die Beseitigung von Bildern aus den Kirchen verfügte331. 

                                                 
326 Das Urteil der Badener Disputation orientierte sich stark am Regensburger Edikt von 1524 und war teils eine 
wörtliche Wiedergabe. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 182. 
327 Vgl. Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 103. Haas, Martin: Huldrych Zwingli und seine Zeit. Leben und 
Werk des Züricher Reformators. Zürich 1969, S. 162. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 115. Lienhard, 
Marc: Huldrych Zwingli, S. 787f. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen. Studien zur Kirchengründung in den 
Städten der frühen Reformationszeit. Göttingen 2011², S. 104-113. Morita, Yasukazu: Zürich und die Reichsstädte, 
S. 266. Sallmann, Martin: The Reformation in Bern, S. 143. 
328 Das waren die Bischöfe von Konstanz, Basel, Sitten und Lausanne. Vgl. Ehrensperger, Alfred: Der Gottesdienst 
in Stadt und Landschaft Basel im 16. und 17. Jahrhundert. Zürich 2011, S. 22. 
329 Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg, Solothurn und Glarus. Murner druckte die gemeinschaftliche 
Absage dieser Orte später ab. Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. A1v-B1r. 
330 Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 120-125. Die zur Diskussion gestellten Thesen fußten auf 
Zwinglis Schriften und den vorangegangenen Disputationen, teilweise waren sie direkt gegen Aussagen Ecks auf 
der Badener Disputation gerichtet. Der innerreformatorische Konfliktpunkt der Abendmahlslehre wurde ebenfalls 
diskutiert. Ein Gespräch mit Vertretern der Täuferbewegung fand zum Ende der Disputation statt, ebenso wie eine 
kleine separate Disputation der ‚Welschen‘. Vgl. Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 107. Moeller, Bernd: 
Zwinglis Disputationen, S. 126f. 
331 Die durch die Disputation bestätigten Maßnahmen stießen in der Bevölkerung zum Teil auf Widerstand. Vgl. 
Sallmann, Martin: The Reformation in Bern. In: Amy Nelson Burnett/Emidio Campi (Hgg.): A companion to the 
Swiss Reformation. Leiden/Boston 2016 (= Brill’s companions to the Christian tradition 72), S. 146. 



65 
 

Kurz darauf folgte ein von Zwingli verfasstes Reformationsmandat, das sich auf die zuvor 

disputierten Thesen bezog. Auch andernorts, etwa im Zugewandten Ort Biel, gab die 

Disputation Anstoß für die Einführung der Reformation. Berns Entscheidung für die 

Reformation hatte insofern besonderes Gewicht, als dass Bern der mächtigste Ort der 

Eidgenossenschaft war332. Das Bekenntnis zur zwinglischen Lehre ging jedoch nicht mit einer 

verstärkten Unterstützung Zürichs auf politischer Ebene einher333. 

In Basel stießen reformatorische Lehren ab 1520 zunehmend auf Resonanz, Ende 1525 wurde 

im Großteil der städtischen Kirchen evangelisch gepredigt. Der Rat machte der wachsenden 

Bewegung schrittweise Zugeständnisse, es kam zu einer spannungsreichen Koexistenz von 

Angehörigen der Römischen Kirche und der zwinglischen Reformation. Ende 1528 forderte 

eine Gruppe von erst 200, dann 500 reformatorisch gesinnten Bürgern vom Stadtrat die 

Vereinheitlichung der Predigt. Die Verweigerung des Rats führte zu einem Aufstand und einem 

tumultuarischen Bildersturm im Februar 1529, woraufhin der Rat einlenkte. Sich der 

Reformation widersetzende Ratsmitglieder wurden abgesetzt, die katholische Predigt verboten. 

Eine Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse wurde eingeleitet. Die 1529 für Stadt und 

Landschaft erlassene Reformationsordnung stammte von Oekolampad334. 

Nachdem infolge der Berner Disputation auch andernorts die Reformation eingeführt wurde, 

endete die Isolation Zürichs in der Eidgenossenschaft. Gleichzeitig ergab sich die „faktische 

Aufteilung der Eidgenossenschaft in zwei Religionsparteien“335. Die reformierten Orte 

schlossen sich zusammen: Bereits im Dezember 1527 war Zürich mit Konstanz das Christliche 

Burgrecht eingegangen, dem sich 1528 Bern und St. Gallen sowie 1529 Basel, Biel, 

Schaffhausen und Mühlhausen (Elsass) anschlossen336. Eine Vereinheitlichung der Lehre und 

eine gemeinsame religiöse Außenpolitik wurden angestrebt. Die Fünf Orte fühlten sich 

zunehmend bedroht und schlossen deshalb im April 1529 die ‚Christliche Vereinigung‘ mit 

                                                 
332 Durch Gebietsgewinne Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts war Bern nördlich der Alpen zum größten 
Stadtstaat geworden. Vgl. Capitani, François de: Sozialstruktur und Mechanismen der Herrschaft in der 
spätmittelalterlichen Stadt Bern. In: Rudolf Enders (Hg.): Nürnberg und Bern. Zwei Reichsstädte und ihre 
Landgebiete. Erlangen 1990 (= Erlanger Forschungen. Reihe A Geschichtswissenschaften 46), S. 46f. 
333 Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 128f. Stayer, James M.: Zwingli, Huldrych (Ulrich) (Art.). 
334 Vgl. Berner, Hans/Niklaus Röthlin: Basel-Stadt. 4 – Gesellschaft, Wirtschaft und Kultur von der Reformation 
bis zur Kantonstrennung (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D7478.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Burnett, Amy Nelson: The Reformation in Basel. In: 
Amy Nelson Burnett/Emidio Campi (Hgg.): A companion to the Swiss Reformation. Leiden/Boston 2016 
(= Brill’s companions to the Christian tradition 72), S. 189-193. 
335 Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 109. 
336 Dabei handelt es sich jeweils um einzelne Bündnisse untereinander. Vgl. Stucki, Heinzpeter: Christliches 
Burgrecht (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17174.php 
(letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Durch das Burgrecht wurden die Bürgerrechte der einzelnen Orte wechselseitig auf 
alle Beteiligten erweitert. Vgl. Brady, Thomas A.: Turning Swiss. Cities and Empire, 1450-1550. 
Cambridge/London u.a. 1985 (= Cambridge studies in early modern history), S. 204. 



66 
 

Österreich337. Die sich verfestigende religiöse Spaltung der Eidgenossen führte zu Spannungen 

in der Verwaltung der Gemeinen Herrschaften (strittig war die Frage, wer dort über die 

(Nicht-)Einführung der Reformation entscheiden sollte), aber auch im Umgang mit den 

Zugewandten Orten, da die Orte ihre jeweiligen religiösen Interessen durchzusetzen suchten338. 

Die Spannungen wuchsen, weil Unterwalden im Berner Oberland Unruhen schürte. Als sich 

das Aargau zunehmend der Reformation zuneigte, spitzte sich die Lage zu: Es lag zwischen 

Bern und Zürich, hätte also ein durchgängig reformiertes Gebiet im Norden der 

Eidgenossenschaft geschaffen und die katholische Innerschweiz (Fünf Orte) ökonomisch und 

politisch im Norden abgeschottet. Als kurz nach Abschluss der ‚Christlichen Vereinigung‘ der 

aus Zürich stammende Prädikant Jakob Kaiser in Schwyz hingerichtet wurde, sah Zürich sich 

zu einer militärischen Reaktion provoziert. Nach der Kriegserklärung trafen bei Kappel ca. 

30.000 (Bern und Zürich) auf ca. 9.000 Mann der Innerschweizer (Österreich stellte keine 

Unterstützung). Da Bern keinen Krieg wollte, die Unterlegenheit der Innerschweizer 

offensichtlich war und diese mit einer Nahrungsmittelblockade unter Druck gesetzt werden 

konnten, wurden Friedensverhandlungen (unter Vermittlung der neutral gebliebenen Orte) 

aufgenommen, bevor es zu Kampfhandlungen kam. Die Fünf Orte verpflichteten sich im 

1. Kappeler Landfrieden (26.06.1529), das Bündnis mit Österreich zu kündigen und in den 

Gemeinen Herrschaften und Zugewandten Orten das Gemeindeprinzip (Einführung der 

Reformation als Ermessenssache der einzelnen Gemeinden) anzuerkennen. Zudem mussten sie 

Entschädigungszahlungen für den Truppenaufmarsch zahlen. Verboten wurden 

Versammlungen auf Sondertagsatzungen ebenso wie gegenseitige Schmähungen. Die von 

Zwingli geforderte Zulassung evangelischer Predigt in den katholischen Orten wurde nicht 

umgesetzt. Stattdessen wurden die beiden Konfessionen durch den Grundsatz der Parität als 

gleichberechtigt anerkannt339. 

Die Lage blieb nach dem 1. Kappeler Krieg durch die weitere Ausbreitung der Reformation in 

den Gemeinen Herrschaften sowie durch Zürichs aggressive Politik und dessen 

Hegemonialbestrebungen angespannt. Als die Fünf Orte die reformierte Predigt nicht zuließen, 

wollte Zürich militärisch gegen sie vorgehen, doch verweigerte Bern sich diesem Vorhaben. 

Stattdessen setzten die reformierten die katholischen Orte durch eine Proviantsperre unter 

                                                 
337 Dieser Bündnispartner bot Konfliktpotential, da es sich um den „eidgenössischen Erzfeind Habsburg“ handelte. 
Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 42. 
338 Vgl. Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 109f. 
339 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 42. Gäbler, Ulrich: Huldrych 
Zwingli, S. 110f. Lienhard, Marc: Huldrych Zwingli, S. 788. Meyer, Helmut: Kappelerkriege (Art.). In: 
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8903.php (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. 



67 
 

Druck, in deren Folge es 1531 zum 2. Kappeler Krieg kam. Zürich war ohne Berns 

Unterstützung unterlegen und erlitt eine schwere Niederlage. Im 2. Kappeler Landfrieden 

wurde die religiöse Spaltung der Eidgenossenschaft anerkannt und in ihren bestehenden 

Grenzen festgelegt. Katholischen Minderheiten wurde erlaubt, zu ihrem Glauben 

zurückzukehren, evangelischen Minderheiten jedoch nicht. Der Ausgang des Krieges und seine 

Folgen bildeten bis ins 18. Jahrhundert hinein die Grundlage für die politischen Verhältnisse 

innerhalb der Eidgenossenschaft340.   

                                                 
340 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 43f. Lienhard, Marc: Huldrych 
Zwingli, S. 788f. Meyer, Helmut: Kappelerkriege (Art.). Wiget, Josef: Wirtschaft und Politik im 
spätmittelalterlichen Luzern, S. 11. 



68 
 

Publizistisches Vorgehen 
 
3) Murner als Autor 

Da Murner sich mit seinen Werken in verschiedenen Kontexten äußerte, boten sich ihm 

verschiedene Möglich- und Notwendigkeiten, sein self-fashioning zu gestalten, um etwa 

Position zu beziehen oder die Glaubwürdigkeit seiner Person sowie seiner Argumentation zu 

unterstreichen. Die Rollen und Funktionen, die er für sein übergeordnetes Ziel, die 

Eindämmung der reformatorischen Lehren, heranzog, standen dabei in unterschiedlicher Weise 

im Vorder- oder Hintergrund. Diese einzelnen Aspekte waren in seinen Schriften jedoch nie 

isoliert, sondern bildeten in ihrer Gesamtheit ein sich gegenseitig ergänzendes und 

unterstützendes Zusammenspiel – wenn er beispielsweise vorrangig als Jurist argumentierte, 

war er auch weiterhin ein Theologe, der sich im religiösen Konflikt äußerte und publizierte 341. 

Wohl aber spiegelt sich in der Betonung bestimmter Rollen, wo er jeweils die Notwendigkeit 

sah, sich in spezifischer Weise etwa als Mönch, Gelehrter oder Drucker darzustellen – oder 

gerade nicht. Immer präsent war er in seinen Schriften als Autor. 

In ihrer Konfrontation mit der Reformation standen die Kontroverstheologen vor einem 

Dilemma: Nicht (in der Volkssprache) auf Luther und dessen Anhänger zu reagieren, bedeutete, 

diesen einen Großteil des volkssprachlichen Lesepublikums zu überlassen. Andererseits 

förderten sie mit ihren Antworten (sowohl durch ihre Reaktionen als auch das Medium, in dem 

diese erfolgten) immer auch die reformatorische Position, griffen diese doch die Druckschrift 

für ihre Erwiderung auf und verbreiteten, trotz ihrer negativen Präsentation, Informationen über 

reformatorische Lehren342. Als Kontroverstheologe war Murner mit dieser Problematik 

ebenfalls konfrontiert, entschied sich aber dennoch für die publizistische Erwiderung. Dabei 

trat er nicht nur ganz elementar als Autor in Erscheinung, indem er seine Schriften publizierte, 

sondern präsentierte sich zudem als solcher. Die Inszenierung seiner selbst als Autor diente ihm 

zur Verortung seiner Person und seines Engagements innerhalb des (publizistischen) Konfliktes 

sowie zur Legitimation seiner Tätigkeit. 

In den folgenden Ausführungen zu Murners Auftreten als Autor soll zunächst aufgezeigt 

werden, dass Murner seine eigene Autorschaft nicht nur auf pragmatische Weise nutzte, um 

sich durch seine Publizistik zu Wort zu melden, sondern inszenierte, um sich und seine Werke 

                                                 
341 In der Frühen Neuzeit waren Autoren weniger literarische Autoren, sondern „v.a. publizierende 
Wissenschaftler, Geistliche, predigende Handwerker oder schreibende Schulmeister. Das auktoriale 
Selbstbewusstsein beruhte im Humanismus auf der Rolle des Gelehrten; in der Reformation wurde die 
A[utor]schaft durch die Zusatzbestimmung einer verantwortlichen Gewissenshandlung semantisch erweitert.“ 
Sauder, Gerhard: Autor (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 1. Stuttgart/Weimar 2005, Sp. 900. 
342 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 58. 



69 
 

in der zeitgenössischen Auseinandersetzung einzuordnen. Wie zentral sein Auftreten als Autor 

für ihn war, zeigt sich daran, dass er seine Autorschaft in nahezu allen seinen Publikationen 

thematisierte. Danach soll es um die von ihm genutzte Gestaltungsfreiheit seiner Schriften 

gehen, die ihm seine Autorschaft ermöglichte. Diese zeigt sich besonders an solchen Werken, 

die durch für kontroverstheologische Schriften ungewöhnlichen Genres auffallen, nämlich 

Lied, Satire und Kalender. Anhand dieser Schriften soll der Frage nachgegangen werden, 

inwiefern die jeweilige Genrewahl Einfluss auf die Gestaltung seines self-fashioning hatte. 

3.1) Autorschaft und Inszenierung 

Murner war einer der „fruchtbarsten Autoren des 16. Jahrhunderts“343, er gehörte (vor der 

Reformation) „zu den beliebtesten und einflußreichsten Schriftstellern seiner Tage“344. In 

seinen ersten (wissenschaftlichen) Werken hatte er v.a. ein gelehrtes, lateinkundiges Publikum 

anvisiert. Diese Schriften waren vorrangig für den akademischen Unterricht verfasst worden, 

zielten also auf einen begrenzten Leserkreis. Wollte er mit seiner Publizistik ein breiteres 

Publikum345 ansprechen, tat er dies in der Volkssprache, bzw. im elsässischen Dialekt346. Seine 

Satiren gehören „zu den bedeutendsten deutschen satirischen Dichtungen“347.  

Murners Wirken als Satiriker wurde von verschiedenen Faktoren beeinflusst, etwa durch 

Johann Geiler von Kaysersberg, der von 1478 bis 1510 Münsterprediger in Straßburg war. 

Dieser hatte Reformen ebenso eingefordert wie eine praxisnahe Theologie und eine umfassende 

Gesellschaftskritik geübt. Als weiterer wichtiger Faktor lässt sich die traditionelle 

franziskanische Volksnähe nennen, die Murner auf sein literarisches Wirken übertrug348. An 

die literarische Form der Satire war er durch den Straßburger Stadtschreiber Sebastian Brant 

                                                 
343 Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners, S. 6. 
344 Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 19. Einige Schriften (Satiren und juristische Werke) wurden 
noch in der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts nachgedruckt. Vgl. Lienhard, Marc: Murner, Thomas (Art.), S. 438. 
345 Es lässt sich annehmen, dass ca. 5% der Bevölkerung im Reich Deutsch und Latein lesen konnten. In Städten 
wird der Anteil höher gelegen haben, bei ca. 30%. Trotz des nur kleinen angesprochenen Kreises formten 
Druckerzeugnisse „eine Art ‚Öffentlichkeit‘“, weil sie bis dahin unzugängliches Wissen verfügbar machten und 
langfristig das Denken der Rezipienten veränderten. Smolinsky, Heribert: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 20. 
Vgl. Stadtwald, Kurt: Roman Popes and German Patriots. Antipapalism in the Politics of the German Humanist 
Movement from Gregor Heimburg to Martin Luther. Genf 1996 (= Travaux d’Humanisme et Renaissance 299), 
S. 98. Murner selbst thematisierte die Lesefähigkeit seines Publikums kaum. In der öffentlich angeschlagenen 
Protestation sprach er zu allen, „die diesen brieff lesen oder lesen hören lesen“, allerdings wandte er sich damit an 
ein anderes Publikum als mit seinen Flugschriften. Murner, Thomas: Protestation, S. 598. Im Kalender wandte er 
sich an „alle leser“, das Urteil über seine Auslegung eines Briefes Berns übertrug er „dem christlichen leser“. 
Ders.: Kalender. Ders.: Hier wird angezeigt, S. 822. 
346 Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 28. Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas 
Murners, S. 6. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 81/86. Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen 
Neuzeit 1, S. 85. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 84. 
347 Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617.  
348 Die Franziskaner waren als Stadtorden auf das städtische Leben ausgerichtet. Ihre Predigt und ihre sonstige 
seelsorgerische Tätigkeit orientierte sich an den Bedürfnissen der städtischen Bevölkerung. Vgl. Smolinsky, 
Heribert: Thomas Murner, S. 80. Es kann davon ausgegangen werden, dass die volkssprachliche Predigt generell 
großen Einfluss auf volkssprachliche Streitschriften hatte. Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 235. 



70 
 

(mit dem er bekannt und befreundet war) herangeführt worden, der 1494 das Narrenschiff349 

veröffentlicht hatte – Murners erste Satire, die Narrenbeschwörung, knüpfte daran an350. In 

seinen Satiren formulierte Murner publikumsorientiert Moralpredigten nach Straßburger 

Prägung in literarischer Form. Darin mahnte er Reformen der Kirche sowie die Besserung der 

Sitten seines Publikums an und bemühte sich so um ihr Seelenheil. Murners Kritik (die sich 

von anderer zeitgenössischer Kritik nicht unterschied) war dabei umfassend formuliert und 

richtete sich sowohl gegen den geistlichen als auch den weltlichen Stand. Missstände in der 

Kirche bezog er ebenso mit ein wie menschliches Fehlverhalten. Er hielt, der zeitgenössischen 

Vorstellung entsprechend, die gesamte Christenheit für reformbedürftig. Der satirischen 

Darstellungsform war es jedoch geschuldet, dass er zwar eine möglichst umfassende Kritik 

äußerte351, selbst aber keine Vorschläge machte, wie eine Reform umzusetzen sei. Trotz dieses 

Nachteils war die gewählte Form der Satire entscheidend für ihre Wirkung, denn um das 

Interesse seines Publikums zu wecken, war ein amüsanter Stil (eine ‚Schimpfrede‘) eher 

geeignet als Mahnungen352. Dass diese Taktik aufging, beweist sein Erfolg353. 

Im Gegensatz zu anderen Kontroverstheologen hatte er sich bereits einen Namen als Autor 

gemacht354, an den er grundsätzlich hätte anknüpfen können. Dies tat er aber gerade nicht, da 

er seine ersten gegen die Reformation gerichteten Schriften anonym veröffentlichte. Er 

begründete seine kontroverstheologische Autorschaft nicht aus seiner vorherigen Tätigkeit als 

(erfolgreicher) Autor, er stellte sie stattdessen als eine Reaktion auf die zeitgenössische 

reformatorische Publizistik dar. Die Schriften Luthers und die Verbreitung von dessen Lehre 

benannte Murner als Ausgangspunkt und formulierte zugleich seine Wirkungsabsicht: 

                                                 
349 In dieser Moralsatire kritisiert er menschliche Laster anhand einer Reise von 109 Narren ins Narrenland. Vgl. 
Knape, Joachim: Brant (Titio), Sebastian (Art.), Sp. 252. 
350 Im 16. Jahrhundert war die Narrenliteratur eine beliebte Gattung, die Murner dazu nutzte, ein zeitkritisches und 
moralisches Abbild seiner Gegenwart zu entwerfen. Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 84. 
351 Statt einer systematischen Abhandlung, für die eine Satire nicht geeignet war, lieferte er einen breiten 
inhaltlichen Querschnitt der aufgegriffenen Themen. Vgl. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner und die 
katholische Reform, S. 42. 
352 Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 84f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 26. Jarosch, 
Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 75. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 368. 
Rapp, Francis: Strasbourg à la veille de la Réformation: contexte intellectuel et religieux. In: Matthieu Arnold 
(Hg.): Johannes Sturm (1507-1589). Rhetor, Pädagoge, Diplomat. Tübingen 2009 (= Spätmittelalter, 
Humanismus, Reformation 46), S. 12f. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 86. Ders.: Thomas Murner und 
die katholische Reform, S. 38/42/44/46. Ukena, Peter: Murner, Thomas, S. 617. 
353 Es ist jedoch ebenso möglich, dass sie vorrangig „als lüsterne Lektüre“ ihre Verbreitung fanden und damit der 
gewünschte Effekt der Besserung ausblieb. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 20f. 
354 Damit hatte er zunächst einen Vorteil gegenüber der Reformationspropaganda, die sich erst „ab 1521 immer 
stärker auf die jeweiligen intellektuellen und emotionalen Kapazitäten der sozialen Zielgruppe einzustellen“ 
begann. Zudem unterschied er sich von anderen katholischen Autoren, die „es nur schwer über sich brachten, mit 
dem gemeinen Manne in einen Dialog, und sei er auch nur fiktiv, einzutreten, geschweige denn ihm ein 
Mitspracherecht in Glaubensfragen einzuräumen“. Gülpen, Ilonka von: Der deutsche Humanismus und die frühe 
Reformations-Propaganda 1520-1526. Das Lutherporträt im Dienst der Bildpublizistik. Hildesheim/Zürich/New 
York 2002 (= Studien zur Kunstgeschichte 144; Diss. 2001), S. 304. 



71 
 

Hat mich notturfftig beducht, nyt me z schlaffen und weiters zzsehen, sunder dem frummen eynfeltigen 
christen man, der leider daz nit verstat, wie subtil die unwarheit mit der warheit verkauffet ist, und der 
tüffelisch engel sich in die engel des liechts verstellet hat, mir und christlichem glauben z rettung und 
hanthabung zzspringen, und nach meinem besten vermügen, als ich ein eids krafft, uß gelüpden und 
ansehung meines ampts z thn schuldig bin, die warheit, die Got selb ist, z retten und beschirmen, und 
darumb lyden, was mir Got darumb zfiegt z lyden355. 

Demnach wandte er sich nicht an alle Laien, sondern an ‚fromme einfältige Christen‘, die sich 

für die Reformation empfänglich zeigten. Mit seinen Schriften greife Murner ihnen sowie dem 

christlichen Glauben als Ganzem zu Gunsten ein – nichts weniger als die ‚Rettung und 

Beschirmung‘ des Glaubens bezweckte er dieser Vorrede zufolge mit seiner Tätigkeit als Autor. 

Dadurch, dass er diese Absicht verlautbarte, verdeutlichte er seine Zuversicht, dies durch seine 

Schriften erreichen zu können. 

Ein zentraler Bestandteil seiner Strategie war die Anonymität. Indem Murner in seinen ersten 

sechs Schriften bewusst auf die Zuordnung seiner Werke zu seiner Person als ihrem Verfasser 

verzichtete, unterließ er es, seinen Werken und den darin vermittelten Informationen durch die 

Nennung seines Namens Glaubwürdigkeit zu verschaffen. Rückblickend wies Murner selbst 

darauf hin dass „nit wer, sunder waz geret würt“ entscheidend sei356 und verwies somit nicht 

auf die Wichtigkeit seiner Person, sondern auf diejenige der Sache. Die Erklärungen, dass er 

die Anonymität aus Bescheidenheit oder aus Furcht vor gegnerischen Reaktionen oder den 

Folgen357 gewählt hätte, greifen jedoch zu kurz. Die Gründe für Murners Anonymität sind 

komplexer: Sie war „eine von Murner gezielt und höchst reflektiert eingesetzte 

Publikationsstrategie, […] die Murner zu einem zunächst bevorzugten literarischen Stilmittel 

im zeitgenössischen Meinungsstreit weiterentwickelt“358 hat. Murner beanspruchte, durch seine 

anonymen volkssprachlichen Schriften eine allgemeine Meinung zu repräsentieren, was seine 

Gegner wiederum entschieden bestritten. Denn „[d]urch das Abstrahieren von allen 

individuellen Zügen ließ sich eine größere Verbindlichkeit und eine Steigerung der 

                                                 
355 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. 
356 Murner, Thomas: Protestation, S. 599. 
357 Vgl. Giesecke, Michael: Der Buchdruck in der frühen Neuzeit. Eine historische Fallstudie über die 
Durchsetzung neuer Informations- und Kommunikationstechnologien. Frankfurt a.M. 20064, S. 456. Hirschi, 
Caspar: Eine Kommunikationssituation zum Schweigen, S. 243. Schilling, Michael: Der Augsburger 
Einblattdruck. In: Helmut Gier/Johannes Janota (Hgg.): Augsburger Buchdruck und Verlagswesen. Von den 
Anfängen bis zur Gegenwart. Wiesbaden 1997, S. 385. 
358 Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 211. Diese Strategie fußt nach Kaufmann auf der in Lazarus 
Spenglers Schutzrede in hohem Maße reflektiert eingesetzten Anonymität. Sie zählt zu den ersten anonymen 
deutschsprachigen Flugschriften, die für Luther Partei ergriffen. Der Anonymus erscheint darin als exemplarische 
Person, die so über Luthers Lehre urteilte wie jeder Christ es tun sollte. „Die Anonymität der volkssprachlich 
abgefaßten ‚Schutzrede‘ ist die literarische Ausdrucksform eines allgemein-christlichen Wahrheitsbewußtseins. 
Dieses spezifische Profil scheint sie von anonymen lateinischen Flugschriften durchaus zu unterscheiden.“ Ebd., 
S. 199/202f/211. Spengler, Lazarus: Schutzrede für Doktor Martin Luthers Lehre. In: Adolf Laube/Annerose 
Schneider/Sigrid Looß (Hgg.): Flugschriften der frühen Reformationsbewegung (1518-1524) 1, S. 501-516. 
Murner lernte die bereits im Vorjahr erschienene Schutzrede wohl erst im Oktober 1520 durch einen Straßburger 
Nachdruck kennen. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 165, Endnote 6. 



72 
 

Allgemeingültigkeit der im Text gemachten Aussage erreichen“359. Murner suggerierte 

dementsprechend als Anonymus, dass er die allgemeine Meinung vertrete und seine Schriften 

Teil einer groß angelegten, gegen Luther gerichteten publizistischen Kampagne sei360.  

Diesen Ansatz beschrieb Murner im Grunde selbst bereits in seiner ersten anonymen Schrift, 

wo er seine Person erst im Bescheidenheitstopos zurücknahm, um dann Repräsentativität zu 

beanspruchen: Er stellte erst klar, dass er „vß verschwygung eigens namens kein rm erschen 

begere / dan allein mit dir alß mit mynem hertzallerliebsten brder in cristo ihesu [d.i. Luther 

K.H.] / die warheit des heiligen ewangeliums / in dem wir hoffen selig z werden ergrynden 

mg“. Allerdings habe „mich vnd fil andre notturfftig geducht / so dyne ernüwerung vnd 

fürgewendten artikel / vnser aller gelauben betreffen / darin vnser heil vnd selikeit stand das du 

gedultig leidest mein vnd yedermans schreiben wider dich“. Auch solle das, was ‚jedermann‘ 

beträfe, nicht von einer Einzelperson, sondern von ‚jedermann‘ behandelt werden361. Als sich 

der Anonymus Murner als Teil einer geschlossenen Opposition präsentierte, die der 

Einzelperson Luthers gegenüberstehe, geschah dies innerhalb der noch nicht entschiedenen 

Debatte um Luthers Lehren und einer in Straßburg noch offen scheinenden Situation. Namhafte 

Befürworter der Reformation aus seinem direkten Straßburger Umfeld waren etwa noch nicht 

publizistisch in Erscheinung getreten362, sodass er dort noch den Anspruch auf die 

(publizistische) Deutungshoheit erheben konnte. 

Der Anspruch auf Allgemeingültigkeit veranlasste Murner dazu, sich in der Volkssprache auf 

eine Diskussion von Glaubensangelegenheiten vor Laien einzulassen, um ihnen die Gefahren 

der lutherischen Lehre vor Augen zu führen. Allerdings sprach er solch einer Diskussion selbst 

die Legitimität ab, da sie nur innerhalb eines gelehrten Rahmens geführt werden sollte363, wenn 

‚Wir‘364 (Murner sprach hier für eine nicht näher definierte Gruppe) Luther „mit kurtzen worten 

wil ermanet und gewarnet haben wider die keiserliche verbot die sachen unsers glaubens vor 

den vnverstendigen nit zů disputieren“365. Er kritisierte nur Luthers Beteiligung daran, 

wohingegen er seine eigene Verfahrensweise (ebenso wie diejenige anderer 

Kontroverstheologen) nicht problematisierte. Rückblickend stellte er fest, dass „ich hab daryn 

                                                 
359 Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts, S. 103. 
360 Vgl. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 217. Schilling, Michael: Der Augsburger Einblattdruck, 
S. 382. 
361 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32f. 
362 Die erste Publikation war Zell, Matthäus: Christeliche vera[n]twortung M. Matthes Zell von Keyserßberg 
Pfarrherrs vnd predigers im Münster z Straßburg / vber Artickel jm vom Bischfflichem Fiscal daselbs entgegen 
gesetzt / vnnd im rechten vbergeben. Hyerin[n] findest Eua[n]gelischer leer gründtliche verklerung vnd reyliche[n] 
bericht / durch gttlich geschrifft / gar nahe aller sachen so yetz in reden vnd disputation seind. Straßburg 1523. 
363 Vgl. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 212/220. 
364 Zu Murners Einordnung in eine als ‚Wir‘ eingeführte Gruppe s.u. S. 287ff. 
365 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 176. 



73 
 

weder gesündet noch vnrecht gethon, sunder waz mir als einem frumen cristen gebürt hat, vnd 

einem offenlichen prediger, vnd doctor der heiligen geschrifft die einfeltigen cristen lüt in irem 

frumen glauben zu behalten vnd stercken“366. Sein Engagement wies er demnach als seinen 

klerikalen Pflichten entsprechend und durch seine ‚rechtgläubige‘ Position legitimiert aus – auf 

andere publizierende (Kontrovers-)Theologen bezog er diese Legitimation nicht. 

Seine eigene Rechtgläubigkeit sowie seinen Anspruch auf Repräsentanz bestätigte und betonte 

der Anonymus Murner durch seine Unterordnung unter die christliche Obrigkeit. Er versicherte 

in jeder Schrift, dass seine Identität dem Straßburger Bischof bekannt sei und diesem die 

Entscheidung über die Bekanntgabe seines Namens zustehe: 

Das aber dises büchlin nit als ein schmachbüchlin on namen verargweniget werd / sunder vß cristenlicher 
liebe / in allem gten dir z widerkere / vnd vnß z rettung der eren / vnd des glaubens / so würt dem 
erwürdigen vnd wolgeborenen fürsten vnd herren / einem bischoff von Straßburg / der nam vnd person des 
machers dieser büchlin insinuiert vnd eröffnet werden / nit einem ieden / sunder wa es sein gnad not 
erkennet z offenbaren / welchem vnd allen cristen sich der selbig machet in got dem herren befilhet367. 

Die Instanz des Bischofs diente ihm als Beleg, dass er selbst keine Schmähschriften verfasst 

habe. Zwar trat er die Verfügungsgewalt über seine Autorschaft zu einem Teil an den Bischof 

ab, wenn er diesem die Entscheidung über seine öffentliche Bekanntheit übertrug, doch 

inszenierte er sie gleichzeitig durch diese ausführliche Schilderung368. Indem er die 

Versicherung in jeder Schrift wiederholte, bestätigte er ihre Gültigkeit nicht nur für die 

einzelnen Schriften, sondern lenkte zudem die Aufmerksamkeit in besonderer Weise jedes Mal 

auf seine eigene Stellung als Autor und die von ihm gewählte Anonymität. 

Murners Anspruch, in seinen anonymen Schriften den Standpunkt der breiten Bevölkerung zu 

vertreten, musste in dem Moment scheitern, in dem diese (bzw. der ‚gemeine Mann‘) zu 

Gunsten der Reformation das Wort ergriff – was bald geschah, sodass er diese Strategie bereits 

Anfang 1521 wieder aufgab und in seinen folgenden Werken jeweils namentlich als Autor 

verantwortlich zeichnete. Die Aufgabe der Anonymität vollzog er in der Protestation, in der er 

sich zu seinen anonymen Werken bekannte369 – tatsächlich war er danach in nahezu allen seinen 

Schriften als Autor oder Herausgeber präsent370. Insgesamt blieb Murner der erste und einzige 

Gegner Luthers, der durch anonyme volkssprachliche Schriften die ‚öffentliche Meinung‘ zu 

                                                 
366 Murner, Thomas: Protestation, S. 600. 
367 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87. Ähnlich. z.B. ders.: Von Doktor Martin 
Luthers Lehren und Predigen, S. 164. 
368 Vgl. Christadler, Maike: Das Narrenspiel mit der Identität. Urs Grafs zeichnerische Selbstentwürfe. In: Andreas 
Tacke/Stefan Heinz (Hgg.): Menschenbilder. Beiträge zur Altdeutschen Kunst. Petersberg 2011, S. 250. 
369 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 610. 
370 Nicht in der Assertio und dem Bärenzahnweh. Im Kalender hingegen hätte er der Gattungstradition von 
Flugblättern als literarischer Kurzform gemäß die Anonymität wählen können. Vgl. Harms, Wolfgang: Einleitung. 
In: Wolfgang Harms/Michael Schilling u.a. (Hgg.): Die Sammlung der Herzog August Bibliothek in Wolfenbüttel. 
Kommentierte Ausgabe. Teil 1: Ethica, Physica. Tübingen 1985 (= Deutsche illustrierte Flugblätter des 16. und 
17. Jahrhunderts 1), S. XVI. Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts, S. 102. 



74 
 

beeinflussen suchte, indem er beanspruchte, diese zu repräsentieren. Danach wurde die 

anonyme Publizistik „in noch stärkerem Maße als die volkssprachliche Flugschriftenpublizistik 

überhaupt eine genuine Ausdrucksform der ‚reformatorischen Bewegung‘“371. Diese war vor 

allem in der Anfangszeit der reformatorischen Publizistik von besonderer Bedeutung, als 

Murner sie gerade aufgegeben hatte372. 

In seinen anonymen Schriften folgte Murner in Verbindung mit dem Anspruch auf eine 

allgemeine Repräsentanz der von ihm vertretenen Ansichten der Konzeption einer Disputation, 

in der aus „red vnd wyder red“ 373 die Wahrheit ergründet werden sollte. Murners 

selbstformuliertes Hauptanliegen war es, Luther von dem Irrtum seiner Lehren zu überzeugen 

und ihn zurück zum Glauben der Römischen Kirche zu führen374 – um eine ergebnisoffene 

Diskussion handelte es sich von vornherein gerade nicht. In dieser Absicht wandte er sich nicht 

nur an Luther, sondern auch an dessen Anhänger und Sympathisanten. Um diese ebenfalls 

anzusprechen, zeigte Murner sich zunächst als um einen öffentlichen und damit für alle Leser 

nachvollziehbaren Dialog mit „Doctor Luter den wir für ein gelerten man halten“375 bemüht. 

Einem Dialog gegenüber aufgeschlossen zeigte er sich auch durch (relativ) sachliche 

Erwiderungen auf Luthers Argumentation und die Aufforderung an diesen, ihm zu antworten. 

„Der irenisch-pastorale Ton“, den Murner als Anonymus wählte, resultierte dabei aus „dem 

verpflichtenden Ernst der Situation“376. Den Eindruck eines persönlichen Angriffes suchte er 

zumindest anfänglich zu vermeiden, was in verbindenden Anreden deutlich wird, etwa 

„ERwürdiger [sic!] hochgelerter lieber vatter vnnd mit brder in dem glauben christi ihesu 

vnsers herren“377, oder durch Hinweise, Luthers Ehre nicht verletzen zu wollen378.  

Diesen Ansatz führte er noch in seiner letzten anonymen Publikation als Grund für seine 

Reaktion auf Luthers Schrift zur Verbrennung der Bulle Exsurge Domine an: Ebenso wie 

Luther seine Begründung ausgeführt habe, „wellent wir deinen vrsachen antwurt geben / Daruß 

                                                 
371 Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 220f. 
372 Vgl. Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland, S. 227. In der 
frühneuzeitlichen Publizistik war die anonyme Verfasserschaft keine Besonderheit. Vgl. Schilling, Michael: Der 
Augsburger Einblattdruck, S. 382. 
373 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 33. Ähnlich etwa ders.: Wie doctor M. Luter 
vß falschen vrsachen, S. 4. 
374 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 55. Ders.: An den großmächtigsten und 
durchlauchtigsten Adel, S. 211. Bei der Erklärung, Luther zur Einsicht zu bringen, handelt es sich um ein gängiges 
rhetorisches Mittel, um die Aufmerksamkeit der Leser zu halten. Vgl. Schmidt, Bernward: Humanistische 
Kontroverstheologen?, S. 130. 
375 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211. Ähnlich ders.: Eine christliche 
und briederliche ermanung, S. 82. 
376 Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 217. 
377 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4. 
378 Murner wies etwa darauf hin, dass er Luthers „eer / vnnd würden in keinerley weg will geletzt haben“. Murner, 
Thomas: Eine christliche und briederliche ermanung, S. 81. 



75 
 

dan der gemein man ermessen kan / ob du das billich oder vnbillich gethon habest“379. Dabei 

präsentierte Murner sich wie auch andernorts als Sprecher einer Luther gegenüberstehenden, 

um die Widerlegung durch eine Diskussion bemühten Gruppe (‚Wir‘). Diese unbestimmte 

Gruppe definierte er hier implizit näher, denn durch die separate Nennung des ‚gemeinen 

Mannes‘ als Publikum (dessen direkte Beteiligung an der Diskussion er damit ausschloss) wird 

klar, dass es sich an dieser Stelle nicht um alle Christen, sondern um einen exklusiveren 

Personenkreis handelte: Der zu diesem Zeitpunkt noch anonym auftretende Murner wies 

implizit darauf hin, dass er über die benötigte Qualifikation verfügte, sich dazu zu äußern. Die 

Diskussion, die Murner als Anonymus anstrebte, fand vor, nicht mit Laien statt und beschränkte 

sich auf einen gelehrten Personenkreis. Er formulierte hier aber auch genau das als Absicht, 

dessen er zuvor Luther gerügt hatte, nämlich eine Diskussion vor ‚Unverständigen‘ zu führen. 

Da die Reaktionen der Anhänger Luthers v.a. aus Schmähungen und Spott bestanden, „kam es 

zu einer rapid wachsenden Verschärfung der Gegensätze“380. In kurzer Zeit wurde 

offensichtlich, dass kein Dialog möglich war381, sodass Murner diesen Ansatz, zusammen mit 

der Anonymität, aufgab. Bereits in seiner nächsten Publikation, Ain new lied, bemühte er sich 

nicht mehr um den Anschein einer sachlichen Auseinandersetzung, sondern besang den 

Untergang des christlichen Glaubens382. Die im darauffolgenden Jahr gewählte Form der 

Satire383 macht ebenfalls deutlich, dass er keine Verständigung mehr suchte. Stattdessen wählte 

er den Weg der Abgrenzung und trug dazu bei, den Konflikt zu verschärfen384. 

Mit dem Wandel der von ihm eingenommenen Position von einem diskussionsbereiten 

Vermittler zu einem die Konfrontation Suchenden einher ging die Veränderung seiner 

                                                 
379 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4. Als bindende Entscheidungsgewalt sah 
Murner nicht sein (laikales) Publikum, sondern die entsprechenden weltlichen und v.a. geistlichen 
Entscheidungsinstanzen. Vgl. ders.: Eine christliche und briederliche ermanung, S. 33. 
380 Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 27. 
381 Murners Gegner widerlegten seine Schriften nicht, sie griffen u.a. seine Satiren auf und wandten den darin 
geäußerten Spott gegen Murners Anliegen. Persönliche Angriffe waren Teil der zeittypischen Polemik, was 
ebenfalls zur Eskalation des Streites beitrug. Murner hielt Luther für den Verfasser des schmähenden 
pseudonymen Murnarus Leviathan. Vgl. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 367. Smolinsky, 
Heribert: Thomas Murner, S. 90. Tomeï, Wolf: Beobachtungen zu Hans Salats Leben und Werk (1498-1561). In: 
Der Geschichtsfreund. Mitteilungen des Historischen Vereins Zentralschweiz 119 (1966), S. 125. 
382 Murner, Thomas: Ain new lied von dem vndergang des Christlichen glaubens Doct. Murner. in[n] Brder 
Veiten thon. Abgedruckt als NVn hrt, ich will eüch singen. In: Berger, Arnold E./D.G. Pfannmüller (Hgg.): Lied‑, 
Spruch- und Fabeldichtung im Dienste der Reformation. Leipzig 1938 (= Deutsche Literatur. Sammlung 
literarischer Kunst- und Kulturdenkmäler in Entwicklungsreihen. Reihe Reformation 4), S. 206-210. 
383 Die Natur der generischen Schriften führte er als Grund an: „So ietz die narren bücher machen / So kan ich 
auch zů den sachen / Bůch vmb bůch ich wil mich rechen / Vnd sie mit büchlin vberstechen / Vnd frcht sie gar 
nit vmb ein har / Nerrische war vmb nerrische war / Narren bůch vmb narren bůch“. Murner, Thomas: Von dem 
grossen Lutherischen Narren, V. 521-527. 
384 Vgl. Poloni, Bernard: Murner et Luther, S. 298. In der Forschung gilt Murner einerseits als einer der 
„beliebtesten und einflußreichsten Schriftsteller seiner Tage“, andererseits als von seinen Gegnern überstimmt und 
in der (reformationsfreundlichen) Öffentlichkeit kaum wahrgenommen. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-
1537), S. 19. Vgl. Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit 1, S. 171f. 



76 
 

Begründungen dafür, warum er überhaupt schrieb und publizierte: Während er seine 

Beteiligung an der publizistischen Debatte anfänglich (als Anonymus) noch durch eine 

übergeordnete Zielsetzung und seine Autorschaft als solche begründete, sah er mit der Zeit 

offenbar keine Notwendigkeit mehr dazu, seine Betätigung als Autor an sich zu legitimieren. 

Eine Ausnahme unter seinen späteren Schriften bildet Ein wahrhaftiges Verantworten, worin 

er kurz nach der Badener Disputation den von ihm gewählten Weg der (polemischen) 

Erwiderung begründete: 

Ich bit alle welt, umb Gotz willen, mir der unzchtigen wort, die ich mit dem kirchendieb [d.i. Zwingli 
K.H.] gebraucht hab, z verzeihen, ich weiß wol, das sy mir bel anston. Schweigent wir aber stil, so fert 
der bswicht frt mit seinen lgenen, unnd glaubt im daz der unverstendig ley. Redent wir zchtig, so 
erschst [nutzt K.H.] es nit, redent wir, wie man mit schelmen reden sol, so geschicht uns, wie dem, der 
mit dem dreck kempffen solt und sprach: Ich gewin oder verlre, so wurd ich doch beschissen385. 

Zwar bezog er sich mit dieser am Ende der Schrift abgedruckten Erklärung auf das vorliegende 

Werk, doch legitimierte er auch jede Art der schmähenden Erwiderung auf Zwingli als 

angemessen und notwendig. Für gewöhnlich beschränkte er sich jedoch auf eine Erläuterung 

der jeweiligen Schreibanlässe, die er in fast allen seinen Schriften angab. Schon durch die 

Titelgebung seiner Schriften markierte er viele von ihnen als Reaktionen auf bestimmte 

Publikationen oder Ereignisse. Seine ersten Schriften standen alle in Relation zu Luther und 

waren bereits durch ihre Titel als Erwiderungen auf ihn gekennzeichnet und entsprachen damit 

zeittypischen Konventionen386: Er ermahnte Luther, wieder zur gemeinen Christenheit 

zurückzukehren (Ein christliche und brüderliche Ermahnung), richtete sich „wyder doctor 

Martinum Luther“387 (Von dem Papsttum), wählte einen ähnlich lautenden Titel (An den 

christlichen Adel deutscher Nation (Luther) / An den großmächtigsten und durchlauchtigsten 

Adel deutscher Nation (Murner)) oder äußerte sich zu dessen Verbrennung des geistlichen 

Rechts (Wie doctor M. Luter aus falschen Ursachen bewegt das geistlich Recht verbrannt hat). 

Danach protestierte er gegen Schmähungen (Protestation), antwortete auf Anklagen Zwinglis 

(Ein wahrhaftiges Verantworten) oder bestimmte Publikationen (Antwort und Klag; Murneri 

responsio388). Auf diese Weise konnte er seine eigene Beteiligung an der publizistischen 

                                                 
385 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten der hochgelehrten Doctores, die zu Baden auf der Disputation 
gewesen sind. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530) 1, S. 305. 
386 Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 69. 
387 Murner, Thomas: Von dem babstenthum. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murners Deutsche 
Schriften 7, S. 2. 
388 Die Titel von zwei in der Sammelschrift E. Roterodami enthaltenen Schriften beginnen mit den gleichen Worten 
„Murneri responsio“. Murner, Thomas: E. Roterodami de sacro sancta synaxi & vnionis sacramento corporis & 
sanguinis Christi ad amicum expostulatio // Breue apostolicum Clementis pape septimi. Thuregios ab impia 
Lutherana perfidia & heretica prauitate paterne reuocantis // Murneri responsio libello cuida[m] insigniter & eregie 
stulto Vlrici Zvuyngel apostate / heresiarche, ostendens Lutheranam doctrinam infamiam irrogare / & verbum dei 
humanum iudicem pati posse // Murneri responsio altera contumelioso cuidam libello consilato Sebastiani hoff 
meyster in Schaffhusen expulso Colloquium in Ylandts (vt nominat) Christianum adserentis. Luzern 1526, fol. a1r. 



77 
 

Auseinandersetzung legitimieren, seine Schriften in den jeweiligen Kontext einordnen und 

jeweils verdeutlichen, wozu er sich im Einzelnen äußerte389. 

Nicht nur bestimmte Publikationen oder mit der Reformation zusammenhängende 

Geschehnisse boten ihm Schreibanlässe, sondern auch Ereignisse, die seine Person betrafen. 

Vordringlich war seine eigene jeweilige Situation der Grund dafür, Protestation, Purgatio 

vulgaris sowie An die Fürsuchtigen zu verfassen. Murner nutzte insbesondere in diesen 

Schriften seine Rolle als Autor, sich öffentlich zu rechtfertigen und zu verteidigen. Wenn er auf 

publizistische Schmähungen reagierte, begegnete er diesen auf gleicher Ebene390; handelte es 

sich um verbale Attacken, nutzte er seine Publikationen dazu, diese einem breiteren Publikum 

anzuzeigen. Grundsätzlich wies er in seinen Schriften alle Anschuldigungen gegen sich als 

ungerechtfertigt und sein eigenes Vorgehen als begründet aus391. Dabei erlaubte ihm 

insbesondere die Form eines offenen Briefes einen starken Selbstbezug, um sich gegen 

verschiedene Anschuldigungen zu verteidigen und sich direkt an sein Publikum zu wenden – 

der Titel von An die Fürsuchtigen ersamen weisen und frommen standhaften Christen des alten 

wahen und ungezweifelten Glaubens der gemeinen Christenheit allen Untertanen und 

Verwandten der löblichen Herrschaft von Luzern eine Entschuldigung Doctor Murners war 

gleichzeitig die Anrede an seine Adressaten. Den angesprochenen Rezipientenkreis konnte er 

aber auch weitgefasst definieren, sodass er alle ansprach, die mit diesen Schriften in Kontakt 

kamen: Er wandte sich in seiner Protestation (dabei handelt es sich um einen vom Rat 

genehmigten Aushang, den Murner an zwölf Orten der Stadt anschlagen durfte392) an „[a]llen 

vnd ieden besunder die disen brieff lesen oder hören lesen“393. In der Purgatio vulgaris richtete 

er sich zur Rettung seiner Ehre an „[a]llenn vnd mengklichen liebhaberen der worheit“394. Vor 

allen diesen Leuten verteidigte er sein kritisiertes Verhalten und die von ihm eingenommene 

Position, v.a. aber sich selbst. Stärker noch als durch Widmungsvorreden, auf die er weitgehend 

verzichtete395, konnte Murner sich so direkt an das von ihm anvisierte Publikum wenden: Indem 

                                                 
389 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey oder der Luther. In: Wolfgang Pfeiffer-
Belli (Hg.): Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 49f. Ders.: An die Fürsuchtigen, fol. a1v. 
390 Die Schmähungen musste nicht gegen ihn gerichtet sein, er wollte etwa auf ein anonymes „schelmenbůch 
antwurt geben“, das gegen Eck gerichtet war. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 285/307.  
391 In der Purgatio vulgaris äußerte er sich etwa zu fünf Anschuldigungen und wies diese als Lügen zurück. Vgl. 
Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108-114. An die Fürsuchtigen verfasste Murner ebenfalls aufgrund von 
gegen ihn gerichteten Vorwürfen. Vgl. ders.: An die Fürsuchtigen, fol. a1v. 
392 Vgl. Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 598. 
393 Murner, Thomas: Protestation, S. 598. 
394 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. 
395 In Widmungen „wurden persönliche oder gruppenspezifische Bezüge vielfach ausdrücklich hergestellt, oder es 
wurde durch eine Widmung ein bestimmter Teil des Publikums namhaft gemacht oder hervorgehoben.“ Jancke, 
Gabriele: Autobiographie als soziale Praxis, S. 208. Nur die Mendatia Lutheri versah er mit einer Widmung an 
Heinrich VIII. von England. Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r-b3r. 



78 
 

er dieses direkt ansprach, konnte er den Eindruck der Unmittelbarkeit erwecken und sein 

Anliegen zu einer Angelegenheit seiner Leser machen396. 

In der Protestation, mit der er seine Anonymität aufgab, reagierte Murner auf verschiedene 

gegen ihn erhobene Anschuldigungen. Ausdrücklich thematisierte er seine Autorschaft: 

Hab ich in krafft meiner pflichten, gelübden, vnd eids, so ich got vorab. Christlichen glauben, vnd oberkeit 
des glaubens, auch verbündung meines ordens schuldig bin, bei priesterlicher eren, vnd verlust des ewigen 
lebens, als ein offenlicher prediger vnd lerer der heiligen geschrifft, solche biechlin des obgenanten 
erwürdigen vnd hochgelerten vatters vnd herrn doctoris Martini luthers in geschrifften, mit .XXXII. biechlin 
widerfochten, an ort vnd enden wa ich glaubet hab dz sie der warheit argwenig weren, vnd von dem 
christlichen glauben irreten, in dem mich einer regel der rechten beholffen, meines rechten mich gebrucht, 
damit vermeint niemans zu letzen oder iniurieren397. 

Murner führte eine Fülle von Gründen an, derentwegen er zu seiner schriftstellerischen 

Tätigkeit verpflichtet gewesen sei398. Zwar argumentierte er hier spezifisch auf seine eigene 

klerikale Rolle ausgerichtet, doch galten die aufgeführten Faktoren grundsätzlich auch für 

andere Kleriker und Ordensgeistliche, die sich dementsprechend ebenfalls zur 

schriftstellerischen Tätigkeit hätten verpflichtet fühlen können – dass dies nicht der Fall war, 

zeigt sich an der begrenzten Anzahl kontroverstheologischer Autoren. Seine schriftstellerische 

Tätigkeit verortete er als Teil seiner Seelsorge und stellte sie somit als Folge daraus und nicht 

als etwas Besonderes dar. Außerdem bekannte er sich zu seiner Autorschaft, den Vorwürfen 

seiner anonymen Schmäher entgegnete er:  

als ob ich mein namen erschrocklich vnd nit vsz demütikeit vor halten, vnd in meinen büchlin verschwigen 
hab, beken ich mich mit disem brieff offenlich, vnd gestand es, das ich die sechsz büchlin so hansz 
Grüninger su Straszburg getruckt hat, vnd .XXVI. so noch zu trucken vorhends sein, allein gemacht vnd 
geschriben hab, rüwet mich auch nit399. 

Das Vorhaben, 32 Schriften gegen Luther zu veröffentlichen, hatte er bereits zuvor kundgetan, 

als er seine erste anonyme Kontroversschrift Christliche und brüderliche Ermahnung als eine 

Schrift „vß .XXXII. tractat einer eilendts in brüderlicher liebe fürgewent / dein [d.i. Luthers 

K.H.] vnd vnser heil darunder fründtlicher z betrachten“400 charakterisierte. 

                                                 
396 Die Adressierung des Publikums war auch bei anderen Kontroverstheologen keine Seltenheit. Eck wandte sich 
etwa an „Allen und yeden frummen Christen, die da leben in eynigkeit der heyigen kirchen“, Petrus Sylvus an „Allen 
und itzlichen, so die christliche warheyt und gerechtigkeit begeren tzu erkennen und durch den tzeytlichen und ewigen 
friden iren leyb und seel suchen zu bewaren“. Eck, Johannes: Des heiligen Konzils zu Konstanz Entschuldigung, daß 
ihnen Bruder Martin Luther mit Unwahrheit aufgelegt, sie haben Johannes Hus und Hieronymus von Prag wider 
Geleit und Eid verbrannt. In: Adolf Laube /Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), 
S. 127. Sylvius, Petrus: Ein Missive an die christliche Versammlung und sonderlich an die Obrigkeit deutscher 
Nation. In: Adolf Laube /Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530) 2, S. 149. 
Ähnlich verfuhr später Katharina Zell in Ein Brieff an die gantze Burgerschafft der Statt Straßburg. Darin setzte 
sie einen ursprünglich als Briefwechsel ausgetragenen Streit mit Ludwig Rabus in Form einer Druckschrift fort 
und machte ihn somit zu einer Angelegenheit ihres Publikums, das sie zu einem Urteil aufforderte. Vgl. Jancke, 
Gabriele: Autobiographie als soziale Praxis, S. 44f. 
397 Murner, Thomas: Protestation, S. 598f. 
398 Schon in seiner zweiten kontroverstheologischen Publikation hatte er sein Engagement als Verpflichtung 
begründet. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. 
399 Murner, Thomas: Protestation, S. 601 (Hervorhebung im Original). 
400 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87. 



79 
 

Zwar setzte er diese angekündigte Publikationsoffensive von jeweils 32 Publikationen auf 

Deutsch und Latein401 nie um, doch ordnete er seine bis zur Protestation erschienenen sechs 

Flugschriften in die Fülle der angekündigten Schriften ein, sie waren also Teil des hier 

angezeigten Vorhabens. Die danach folgenden, nicht mehr anonymen Schriften hätten dann in 

besonderer Kontinuität zu den bisherigen Publikationen gestanden, allerdings hat er keine 

danach folgende Schriften als Teil der angekündigten Publikationsoffensive ausgewiesen. 

Dennoch gehörten alle seine kontroverstheologischen Flugschriften zu seinem literarischen 

Gesamtwerk und waren gerade keine isolierten Werke. Dass er selbst besonders seine 

kontroverstheologischen Schriften als ein zusammenhängendes Korpus verstand und diese 

ebenso von seinen Lesern aufgefasst werden sollten, zeigt sich in den wiederholten Verweisen 

auf seine anderen kontroverstheologischen Werke402, deren Relevanz er auf diese Weise auch 

bei fortschreitender zeitlicher Distanz aktualisierte. Für gewöhnlich wies er auf einzelne 

Publikationen hin, in denen er bestimmte Aspekte bereits ausgeführt habe403 oder noch 

ausführen werde404. Dabei musste die Publikation nicht unbedingt erfolgt sein, solange er auf 

eine von ihm verfasste Schrift verweisen konnte405. Durch solche Hinweise oder andere 

Begründungen406 konnte er Wiederholungen vermeiden und dem Ansatz möglicher Kritik, 

bestimmte Aspekte nur oberflächlich behandelt zu haben, vorgreifen407. Er inszenierte sich 

zudem als bereits etablierter Publizist, der sich zu zentralen Themen bereits geäußert hatte (und 

dessen Ausführungen noch immer aktuell waren) oder noch äußern werde (und schon wusste, 

                                                 
401 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 599. 
402 Er unternahm keinen Versuch, diese als Teil eines übergeordneten Gesamtwerkes mit seinen 
vorreformatorischen Publikationen zu verknüpfen. 
403 Damit begann er bereits in seiner zweiten Schrift: „[…] alß wir in den andren biechlin, in sunderheit darvon 
geret, probieret haben“. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 147. 
404 Etwa „wider in z arguieren habent wir uns in andre biechlin vorbehalten“ oder „soltu bald in einem andern 
bch bericht werden“. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 174/209. Ähnlich 
ders.: Von dem babstenthum, S. 53. Als Ankündigung einer Begründung „die ich melden wil in dem büchlin von 
den cristlichen kirchen“ in ders.: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 157. Dieses Verfahren war 
nicht auf seine Straßburger Publikationen beschränkt, in der Appellation kündigte er etwa eine Erklärung an, die 
er noch im selben Jahr in Hier wird angezeigt vorlegte. Vgl. ders.: Appellation und Berufung, S. 749/757. 
405 In Ob der König aus England ein Lügner sei kündigte er einen noch umfangreicheren Lügennachweis in der 
Mendatia Lutheri an: „so bistu auch zu dem fünfften mal ein ertzlügner erfunden worden / doch wil ich das in 
deinem lügenbůch zu latin (Liber mendatiorum Lutheri genant) baß beweren / das ich dir bald wil zů den henden 
stellen / in den du me dan an fier hundert lügin ergriffen bist.“ Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein 
lgner sey, S. 137. Noch in der Eidgenossenschaft verwies er auf die unveröffentlicht gebliebene Mendatia 
Lutheri, als er auf Luther, der „fier hundertmal gelogen hat, alß der Murner das beweret hat und noch beweren 
wil“ hinwies. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 301. 
406 Z.B „Es habendt sich dabey etliche wort vorloffen vnd gleichnissen von dem weissen brot / vnnd weinstock / 
vnnd von dem feuwrenden eysin / laß ich ston / vß vrsach das des künigs meynung ist von den sacramenten zů 
reden / das vnß solche einreden vnd interlocutorien nit zů weit von der hauptsachen fieren vnd abbeyten.“ Murner, 
Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 94f. 
407 „WJr [sic!] haben im anfang disses bůchs ein wenig gesagt von dem glauben vnd gůten wercken / weiters 
daruon zu sagen in einem eignen bůch für vnß genumen. Darum wir ietz dest kürtzer fürfaren wlen / vnd doch 
ein wenig mit deiner warheit schimpffen.“ Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 132. 



80 
 

was er dazu sagen würde). Gleichzeitig stellte er jeweils die Fortsetzung seiner 

schriftstellerischen Betätigung in Aussicht. 

Betont hat Murner seine Autorschaft auch in Ob der König aus England ein Lügner sei. Dort 

formulierte er unter dem demütigen Hinweis, dass andere dazu besser befähigt seien als er, die 

Absicht, „nach meinem vermügen in disem bch mein gunst z seinen küniklichen gnaden 

anzeigen / vnd anderen leuten vnsers vaterlands denen fileicht künikliche geschrifften nit z 

kumen mchten seiner gnaden vnschuld anzeigen vnd zgelegte vnbillicheit das menklich vnd 

iederman wissen vnd erckennen sol“408. Als Ziel wies er hier nicht mehr eine (bereits im Vorfeld 

entschiedene) Debatte aus, sondern formulierte offen, dass er bezweckte, sein Publikum von 

der ‚Unbilligkeit‘ der lutherischen Lehren zu überzeugen. Die grundlegende Absicht seiner 

Publizistik änderte er damit nicht. Am Ende der Schrift ermahnte er Luther, „das du cristlichen 

fürsten / herren vnd künigen fürbaß mesiger an redst / vnd lasest auch andere cristen mit gedult 

zů der sachen des glaubens reden vnd schreiben / dan vnß die sach so hoch betrifft als dich“409. 

Hier stellte er sich erneut im Kontrast zu Luther als Angehöriger einer Gruppe christlicher, sich 

publizistisch äußernder Gleichgesinnter dar – den Repräsentanzanspruch stellte er nach der 

Aufgabe seiner Anonymität auch weiterhin. 

Parallel zu seinem Anspruch, eine allgemeine, rechtgläubige Position zu vertreten, betonte er 

seine Eigenständigkeit als Autor. Seine schriftstellerische Tätigkeit war, im Gegensatz zur 

beanspruchten Gültigkeit seiner religiösen Überzeugungen, eine individuelle Angelegenheit, 

was er seinem Publikum gegenüber deutlich machte. Damit begann er bereits als Anonymus, 

doch verstärkte er im Verlauf seiner publizistischen Tätigkeit seine Hinweise darauf. Schon 

früh erklärte er, er habe „keiner personen vff erden z leid oder z nach deil / noch iemans auch 

z fürdrung oder gunst geschriben / sunder meinen glauben z verston geben wie ich daruff 

ersterben wolt vnd begere“410. Rückblickend auf seine anonymen Schriften bekräftigte er, dass 

er von niemandem Hilfe bei dem Verfassen der Schriften erhalten habe,  

sunder das mit meiner eignen federn gethon vnd wil es noch me thun, so lang mir der athem vsz gat es werd 
mir dan vndersagt, von denen die des gewalt haben, als dan wil ich mich gehorsamlich erzögen, wil auch 
mein schreiben verantwurten, er sei wer er wöl, der disz widerfechten wil vff disen schulen. Basel, Freiburg, 
Mentz, Heidelberg, vnd das in geschrifften411. 

                                                 
408 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S.50. 
409 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 138. 
410 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 29. Ein ähnlicher Hinweis findet sich z.B. in 
ders.: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Explizit darauf, dass er nicht im päpstlichen 
Auftrag handle, wies er hin in ders.: Von dem babstenthum, S. 53. 
411 Murner, Thomas: Protestation, S. 601. Basel und Freiburg waren für Murner wichtige Universitäten, da er dort 
akademische Grade erworben hatte und somit Garanten für seine Qualifikation waren. Straßburg gehörte zur 
Mainzer Kirchenprovinz. Vgl. Kundert, Werner: Das Erzbistum Mainz. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das 
Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. Gallen 2. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: 
Erzbistümer und Bistümer II,2), S. 692. 



81 
 

Durch solche Hinweise konnte er einerseits seine Eigenleistung betonen und Vorwürfen, wie 

etwa der Käuflichkeit412, entgegentreten und andererseits Personen(gruppen) entlasten, die mit 

seiner schriftstellerischen Tätigkeit in Verbindung gebracht wurden und deshalb 

möglicherweise negativen Folgen ausgesetzt sein konnten. Von besonderer Relevanz war dies 

in der Eidgenossenschaft, wenn er betonte, dass die Luzerner Obrigkeit ihm keinen Auftrag 

dazu erteilt habe und von Murners konkreter Tätigkeit nichts wisse413. Er zeichnete für den 

gewählten Schreibanlass, Form und Inhalt selbst verantwortlich. Wie wichtig diese Strategie 

war, zeigt sich v.a. in Hinblick auf den schmähenden und deshalb umstrittenen Kalender, 

bezüglich dessen Murner auch im Nachhinein betonte, keinen Auftrag erhalten zu haben414. 

Die zentrale Bedeutung seiner Autorschaft für sein self-fashioning, zeigt sich in einer von ihm 

geschilderten Episode der Badener Disputation, in der er sie inszenierte und instrumentalisierte. 

Murner beschrieb, dass er auf der Disputation ein ‚Sextern‘ „miner eignen handtgschrifft“ den 

Ratsboten der zwölf Orte in der Kirche vor ‚jedermann‘ übergeben habe415. Sowohl durch die 

Handschriftlichkeit als auch durch die öffentliche Übergabe der auf seine Person bezogenen 

Schrift hob er seine alleinige Verantwortung dafür hervor. Zwar hatte er als Gesandter Luzerns 

an der Disputation teilgenommen, doch verpflichtete er sich in der übergebenen Schrift allen 

Orten der Eidgenossenschaft (außer Zürich) in gleicher Weise. Murner inszenierte seine 

Bereitschaft, Rechenschaft für sein Engagement gegen die Reformation abzulegen, und betonte 

seine Überzeugung, die rechtgläubige Position zu vertreten. Indem er seine Stellung als Autor 

nutzte, davon zu berichten, brachte er diese Episode einem weiteren Publikum zur Kenntnis als 

nur den Anwesenden und bestätigte seine dort vorgebrachte Selbstverpflichtung. Sein 

eigenverantwortliches Handeln als Autor machte er auch in einem Brief an den Berner Rat 

deutlich, den er zur Verteidigung Ecks, Fabris und seiner selbst in Bezug auf die Berner 

Disputation abdruckte. Darin sprach er für sich und „in hoffnung irer ratihabition“416 für die 

beiden anderen Theologen. Durch den Hinweis auf ihre noch ausstehende Genehmigung, die er 

gleichzeitig in Aussicht stellte, betonte er seine Eigeninitiative. 

                                                 
412 In der Purgatio vulgaris wies er u.a. den Vorwurf zurück, für Geldzahlungen das Evangelium zu bekämpfen. 
Vgl. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 112. 
413 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4rf. 
414 Vgl. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a4r. Luzern versicherte seinerseits Bern, Murner keinen 
Auftrag zum Bärentestament gegeben und davon nichts gewusst zu haben. Vgl. Luzern an Bern, 21.07.1528. In: 
Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643. Erneut Bern gegenüber merkte Luzern an, dass Murner 
Schriften „doch gantz wenig mitt vnserm Rat vnnd heisenn“ veröffentlicht habe. Luzern an Bern, 31.01.1529. In: 
Hidber, Basilius: Streithandel, S. 287. 
415 Murner, Thomas: Kalender. Dabei handelt es sich nicht um die gegen Zwingli gerichteten 40 
Ehrloserklärungen, die er öffentlich angeschlagen und verlesen hatte, sondern um eine dazu verfasste 
Begleitschrift, in der er sich bei Leib und Leben dem Urteil der zwölf Orte unterstellte, sollten seine Darlegungen 
nicht der Wahrheit entsprechen. Vgl. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a2v. 
416 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 748f. Murner gab den Hinweis zweimal. 



82 
 

Insgesamt zeigt sich, dass Murner zwar in allen seinen kontroverstheologischen Schriften eine 

unmissverständliche Position gegen die Reformation bezog, sein Vorgehen, und damit auch 

sein self-fashioning als Autor, jedoch einem Wandel unterlag. Augenfällig ist besonders seine 

Aufgabe der Anonymität. Grundsätzlich zeigte er sich aber in allen seinen Schriften als 

Vertreter einer ‚richtigen‘, ‚rechtgläubigen‘ Position417. Der Unterschied lag in dem Ausdruck 

der unterstellten Allgemeinverbindlichkeit, mit der er seine Position als Repräsentant einer 

gleichgesinnten (Groß)Gruppe gegenüber Luther vertrat. Während er sich in seinen ersten 

Werken um den Anschein bemühte, sich mit Luther zu verständigen, grenzte er sich in seinen 

späteren Schriften deutlicher ab. Sein Auftreten in der Eidgenossenschaft setzte die in Straßburg 

entwickelte Haltung fort. 

Zentral für die Einordnung seiner Werke war bei ihm stets die Markierung als Reaktionen auf 

vorangegangene Schriften und Ereignisse, sodass er jeweils Erwiderungen und Widerlegungen 

formulierte. Während er zu Beginn noch seine Beteiligung an der publizistischen 

Auseinandersetzung begründete, benannte er später nur noch die jeweiligen Schreibanlässe. 

Seine einzelnen Wortmeldungen bedurften auch weiterhin einer situationsspezifischen 

Begründung, was für seine Autorschaft als solche mit fortschreitender Zeit nicht mehr der Fall 

war. Die Problematik, dass eine Diskussion über religiöse Anliegen nur im gelehrten Rahmen 

erfolgen sollte, umging er anfänglich insofern, als dass er sie für seine Werke nicht 

thematisierte. Zwar schrieb er für die Bevölkerung als seinen Rezipientenkreis, doch sprach er 

diese nur selten direkt – innerhalb seiner Schriften wandte er sich in Straßburg v.a. an Luther 

und beschränkte die Debatte insofern auf ein gelehrtes Zwiegespräch. Hinzu trat der Nachweis, 

die ‚rechtgläubige‘ Position zu vertreten. 

Ein weiterer zentraler Punkt in Murners self-fashioning als Autor war die Betonung seiner 

Eigenständigkeit. Er selbst zeichnete für Inhalt und Form der Schriften verantwortlich und 

damit für seine Betätigung als Autor an sich. Zudem fokussierte er stark auf die von ihm 

vertretene Position und seine Person: In seinen ersten Schriften war er (wenn auch als 

Anonymus) der angebotene Gesprächspartner und in allen seinen Werken in der Regel die 

einzig präsente Person, die auf verschiedene Anlässe reagierte. In seinen Schriften schaffte er 

einen Raum, in dem er sich als Hauptfigur im Konflikt präsentieren und die Deutungshoheit 

                                                 
417 Es gab keinen verbindlich geklärten „theologischen Status quo“, durch den ‚Rechtgläubigkeit‘ festgelegt 
worden wäre. Was ‚rechtgläubig‘ war, erschloss sich für Kontroverstheologen nicht nur aus der Bibel, Praktiken, 
Traditionen oder obrigkeitliche Vorgaben, sondern auch „aus den Kontexten, in denen sie sich bewegten, die sie 
reflektierten, worüber sie disputierten und in den daraus gewonnenen gemeinsamen, weniger in den individuellen 
Transformationen und Einsichten“. Braun, Karl-Heinz: Woher wussten die altgläubigen Kontroversisten, was 
rechtgläubig ist? In: Karl-Hein Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere 
Forschungen zu den altgläubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Münster 2020 
(= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 50/61. 



83 
 

sowohl in Bezug auf religiöse Fragen als auch innerhalb konkreter Auseinandersetzungen für 

sich beanspruchen konnte. Die von ihm genutzte Gestaltungsfreiheit spiegelt sich in der 

Vielfältigkeit seines Werkes, die im Folgenden exemplarisch aufgezeigt werden soll. 

3.2) Literarische Genres in Murners Publizistik 

Murners kontroverstheologisches Gesamtwerk zeichnet sich durch die Vielfalt der von ihm 

herangezogenen literarischen Gattungen aus. Dabei nutzte er wie andere Kontroverstheologen 

verschiedene (gelehrte) literarischer Gattungen418, wobei er sich auf keine ‚spezialisierte‘. Mit 

seiner Vielfältigkeit wies er sich als ein Autor aus, der die jeweiligen Gattungen beherrschte, 

die er seiner Wirkungsabsicht entsprechend aufgreifen und gestalten konnte. Immerhin 

begründete der sachkundige Umgang mit den unterschiedlichen Kommunikations- und 

Stilmitteln „seine Wirkung als bedeutender Volksschriftsteller u[nd] Satiriker des 16. 

Jahrhunderts“419. Neben den eher an ein gelehrtes Publikum gerichteten Textsorten wie Predigt, 

Traktat oder Brief (generell wurde Konfessionspolemik hauptsächlich in argumentativer Prosa 

geführt)420 fallen besonders seine Satiren auf, ebenso wie Ain new lied und der Kalender. Er 

reagierte jeweils auf Schriften in ebensolchen Formen, sodass er den Ausgangsschriften auf 

Augenhöhe begegnen und durch seine Alternativentwürfe zu diesen in Konkurrenz treten 

konnte. Seine Rolle als Autor gestaltete er in diesen Schriften jeweils auf eine eigene Art. 

3.2.1) Der Sänger vom Untergang des christlichen Glaubens 

Lieder wurden schon vor der Reformation dazu genutzt, die Meinung einer breiten 

Öffentlichkeit zu beeinflussen und erlangten im Rahmen der religiösen Auseinandersetzung 

eine noch größere Bedeutung. Durch Lieder konnten Ideen über die Grenzen der Literalität 

hinausgetragen werden und in die überwiegend auf Mündlichkeit basierende Gesellschaft 

hineinwirken. Sie konnten zudem dazu dienen, Zeugnis für etwas abzulegen oder Solidarität zu 

bekunden. Reformatorische sowie (in geringerem Maße) katholische Autoren421 nutzten Lieder, 

                                                 
418 Beispielhaft führt Diez Genres wie das Kompendium, theologische Monographie, persönliche Apologie und 
polemische Analyse und Traktat an und nennt für Murner Satire und rhetorischen Appell als genutzte Stilmittel. 
Vgl. Diez, Karlheinz: »Ecclesia – non est civitas Platonica«, S. 61. Als primäres Zielpublikum argumentativer 
Schriften können Geistliche angenommen werden, die instruiert werden sollten, welche Antworten sie in 
theologischen Streitfragen geben sollten. Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 190. 
419 Smolinsky, Heribert: Murner, Thomas (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 7. Freiburg/Basel u.a. 
1998³, Sp. 540.  
420 Vgl. Flood, John L.: The book in Reformation Germany. In: Jean-François Gilmont/Karin Maag (Hgg.): The 
Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 1998 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 78. 
Scheitler, Irmgard: Kirchengesang und Konfession. Die konfessionssymbolische Bedeutung des Kirchenlieds von 
der Reformation bis zur Aufklärung. In: Jan Brademann/Kristina Thies (Hgg.): Liturgisches Handeln als soziale 
Praxis. Kirchliche Rituale in der Frühen Neuzeit. Münster 2014 (= Symbolische Kommunikation und 
gesellschaftliche Wertesysteme 47), S. 349. 
421 Von den frühen Kontroverstheologen scheint nur noch Emser auf das propagandistische Lied zur Verteidigung 
des Glaubens zurückgegriffen zu haben. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda in the German 
Reformation. Aldershot/Burlington 2001 (= St. Andrews Studies in Reformation History; Diss. 1999), S. 52. 



84 
 

um Neuigkeiten sowie ihre Theologie zu vermitteln, um die Gläubigen von ihren jeweiligen 

Ansichten zu überzeugen, aber ebenso dazu, sich gegenseitig zu verspotten422. Besonders das 

volkssprachliche polemische Lied diente dazu, die reformatorische Botschaft einer breiten 

Öffentlichkeit zu vermitteln. Musik erfüllte als religiöse Ausdrucksform und darüber hinaus als 

Trägerin von Propaganda eine doppelte Funktion und war deshalb für den Prozess der religiösen 

Identitätsbildung angesichts der Reformation (etwa als Calvinist, Katholik oder Lutheraner) 

von großer Bedeutung423. 

Murner nutzte im Neuen Lied vom Untergang des christlichen Glaubens (Ain new lied) diese 

literarische Form, um seiner eigenen Meinung über die Reformation in Form eines 

Gegenentwurfes zu Michael Stifels Lied Von der Christförmigen, rechtgegründeten leer 

Doctoris Martini Luthers, ein überuß schön künstlich Lyed sampt seiner neben ußlegung424 

Ausdruck zu verleihen425 und potenziell einem Publikum jenseits der Literalität zugänglich zu 

machen. Darin folgte er Stifels Lied in der religiösen Thematik und indem er sich an das gleiche 

Publikum richtete, nämlich an Christen, die in Bezug auf Luthers Lehren noch unentschieden 

waren. Auch verwandte er dieselbe Melodie, den „brder Veiten thon“426, obwohl ihm durchaus 

                                                 
422 Als einen Grund für das Abfassen der Purgatio vulgaris führt er an, „das mich eehaftige vrsachen zů rettung 
myner eeren vff das höchst benötiget haben, ettlicher reden, so von myr gesungen vnd gesaget werden, mich jn 
krafft einer gemeynen purgation zů verantwurten“. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. 
423 Vgl. d’Avray, David: Printing, mass communication, and religious reformation: the Middle Ages and after. In: 
Julia Crack/Alexandra Walsham (Hgg.): The Uses of Script and Print, 1300-1700. Cambridge/New York u.a. 2004, 
S. 67. Fisher, Alexander J.: Music and Religious Identity in Counter-Reformation Augsburg, 1580-1630. 
Aldershot/Burlington 2004, S. 17. Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda, S. 206. Ders.: Thomas 
Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics in the Early Reformation. In: Journal of Musicological Research 
22 (2003), S. 347. Trocmé-Latter, Daniel: The Singing of the Strasbourg Protestants, 1523-1541. 
Farnham/Burlington 2015 (= St. Andrews studies in Reformation history), S. 2/159. Lieder boten den Vorteil einer 
einfachen Verbreitung, doch waren sie problematisch: Formal waren sie an Reim und Metrum gebunden, es konnte 
vorkommen, dass die Botschaft um der Musik Willen abgeändert werden musste. Die Behandlung von Themen 
war nur bis zu einer bestimmten Komplexität möglich, sodass auch Murner und Stifel die Liedform aufgaben, um 
ihre Botschaften genauer darlegen zu können. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel 
and Songs as Polemics, S. 64. Ein Abdruck der gewechselten Lieder findet sich ebd., S. 74-100. 
424 Stifel, Michael: Brůder Michael Styfel Augustiner von Esszlingen. Von der Christfrmigen / rechtgegründten 
leer Doctoris Martini Luthers / ein überuß schn kunstlich Lyed / sampt seiner neben vßlegung. Jn brůder Veiten 
thon. Straßburg 1522. Stifels Lyed gab einen wichtigen Impuls für die Reformation in Süddeutschland. Das aus 32 
kommentierten Strophen bestehende Lied war mit sechs Auflagen bis 1525 sein erfolgreichstes Werk. 1523 wurde 
es in einer Neuauflage auf 52 Strophen erweitert und die Papstkritik verschärft. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: 
Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 56. Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe, S. 237. 
425 Sie führten eine Art Dialog in Liedform. Da sie jeweils dieselbe Melodie nutzten, überschrieben sie dabei 
gewissermaßen das vorangegangene Lied und tilgten die irrigen Ansichten des jeweils anderen. Vgl. Oettinger, 
Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 47. 
426 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 206. Anders als Kirchenlieder wurden weltliche Lieder zumeist ohne 
Melodie abgedruckt, stattdessen wurden als bekannt vorausgesetzte Melodien benannt, auf die der Text zu singen 
war. Neuen Liedern wurde eine bekannte Melodie zu Grunde gelegt, da Zuhörer die Texte so besser behalten 
konnten und in die Lage versetzt wurden, ‚zwischen den Zeilen zu lesen‘. Vgl. Trocmé-Latter, Daniel: The Singing 
of the Strasbourg Protestants, S. 166/192. ‚Bruder Veiten Ton‘, bzw. ‚Lobt Gott, ihr frommen Christen‘ (ein 
ursprünglich populäres, antiklerikales Lied), war in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts die am häufigsten für 
polemische Lieder genutzte Melodie. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Ludwig Senfl and the Judas Trope. 
Composition and Religious Toleration at the Bavarian Court. In: Early Music History 20 (2001), S. 201. Oettinger, 
Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 53. 



85 
 

andere Melodien (ohne antiklerikale Assoziation) zur Verfügung gestanden hätten427. In der 

Kontrafaktur nutzte er „eine besonders wirksame Art der Polemik, weil sie den Gegner 

scheinbar mit seinen eigenen Waffen schlägt“428: Murner ‚überschrieb‘ Stifels Lied. 

Auf Murners Ain new lied antwortete Stifel mit einer Kontrafaktur Ain ander lied429 und mit 

einer Glossierung von Murners Lied, Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed430. Daraufhin 

erschien Murners Antwurt und klag431, seine letzte Reaktion auf Stifel findet sich im 

Lutherischen Narren432. 1523 legte Stifel die Antwort Michel Styfels vff doctor Thoman 

Murnars murnarrische phantasey433 vor, auf die Murner jedoch nicht mehr reagierte. Die Serie 

der 1522/1523 zwischen Stifel und Murner gewechselten Werke ist die ausgedehnteste 

musikalische Debatte der Reformationszeit und die einzige, in der sich Theologen ausdrücklich 

gegenseitig adressierten. Lieder wurden vorrangig zur einseitigen Einflussnahme genutzt, nicht 

zur Auseinandersetzung mit anderen Ideen. Wegen ihres Unterhaltungswertes wurden Lieder 

von Gelehrten möglicherweise als zu wenig ernsthafte Form der Vermittlung gesehen, sodass 

sie zur Verbreitung ihrer Ideen eher auf Flugschriften zurückgriffen434. 

Das öffentliche Singen von Liedern war eine besonders effektive Art, Protest zu äußern, da sie 

relativ schnell verbreitet werden konnten, Aufmerksamkeit erregten und leicht zu memorieren 

waren, besonders wenn sie auf eine bekannte Melodie gedichtet waren. Denn Lieder waren, 

neben den auf den Straßen zirkulierenden Balladen, Karikaturen, Satiren und Versen, Teil einer 

lebhaften Manuskriptkultur435. Durch sein Lied bewegte sich Murner in diesem populären 

Raum. Murner verfasste jedoch nicht nur ein Lied, sondern passte sein Auftreten als Autor an 

diese Liedform an: Statt sich nur als Verfasser zu nennen, präsentierte er sich als Sänger des 

Liedes436: „Der vns das lyed gesungen hat, / erdycht vnd auch gemacht, / Der hat des glaubens 

                                                 
427 Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 61. 
428 Scheitler, Irmgard: Kirchengesang und Konfession, S. 348.  
429 Beide sind nur in einer Sammelschrift zusammen überliefert. o.Hg.: Ain new lied von dem vndergang des 
Christlichen glaubens Doct. Murner. in[n] Brder Veiten thon. // Ain ander lied Darwider vom auffgang der 
Christenhait D. Mur. Veiten thon. Augsburg 1523. 
430 Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed: von dem vndergang Christlichs glaubens. Bruoder 
Michael Styfels von Esszlingen vßleg vnnd Christliche gloß darüber. Straßburg 1522. 
431 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag mit entschuldigung doctor Murners wider bruder Michel stifel weyt von 
eßlingen da heim, vff das stüfelbuch so er wider meyn lied gemachet hat, daruß er des lieds den rechten thon 
erlernen mag. Straßburg 1522. 
432 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2555-2630. 
433 Stifel, Michael: Antwort Michel Styfels vff doctor Thoman Murnars murnarrische phantasey / so er wider yn 
erdichtet hat. Mit einer kurtzen beschreibung des waren vnd einigen glaubens Christi. Darzu von Keyserlicher 
oberkeit welcher alle Christen / geistlich oder weltlich genent / zůgehorsamen pflichtig seyen. Wittenberg 1523. 
Im VD16 ist Straßburg als Druckort angegeben. 
434 Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 45/51/73.  
435 Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order in Reformation Germany, 1517-1648. ‘Printed Poison 
& Evil Talk’. Farnham/Burlington 2012 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 28-30. 
436 Murner und Stifel stellten sich (wechselseitig) als Sänger vor und griffen die v.a. von Murner gestaltete Rolle 
auf. Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag mit entschuldigung doctor Murners. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli 



86 
 

kläglich that / am hchsten wol betracht: / Der Murners hats gesungen / der gemeynen 

Christenheit. / Würd vnser glaub vertrungen, / wer jm von hertzen leid.“437 Durch seine 

Benennung als Schöpfer des Liedes autorisierte Murner die dort an der Reformation geäußerte 

Kritik438, doch darüber hinaus ermöglichte sie, dass er, sobald das Lied rezipiert wurde, immer 

präsent war. So stellte er eine besonders enge Verbindung zwischen sich und der Botschaft des 

Liedes her, aber auch mit allen potenziell nachfolgenden Sängern (die in Kontinuität zu Murner 

als erstem Sänger stünden). Die Anschlussfähigkeit für eine breite Rezeption439 steigerte er 

dadurch, dass er sich nur bei seinem Namen nannte und auf den Ausweis seiner Gelehrsamkeit 

in Form seiner Doktortitel und die Ausführung seiner klerikalen Rollen verzichtete: Als 

einfacher Christ wandte er sich an sein Publikum, die allgemeine Christenheit. 

Sobald ein Lied von anderen Sängern vorgetragen wird, treten diese an die Stelle des Urhebers 

und können sich mit dessen Ansichten identifizieren440. Dies ist bei Murners Lied in 

besonderem Maße der Fall, da es (in größerem Umfang als Stifels Lied) in der Ich-Perspektive 

verfasst ist. Murner gab seinen potenziellen Rezipienten eine persönliche Haltung vor – er 

gestaltet das self-fashioning in diesem Lied nicht nur für (sich als) den ersten, sondern auch für 

alle nachfolgenden Sänger. Durch die gewählte Perspektive sowie Hinweise auf Empfindungen 

(z.B. „das ich von hertzen weyn“, „Ich fürcht“, „Ich mssz die warheit sagen“441) erweckte er 

den Eindruck der persönlichen Betroffenheit und legitimierte gleichzeitig die Schöpfung sowie 

die darauf folgende Rezeption dieses Liedes als ein persönliches Anliegen. Eine Strophe 

ermöglicht eine besonders starke Assoziation mit Murner, in der er (s)eine vorbildhafte 

Opposition zur Reformation vorstellte und seine Rezipienten in die Pflicht nahm: „Ich red das 

als für mein person, / vnd meyn, ich th jm recht, / Das ich beym alten glauben ston, / die 

nwrung widerfecht: / Ich thn, als tht manch redlich man, / dem man ein schlossz befilcht: / 

So lang ich mich erweren kan, / so brich ich schwert vnd schilt.“442 Er begründete hier sein 

eigenes bisheriges sowie zukünftiges Engagement gegen die Reformation und gleichzeitig für 

seine Rezipienten deren (unterstellte) grundsätzliche Opposition zur Reformation. Dies zeigt 

                                                 
(Hg.): Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 34f/41. Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht 
Lyed, fol. A2v. 
437 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 210. Es war üblich, dass die Schöpfer sich in den Schlussstrophen ihrer 
Lieder nannten. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 64. 
438 Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 64. 
439 Allerdings war sein Lied (und Stifels) außergewöhnlich lang (mehr als 30 statt der üblichen weniger als 15 
Strophen), sodass es wahrscheinlich nicht gesungen wurde und nicht vollständig in die mündliche Überlieferung 
Eingang fand. Oettinger vermutet, dass die Lieder beider Autoren eher von Gelehrten vorgelesen und nur einige 
Strophen zur Unterhaltung gesungen wurden. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda, S. 208. 
Ders.: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 72. 
440 Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda, S. 208. 
441 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 208f. 
442 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 209. 



87 
 

sich auch an anderer Stelle: Dass der Sänger aus Gelübde, Amt und Ehre dazu verpflichtet sei, 

die Vernichtung des Glaubens zu verhindern443, ist in Bezug auf Murner eine umfassende 

Selbstverpflichtung, in Hinsicht auf den möglichen Rezipientenkreis aber so allgemein 

formuliert, dass die Verpflichtung potenziell zu jedem passt. Auf Alleinstellungsmerkmale 

verzichtete er zu Gunsten einer breiteren Anschlussfähigkeit. Damit stellte er nicht nur die es 

rezitierenden Sänger in seine Nachfolge, sondern betonte zudem die verbindenden Elemente 

zwischen sich und seinem Rezipientenkreis. Mit dem Lied wählte Murner einen 

verhältnismäßig niedrigschwelligen Zugang, um sein Publikum anzusprechen und seine 

Ansichten bezüglich der Reformation zu verbreiten.  

3.2.2) Satiriker und Exorzist 

In demselben Jahr, in dem Murner sein Lied publizierte, veröffentlichte er seine Satire vom 

Lutherischen Narren. Mit der Genrewahl knüpfte er hier sowie später in Luzern an seine bereits 

publizierten Satiren an. Der Lutherische Narr war als Narrensatire „eine Deutung und Klärung 

der Zeitsituation unter sittlich-religiösem Aspekt“444. Dabei nutzte er die Narrheit445 jedoch 

nicht mehr als ein Mittel der Moraldidaxe, sondern schuf „aus dem Motiv der Narrheit eine 

Waffe in der konfessionellen Auseinandersetzung“446. Sowohl der Lutherische Narr, „seine 

wichtigste gegenreformatorische Kampfschrift im erprobt drastisch-derben Stil der 

Narrensatiren“447, als auch die Bärensatiren unterschieden sich insofern von seinen 

Moralsatiren, als dass sie keine allgemeine Kritik am menschlichen Verhalten übten, sondern 

durch ihre thematische Engführung auf die Reformation eine spezifische448. 

                                                 
443 Vgl. Murner, Thomas: Ain new lied, S. 210. 
444 Münch, Birgit Ulrike: Der Körper des Narren, S. 64. 
445 Gegenüber mittelalterlichen Narren „als symbolischer Negativfigur des Weisen bzw. des Fürsten sind die 
lit[erarischen] Narrenfiguren der Frühen [Neuzeit] in ein komplexes Feld eingebunden: In ihnen überlagern sich 
theologische, medizinische, moraldidaktische und juristische Diskurse mit theatralen, rituellen und karnevalesken 
Praktiken. Diese verschiedenen Bezugsfelder machen den Narren schwer fassbar: Er erscheint v. a. als ambivalente 
Kippfigur, die bestehende Differenzen umkehrt und hinterfragt, als Medium der Selbstreflexion und ästhetischen 
Distanzierung, aber auch als Projektionsfigur für unterdrückte Triebe und Ängste.“ Velten, Hans Rudolf: 
Narrenliteratur (Art.). In: Friedrich Jaeger (Hg.): Enzyklopädie der Neuzeit 8. Stuttgart/Weimar 2008, Sp. 1048f. 
446 Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 102.  
447 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 302. Die vielschichtige Satire erhält ihre beißende spöttische Wirkung 
durch spätmittelalterliche Muster, menschliche Laster in dem zentralen Bild des tadelnswerten Narren 
vorzuführen. Vgl. Schmidt, Joseph/Mary Simon: Holy and Unholy Shit: The Pragmatic Context of Scatological 
Curses in Early German Reformation Satire. In: Jeff Persels (Hg.): Fecal matters in early modern literature and 
art. Aldershot 2004 (= Studies in European cultural transition 21), S. 114. 
448 Murner nutzte im Lutherischen Narren neben der Revuetechnik allegorische und dramatische Mittel der 
Darstellung. Die Kulminationsszene der Hochzeit zwischen ‚Murner‘ und der Tochter ‚Luthers‘ gestaltete er „im 
derb obszönen Stil des traditionellen Fastnachtsspiels“, wobei er insbesondere die „Kunst der Selbstpersiflage als 
Mittel satirischer Bloßstellung“ heranzog. Er griff satirische Techniken auf, um sich gegen Luther zu wenden, der 
für ihn das Unheil verkörperte, das er in früheren Satiren als von Narren und Schelmen versursacht vorgeführt 
hatte. Könneker, Barbara: Thomas Murner. In: Gunter E. Grimm und Frank Rainer Max (Hgg.): Deutsche Dichter. 
Leben und Werk deutschsprachiger Autoren 2. Reformation, Renaissance und Barock. Stuttgart 1988, S. 29. 



88 
 

Im Vorwort des Lutherischen Narren449 legte er seine Beweggründe für das Abfassen der Satire 

ausführlich dar. Darin problematisierte er sowohl das Genre der Narrensatire als auch seine 

eigene Autorschaft: Murner habe eine ernsthafte Auseinandersetzung gesucht, worauf seine ihn 

schmähenden Gegner jedoch nicht eingegangen seien. Stattdessen hätten diese ihn  

für ein grosen mechtigen narren vßgeben / wol z verston / wan sie mich für ein witzigen vß geben / ire 
trucker (mich z verkauffen. etc.) lßten nit halb so vil gelt vß mir. So nun in allem spil ein münch sein 
mß / ob man in schon darz malen müst / vnd ich augenscheinlich merck das ich in disem spil der selbig 
münch sein mß / wolhin vff das solch spil vnd lutherische gaucklerei vß mangel eines münchs nit 
vnderwegen bleib / wie fast ich mich in dem handel gern weißlich erzgt het / wil ich eben der selb Murnar 
oder nar sein450 / für den sie mich halten / vnd allen tütschen vß geschriben haben / wil mein ampt / darz 
sie mich verfügt haben / dapffer vertretten / in krafft einer gegenwer / die mir von natürlichem rechten als 
wol gebürt als inen / mich mit vnbekantem namen on alle warheit z schmehen. Wil aber durch got vnd 
vnser lieben frawen wegen / hher weiß ich niemans zbeschweren oder zermanen / mengklich vnd 
iederman gebetten haben / das mir dises bch niemans z leichtfertigkeit eracht vnd vffnem / dan ich es 
selber wol weiß / das es meinem stat vnd meiner eren nit gebürt. So mich aber z retung meiner eren weder 
got / die warheit / noch bebstlich erkantnis / noch keiserlich edickt / noch des gantzen rmischen reichs 
vßspruch nit helffen mag oder kan / sunder mß vber alles das also ein mechtiger groser nar sein / vnd des 
babsts geiger geachtet / wil ich mich der zeit vnd dem marckt vergleichen / vnd eben der selbig groß mechtig 
nar sein / meinem ampt geng thn / vnd in der narrenkappen sagen / das mir sunst z gedencken vber 
bliben wer. Jch hoff auch das mein her der babst seinem geiger noch wol z lonen hab / darumb setz ich 
alle witz vnd vernunfft vff ein schefftlin / dan sie mich ie mit gewalt für ein narren haben wllen / vnd 
greiff z dem narrenkolben / wa ich ir iemans damit vnsüberlichen treff / der hat sich gar nichtz z beklagen 
/ dan wa sie mich hetten lassen bleiben als ich bin / weren sie des vnd anders mer von mir vertragen bliben. 
Es ist doch ondes ein gemeiner spruch / das man kein narren vbertreiben sol. Bit z letst alle erwirdigen 
ersamen weisen / geistlich vnd weltlichs statz / das sie sich dises bchs gar nichtz beladen noch an nemen 
/ dan es ist mit fürsatz vß narrenweiß beschriben worden / niemans z letzung / sunder allein den 
lutherischen nerrischen affenbüchlin z erkantnis / das sie in disem bch lernen sich spieglen / wie sie z 
narrenwerck so vngelert vnd vngeschickt sein. etc451. 

Die Legitimation seiner Autorschaft bezog er aus dem Verhalten seiner Gegner: Er nahm für 

sich das Recht in Anspruch, sich und seine Ehre in gleicher Weise verteidigen zu dürfen452. Als 

Reaktion und mit der Charakterisierung als Narrensatire markierte er die Schrift gerade als 

keine (ungerechtfertigte) Schmähschrift453. Außerdem legte er dar, dass er die Satire 

wohlüberlegt abgefasst und gestaltet habe. In der außergewöhnlich langen Begründung eines 

Werkes spiegelt sich sein Bewusstsein, eine umstrittene Schrift verfasst zu haben454. 

                                                 
449 Die Handlung der episodenhaft angelegten, ca. 4800 Verse umfassenden Satire vollzieht sich in vier Szenen: 
1. ‚Murner‘ exorziert aus dem großen Narren eine Vielzahl von mit der Reformation assoziierten Gestalten 
(V. 162-1709/2479-2836). 2. ‚Murner‘ steht dem ‚Lutherischen‘ Heer gegenüber, nach mehreren Angriffswellen 
kommt es zu Verhandlungen, ‚Murner‘ gibt seinen Widerstand für eine Ehe mit ‚Luthers‘ Tochter auf (V. 1710-
2478/2837-3979). 3. Hochzeit und Verstoßen der Braut (V. 3980-4315). 4. Tod ‚Luthers‘ und des Narren (V. 4316-
4795). Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren. Näheres zur Satire s.u. S. 121ff. 
450 Für Narrenliteratur war das Bekenntnis des Autors zur eigenen Narrheit ein grundlegendes Element. Vgl. 
Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 84. 
451 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 14/16. 
452 Die gleichwertige Erwiderung hatte Murner bereits in Form eines vorangestellten Bibelzitates aus dem Buch 
der Richter (15,11) theologisch legitimiert und angekündigt: „Sicut fecerunt mihi sic feci eis iude.“ Murner, 
Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 12. 
453 Grüninger distanzierte sich in einer der beiden Ausgaben der Satire von dem Werk, wobei er der Begründung 
der Vorrede folgte: Es handle sich um eine gerechtfertigte Reaktion Murners, solle aber als Narrensatire nicht als 
Schmähschrift aufgefasst werden. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 318/355. 
454 Ungeachtet der Bewertung des Lutherischen Narren in der Forschung als „Opus magnus seines Kampfes gegen 
die Reformation“ oder als „die beste literarische Leistung“ Murners, konnte sie wegen ihres sofortigen Verbotes 



89 
 

Der Narrenthematik und der Übernahme der Rollen des Narren sowie Narrenbeschwörers 

widmete er zudem eine einleitende Erklärung am Anfang des Satiretextes. Auch hierin betonte 

er ausführlich, dass er in Form der Narrensatire auf gegnerische Angriffe reagiere455. Zwar ist 

die auf die Vorrede (Prosatext) folgende Satire (in Versform) formal abgesetzt, doch evozierte 

Murner, dass es sich bei dem Ich-Erzähler der Satire um den gleichen Ich-Erzähler wie im 

Vorwort handelt, also den Autor Murner selbst. Die auf die Vorrede folgenden Verse knüpfen 

nämlich thematisch an diese an und leiten zu der Handlung der Satire über, wodurch eine 

scheinbar ungebrochene Erzählperspektive zwischen Vorrede und Satiretext entsteht. 

Wesentlich für diesen Eindruck ist auch die Namensgleichheit zwischen Autor und der für die 

Satire zentralen fiktionalen Figur, die er in Anlehnung an seine Person ebenfalls ‚Murner‘ 

nannte. Zur Legitimation des in der Satire vollzogenen Angriffes (Narren wüssten es nicht 

besser und dürften im Narrenkleid Dinge tun, die ihnen sonst leid täten456) bedeutete er, dass 

die Übernahme der Narrenrolle für den Erzähler konkret zu verstehen sei. Die „Uneindeutigkeit 

bezüglich der Autor-Position, die immer zwischen Murner als Textfigur, Murner dem Prediger 

und (altgläubigen) Ordensmann und Murner dem menschlichen Narren changiert bzw. 

zwischen diesen Positionen wechselt“457, ist ein Charakteristikum von Murners Schriften. 

Anders verfuhr Murner in den einige Jahre später entstandenen Bärentestament und 

Bärenzahnweh 458. Beide sind als Reaktionen auf die Satiren Krankheit und Testament der 

                                                 
keine Wirksamkeit entfalten – in Wittenberg wurde ihr Erscheinen wohl gar nicht erst bekannt. Ukena, Peter: 
Murner, Thomas (Art.), S. 617. Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 193. Könneker, Barbara: Thomas 
Murner, S. 29. Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe, S. 240f. 
455 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1-161. 
456 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 151-153. 
457 Christadler, Maike: Das Narrenspiel mit der Identität, S. 247. 
458 Im Bärentestament richtet der sterbende alte Bär (das alte, romtreue Bern) seine letzten mahnenden Worte an 
seine Kinder (die mit der Reformation sympathisierenden Berner). Im Bärenzahnweh sucht der junge kranke Bär 
vergeblich Hilfe bei Vertretern der zwinglischen Reformation – helfen kann ihm nur ‚Murner‘. Vgl. Murner, 
Thomas: Des alten christlichen Bären Testament. Eine Kampfschrift Thomas Murners, hg. v. Max Scherrer. In: 
Anzeiger für schweizerische Geschichte 17,1 (1919), S. 24-38. Ders.: Des jungen Bären Zahnweh, S. 158-167. 
Über das Bärentestament und Murners Tun beschwerte sich Bern bei Luzern: „So nun bemeldter üwer pfarrer sich 
nit benüegt hat, uns und die unsern jetz und vormals ouch mit schmachbüechlin und kalender ze verletzen, sonders 
ouch die unsern zuo ufruor reizen, will unser hoche notdurft erfordern, sölichs unversprochen nit lassen anzestan, 
dwyl und vor oftmaln zuo tagen verabscheidet worden, dass man solch schmach und schandbüechlin abstellen 
söllt.“ Luzern solle ihn wegen „sölich unerber erdicht und ufrüerig gedicht rechtfertigend“ und bestrafen. Bern an 
Luzern, 16.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 641. Ein weiterer Abdruck bei Hidber, 
Basilius: Streithandel, S. 285f. Luzern distanzierte sich von Murners Werk, das er „on unser wissen und willen 
gemacht und getruckt, daran er uns ouch nit gedient und kein gfallen geton“. Zur Rede gestellt habe Murner auf 
Schmähschriften gegen sich, christliche Doktoren, Luzern und andere Orte hingewiesen, worauf er in gleicher 
Weise reagiert habe. Luzern stellte in Aussicht, sofern Bern gegen solche Schriften vorgehe, ebenfalls solche 
Publikationen zu verhindern. Am 24./25.07. befahl Bern seinen Amtleuten die Verhaftung Murners. Luzern an 
Bern, 21.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643f. Dem Landvogt gab Bern an, dass 
„docktor murner pfarrer zu Lutzern vyl schantlicher mitt der vnwarheitt wider vns geredt [hat] vnd in truck lassen 
vssgan“. Bern an seinen Vogt zu Lenzburg, 31.07.1528. In: Hidber, Basilius: Streithandel, S. 286. Beide Satiren 
fanden Eingang in eine Instruktion Basels für seine Gesandten. Vgl. Basler Instruktion zur Tagsatzung in Baden, 
14./15.12.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 1468. 



90 
 

Messe des Niklaus Manuels459 entstanden, in denen neben anderen Kontroverstheologen jeweils 

auch Murner verspottet wurde460. Im Gegensatz zum deutlich umfangreicheren Lutherischen 

Narren gab Murner keine ausführliche Begründung für ihre Entstehung oder die Genrewahl an, 

auch wählte er keine Erzählperspektive, die zwischen Autor und Erzählfigur changierte. 

Stattdessen fügte er kurze Passagen ein, die auf seine Person verweisen. Im Bärenzahnweh wird 

‚Murner‘ als externe Instanz um Hilfe gebeten461, im Bärentestament legt der sterbende Bär 

seinen Kindern eine positive Haltung gegenüber ‚Murner‘ ans Herz. Zur Charakterisierung 

‚Murners‘ verwies der Bär auf dessen publizistisches Engagement, sowohl als Verfasser der 

vorliegenden Schrift als auch im Kontext der Badener Disputation462. Zwar nahm Murner seine 

Person in den beiden Satiren stark zurück, doch nutzte er diese beiden Passagen dazu, sich im 

Kontrast zur negativ bewerteten Reformation und ihren Vertretern positiv darzustellen. 

Eine Gemeinsamkeit weisen zwei der drei Satiren in Hinblick auf eine bestimmte Rolle auf, die 

Murner jeweils von ‚Murner‘ ausführen ließ, nämlich die eines Exorzisten. Dabei handelt es 

sich um eine Rolle, die Murner in seinen kontroverstheologischen Schriften nie selbst einnahm, 

sondern nur im fiktionalen Rahmen seiner Satiren den auf ihn verweisenden Figuren zuwies. 

Der Exorzismus diente ihm dabei als bildlicher Ausdruck, um Kritik an bestimmten 

Lebensweisen und Einstellungen zu üben, wodurch er „nicht auf die Satire als Vehikel der 

Selbsterkenntnis, sondern auf die Satire als Mittel der Teufelsaustreibung“463 zurückgriff. 

Indem Murner die Satire als ‚Kunst der Beschwörung‘ definierte, stellte er sie in Analogie zum 

Exorzismus, wo das bannende Wort den Besessenen vom Teufel oder bösen Geistern befreit464.  

Die Rolle des Exorzisten findet sich nicht erst im Lutherischen Narren, sondern etwa auch in 

der Narrenbeschwörung465, womit er seine dargestellte Tätigkeit in eine Kontinuität 

                                                 
459 Niklaus Manuel (ca. 1484-1530) gehörte ab 1512 dem Berner Rat der Zweihundert an. Außerhalb seiner 
politischen Tätigkeit war er als Maler und Schriftsteller tätig. Ab 1523 verlieh er seinen Sympathien für die 
Reformation Ausdruck in Fastnachtspielen. Zwischen 1523-1528 hatte er das Amt eines Landvogtes inne, danach 
war er Venner (eines der höchsten Verwaltungsämter Berns) und gehörte dem Kleinen Rat an. Ab 1528 vertrat er 
Bern und dessen vermittelnde Haltung innerhalb des eidgenössischen Religionskonfliktes. Vgl. Capitani, François 
de/Hervé de Weck: Banneherr [Venner] (Art.). Tavel, Hans Christoph von: Niklaus Manuel (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10747.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
460 Vgl. Manuel, Niklaus: Krankheit der Messe. In: Paul Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel. Werke 
und Briefe. Vollständige Neuedition. Bern 1999, V. 375f. Ders.: Testament der Messe. In: ebd., V. 75-78. 
461 Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh, V. 178f. 
462 Vgl. Murner, Thomas: Des alten christlichen Bären Testament, V. 260-270. Hier findet sich ein Druckfehler: 
Genannt wird die Berner Disputation, doch wird auf die Badener Disputation verwiesen. Vgl. ebd., S. 37. 
463 Münkler, Marina: Volkssprachlicher Früh- und Hochhumanismus. In: Werner Röcke/Maria Münkler (Hgg.): 
Die Literatur im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. München/Wien 2004 (= Hansers Sozialgeschichte der 
deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart 1), S. 94. 
464 Vgl. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 299. Münkler, Marina: Volkssprachlicher Früh- und 
Hochhumanismus, S. 94. 
465 Murners Satiren verschärften Sebastian Brants Ansatz, wenn er statt des Narren den negativ besetzten Schelmen 
(auch eine Bezeichnung für den Henker oder Schwerverbrecher) auftreten ließ. Während sich Brants Narr v.a. 
selbst schädigte, schädigte Murners Schelm durch seinen Egoismus die Gemeinschaft. Der Narr im Lutherischen 



91 
 

einordnete466: Ebenso wie er in seinen Lesern bereits plakativ vor Augen geführt hatte, wie 

menschliche Narrheiten ausgetrieben wurden, so verfuhr er nun mit der lutherischen und danach 

mit der zwinglischen Lehre. Bereits die Ausgangskonstellation, dass der literarische ‚Murner‘ 

die Funktion des Exorzisten übernahm, gab die Bewertung der beteiligten Akteure vor: 

‚Murner‘ war es, der die Opfer von ihrer Besessenheit befreite, und da er zudem als Kleriker 

charakterisiert wurde467, trat er als theologisch autorisierter Exorzist auf. Die reformatorischen 

Lehren hingegen wurden durch die Besessenheit dargestellt und somit einem teuflischen 

Ursprung zugeordnet. Im Lutherischen Narren verkörperte demnach nicht der Große Narr 

selbst die „negativen, zerstörenden Mächte, die durch Luther und das Aufbegehren der Laien 

entfesselt worden sind und vor denen Murner warnen wollte“468, sondern jene Wesen, die 

‚Murner‘ durch verschiedene Praktiken exorzierte. 

Die Besessenheit des großen Narren und der Exorzismus durch ‚Murner‘ bilden in der Satire 

die Ausgangssituation, von der ausgehend Murner den Handlungsverlauf gestaltete469. Der 

große Narr ist von verschiedenen Narren besessen, die jeweils als verschiedene negative 

Aspekte der Reformation charakterisiert sind470. ‚Murner‘, der im Verlauf der Handlung diese 

Narren beschwört bzw. exorziert471, zeigt sich dabei als den Manifestationen der Reformation 

überlegen und dazu in der Lage, den großen Narren von seinen Leiden zu befreien. Seine 

Ablehnung der Reformation drückte Murner nicht nur durch diese zentrale Motivik aus, 

sondern unterstrich sie zudem durch den immanenten Grobianismus472 der Schrift. 

                                                 
Narren fußte auf der bereits in der Narrenbeschwörung vorgestellten Konzeption. Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas 
Murners satirische Schreibart, S. 67. Münkler, Marina: Volkssprachlicher Früh- und Hochhumanismus, S. 94. 
466 Auf die Kontinuität seiner Satiren verwies Murner im Lutherischen Narren und stellte diesen als Steigerung 
dar: „Ich hab vor fierzehen gantzer iaren / Allein die kleinen närlin beschworen / Jetz will es an die buntriemen 
gan / Wie ich die grosen beschweren kan.“ Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 162-165. 
Seine ersten Satiren (Narrenbeschwörung und Schelmenzunft) sind allerdings nicht 14 Jahre zuvor (1508), sondern 
1512 erschienen. Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 184. 
467 Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh, V. 120-127. 
468 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 302f. 
469 Die Beschwörungsthematik findet sich v.a. in den Versen 162-832 und 2479-2836, ist aber auch in anderen 
Szenen präsent. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren. 
470 Etwa als reformatorische Prediger oder Geldgierige, deren Gewinnsucht als alleinige Motivation für die 
Aufhebung von Stiften und Klöstern dargestellt wird. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen 
Narren, V. 600-603/702-710. 
471 Dafür nutzte er (parodierte) Exorzismusformeln ebenso wie physische Praktiken, z.B. das Verabreichen von 
Medizin oder das Herauspressen der Narren mit Hilfe einer Presse, was auch bildlich dargestellt wird (Abb. 3/4). 
Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 210-223/S. 184/190. Abführen, 
Teufelsaustreiben und Narrenschneiden dienen „vordergründig der Entlarvung, das grobianische Motiv besitzt 
durch die Massivität seiner Komik jedoch selbst so etwas wie eine purgierende Wirkung, die Aggression entlädt 
und das satirische Objekt im Gelächter zerstört. Die Barbarolexis fungiert dabei wie das Obszöne und 
Skatologische als Katalysator einer Narrenbeschwörung und Teufelsaustreibung, die sich im Bezeichnen einer 
defekten Welt durch die deformierte Sprache vollzieht“. Hess, Günter: Deutsch-Lateinische Narrenzunft, S. 191f. 
472 Diese Satire ist keine grobianische Dichtung im engeren Sinne eines didaktischen, an Tisch- und Hofzuchten 
orientierten Verfahrens, in dem durch eine Negativdidaxe falsche Verhaltensweisen verhöhnt werden. Andere 
komische Darstellungsformen wie Groteske, Karnevaleske oder Obszönität können zwar grobianische Elemente 
aufnehmen und funktionalisieren, sind aber vom Grobianismus (in seiner eng gefassten Definition) abzugrenzen. 



92 
 

Im Bärenzahnweh deutete er die Rolle des Exorzisten ebenfalls an. Wegen seiner 

Zahnschmerzen wendet der Bär sich, nachdem er vergeblich verschiedene Reformatoren 

konsultiert hat, an ‚Murner‘. „Do hat er mir ein segen gesand, / Geschriben mit siner eigen hant 

/ Vnd hat mit fliß geschribben da: / Reddes domino juramenta tua, / Vnd sol das halten vmb 

vnd vmb, / Non vane jurabis in ipsum. / Der segen ist latin gewesen, / Das ich in warlich nit 

kundt lessen.“ Schließlich lässt er sich den Spruch von Bruder Klaus473 erklären474. Der Autor 

Murner führte den fiktionalen ‚Murner‘ an dieser Stelle nicht als aktiv handelnde Person ein, 

sondern ließ diesen sich aus der Distanz des Mittels der Wortmagie bedienen. Zwar ist diese 

rein inhaltlich theologisch gedeckt (es handelt sich um ein von einem Geistlichen ausgewähltes 

Bibelzitat und ein von der Römischen Kirche zumindest geduldet verehrter Eremit wird mit der 

Deutung beauftragt), doch handelt es sich um eine magische Praktik, bei der ein Zettel mit 

einem lateinischen Bibelzitat als Segens- oder Zauberspruch Amulettfunktion übernehmen 

konnte475. Schließlich war es nicht der Spruch an sich, der dem Bären half, sondern das 

Beherzigen des von ‚Murner‘ in Form des Spruches erteilten Ratschlages476. Dennoch hat 

‚Murner‘ bei der Heilung des Bären eine Schlüsselposition inne, da er es ist, der den hilfreichen 

Hinweis geben kann. Der Hinweis, dass ‚Murner‘ ihn mit eigener Hand geschrieben habe, 

koppelt den helfenden Segensspruch an dessen Person, verweist aber gleichzeitig auch die 

Verfasserschaft Murners. Als Parallele zu seiner literarischen Tätigkeit in der realen Welt führte 

er seinen Lesern exemplarisch vor Augen, wie diese sich, seinen Anweisungen und Ratschlägen 

entsprechend, verhalten sollten. In dem Kontrast zu den zuvor vergeblich konsultierten 

Reformatoren betonte er den Wahrheitsgehalt der von ihm vertretenen Lehren. 

Insbesondere mit seinem Lutherischen Narren knüpfte Murner an seine vorangegangenen 

Narrensatiren an, reagierte gleichzeitig aber auch auf die gegnerischen Assoziationen seiner 

Person mit dem Narrentum. Über die direkte Gegenwehr hinaus nutzte Murner seine Satiren als 

Plattform der Kritik an der Reformation, der gegen ihn gerichteten (anonymen) Publizistik und 

                                                 
Der Lutherische Narr ist durch den sexuell-obszönen und skatologischen Sprachgebrauch sowie groteske Motive 
eine grobianische Schrift im weiteren Sinne. Vgl. Bachorski, Hans-Jürgen: Grobianismus (Art.). In: Reallexikon 
der deutschen Literaturwissenschaft 1. Berlin/New York 1997, S. 743f. Fürbeth, Frank: Grobianismus (Art.). In: 
Historisches Wörterbuch der Rhetorik 3. Tübingen 1996, Sp. 1193f. 
473 Nikolaus von der Flüe (1417-1487) war ein Eremit im Kanton Unterwalden, der als ‚lebendiger Heiliger‘ galt 
und von Angehörigen aller Schichten um Rat ersucht wurde. Seine Seligsprechung erfolgte 1649, die 
Heiligsprechung 1947. Vgl. Walder, Ernst/Heinrich Stirnimann: Flüe, Nikolaus von (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10224.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
474 Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh, V. 178-193. Der Segensspruch stammt aus Mt 5,33. Grund für 
die Schmerzen des Bären war der Bruch Berns mit dem ‚christlichen Bund‘, die Abwendung von der Römischen 
Kirche. Murner sah darin den Bruch mit alten Bünden und Schwüren. Vgl. ebd., V. 50f/S. 160/165f.  
475 Vgl. Rublack, Ulinka: Grapho-Relics. Lutheranism and the Materialization of the World. In: Alexandra 
Walsham (Hg.): Relics and Remains. Oxford 2010 (= Past and Present. Supplement 5), S. 150. 
476 Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh, V. 203-211/230-242. 



93 
 

der Berner Religionspolitik im Besonderen. Die grundsätzliche Ablehnung der Reformation 

sowohl lutherischer als auch zwinglischer Prägung spiegelt sich zudem darin, dass er in Form 

der Satiren jeweils einen Angriff ausführte und keine Argumentation zur Widerlegung oder zur 

Begründung der eigenen Position vorlegte. Besonders in Form des Exorzismus stellte er seine 

Ablehnung in polarisierender Weise dar und verortete sein Engagement gegen die Reformation 

deutlich als positiv zu bewertende Tat. Gerade mit Hilfe von auf ihn verweisende Figuren nutzte 

Murner seine Rolle als Autor, um sich in seine Schriften zu involvieren. Damit verknüpfte er 

die fiktionale Erzählung mit der Realität nicht nur durch ihren Bezug zum aktuellen 

Zeitgeschehen, sondern auch durch seine Person. 

3.2.3) Kalendermacher 

Kalender gehörten von Anfang an zu den durch die Drucktechnik vervielfältigten Medien und 

fanden ab der Mitte des 15. Jahrhunderts zunehmend Verbreitung, sodass sie im 16. Jahrhundert 

etabliert waren. Beliebt waren sie bei lesekundigen Eliten, denen „sie eine neue Form von 

‚Zeitmanagement‘ erlaubten“477. Der erste in Zürich gedruckte Wandkalender wurde für das 

Jahr 1527 durch Christoph Froschauer gedruckt, der seit 1522 Zwinglis „Hausdrucker“478 war, 

als Verfasser wird darin Johannes Copp479 genannt. Er ist als Gegenentwurf zur üblichen Form 

des Heiligenkalenders konzipiert und führt stattdessen biblische Namen und Ereignisse auf 

sowie die jeweils relevanten Bibelstellen. Der Kalender sollte zur Bibellektüre anleiten480. 

Diesen Kalender nahm Murner zum Anlass, darauf im gleichen Genre zu reagieren. Abgesehen 

von einem entgegengesetzten Holzschnitt481 (Abb. 5/6) gestaltete er seinen eigenen Kalender 

                                                 
477 Leonhard, Martin: Ideologie und Zusammenleben. Zürich und die Eidgenossen in der Frühen Neuzeit. In: 
Staatsarchiv des Kantons Zürich/Zentralbibliothek Zürich (Hgg.): Zürich 650 Jahre eidgenössisch. Zürich 2001, 
S. 64. 
478 Leonhard, Martin: Ideologie und Zusammenleben, S. 65. Es ist anzunehmen, dass Froschauer ab 1527 jedes 
Jahr neue Wandkalender in hohen Auflagen druckte. Im Bildschmuck der Kalender überwogen religiöse Themen, 
der i.d.R. lokaler Herkunft und künstlerisch unbedeutend war. Eine Ausnahme bildet der von Hans Holbein d.J. 
gefertigte Holzschnitt Christus vera lux in Copps Kalender. Vgl. Baumeister, Ursula: Einblattkalender aus der 
Offizin Froschauer in Zürich. Versuch einer Übersicht. In: Gutenberg-Jahrbuch 1975, S. 123/125. 
479 Johannes Copp (1490-1559) war ein im mittel- und süddeutschen Raum bekannter Arzt, Astrologe und 
Kalendermacher. Sein erster Kalender ist 1520 in Leipzig erschienen und enthält astrologische Vorhersagen für 
1521, gewidmet ist er Luther. Der letzter sicher von ihm erstellte Kalender ist 1524 erschienen. Während der 
Entstehungszeit des Züricher Kalenders hielt er sich in Erfurt auf. Dafür, dass er diesen verfasst hat, spricht nur 
dessen positive Einstellung zur Reformation. Entgegen seiner Gewohnheit ist er nur an einem Druckort (Zürich) 
erschienen, Kontakte Copps nach Zürich sind nicht bekannt. Formale Gründe sprechen ebenfalls gegen seine 
Autorschaft: Er verfasste keine Einblattkalender und nutzte eine andere Art der Datierung, es fehlen die für ihn 
typischen astrologischen Elemente. Seine Kalender waren auf ein Jahr begrenzt. Wegen des im Kalender 
enthaltenen Programms zur Bibellektüre hält Leonard einen Züricher, der an der Bibelübersetzung beteiligt war, 
als Verfasser für wahrscheinlicher. Vgl. Leonhard, Martin: Ideologie und Zusammenleben, S. 66-68. 
480 Vgl. Copp, Johannes: Evangelischer Wandkalender. In: o.Hg.: Ulrich Zwingli. Zum Gedächtnis der Zürcher 
Reformation 1519-1919. Zürich 1919, Tafel 160.  
481 Der auf biblischer Motivik beruhende Holzschnitt Christus vera lux / Christus als evangelisches Licht in Copps 
Kalender ist wohl um 1523/24 entstanden. „Christus führt eine Schar von Bürgern und Bauern zum Licht, einem 
auf den Evangeliensymbolen aufruhenden Leuchter mit brennender Kerze, während sich ein Zug altkirchlicher 



94 
 

frei; weder Copps noch Murners Kalender war alltagstauglich. Besonders auffällig ist die sehr 

lange Einleitung Murners, die fast ein Drittel des gesamten Kalenders ausmacht, allerdings in 

großen Teilen für einen Kalender als solchen keine Relevanz besitzt. Darin kritisierte er Copps 

Kalender, bezog unter Verweis auf die Badener Disputation Stellung gegen Zwingli und bot an, 

vor den zwölf Orten Rechenschaft wegen gegen ihn gerichteter Anschuldigungen abzulegen. 

An die Einleitung schließt ein Abschnitt mit 27 Symbolen und ihren Deutungen an, worin 

Murner formal der Erklärung von Sternzeichen eines astrologischen Almanachs folgte482. In 

kurzen Sätzen formulierte er dort verschiedene Angriffspunkte gegen die (zwinglische) 

Reformation, die zwar nicht ins Detail gehen, aber eine große Spannweite abdecken. Der 

darauffolgende eigentliche Kalenderteil ist vergleichsweise kurz: Pro Monat führte er nur eine 

Handvoll Daten überhaupt auf und ordnete diesen, dem Titel des Kalenders entsprechend, 

Namen von Ketzern (u.a. vorrangig eidgenössischer Reformatoren) zu483. Insgesamt verfasste 

er keinen Kalender, sondern bediente sich nur dessen Form: Es handelt sich um eine polemische 

Schrift, für deren Gestaltung er Elemente eines Kalenders (Symbolerklärungen, Kalendarium) 

aufgriff und zu seinen Zwecken adaptierte. 

                                                 
Würdenträger davon abwendet und seine Blindenführer Plato und Aristoteles in eine Grube stürzen.“ Hoffmann, 
Konrad: Die reformatorische Volksbewegung im Bilderkampf. In: Gerhard Bott (Hg.): Martin Luther und die 
Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers. Veranstaltet vom Germanischen 
Nationalmuseum Nürnberg in Zusammenarbeit mit dem Verein für Reformationsgeschichte. Frankfurt a.M. 1983, 
S. 250f. Der Holzschnitt in Murners Kalender zeigt „Christus, der das Volk, das nun von rechts mit 
Leidenswerkzeugen und anderen liturgischen Geräten und Gewändern, die sie in Kirchen und Klöstern gestohlen 
haben, auf ihn zukommt, auf einen Galgen im Mittelgrund weist, an dem der Augustinermönch Luther hängt, auf 
Moses ihm links gegenüber – der somit an die Stelle der in die Grube stolpernden blinden Philosophen und 
Theologen tritt […]. [Z]wischen Christus und dem Galgen Luthers steht eine bewusste Nachbildung des Züricher 
Leuchters des (neuen alten) Evangeliums, dessen Licht in halber Höhe zerbrochen niederhängt.“ Hieronymus, 
Frank: Oberrheinische Buchillustration 2. Basler Buchillustration 1500 bis 1545. Universitätsbibliothek Basel. 
Ausstellung 31. März - 30. Juni 1984. Basel 1984 (= Publikationen der Universitätsbibliothek Basel 5), S. 366. Da 
sich der Kalender in erster Linie gegen die von Zwingli geprägte Reformation richtete, bietet sich eine Deutung 
der gehängten Person als Zwingli an. Vgl. Jezler, Peter: Der Bildersturm in Zürich 1523-1530. In: Cécilie 
Dupeux/Peter Jezler u.a. (Hgg.): Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? München 2000, S. 83. 
482 Vgl. Lehmann, Hans: Zwingli und die zürcherische Kunst im Zeitalter der Reformation. In: o. Hg.: Ulrich 
Zwingli. Zum Gedächtnis der Zürcher Reformation 1519-1919. Zürich 1919, Sp. 251. Leonhard, Martin: Ideologie 
und Zusammenleben, S. 69. 
483 Januar umfasst zehn Daten, November nur eines. Vgl. Murner, Thomas: Kalender. Murner hatte offenbar 
Probleme, die Liste zu füllen, sodass er sich auch „mit ziemlich obskuren Leuten“ behalf. Humbel, Frida: Ulrich 
Zwingli und seine Reformation im Spiegel der gleichzeitigen Volkstümlichen Literatur. Leipzig 1912 (= Quellen 
und Abhandlungen zur schweizerischen Reformationsgeschichte IV; II. Serie der Quellen zur schweizerischen 
Reformationsgeschichte I), S. 234. Auf Humbels Hinweis (ebd.), dass Murner Personen wie Eckstein und Copp 
ausgespart hat, lässt sich entgegnen, dass Murner beide für Pseudonyme Zwinglis hielt, der im Kalender 
verzeichnet ist (10.01.). Daraus lässt sich schließen, dass Murner nicht um eine möglichst lange Liste von ‚Ketzern‘ 
bemüht war. Stattdessen präsentierte er sie, insbesondere die für die Eidgenossenschaft relevanten Reformatoren, 
als einen übersichtlichen Personenkreis. Vgl. Murner, Thomas: Kalender. Ders.: Ein worhafftigs verantwurten der 
hochgelorten doctores vnd herren, die z Baden vff der disputation gewesen sint vor den xij. orten einer loblichen 
eidtgnoschafft wider das schentlich, erstuncken, vnd erlogen anklagen Vlrich Zwinglyns, das der fierzig mal erloß 
diebsch bßwicht vff die frummen herren geredt hat vnd in den druck het lassen kummen. Von doctor Thoma. 
Murner gemacht, ob der Zwingly lüstig wurde das er im das überig auch hin vß gebe noch dem rechten winckel 
meß. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf, S. 14, Anm. 8. 



95 
 

Als Grund, in Reaktion auf Copps Kalender, der „on zwyfal des erlosen diebschen Zwinglys 

bbentandt vnd dichtung“ sei, seinerseits einen Kalender zu verfassen, gab er an, dass dort auch 

sündhafte Gestalten der biblischen Erzählung, wie etwa Kain oder Judas, aufgeführt würden. 

„Aa so gelt es mir ouch also / vnd sige mir billich wz inen recht / ouch ein Kalender z machen 

aller ketzer die ie die christenheit angefochten handt / in alten vnd gegenwürtige[n] ziten. Minen 

christlichen schefflin z warnung“484. Die von ihm gewählte Form resultierte dementsprechend 

allein aus der Form des Werkes, auf das er reagierte. Im Grunde bediente er sich des gleichen 

Arguments wie in seinen ersten Schriften: Ihm stünde es ebenso wie anderen zu, sich 

publizistisch (im gleichen Genre) zu äußern. Als Hirte warne er ‚seine christlichen Schafe‘, also 

alle Christen, die mit den ‚Ketzern‘ in Kontakt kommen könnten. Damit weitete Murner seine 

priesterliche Verantwortung von Luzern auf die gesamte Eidgenossenschaft (und potenziell 

darüber hinaus) aus. Er legte aber keinen Gegenentwurf vor – der von Copp ersetzte 

Heiligenkalender war für Murner noch gültig485, sodass er keinen Ersatz (mit vollständigem 

Kalendarium) schaffen musste. Stattdessen nutzte er seinen Kalender unter Anknüpfung an die 

Badener Disputation als eine Abrechnung mit der Reformation sowie als ein Verzeichnis, durch 

das er zeitgenössische Reformatoren als Ketzer einordnen konnte. Mit der Ketzerverurteilung 

Zwinglis und anderer Reformatoren setzte er die Verwerfung der zwinglischen Lehre durch 

seine 40 Ehrloserklärungen anlässlich der Badener Disputation486 fort. Dabei nahm er die 

Deutungshoheit für sich in Anspruch, welche Zeitgenossen er als Ketzer in sein Verzeichnis 

aufnahm. Für dieses beanspruchte er eine überzeitliche Geltung, da es sich um einen 

immerwährenden Kalender handelte, der „ewuig guot vuinter vnd su[m]mer tag vnd nacht“487 

sein sollte. Die Schärfe des Vorgehens Murners resultierte nicht nur aus der in Copps Kalender 

vollzogenen Absage an die Heiligenverehrung, sondern auch aus der Annahme, dass Zwingli 

der eigentliche Verfasser des Kalenders sei, sowie aus der religionspolitischen Gesamtsituation 

in der Eidgenossenschaft. 

Gegen den Eindruck einer unbegründeten, leichtfertigen Schmähung verwahrte Murner sich am 

Schluss in einem Nachsatz. Darin bittet er „zů letst aber alle leser das sy dissen brieff mir zů 

keiner lichtfertigkeit erachte[n] / ich het in by glaube[n] wol vnterlassen vnd von hertzen gern 

                                                 
484 Murner, Thomas: Kalender. Den Aspekt der Warnung wiederholte er zum Schluss erneut: „Da mit behiet vnd 
beware got alle frommen christenlüt vor allen denen so in dissem kalender verzeichnet sind, vnd allen die inen 
anhangen in irer leere dan sy alle si[n]t omechtig eerloß, bswicht / dieblecker / schelmen bben“. Ebd. 
485 Die Systematik von Copps Kalender etablierte sich nicht. Ein auf das Jahr 1531 verfasster, ebenfalls von 
Froschauer gedruckter Kalender versieht etwa alle Tage wieder mit Heiligennamen. Vgl. Clauser, Christoph: So 
man zelt nach der geburt Christi M.D. und XXXI. Zürich ca. 1530. 
486 Publiziert hatte er sie bereits kurz nach der Disputation und vor Erscheinen des Kalenders in Murner, Thomas: 
Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297-302. 
487 Murner, Thomas: Kalender. 



96 
 

/ aber die omechtige[n] erlosen dieb londt mir kein růw noch rast / mit schmachbiechlin 

laßbrieffen, liedlin etc.“488 Er wies es als bewusste, wohlüberlegte Entscheidung seinerseits aus, 

diesen Kalender verfasst zu haben. Gerechtfertigt hat er hier aber nicht die von ihm gewählte 

Form des Kalenders, sondern den schmähenden Charakter seiner Schrift, den er in keiner Weise 

entschuldigte. Insgesamt stellte er sowohl Form als auch Polemik seines Kalenders als Resultat 

reformatorischer Schriften dar, wies diesen also die Verantwortung für diese Schrift zu. 

Dieser rhetorische Ausweis seines Kalenders als angemessene Reaktion überzeugte die 

reformatorisch gesinnten Orte der Eidgenossenschaft nicht489. Deshalb sah Murner sich in 

Luzern Anschuldigungen ausgesetzt, 

das ich mit einem von mir gemachten kalender vnderstande vweren vnd minen gnedigen herren von Lutzern 
ein la[n]dtkrieg z erweckenn / har vff har z machen / vnfridenn emprung vnd vneinigkeit z huffnen 
mit grosser vmbescheidenheit / so ich mich in obgenantem kalender gege[n] vwerem nachpuren [vorrangig 
Zürich K.H.] vnd anstsser solte geiebt vnd geflissen haben etc490. 

Als Autor des Kalenders war er der Verursacher dieser Bedrohung. Indem er sich dazu in An 

die Fürsuchtigen ebenfalls publizistisch äußerte, wandte er sich an den potenziell gleichen 

Rezipientenkreis. Diesem demonstrierte er nicht nur sein Bekenntnis zum kritisierten Kalender, 

sondern auch zu seiner publizistischen Tätigkeit an sich, da er seine Position als solche 

begründete. Er zeigte, erneut unter Bezug auf die Badener Disputation, die Rechtmäßigkeit 

seiner Opposition auf und stellte fest, dass er ein Jahr lang gegenüber Anfeindungen und 

Schmähungen geschwiegen habe, schließlich aber „den lugenhafftigen schendren on 

mengklichs vnderwisen vnd geheiß sunder vß eigner bewegung ouch ein kalender gemacht 

[hab] mit dar setzung mins vetterlichen nammens“ und dem Anerbieten, sich dafür zu 

rechtfertigen491. Er sah sich zu keinen ergänzenden Ausführungen veranlasst, die über die 

bereits im Kalender gegebene Begründung hinausgingen. 

Adressiert hat er mit An die Fürsuchtigen jedoch nicht alle Rezipienten seines Kalenders, 

sondern nur die Bewohner des Luzerner Territoriums492. Damit machte er allen seinen Lesern 

                                                 
488 Murner, Thomas: Kalender. 
489 Kurz nach Erscheinen war er Thema auf der Tagsatzung in Bern. Die Klage ging von Zürich aus, die anderen 
mit der Reformation sympathisierenden Orte schlossen sich an. Verhandlungen wurden vertagt, bis die Fünf Orte 
sich darüber beraten hätten. Ende April führte Zürich den Kalender exemplarisch als gegen den Ort gerichtete 
Schmähung an, verhandelt wurde er aber offenbar nicht. Vgl. Akten zur Tagsatzung in Bern, 26.02.1527. In: 
Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 1049-1053. Sitzung des Großen Rates von Bern, 
07.03.1527. In: ebd., S. 1059. Instruktion Zürichs zur Tagsatzung in Glarus, ca. 28.04.1527. In: ebd., S. 1081f. 
Einige Zeit später merkte Basel gegenüber Luzern an, dass Murner „in sinem Almanach, so er in üwer statt getruckt 
und offentlich usgon lassen, uns und andre mit allerlei reden angezogen, deren wir (in ansehen dass die wenig 
fründschaft bringen) vil lieber vertragen dann so unfründlich verschreit wären“. Basel an Luzern, 14.05.1527. In: 
Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 542. Bern sprach ihn noch im Juli 1528 im Zusammenhang mit 
seiner Beschwerde über das Bärentestament an. Vgl. Bern an Luzern, 16.07.1528. In: Steck, R./G. Tobler (Hgg.): 
Aktensammlung zur Geschichte der Berner-Reformation 1521-1532, Band 2. Berlin 1923, S. 764 
490 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1v. 
491 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a4r. 
492 Vgl. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1rf. 



97 
 

unmissverständlich deutlich, dass er nur auf die Beschuldigung reagierte, mit seinem Kalender 

zu Lasten Luzerns Unruhe hervorgerufen zu haben, nicht auf Klagen Zürichs und anderer 

Orte493. Nur vor der vermeintlich durch ihn gefährdeten Luzerner Bevölkerung legte er 

Rechenschaft ab und zeigte seine Verbundenheit, bemühte er sich doch um deren Verständnis. 

Dies spiegelt sich auch in seiner Unterschrift am Ende der als Brief gestalteten Schrift, wo er 

u.a. als „vwer Gwilliger Caplonn“494 unterzeichnete und sich als Seelsorger des Ortes Luzern 

in die Dienste des gesamten Territoriums stellte. Alle, die er in dieser Schrift gezielt ansprach, 

markierte er als nicht an seinem Kalender beteiligt und betonte, dass er diesen ohne Weisung 

etwa des Luzerner Rates aus eigenem Antrieb verfasst habe. Außerdem signalisierte er die 

Bereitschaft, sich dafür zu verantworten. Als Autor übernahm Murner die volle Verantwortung 

für sein Werk. 

Die Besonderheit des von ihm gewählten Kalendergenres, sowohl in Anbetracht des 

kontroverstheologischen Kontextes als auch seiner Autorschaft (er hatte keine Erfahrung darin, 

Kalender zu erstellen495), thematisierte er weder im Kalender noch in An die Fürsuchtigen. 

Dabei fiel sein Kalender nicht nur wegen seines ungewöhnlichen Genres innerhalb der 

religiösen Auseinandersetzung auf, sondern auch wegen der offensichtlichen Abweichung von 

den gängigen Elementen eines Kalenders (wie in anderer Weise auch Copps Kalender). Bereits 

durch das Spiel mit dem Genre und den damit verbundenen Gattungserwartungen konnte er 

Aufmerksamkeit für seinen Kalender erregen, den er als solchen ausgab, der aber eigentlich 

doch keiner war – er war reine Polemik. Aufsehen erregte dieser in der Eidgenossenschaft dann 

auch nicht wegen der ungewöhnlichen Form, sondern weil es eine Schmähschrift war. Um 

politische Konsequenzen für das ihn beherbergende Luzern zu vermeiden, sah Murner es 

geboten, die alleinige Verantwortung für sein Werk zu übernehmen und es als begründete 

Reaktion auszuweisen. Dabei legt die Publikation von An die Fürsuchtigen nahe, dass er mit 

der Schmähung von Anhängern der Reformation durch seinen Kalender erfolgreicher war, als 

er erwartet hatte, sodass Murner sich zu einer Erklärung gegenüber der Bevölkerung des 

Luzerner Territoriums gegenüber veranlasst sah, die er der Gefahr eines Krieges ausgesetzt 

hatte. 

                                                 
493 Im Gegensatz dazu hatte er sich im Vorjahr publizistisch zu einer Klage Zürichs wegen Ein Brief geäußert. 
Einen Großteil seiner Antwort widmete er der Kritik an Zürich und Zwingli, zu Ein Brief äußerte er sich nur 
vergleichsweise kurz: Dieser sei gegen Zwinglis Lehre gerichtet, nicht gegen Zürich, dessen Ehre er nicht verletzen 
wolle. Auch stellte er klar, dass in Luzern niemand an seinem Druck beteiligt gewesen sei. Vgl. Murner, Thomas: 
Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293-295. 
494 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a4v. 
495 Bei der rund zwanzig Jahre zuvor verfassten Practica handelt es sich um eine Vorhersage der im Laufe des 
Jahres 1498 zu erwartenden Übel, nicht um einen Kalender. Vgl. Murner, Thomas: Practica, S. 51-89. Auf sein 
sich in seinen ersten Publikationen von 1498/99 spiegelndes astrologisches Fachwissen griff er nicht zurück. 



98 
 

3.3) Fazit 

Murner nutzte seine Stellung als Verfasser auf unterschiedliche Weise, um sich selbst mittels 

seiner Werke in die zeitgenössische Auseinandersetzung einzubinden: Indem er sich 

‚einschrieb‘, war er nicht nur durch, sondern auch innerhalb seiner Publizistik präsent, allem 

voran wegen der vorrangig gewählten Ich-Perspektive, aber auch durch auf ihn verweisende 

Figuren. Mittels der Publikation seiner Schriften kommunizierte er seine persönlichen 

Ansichten als Darlegung seiner Position und Ausweis seiner eigenen Betroffenheit an ein 

breiteres Publikum. Dabei agierte er eigenständig, wie er seinem Publikum widerholt zu 

verstehen gab. 

Zwar verzichtete er zunächst in seinen anonymen Schriften auf seine eigene namentliche 

Identifikation, doch konnte er mit dem rückblickenden Bekenntnis zu diesen trotz des Bruches 

in seiner Vorgehensweise eine Kontinuität zu seinen nachfolgenden Schriften herstellen. Damit 

sowie durch Verweise auf andere Publikationen zeigte er sich nicht als ein Autor einzelner 

publizistischer Wortmeldungen, sondern als Verfasser eines größeren, zusammenhängenden, 

gegen die Reformation sowohl lutherischer als auch zwinglischer Prägung gerichteten Werkes. 

Zur Legitimation seiner Autorschaft diente ihm nicht allein die beanspruchte Rechtgläubigkeit, 

sondern auch seine Stellung als Geistlicher mit den daraus abgeleiteten Pflichten sowie der 

wiederholte Hinweis, dass es sich bei seinen Schriften (und seiner Polemik) um berechtigte 

Reaktionen496 handle. Er stellte sich selbst nie als Provokateur dar und war darum bemüht, sich 

in Kontrast zu den von ihm kritisierten Reformatoren und Autoren zu setzen. Seine kategorische 

Ablehnung demonstrierte er insbesondere in denjenigen Schriften, in denen er auf solche 

Genres zurückgriff, die für Kontroverstheologen ungewöhnlich waren. Wenn er einen 

Kalender, ein Lied oder Satiren verfasste, dann präsentierte er sie als Entgegnungen auf 

Augenhöhe auf vorangegangene Schriften derselben Genres. Insofern war er kein Autor, der 

diese verschiedenen Genres in die religiöse Debatte eingebracht hätte und inszenierte sich auch 

nicht als solcher. Stattdessen demonstrierte er, dass er der reformatorischen Publizistik in nichts 

nachstand497 und ebenso wie diese – sobald er es für sinnvoll erachtete – von den gängigen 

Formen der (kontrovers)theologischen Argumentation abweichen konnte und dieselben 

                                                 
496 Zu einer Anklage Anfang 1529 durch Zürich und Bern, äußerte Murner sich in einem Brief an einen Vetter: 
Um diesen zu informieren, „worum sy uber mich erzurnt sint“ sende er ihm vier Schriften. Wenn er sie lese, „so 
werdent ir wol sehen das ich iren Zorn wol verdient hab“. Er betonte, dass er sie nicht grundlos provoziere, sondern 
die Ursache in deren Verhalten gegenüber dem ‚frommen‘ Luzern sowie dessen ‚frommen‘ und ‚christlichen‘ 
Untertanen läge. Murner an seinen Vetter in Straßburg, 27.02.1529. In: Hidber, Basilius: Streithandel, S. 290-293. 
Murner wurde später auf eine Klage Berns und Zürichs wegen seiner schmähenden Publizistik hin von den 
Eidgenossen verurteilt. Vgl. Rechtsspruch in Baden, 02.09.1529. In: ebd., S. 297. 
497 „Die hohe Begabung, die reiche Palette publizistischer Mittel einzusetzen, damit eine breite 
Öffentlichkeitswirkung hervorzurufen, verbindet ihn mit den Reformatoren, auch über die klare inhaltliche 
Frontstellung hinweg.“ Diez, Karlheinz: »Ecclesia – non est civitas Platonica«, S. 152. 



99 
 

literarischen Formen beherrschte. Diese Schriften ermöglichten es ihm jedoch auch, in noch 

stärkerem Maße den populären Raum zu beschreiten als er es durch die bevorzugte Wahl der 

Volkssprache seiner anderen Schriften bereits getan hatte. 

Indem er seine verschiedenen Widerreden und Gegenentwürfe veröffentlichte, machte Murner 

deutlich, dass er nicht gewillt war, der reformationsfreundlichen Publizistik das Feld zu 

überlassen. Dabei erwies er sich als ein Autor, der mit seinen Schriften verschiedene 

Handlungsweisen erprobte, sich an unterschiedliche Kontexte anpasste und verschiedene 

Anknüpfungsmöglichkeiten aufgriff. Seine eigene Tätigkeit als Autor, der theologische Fragen 

vor einem Laienpublikum diskutierte, problematisierte er jedoch nicht. Allerdings 

verdeutlichen die zahlreichen Begründungen, die er für seine Publizistik anführte, für wie 

legitimationsbedürftig er sie selbst hielt. Mit der wiederkehrenden Erklärung, mit seinen 

Schriften auf bestimmte Anlässe, Publikationen oder Provokationen reagiert zu haben, ordnete 

er seine Schriften und damit sein Engagement gleichzeitig im jeweiligen Kontext der 

Auseinandersetzung ein. Alle seine kontroverstheologischen Schriften haben gemein, dass er 

mit ihrer Hilfe seiner Verwerfung der reformatorischen Lehren unmissverständlich Ausdruck 

verlieh und seine Überzeugungen öffentlich vertrat. Dabei nutzte er seine Autorschaft 

dahingehend, dass er seine Werke stark auf sich und die von ihm vertretenen Ansichten 

fokussierte, sodass er als Repräsentant der ‚rechtgläubigen‘ Position auftrat.  



100 
 

4) Murners Umgang mit dem Spott: Katzenmotivik und bildliche Selbstdarstellung 

Eng verbunden mit Murners Betätigung als Autor und Publizist war die spöttische Reaktion 

seiner Gegner auf sein Engagement, sowohl in Form von Aktionen als auch auf dem Weg der 

Publizistik, insbesondere als Karikaturen. Murner wiederum reagierte auf diesen Spott und griff 

ihn in einigen seiner Publikationen auf. Da es sich um Angriffe handelte, die gegen seine Person 

gerichtet waren, betraf der Umgang damit unmittelbar sein self-fashioning, wenn er etwa 

Position dagegen bezog und den Spott als nicht auf ihn zutreffend zurückwies. Eine besondere 

Bedeutung kam in diesem Kontext der bildlichen Darstellung Murners zu, sodass die 

Untersuchung von Murners self-fashioning innerhalb seiner kontroverstheologischen 

Publizistik die Frage nach seiner bildlichen (Selbst-)Darstellung sowie nach seinem Umgang 

mit der gegnerischen Darstellung seiner Person nahelegt. In der Flugschriftenliteratur der 

Reformationszeit war es keine Seltenheit, Texte mit Illustrationen in Form eines 

Titelholzschnittes zu versehen. Bilder spielten in Bezug auf Murner eine wichtige Rolle, sowohl 

für dessen Darstellung durch seine Gegner als auch für seine Reaktion darauf. 

Auffällig ist, wie stark die bildliche Darstellung Murners von reformatorischen Publizisten 

bestimmt wurde. Ebenso wie das Aussehen der meisten Zeitgenossen Murners unbekannt ist, 

gibt es keine verlässliche Überlieferung zu Murner. Es existieren zwei zeitgenössische 

vorreformatorische Abbildungen498, die Murner darstellen: In der gegen ihn gerichteten 

Sammelschrift Defensio Germaniae (1502) zur Verteidigung Wimpfelings wird er auf dem 

Titelholzschnitt als Mönch abgebildet und durch ein zugeordnetes Spruchband als Murner 

identifiziert499 (Abb. 1). Eine etwas spätere Darstellung erschien 1519 in seiner Geuchmat500 

als Autorenbildnis und zeigt im Profil einen an einem Schreibpult sitzenden gelehrten Mönch 

(Abb. 8)501. Beide Abbildungen haben nur die Kleidung gemeinsam, Mönchskutte und Barett. 

                                                 
498 Die erste überlieferte Abbildung Murners mit individuellen Zügen ist ein Portrait aus dem Ende des 
18. Jahrhunderts (Abb. 7). Vgl. Pfenninger, Heinrich/Leonard Meister: Helvetiens Berhmte Mnner in Bildnissen 
1. Zürich 1799² [17821], S. 227. 
499 Das Spruchband nennt nicht den Namen Murners, sondern lautet: „PRETER ME NEMO“. Da sich die Schrift 
explizit gegen Murner richtet und Murners Position als falsche Einzelstimme abgetan wird, kann es sich bei dem 
alleinstehenden Mönch nur um Murner handeln. o.A.: Defensio Germaniae Jacobi Wympfelingii quam frater 
Thomas Murner Impugnauit. // Epistola. T. Wolfij Junior D.D. ad F. Tho. Murner in defensionem Iacobi 
Wympfelingi. Straßburg 1502, fol. a1r. Der Spruch ist ein Zitat Murners aus einem Brief an Geiler von 
Kaysersberg. Er hatte sich darin gerühmt, dass es außer ihm niemanden gebe, der Justinians Institutionen in eine 
so gute Übungshilfe verwandelt habe. Dementsprechend drückt das Spruchband nicht nur Murners Isolation aus, 
sondern wirft diesem zudem Hochmut vor. Vgl. Simons, Roswitha: Der Streit zwischen Jakob Wimpfeling und 
Thomas Murner, S. 42. 
500 Die Geuchmat ist die „Wiese der Lüstlinge“. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 29. 
501 Überschrieben ist es mit den Worten: „Darumb das ich wol locken kan, / Handt sy mich gestellet vornan dran. 
/ Guck guck / sah ich zům ersten an.“ Murner, Thomas: Die Geuchmat, hg. v. Eduard Fuchs (= Thomas Murners 
Deutsche Schriften 5), S. 14. Die Identitäten der Person Murners und des auktorialen Erzählers werden im Vorwort 
verbunden, woraus eine Doppeldeutigkeit entsteht. Im Bild, das den ‚Kanzler der Geuchmatten‘ darstellt, der 
Nachrichten über die Gäuche (Liebesnarren) entgegennimmt, wird die Person Murners evoziert. Dabei verweist 
der Holzschnitt durch seinen hohen Symbolgehalt auf verschiedene Identitäten. Neben der rein fiktionalen Identität 



101 
 

Alle weiteren erhaltenen zeitgenössischen Darstellungen Murners sind im Kontext der 

Reformationspolemik entstanden. Ganz konkret bedeutet dies, dass es nur eine Abbildung gibt, 

die Murner in Menschengestalt zeigt502. Für gewöhnlich wurde er als Katze, selten als Drache503 

dargestellt. Murners Gegner haben es geschafft, die menschliche Gestalt Murners weitgehend 

aus der bildlichen Darstellung zu verdrängen. 

Murner ließ solche Schmähungen durch die Katzenmotivik nicht auf sich beruhen, sodass sich 

in seinen Schriften Reaktionen darauf finden, die von einer kurzen Abwehr bis zur 

Ausgestaltung als zentralem Motiv im Lutherischen Narren reichen. Um Murners Umgang mit 

der ihn schmähenden Katzenmotivik aufzuzeigen, wird zunächst auf den polemischen Gehalt 

dieses Motives eingegangen und ein Überblick über die verschiedenen Facetten der 

Anfeindungen gegeben, mit denen speziell Murner im weiteren Kontext der Katzenmotivik 

konfrontiert war. Im zweiten Teil erfolgt die Analyse von Murners (publizistischer) Reaktion. 

Der Fokus soll erst auf Murners Vorgehen im Straßburger Kontext außerhalb seiner 

Flugschriften gelegt werden, dann auf seinen publizistischen Umgang mit dem Spott vor einem 

potenziell überlokalen Publikum. Die Satire vom Lutherischen Narren verdient dabei 

besonderes Augenmerk, da dies sein einziges Werk war, in dem er auf ihn verweisende 

Abbildungen eingefügte und sich mit der Katzenmotivik auch auf bildlicher Ebene 

auseinandergesetzte. 

4.1) ‚Murnar‘ in der gegnerischen Publizistik 

Wegen seiner Publizistik avancierte Murner Anfang 1521 zu einer der „schillerndsten und 

populärsten Spottfiguren unter den Luthergegnern“504, nur wenige seiner Gegner suchten eine 

ernsthafte Auseinandersetzung mit ihm505, auch in der Eidgenossenschaft nicht. In den Fokus 

der Kritik geriet er, weil er „einer der wenigen Exponenten einer schlagkräftigen Rhetorik“ 

                                                 
als oberster Gauch stehen auf die Person Murners verweisende Identitäten, der ein Ordensgeistlicher und Gelehrter 
war. Durch die Schreibstube wird zudem auf seine Identität und Autorität als Schriftsteller verwiesen. Vgl. 
Christadler, Maike: Das Narrenspiel mit der Identität, S. 249f. Münch, Birgit Ulrike: Der Körper des Narren, S. 69. 
502 In einem Holzschnitt der anonymen Antwort dem Murnar stehen sich zwei Mönche gegenüber, die durch eine 
Bildunterschrift als Luther (mit Gelehrtenhut) und Murner (als ‚Murnar‘ bezeichnet; mit Krone) identifiziert sind 
(Abb. 9). Die initiale Darstellung Murners als Mensch bedeutet jedoch keine Abwendung von der Katzenmotivik 
zur Verspottung Murners, die schon in der Verwendung des Schmähnamens ‚Murnar‘ angelegt ist: In einem 
anderen Holzschnitt der Schrift befindet sich hinter drei einem Mönch gegenübergestellten Kardinälen ein Kater 
(Abb. 10). Vgl. o.A.: Antwort de[m] Murnar vff seine frag / Ob der künig vo[n] Engellant ein lügner sey / oder 
der gtlich doctor Martinus Luter. Speyer 1523, fol. B2v/E2r. Der Rat Hans von der Planitz ließ dem Kurfürsten 
von Sachsen eine Ausgabe zukommen. Vgl. Hans von der Planitz an Kurfürst Friedrich III. von Sachsen, 
25.10.1523. In: Karl Eduard Förstermann (Hg.): Neues Urkundenbuch zur Geschichte der evangelischen Kirchen-
Reformation. Hamburg 1842 [Nachdruck Hildesheim/New York 1976], S. 124. 
503 Vgl. z.B. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. A1v. 
504 Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 212. 
505 Vgl. Bucer, Martin: De Caena Dominica, hg. v. Marc Lienhard. In: Cornelius Augustijn/Pierre Fraenkel/Marc 
Lienhard (Hgg.): Martini Buceri Opera Latina 1. Leiden 1982 (= Martini Buceri Opera Omnia. Series II; Studies 
in Medieval and Reformation Thought 30), S. 20-27. 



102 
 

seitens der Reformationsgegner war506. Unter den zahlreichen Gegenpublikationen, die 

Murners Publizistik nach sich zog, war der Anfang 1521 erschienene Karsthans nicht nur eine 

überaus schnelle Reaktion auf Murners Engagement, sondern auch eine der wirksamsten 

Flugschriften gegen ihn507. Murners Bemühen, diese und andere verunglimpfende, in seiner 

Auffassung ketzerische Schriften durch den Straßburger Rat verbieten zu lassen, scheiterte. Der 

Rat verbot jedoch (folgenlos) gegen Murner gerichtete Verleumdungen508. 

„Die moralische Dekonstruktion Murners wurde ‚mediengerecht‘ und wirkungsvoll in der 

literarischen Öffentlichkeit vollzogen, sein Charakter in den schwärzesten Farben gemalt.“509 

Ein gegen Murner ebenso wie gegen andere Kontroverstheologen gewandtes Mittel bestand 

darin, diese durch eine Verknüpfung mit bestimmten tierischen Motiven zu schmähen510. 

Murner wurde als Katze dargestellt, Eck als Schwein, Jacob Lemp als Hund, Emser wurde als 

‚Bock Emser‘ etwa auch von Luther angegriffen511 (Abb. 11). Als „tierische Antipoden des 

‚guten Tons‘“512 erscheinen Luthers Gegner in der Wittenbergischen Nachtigall des Hans 

Sachs. Die schön singende Nachtigall kann dort von „waltesel, schwein, pck, katz und 

schnecken“ nicht übertönt werden – wie auf dem Titelholzschnitt abgebildet (Abb. 12) – danach 

                                                 
506 Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe, S. 238. 
507 Binnen kurzer Zeit erreichte sie 10 Auflagen. Vgl. Lenk, Werner (Hg.): Die Reformation im zeitgenössischen 
Dialog. 12 Texte aus den Jahren 1520 bis 1525. Berlin 1968 (= Deutsche Bibliothek. Studienausgaben zur neueren 
deutschen Literatur 1), S. 253. Der ‚Karsthans‘ (ein mit der Hacke arbeitender Bauer) war in Murners Satiren eine 
einfältige und leicht zum Aufstand verführbare Figur und wurde nun gegen ihn gewandt. Die Satire richtete sich 
auch gegen die Geistlichkeit der Römischen Kirche im Allgemeinen. Vgl. Büchner, Frauke: Thomas Murner, 
S. 267. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 170. 
508 Vgl. Büchner, Frauke: Thomas Murner, S. 266/ 268f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 25. 
Zinsli, Paul/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel, S. 436. 
509 Heger, Hedwig: Ideologisch Vereinnahmt. Beobachtungen zu Murner-Illustrationen. In: Imbi Sooman (Hg.): 
Vänbok. Festgabe für Otto Gschwantler zum 60. Geburtstag. Wien 1990, S. 129. 
510 Sie war eine von Humanisten häufig gebrauchte Art der Schmähung, die auf der mittelalterlichen Tradition der 
Tierinterpretation beruhte, attributiv wurden bestimmte Eigenschaften zugeordnet. Durch die Tiergestalt konnten 
Gegner angeprangert und in Kontrast zur eigenen Partei gesetzt werden. „Der alte Gegensatz von Tugend und 
Laster kehrt hier auf eine plakative Weise zurück, denn die Kontrahenten tragen ihren Zustand im Gesicht.“ Die 
Tierinterpretation erreichte um 1500 ihren Höhepunkt in den Predigten Geilers von Kaysersberg. Infolge der 
Reformation nahm die Bedeutung religiöser Tierinterpretation ab, ebenso Negativurteile über Tiere. Belting, Hans: 
Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen. München 2005, S. 199. Vgl. Blaschitz, Gertrud: Die Katze. In: 
Gertrud Blaschitz/Helmut Hundsbichler u.a. (Hgg.): Symbole des Alltags. Alltag der Symbole. Festschrift für 
Harry Kühnel zum 65. Geburtstag. Graz 1992, S. 607/613/615. Israel, Uwe: Defensio oder die Kunst des 
Invektierens im oberrheinischen Humanismus, S. 411. Tuczay, C.: Drache und Greif – Symbole der Ambivalenz. 
In: Mediaevistik 19 (2006), S. 172. Kontroverstheologen wie Eck nutzten die Tiermotivik ebenfalls zur 
Schmähung, bei Matthias Slegel war die Katze etwa ein zentrales Motiv. Vgl. Slegel, Matthias: Was Nutzen 
entspringt von den falschen lutherischen Katzen als Franz von Sickingen und seinem teuflischen Bündnis, die das 
Evangelium mit Rauben, Morden, Brennen verfechten wollen. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften 
gegen die Reformation (1518-1524), S. 385-388. Rischar, Klaus: Johannes Eck als Polemiker, S. 70. 
511 Vgl. Luther, Martin: Auff das ubirchristlich, ubirgeystlich und ubirkunstlich buch Bocks Emszers zu Leypczick 
Antwortt. In: WA 7, S. 621-688. o.A.: Luthers Gegner als Monstren. o.O. 1521. Die parodistische Abbildung zeigt 
Gegner Luthers in Tiergestalt in der Art bedeutender Persönlichkeiten unter einer Ehrenpforte. Durch Zitate aus 
Psalm 119 werden sie mit den Feinden des frommen Gläubigen identifiziert. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart 
und Wirkung des reformatorisch-polemischen Flugblatts im Zusammenhang der Publizistik der Reformationszeit. 
Frankfurt a.M. 1994 (= Mikrokosmos 39; Diss. 1982/83), S. 114. 
512 Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit, S. 172. 



103 
 

werden die Tiere als Symbole für einzelne Kontroverstheologen namentlich aufgelöst. Zu 

Murner heißt es: „So bedewtet die katz den Murner, // des babstes mauser, wachter, turner“513. 

Mehr noch als durch Texte waren es bildliche Darstellungen, durch die (katholische) Gegner 

wirkungsvoll lächerlich gemacht wurden514. 

Eine oft auf gegen Murner gewandte Schmähung war die spöttische Umformung seines 

Namens in ‚Murnar‘ (mit der Bedeutung ‚geiler, tückischer Kater‘515 bzw. Katzen-Narr). In 

seinen zuvor veröffentlichten Satiren war Murner der erste Autor gewesen, der sich mit der 

Narrenfigur in Bezug gesetzt hatte – er hatte sich selbst als Narr unter Narren stilisiert. Die 

Narrengestalt wurde früh zu seinem Spott aufgegriffen: 1521 wurde bei einem Karnevalsumzug 

eine große Narrenpuppe vor seinem Kloster vorbeigezogen516. Die Namensumformung und 

Verknüpfung mit Katze517 oder Narr beruhte auf dem Konzept der Etymologie, wonach ein 

Zusammenhang zwischen dem benennenden Wort und den Eigenschaften des Benannten 

bestehe. Solche Zusammenhänge konnten durch verschiedene Bezüge und Ähnlichkeiten 

hergestellt werden518. In der Reformation wurde diese Tradition „polemisch verwertet“519.  

                                                 
513 Sachs, Hans: Die Wittenbergische Nachtigall. In: Adolf Laube/Annerose Schneider/Sigrid Looß (Hgg.): 
Flugschriften der frühen Reformationsbewegung (1518-1524) 1. Vaduz 1983, S. 603/612. Murner wird hier als 
päpstlicher Mäusefänger, Gefängniswärter und Turmwächter bezeichnet. Vgl. ebd. S, 603. turner, türner. In: Lexer, 
Matthias: Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. Zugleich als Supplement und alphabetischer Index zum 
mittelhochdeutschen Wörterbuche von Benecke-Müller-Zarnecke 2. Leipzig 1876, Sp. 1584. 
514 Vgl. Auffarth, Christoph: Alle Tage Karneval? Reformation, Provokation und Grobianismus. In: Christoph 
Auffarth/Sonja Kerth (Hgg.): Glaubensstreit und Gelächter. Reformation und Lachkultur im Mittelalter und in der 
Frühen Neuzeit. Berlin 2008 (= Religionen in der pluralen Welt 6), S. 85f. 
515 Vgl. Heger, Hedwig: Ideologisch Vereinnahmt, S. 129. 
516 Vgl. Heger, Hedwig: Ideologisch Vereinnahmt, S. 129. Münch, Birgit Ulrike: Der Körper des Narren, S. 73. 
Wirth, Jean: Le Grand Fou Luthérien de Thomas Murner: analyse iconographique de l’illustration. In: Centre V.L. 
Saulnier, Université de Paris-Sorbonne, École Normale Supérieure (Hg.): Le livre et l’image en France au XVIe 
siècle. Actes du colloque organisé à l’Université de Paris-Sorbonne le 17 mars 1988 par le Centre V.L. Saulnier. 
Paris 1989 (= Cahiers V.L. Saulnier 6), S. 75. Mit dem Beginn der Reformation verlor die Narrenliteratur an 
Bedeutung, da Narren (die menschlichen Laster darstellten) für die Darstellung der Erbsünde und der Macht des 
Bösen zu harmlos waren. Der Fokus wandte sich dem Kampf zwischen Gott und Teufel zu. Vgl. Ohse, Bernhard: 
Die Teufelliteratur zwischen Brant und Luther. Ein Beitrag zur näheren Bestimmung der Abkunft und des geistigen 
Ortes der Teufelsbücher, besonders in Hinblick auf ihre Ansichten über das Böse. Berlin 1961 (= Diss. 1961), 
S. 106. Damit übereinstimmend wurde Murner zwar wiederholt mit dem Narrentum assoziiert, doch entstand 
anscheinend keine Schrift mit dieser Verknüpfung als zentralem Gestaltungsmotiv. 
517 Die Verknüpfung Murners mit der Katzengestalt beruht laut Humbel auf der originären Bedeutung des Namens, 
nämlich Katze oder Kater. Allerdings bezieht sie sich auf das Grimmsche Wörterbuch, das als frühesten Beleg von 
‚Murner‘ (neben dem Hinweis auf den Spottnamen ‚Murnar‘) zur Bezeichnung von Katzen die 1595 erschienenen 
Froschmeuseler angibt. Vgl. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli, S. 210. Vgl. Murner. In: Deutsches Wörterbuch von 
Jacob und Wilhelm Grimm 12. Leipzig 1885, Sp. 2723. Rollenhagen, Georg: Froschmevseler. Der Frsch vnd 
Meuse wunderbare Hoffhaltunge / Der Frlichen auch zur Weyßheit / vnd Regimenten erzogenen Jugend / zur 
anmutigen aber sehr ntzlichen Leer / aus den alten Poeten vnd Reymdichtern / vnd insonderheit aus der 
Naturkndiger von vieler zahmer vnd wilder Thiere Natur vnd eigenschafft bericht / Jn Dreyen Bchern auffs 
newe mit vleiß beschrieben / vnd zuvor im Druck nie außgangen. Magdeburg 1595, fol. H3v. 
518 Vgl. Philipp von Feilitzsch an Kurfürst Friedrich III. von Sachsen, 11.04.1524. In: Karl Eduard Förstermann 
(Hg.): Neues Urkundenbuch, S. 184. Schröder, Tilman Matthias: Ein Lied und seine Folgen, S. 59. Moeller, 
Bernd/Karl Stackmann: Luder – Luther – Eleutherius. Erwägungen zu Luthers Namen. Göttingen 1981 (= 
Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. I. Philologisch-Historische Klasse 1981,7), S. 187. 
519 Schmidt, Josef H.K.: Der lautere Luther, Beobachtungen zu einem Reformationstraktat über die Kalauer mit 
Luthers Namen. In: Seminar 111 (1975), S. 199. 



104 
 

Im 16. Jahrhundert war es gängige Praxis, Kontrahenten durch die Veränderung ihres Namens 

zu schmähen, beispielsweise mit dem im Konflikt um Wimpfelings Germania geprägten 

Namen ‚Murnar‘. Dieser wurde für die neue Auseinandersetzung aktualisiert und erschien 

erstmals 1520 in der Defensio Christianorum de Cruce520. Noch im selben Jahr fand er Eingang 

in ein polemisches Lied521. Die umgewandelte Namensform etablierte sich als feste, wenn auch 

nicht ausschließliche, schmähende Bezeichnung Murners. Lazarus Spengler etwa nannte ihn in 

seinem Bericht vom Wormser Reichstag erst „den graen munch doctor Murmair (Murner, sollt 

ich sagen)“, dann „doctor Murnarr“ und schließlich „doctor Murner“522. In lateinischen 

Schriften oder Passagen ist der Spottname ebenfalls zu finden523. Bereits die bloße Nennung 

des geläufigen Spottnamens524 eröffnete ein breites schmähendes Interpretationsspektrum. 

Solche Schmähungen fanden eine weite Verbreitung: Bei dem 1524 erschienenen Murmau, der 

pseudonym veröffentlichten Determinatio Facultatis Theologis Parisiensis, handelt es sich um 

eine Satire auf Murner, die sich gleichzeitig gegen „die Verurteilung der reformatorischen 

Botschaft durch die Pariser Fakultät nach Art der ‚Epistolae obscurorum virorum‘“525 wandte. 

Ihr Besitz wurde am 09.12.1524 durch die Sorbonne bei Exkommunikation verboten526. 

                                                 
520 Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. Braungart, Georg: Zur Rhetorik der Polemik in der 
Frühen Neuzeit. In: Franz Bosbach (Hg.): Feindbilder. Die Darstellung des Gegners in der politischen Publizistik 
des Mittelalters und der Neuzeit. Köln/Weimar/Wien 1992 (= Bayreuther Historische Kolloquien 6), S. 19. 
Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 24. Gnidius, Mathias: Defensio Christianorum de Cruce. id 
est, Lutheranormum. Cum pia admonitione F. Thomӕ Murnar, lutheromastigis, ordinis Minorum, quo sibi 
temperet a conuicijs & stultis impugnationibus Martini Lutheri. Matthӕi Gnidij Augusten[sis]. Straßburg 1520. 
521 In der Kritik am Klerus wird unter Verweis auf seine Narrenbeschwörung u.a. Bezug auf Murner genommen: 
„doctor Murnar hat sollich narren erzelt, / jn seyner narren beschwerung erwlt“ o.A.: Eeyn new lyed von den 
Falschen Preedigern jn des Bintzenawers thon. Abgedruckt in: Friedrich Leonard von Soltau (Hg.): Ein Hundert 
Deutsche Historische Volkslieder. Gesammelt und in urkundlichen Texten chronologisch geordnet. Leipzig 1845², 
S. 255. Das Lied wurde laut VD 16 (VD16 N 1264) 1520 in Straßburg gedruckt. 
522 Spengler, Lazarus: Bericht und Luther-Apologie vom Wormser Reichstag. In: Berndt Hamm/Wolfgang Huber 
(Hgg.): Lazarus Spengler. Schriften 1. Schriften der Jahre 1509 bis Juni 1525. Gütersloh 1995 (= Quellen und 
Forschungen zur Reformationsgeschichte 61), S. 188/190. 
523 Vgl. z.B. o.A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden / des D. Hanß Fabri / Jo. Ecken / vnnd 
irs gewaltigen anhangs gegen Joan Ecolampadio vnd den dienern des worts Angefangen auff den xix. tag Maij. 
An. 1526. Straßburg 1526, fol. C2v. Rhegius, Urbanus: Dialogus Simonis Hessi et Martino Lutheri Wormacie 
nuper habitus: lectu non iniudcundus. Landshut 1521, fol. A4r. 
524 In der Streitschriftenliteratur wurde er sein „ständige[s] Epitheton“. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli, S. 210. 
525 Johannes a Lasco an Albert Hardenberg, 26.07.1544. In: Staehelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum Leben 
Oekolampads. Zum vierhundertjährigen Jubiläum der Basler Reformation 2: 1527-1593. Leipzig 1934 (= Quellen 
und Forschungen zur Reformationsgeschichte 19) [Nachdruck New York / London 1971]. 2, S. 804, Endnote 3. 
526 Vgl. Du Plessis D'Argentré, Charles (Hg.): Collectio judiciorum de novis erroribus: Qui ab initio duodecimi 
seculi post Incarnationem Verbi, usque ad annum 1632. in Ecclesia proscripti sunt & notati: Censoria etiam judicia 
insignium academiarum, inter alias Parisiensis & Oxoniensis, tum Lovaniensis & Duacensis in Belgio […] 1. Paris 
1728 [Nachdruck Brüssel 1963], S. 7*/10*-9. Anémond de Coct berichtete Guillaume Farel von der 
Exkommunikation bezüglich „Murmar et les Murmarins“. Anémond de Coct an Guillaume Farel, 25.01.1525. In: 
Herminjard, A.-L. (Hg.): Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue française recueillie et publiée 
avec d’autres lettres relatives à la réforme et des notes historiques at bibliographiques 1 (1512-1526). Genf/Paris 
1866, S. 326. Rund 20 Jahre später bedankte sich Johannes a Lasco aus Emden bei dem in Straßburg weilenden 
Albert Hardenberg für diese aus der Bibliothek Oekolampads stammenden Schrift. Vgl. Johannes a Lasco an 
Albert Hardenberg, 26.07.1544. In: Staehelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum Leben Oekolampads 2, S. 803. 
Zwierlein, Cornel A.: Der reformierte Erasmianer a Lasco und die Herausbildung seiner Abendmahlslehre 1544-



105 
 

Nicht immer erscheint die Namensumformung jedoch als genuine Schmähung, obwohl sie als 

Tendenzäußerung gewertet werden kann: Wenn die Variante ‚Murnar‘ in einem offiziellen 

Schreiben von Basel an Luzern genutzt wurde527, noch bevor dieser in der Eidgenossenschaft 

nennenswert als Kontroverstheologe in Erscheinung getreten und die Reformation in Basel 

noch nicht eingeführt war, dann deutet dies darauf hin, wie fest diese Namensform bereits 

etabliert war. Einen weiteren Hinweis auf die weite Verbreitung des Spottnamens geben 

Schriften, die gegen Murner und weitere Kontroverstheologen gerichtet waren: Teilweise 

erfuhr nur Murners Name eine Abwandlung, wohingegen die anderen mit ihren richtigen 

Namen benannt wurden528. Namensverdrehungen fanden „eine Dauerexistenz in zahllosen 

Flugschriften, wo mit magischer Eindringlichkeit unter satirischem Vorwand die 

Namensqualität im katholischen oder lutherischen Sinn fixiert wurde“529. In Hinblick auf 

Murner zeigt sich dies insbesondere an solchen Schriften, die nach seinem Tod erschienen sind: 

1538 wurde etwa im Interlachnerlied an ‚Murnars‘ Bärentestament530 erinnert531, obwohl 

Murner für den im Lied beschriebenen Aufstand nicht von Belang war532. Wie weit die 

Verknüpfung von Murner und der Katzengestalt etabliert war, zeigt sich auch in einer 

Sammlung deutschsprachiger Lieder von 1540. Darin findet sich ein gegen Murner gerichtetes 

Lied, das dessen Auftreten auf der Badener Disputation auf satirische Weise beschreibt und in 

dem vor allem in der ersten Strophe die Katzenmotivik sehr prominent ausgestaltet ist. 

Abgedruckt wurde (wie bei allen Liedern dieser Sammlung) nur diese erste Strophe mit der 

Melodie des Liedes533, sodass die Verknüpfung von Murner mit der Katzengestalt eine 

besondere Betonung erfuhr. 

                                                 
1552. In: Christoph Strohm (Hg.): Johannes a Lasco (1499-1560). Polnischer Baron, Humanist und europäischer 
Reformator. Beiträge zum internationalen Symposium vom 14.-17. Oktober 1999 in der Johannes a Lasco 
Bibliothek Emden. Tübingen 2000 (= Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 14), S. 58f. 
527 Vgl. Basel an Luzern, 24.02.1526. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 453. 
528 Vgl. z.B. Günzburg, Johann Eberlin von: Mich wundert, daß kein Geld im Land ist. In: Adolf Laube/Sigrid 
Looß/Annerose Schneider (Hgg.): Flugschriften der frühen Reformationsbewegung (1518-1524) 2, S. 1141. 
529 Schmidt, Josef H.K.: Der lautere Luther, S. 200. 
530 Murner, Thomas: Des alten christlichen Bären Testament, S. 6-38. 
531 Vgl. o.A.: Ein new Lied von der Vffrur der landt Lüten zu Inderlappen jn der Herrschafft Bernn im vechtland, 
Beschechen jm M.Vc.xxviij. Jar. Abgedruckt in: Ad. Fluri: Mathias Apiarius, der erste Buchdrucker Berns (1537-
1554). In: Neues Berner Taschenbuch 2 (1896), S. 214, Strophe 20. 
532 Das Lied thematisiert einen 1528 von Bern niedergeschlagenen Aufruhr. Anlass bot die Auflösung des 
Interlakener Klosters, dessen Güter einem Berner Vogt unterstellt wurden, wobei die Zinszahlungen nicht wie von 
den Gotteshausleuten erwartet abgeschafft wurden. Vgl. Studer, Barbara: Interlaken (Kloster, Amtsbezirk) (Art.). 
In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/008506 (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. Murners gegen Bern und dessen Religionspolitik gerichtetes Bärentestament war ebenfalls 1528 
erschienen. Vgl. Murner, Thomas: Des alten christlichen Bären Testament, S. 18. 
533 „VOn [sic!] üppiklichen dingen / so wil ichs geben an / ein abentheuer zu singen / die ich erfaren han erfaren 
han / nit fer im ober landt / zu baden kunt sie schwatze[n] / ja auff der disputatze[n] / ist wol beka[n]t / im graen 
gwa[n]d / ist jr ein scha[n]d / all welt kan sie wol fatze[n] / murmaun ist sie genant / murmaun ist sie genant.“ 
Forster, Georg (Hg.): Ein außzug guter alter vn[n] newer Teutscher liedlein / einer rechten Teutschen art / auff 
allerley Jnstrumenten zubrauchen / außerlesen. Der ander theil/ Kurtzweiliger guter frischer Teutscher Liedlein / 



106 
 

4.2) ‚Murnar‘ und die Katzenmotivik in der (Bild)Publizistik 

„Von der Polemik mit dem Wort war es nur ein kleiner Schritt zur Polemik mit dem Bild“534, 

sodass insbesondere Vertreter der Römischen Kirche sowohl mit Worten als auch in Form von 

Bildern angegriffen wurden. Bildliche Schmähungen ermöglichten es, Gegner in ihrer 

Abwesenheit öffentlich zu demütigen535. Durch die Art der Abbildung konnte bereits eine 

Deutung der jeweiligen Person erfolgen und dem Publikum kommuniziert werden. Dabei ging 

es immer „um die Einordnung der Personen in das Geschehen der Zeit“536. 

In einer sehr früh gegen Murner gerichteten Publikation, dem Murnarus Leviathan des 

pseudonymen Raphael Musaeus, wird Murner nicht als Katze, sondern als Drache537 dargestellt 

(Abb. 13). Der Drache war ein biblisches Symbol für das Böse und den Teufel538 und galt als 

„irdische[r] Intrigant[…], Gaukler, Lügner und Verführer“539. Die Abweichung von der durch 

den Spottnamen Murnar vorbereiteten Katzenmotivik ergibt sich aus der Konzeption des 

Werkes: Der Leviathan des Alten Testaments540 besitzt (eher) Züge eines Drachen, nicht einer 

Katze. Erklären lässt sich die Wahl einer anderen Motivik zudem aus dem zeitlichen 

Erscheinungskontext: Der Murnarus Leviathan ist möglicherweise noch vor dem Karsthans 

                                                 
zu singen vast lustig. Nürnberg 1540, Nr. 56. Das Lied umfasst 13 Strophen, die Katzenmotivik findet sich nur in 
der ersten Strophe. Der Verfasser zeigte Kenntnis von Murners Auseinandersetzung mit Stifel (Strophe 4). Ein 
Abdruck des vollständigen Liedes findet sich bei Liliencron, Rochus von (Hg.): Deutsches Leben im Volkslied 
um 1530. Berlin/Stuttgart 1884 (= Deutsche National-Litteratur. Historisch kritische Ausgabe 13), S. 304-312. 
Das Lied stammt vom Straßburger Komponisten und Kantor Mathias/Matthäus Greiter. Ab 1520 war er Kantor 
am Straßburger Münster. 1524 gehörte er zu den Geistlichen (seine Ordenszugehörigkeit ist unbekannt), die sich 
verheirateten und das Bürgerrecht erwarben. Vgl. Forster, Georg: Frische teutsche Liedlein (1539-1556) 2 (1540), 
hg. v. Kurt Gudewill/Hinrich Siuts. Wolfenbüttel/Zürich 1969 (= Das Erbe deutscher Musik 60. Mehrstimmiges 
Lied 5), S. 83/131. Marriage, M. Elizabeth (Hg.): Georg Forsters Frische Teutsche Liedlein in fünf Teilen. Abdruck 
nach den ersten Ausgaben 1539, 1540, 1549, 1556 mit den Abweichungen der späteren Drucke. Halle a.d.S. 1903, 
S.99/236. Müller, Hans-Christian: Greit(t)er, Matthäus (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 7. Berlin 1966, S. 41. 
534 Belting, Hans: Das echte Bild, S. 198 (Hervorhebung im Original). 
535 Im Konzept der Schandmalerei gab es einen Vorläufer, durch den Kriminelle in Abwesenheit bestraft werden 
konnten. Vgl. Belting, Hans: Das echte Bild, S. 198. 
536 Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 164. 
537 Die Darstellung des Drachen stimmt weitgehend mit der seit karolingischer Zeit ausgebildeten Typologie 
überein: Zwar fehlen Flügel und Schuppen, doch sind eine Ähnlichkeit zur Schlange, sowie „Raubtierkopf mit 
feuerspeiendem Rachen und […] vier Raubtierfüße“ vorhanden. Engemann, J./G. Binding: Drache (Art.), 
Abschnitt F: Kunstgeschichte. In: Lexikon des Mittelalters 3. München/Zürich 1986, Sp. 1344. In der Gestalt des 
Drachen verbanden sich die Vorstellungen von einem Mischwesen aus Raubvogel und Krokodil und einem 
riesigen Schlangenwurm. Im Laufe des Mittelalters näherten sich die verschiedenen Vorstellungen eines Drachen 
einander an. Der Drache galt in der Historiographie des 16. Jahrhunderts als ein reales Wesen. Vgl. Tuczay, C.: 
Drache und Greif, S. 172/175/177.  
538 Vgl. Canby, Sheila R.: Drachen. In: John Cherry (Hg.): Fabeltiere. Von Drachen, Einhörnern und anderen 
mythischen Wesen. Stuttgart 1997, S. 55. Der Drache begegnet schon in antiken Mythen als Manifestation des 
Bösen. Vgl. Auge, Oliver/Carolin Hoppe: Gut gegen Böse – Der Drachenkampf. In: Johannes Fried/Olaf B. Rader 
(Hgg.): Die Welt des Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahrtausends. München 2011, S. 180. 
539 Auge, Oliver/Carolin Hoppe: Gut gegen Böse, S. 184. 
540 In der Bibel wird mit dem Leviathan „eine endzeitliche, von Jahwe bezwungene akosmische Gewalt“ 
bezeichnet, die als mehrköpfiges Wesen, als Drache, Nilkrokodil, Schlange oder Seeungeheuer gedacht wird. Er 
gilt „mit seinen Äquivalenten [als] Inbegriff antigöttlicher Mächtigkeit und […] Abbild gottwürdiger Weltmacht“. 
Henry, Marie-Louise: Leviathan (Art.). In: Biblisch-historisches Handwörterbuch. Landeskunde – Geschichte – 
Religion – Kultur – Literatur, hg. v. Bo Reicke/Leonhard Rost. Göttingen 1964, S. 1076f. 



107 
 

erschienen, in dem Murner erstmals in Katzengestalt dargestellt wurde541 (Abb. 14). Diese geht 

möglicherweise auf ein Motiv zurück, das bereits Sebastian Brant in seinem Narrenschiff 

aufgenommen hatte, der zur Kritik der unsittlichen Lebensführung in einigen Klöstern das Bild 

von geilen „kloster katzen“542 herangezogen hatte. 

Die Verknüpfung von Murner und Drache/Leviathan (und Teufel) wurde gezielt in Szene 

gesetzt: Die Abbildung Murners als ein mit einer Mönchskutte bekleideter Drache erfolgt im 

Murnarus Leviathan (unter Verwendung desselben Holzschnittes) zweimal543, wobei eine der 

Abbildungen mit einer Lutherdarstellung544 kombiniert wurde. Im konstruierten Abbild 

erscheint Luther als Sieger, der auf dem Rücken des besiegten Drachens (Murner) steht. Da 

Luther zu diesem Zeitpunkt das Papsttum bereits mit dem Antichristen identifiziert hatte545, 

erfolgte hier keine freie Assoziation von Luther und dessen Sieg über einen teuflischen Gegner, 

sondern eine Rezeption Luthers. Die Verknüpfung mit der Wiederkehr des Antichristen wird 

dadurch betont, dass eine beigegebene Inschrift („Leuiathan, de cui[bus] ore procedit ignis 

fumus, & sulphur“546) frei aus der Offenbarung des Johannes (9,18) zitiert547. Murner erschien 

                                                 
541 Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. Im Karsthans wird auf Murners Drachengestalt 
angespielt, jedoch nicht bildlich umgesetzt. Vgl. o.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans. 
Thomas Murners »Hans Karst« und seine Wirkung in sechs Texten der Reformationszeit. Heidelberg 2011 (= 
Beihefte zum Euphorion 68), S. 12/14. Wenn der Karsthans, wie in der aktuellen Forschung vermutet, der 
Hauptgrund für eine Beschwerde Murners am 13.01.1521 bei dem Straßburger Zensor Sebastian Brant war, dann 
würde es sich um eine unwahrscheinlich schnelle Rezeption des ebenfalls 1521 erschienenen Murnarus Leviathan 
handeln. Vgl. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: ebd., S. 288. 
542 Brant, Sebastian: Das Narrenschiff. Nach der Erstausgabe (Basel 1494) mit den Zusätzen der Ausgaben von 
1495 und 1499 sowie den Holzschnitten der deutschen Originalausgaben, hg. v. Manfred Lemmer. Tübingen 
20044, S. 189. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. Blaschitz, Gertrud: Die Katze, S. 613. 
Auch später noch wurde die Katze zur Kleruskritik herangezogen, wenn auf der Illustration Allegorie auf den 
Papst Mönche und Nonnen eine Katze anbeten und dabei Petrus missachten (Abb. 15). Vgl. Hoffmann, Konrad: 
Typologie, Exemplarik und reformatorische Bildsatrie. In: Josef Nolte/Hella Tompert/Christof Windhorst (Hgg.): 
Kontinuität und Umbruch. Theologie und Frömmigkeit in Flugschriften und Kleinliteratur an der Wende vom 15. 
zum 16. Jahrhundert. Beiträge zum Tübinger Kolloquium des Sonderforschungsbereichs 8, „Spätmittelalter und 
Reformation“ (31. Mai-2. Juni 1975). Stuttgart 1978 (= Spätmittelalter und Frühe Neuzeit. Tübinger Beiträge zur 
Geschichtsforschung 2), S. 195.  
543 Vgl. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. A1v und D2v. 
544 Sie findet sich auch in der 1521 erschienen Straßburger Ausgabe der Passion D. Martins Luthers, der 
Übersetzung der zeitgleich (bei einem anderen Drucker) erschienen lateinischen Ausgabe: Marcellus: Vgl. 
Marcellus: Passion .D. Martins Luthers / oder seyn lydung durch Marcellum beschriben. Zweyer bauern redt: 
Karsthans. Kegelhans. Straßburg 1521, fol. a1r. Ufer, Joachim (Hg.): „Passion D. Martin Luthers“. Eine 
Flugschrift von 1521. In: Fritz Reuter (Hg.): Der Reichstag zu Worms von 1521. Reichspolitik und Luthersache. 
Worms 1971, S. 452. Möglicherweise ist diese Lutherdarstellung erst im Murnarus Leviathan und dann in der 
Passion D. Martin Luthers verwendet worden. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. 
Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 172. Ufer, Joachim (Hg.): „Passion D. Martin 
Luthers“, S. 451. 
545 Seit De captivitate Babylonica ecclesiae (1520) war diese Identifikation kategorisch. Vgl. Hillerbrand, Hans J.: 
The Antichrist in the Early German Reformation: Reflections on Theology and Propaganda. In: Andrew C. 
Fix/Susan C. Karant-Nunn (Hgg.): Germania Illustrata. Essays on Early Modern Germany. Presented to Gerhard 
Strauss. Kirksville, Mo. 1992 (= Sixteenth Century Essays & Studies XVIII), S. 6. 
546 Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. D2v. Die Eigenschaft des Leviathans, Feuer speien zu können, 
wurde ebenso als Attribut auf den Teufel übertragen wie Dampf, Gestank, Gift und Rauch. Vgl Röhrich, Lutz: 
Drache, Drachenkampf, Drachentöter (Art.). In: Enzyklopädie des Märchens 3. Berlin/New York 1981, Sp. 790. 
547 Vgl. Belting, Hans: Das echte Bild, S. 201f. 



108 
 

so nicht als Antichrist selbst, sondern als ein apokalyptisches Geschöpf, über das Luther einen 

Sieg errungen habe. Mit der Drachenemblematik konnte der Gestalter dieser Bildkomposition 

auf eine christliche Tradition zurückgreifen, denn als Attribut von Heiligen stand der Drache 

für „Teufel, Heidentum oder Ketzerei, die überwunden wurden“548. Diese Assoziation war 

allgemein bekannt, die Darstellung von Heiligen mit Drachen gehörte zu den 

Standardikonographika, die in fast jeder spätmittelalterlichen Kirche zu finden waren549. 

Die im Murnarus Leviathan aufgegriffene Drachenmotivik war für die folgende gegen Murner 

gerichtete Publizistik nur in geringem Maße stilbildend, doch wurde sie rezipiert, wenn Murner 

als Mönchskater mit einem Drachenschwanz550 abgebildet wurde (Abb. 16). Statt sich nur auf 

eines der verfügbaren Motive festzulegen bzw. zu beschränken, wurden in diesem Holzschnitt 

beide miteinander kombiniert. Dabei stand jedoch die Katzenmotivik im Vordergrund (der 

Drachenschwanz erscheint als Anhang an die Katzenfigur), die sich in der folgenden Zeit als 

polemische Darstellungsweise für Murner durchsetzen sollte, zumal mit dieser Abbildung der 

Einfluss der Drachenmotivik auf die bildliche Darstellung Murners endete551. Verweise auf 

Murner in Drachengestalt erfolgten danach nur noch auf textlicher Ebene. Auf dem Titelblatt 

zu Eyn kurtze anred werden beispielsweise einige Luthergegner in Tiergestalt abgebildet, 

darunter Murner als Katze (Abb. 17). Im dazugehörigen Text wird erklärt, dass diese Tiere 

durch einen Teufel verwandelte Menschen seien und wer in welche auf dem Titelblatt 

abgebildete Gestalt verwandelt worden sei. Der Erläuterung zufolge war Murner jedoch in 

einen Drachen verwandelt worden552, nicht in eine Katze. Die Darstellung Murners als Katze 

                                                 
548 Engemann, J./G. Binding: Drache, Sp. 1344. Die Komposition knüpft eher an christliche Heiligenlegenden als 
an mittelalterliche Erzählungen von heldenhaften Drachentötern an: Im Gegensatz zu Helden fand der Kampf von 
Heiligen gegen Drachen ganz ohne den Gebrauch von Waffen statt, sie siegten durch Gebete und die Unterstützung 
Gottes. Vgl. Honegger, Thomas: Draco litterarius. Some Thoughts on an Imaginary Beast. In: Sabine Obermaier 
(Hg.): Tiere und Fabelwesen im Mittelalter. Berlin/New York 2009, S. 135-137. Luther trägt in der Abbildung 
keine Waffe, sondern ein Buch, die Bibel. 
549 Vgl. Dinzelbacher, Peter: Die Realität des Teufels im Mittelalter. In: Peter Segl (Hg.): Der Hexenhammer. 
Entstehung und Umfeld des Melleus maleficarum von 1497. Köln/Wien 1988 (= Bayreuther Kolloquien 2), S. 173. 
550 Vgl. Titelholzschnitt der anonymen Neuauflage seiner Schrift zum Jetzerhandel: o.A.: History Von den fier 
ketzren Prediger ordens der obseruantz zů Bern jm Schweytzer land verbrant / in de[m] jar noch Cchristi geburt. 
M.CCCC.ix. vff de[m]nechste[n] donderstag noch pfingste[n]. // Ein kurtzer begriff vnbillicher freuel handlung 
Hochstrats / Murnars Doctor Jhesus / vn[n] irer anhenger / wider den Christlichen Doctor Martin Luther / von alle 
liebhaber Euangelischer lere. Straßburg 1521, fol. A1r. Die reformatorische Polemik griff den Jetzerhandel auf, 
um das Mönchtum im Allgemeinen zu kritisieren. Die von Murner formulierte Kritik wurde gegen ihn gewandt. 
Vgl. Thurau, Markus: Ein katholischer Kater. Zur Polemik Thomas Murners. In: Rainer Kampling (Hg.): Eine 
seltsame Gefährtin. Katzen, Religion, Theologie und Theologen. Frankfurt a.M./Berlin u.a. 2007 (= Apeliotes. 
Studien zur Kulturgeschichte und Theologie 1), S. 189. Durch den Holzschnitt sowie einen gegen Murner 
gerichteten Anhang erscheint Murner „zugleich als Autor, Ankläger (der Berner Missetäter) und Angeklagter 
(durch die unbefugten Nachdrucker)“. Der Drachenschwanz kann auch als ein Katzenschwanz interpretiert 
werden, der sich „verdächtig luziferisch“ ringelt und mit einer „sich aufbäumende[n] Schlange“ assoziiert wird. 
Brod, Max: Johannes Reuchlin und sein Kampf. Eine historische Monographie. Stuttgart/Berlin u.a. 1965, S. 338f. 
551 Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. 
552 Vgl. o.A.: Eyn kurtze anred zu allen mißgu[n]stigen Doctor Luthters und der Christenlichen freyheit. Leipzig 
1522, fol. A1rf. 



109 
 

war bereits so fest etabliert, dass sie auch entgegen anderer textlicher Vorgaben die bildliche 

Darstellung dominierte. 

Die Schmähung Murners mithilfe der Katzenmotivik eröffnete seinen Spöttern ein weites 

Spektrum von Möglichkeiten und erfolgte in verschiedenen Ausprägungen: Er wurde mit der 

alternativen Namensform ‚Murnar‘ benannt, aber auch explizit als Katze bezeichnet oder 

beschrieben. Die Katze besaß durch die Verknüpfung mit dem Teufel und Dämonen einen 

negativen symbolischen Charakter, zudem war sie ein wichtiges Attribut der Hexen und konnte 

als verwandelte Hexe gesehen werden553. Dass solche negativen Zuschreibungen nicht nur 

unterschwellig von der Katze auf Murner übertragen wurden, zeigt sich am Rückgriff auf die 

Katze als Symbol für die Frau554. Dieser Bedeutungsgehalt wurde von Michael Stifel in Ain 

ander lied aufgegriffen: In Hinblick auf die Verfasserschaft von Murners Ain new lied wird 

Murner zunächst „Murmaun“ genannt und so die Verknüpfung zur Katze hergestellt. Darauf 

folgt, noch in der gleichen Strophe, die Feststellung, „das man gantz wol empfindet / das es 

[d.i. Murners Lied K.H.] hat gemacht ain Fraw“555.  

In Hinblick auf ihre Verknüpfung mit dem Teufel waren Katze und Drache austauschbar. Da 

Luther das Papsttum mit dem Antichristen identifiziert hatte, kann die Darstellung von Murner 

als Drache oder Katze als eine Rezeption dieser Identifikation gesehen werden: Er trat zu 

Gunsten des Papsttums auf und wurde folglich im Umfeld des Teufels verortet. Diese 

Assoziation musste nicht explizit erfolgen – zur Diskreditierung reichte es, die Tiere in den 

Diskurs einzubringen556 –, doch gibt es auch dafür Beispiele. In einer handschriftlichen (von 

der gedruckten Fassung abweichenden) Version eines Fastnachtspiels Niklaus Manuels heißt 

es: „Doctor Murner ain barfsser ist / Mir ain gůtter seliger EndChrist“557. Deutlich wird diese 

                                                 
553 Mit der Christianisierung wurden der germanische Götterglaube und als heilig geltenden Tiere verteufelt. Die 
Katze wurde mit allem Bösen und Unchristlichen assoziiert. Seit der Wende vom 12./13. Jahrhundert war die 
Katze „nicht mehr eine Tiergestalt unter vielen, in die sich der Teufel verwandelt, sondern dessen eigentliche 
Inkarnation“. In der mittelhochdeutschen Literatur war es ein Topos, dass der Teufel sich in eine Katze verwandelt 
und sein Umfeld negativ beeinflusst, entsprechende Erzählungen kursierten auch im Elsass. Der Hexerei wurde 
sie seit dem 14./15. Jahrhundert zugeordnet, im Hexenhammer (1486/87) wird etwa eine Verwandlungsgeschichte 
erzählt, die sich in der Diözese Straßburg ereignet haben soll. Ende des 15. Jahrhunderts ordnete Papst Innozenz 
VIII. an, bei Hexenverbrennungen auch deren Katzen zu verbrennen. Katzenverbrennungen wurden in religiöse 
Feierlichkeiten integriert – auch in solche, die gegen den Papst gerichtet waren. Oeser, Erhard: Katze und Mensch. 
Die Geschichte einer Beziehung. Darmstadt 2008³, S. 88. Vgl. ebd., S. 94f/101.Blaschitz, Gertrud: Die Katze, 
S 601. Delort, R.: Katze (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 5. München/Zürich 1991, Sp. 1080. Roschmann-
Steltenkamp, Irmela: Katze (Art.). In: Enzyklopädie des Märchens 7. Berlin/New York 1993, Sp. 1102. 
554 Vgl. Blaschitz, Gertrud: Die Katze, S. 601/612f. 
555 Stifel, Michael: Ain ander lied, fol. A4r. 
556 Vgl. Blaschitz, Gertrud: Die Katze, S. 606. 
557 Manuel, Niklaus: Fastnachtspiel. In: Fritz Burg (Hg.): Dichtungen des Niclaus Manuel. Aus einer Handschrift 
der Hamburger Stadtbibliothek. In: Neues Berner Taschenbuch 2 (1896), V. 205f/S. 99. Im Original lauten die 
Verse: „Doctor murnarr parfßer ist / Mir ein gter Euangelist“. Der daran anschließende Verweis auf die 
Geuchmat ist in der handschriftlichen Version ausgespart. Manuel, Niklaus: Fasnachtsspiel. In: Paul 
Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel, V. 245-247. 



110 
 

Verknüpfung auch, wenn nicht in Dreiteufelsnamen, sondern „jns Ecken vnd Emser, 

Murnarsnamen“ Ablassbriefe verbrannt und die genannten Theologen als drei Teufel 

charakterisiert werden, die Luther übel verfolgt hätten558. Zur endgültigen Verteufelung reicht 

eine Assoziation allerdings nicht aus, sie ist als plakative Umsetzung der Gegnerschaft zu 

Luther im Kontext von dessen Kampf gegen den Antichristen zu sehen559. 

Zumeist wurde die Identifikation Murners mit der Katze nicht ausführlich erläutert, sondern 

festgestellt. In verschiedenen Dialogen wurde er beispielsweise als „Rölling“560 bezeichnet, 

was soviel heißt wie „brünstiger Kater“561. Da die Katze ein vorrangig negativ bewertetes Tier 

war und ein negativ konnotiertes Vokabular bezüglich der Katze vorherrschte – sie galt als 

„unzähmbar, grausam, aggressiv, wollüstig, träge, gefräßig, heuchlerisch, undankbar“562 –, 

konnten folglich nur negative Aspekte auf Murner übertragen werden, wenngleich in der Regel 

ein breiter Raum für Assoziationen blieb. Indem die Katzenmotivik in den vielen gegnerischen 

Reaktionen wiederholt wurde, wurde sie immer wieder aktualisiert. Dabei diente die 

Verknüpfung Murners mit der Katze nicht nur der momentanen Verspottung Murners, sondern 

auch zu dessen dauerhafter Abwertung, wenn sich die Assoziation durch ihre Wiederholung in 

den vielen gegnerischen Reaktionen verstetigte. 

Die Identifikation Murners als Katze eröffnete zudem ein weites Variationsspektrum der 

Lautmalerei, die ebenfalls dazu herangezogen wurde, ihn zu verspotten. Im Karsthans beginnt 

der Dialog beispielsweise mit ‚Murners‘ Katzengeschrei, wobei durch die Abwandlung seines 

Namens das Miauen von Katzen nachgeahmt wurde: „murmaw / murmaw / murner 

murmaw“563. Lautmalerische Spöttereien finden sich etwa auch in einem Brief des Urbanus 

Rhegius an Capito (1524), der Murner als „Murnarrrrrius“564 bezeichnete, wobei er sowohl das 

Schnurren einer Katze nachahmte als auch die Narrheit Murners besonders betonte. Solche 

Lautmalereien konnten mit einer weiteren in der Katzenmotivik angelegten Form der 

Schmähung verbunden und gegen Murner gerichtet werden, mit den ehrverletzenden 

                                                 
558 o.A.: Eynn Dialogus ader gesprech zwischen einem Vatter vnd Sun, dye Lere Martini Luthers vnd sunst andere 
sachen des Christlichen glaubens belangende. (1523). In: Werner Lenk (Hg.): Die Reformation im 
zeitgenössischen Dialog. 12 Texte aus den Jahren 1520 bis 1525. Berlin 1968 (= Deutsche Bibliothek. 
Studienausgaben zur neueren deutschen Literatur), S. 157. 
559 Vgl. Harms, Wolfgang: Feindbilder im illustrierten Flugblatt der Frühen Neuzeit. In: Franz Bosbach (Hg.): 
Feindbilder. Die Darstellung des Gegners in der politischen Publizistik des Mittelalters und der Neuzeit. 
Köln/Weimar/Wien 1992 (= Bayreuther Historische Kolloquien 6), S. 150. 
560 o.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans, S. 50. o.A.: Ain schöner dialogus. Cůnz und der 
Fritz. In: Oskar Schade (Hg.): Satiren und Pasquille aus der Reformationszeit 2. Hannover 1863, S. 126. 
561 Raabe, Susanne M.: Der Wortschatz in den deutschen Schriften Thomas Murners. Band 2: Wörterbuch. 
Berlin/New York 1990 (= Studia Linguistica Germanica 29,2), S. 146. 
562 Delort, R.: Katze (Art.), Sp. 1079. 
563 o.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans, S. 12. 
564 Urbanus Rhegius an Wolfgang Capito, 16.09.1524. In: Rummel, Erika/Milton Kooistra (Hgg.): The 
Correspondence of Wolfgang Capito 2: 1524-1531. Toronto/London 2009, S. 47. 



111 
 

Charivaris565. Das Miauen Murners am Anfang des Karsthans wird von Karsthans und dessen 

Sohn als „der katzen gesang“566 gedeutet. Dieser Assoziation schloss sich Michael Stifel in 

Reaktion auf Murners Lied an, wenn er feststellte, dass er, wenn er Murnar hieße, mit dem 

Katzengeschrei aufhören würde, damit der Karsthans nicht über ihn lache567. Niklaus Manuel 

nannte ihn 1528 in seiner Krankheit der Messe (1528) „Doctor Thomam Katzenlied“568. In allen 

Fällen ist Murner nicht der durch Katzenmusik Verspottende, sondern der Verspottete. 

Die 1523 von Pamphilus Gengenbach gedruckte und ihm früher zugeschriebene Novella569 war 

eine weitere Schrift, die sich gegen Murner wandte. Der Name Murners erscheint dort vorrangig 

in seiner Normalform, wodurch Abwandlungen auffallen und vom Autor gezielt eingesetzt 

werden konnten. Die Handlung knüpft an den Karsthans an: ‚Murner‘ wurde vom Pfarrer 

gerufen, um den Geist des vermeintlichen Karsthans zu exorzieren; er sei sich sicher, dass 

‚Murner‘ „wirt nit vszbeliben. Alsbald er hrt vom Karsthans sagen. Jch weisz er wirt ims nit 

vertragen / Das er in hat den Murmaw gnent / So man in allenthalben kent“. Danach stammen 

fast alle die Katzenmotivik berührende Aussagen von ‚Murner‘ selbst. Dieser beschwert sich 

schon bei seinem Inerscheinungtreten über den Karsthans: „Er hat mich gschndt so fruelich 

/ Zů einer katzen gmachet mich“570. Diese Katzenwerdung ist konkret zu verstehen, wie ein 

Holzschnitt zeigt, auf dem ‚Murner‘ in Gestalt einer Katze dargestellt wird571 (Abb. 18). Durch 

ihre bildliche Festlegung ist auch hier die Katzengestalt vorherrschend – trotz ihres spärlichen 

Vorkommens im Text. 

Binnen kurzer Zeit konnte sich die Katzengestalt als feste Motivik für Murner etablieren, die 

Autoren murnerfeindlicher Publikationen wichen davon nicht mehr ab und entwickelten keine 

Alternative. So waren Schriften, sofern auf dem Titelbild Murner abgebildet wurde, wegen 

dessen Katzengestalt bereits auf den ersten Blick als (u.a.) gegen Murner gerichtet zu erkennen. 

Teilweise blieb die Katzenmotivik sogar allein auf die Bildebene beschränkt, ohne im Text 

                                                 
565 Charivaris dienten wie andere Rügepraktiken zur Bestrafung moralischer Verfehlungen einzelner Mitglieder 
einer Gemeinschaft. Amtspersonen konnten ebenfalls angeprangert werden. Trotz europaweit verbreiteter Muster 
verliefen sie regional unterschiedlich, generell handelte es sich aber um keine obrigkeitlichen Maßnahmen, 
sondern gingen sie von der Bevölkerung aus. Idealerweise kamen Charivaris ohne Gewalt aus, die Verhöhnung 
diente als metaphorische Anwendung von Gewalt. Bei ‚Katzenmusik‘ handelte es sich um reine Lärmaufzüge. 
Vgl. Kramer, K.-S.: Rügebräuche (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 7. München 1995, Sp. 1091. Torres, Max 
Sebastián Hering: Charivari (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 2. Stuttgart/Weimar 2005, Sp. 649-651. 
566 o.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans, S. 12. 
567 Vgl. Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed, fol. B1r. 
568 Manuel, Niklaus: Krankheit und Testament der Messe. In: Paul Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus 
Manuel, S. 463. 
569 Vgl. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli und seine Reformation, S. 213. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: ders. 
(Hg.): Karsthans, S. 295. 
570 o.A.: Nouella. In: Neukirchen, Thomas (Hg.): Karsthans, V. 664-668/774f. 
571 Vgl. o.A.: Nouella, S. 264. In einer anders betitelten Ausgabe erscheint er als Titelbild, sodass dort die 
Katzengestalt Murners von vornherein vorgegeben ist. Vgl. o.A.: Ein grausame history vo[n] einem Pfarrer vnd 
eine[m] geyst vnd dem Murner der sich nempt der Narre[n] beschwerer. Basel 1523, fol. A1r. 



112 
 

überhaupt thematisiert zu werden. So erscheint Murner etwa auf dem Bild des Flugblattes 

Luther führt die Gläubigen aus der Finsternis (Abb. 19) in Tiergestalt, in den darauffolgenden 

Versen wird er jedoch nur durch seine Gegnerschaft zu Luther und seine (ironisierte) 

Zugehörigkeit zum Gelehrtenstand charakterisiert572. Darstellungen von Murner als Katze 

finden sich auch in solchen Schriften, die die Murnerthematik nur kurz aufgreifen. Im 

Wolffgesang wird Murner zum Beispiel erst am Schluss erwähnt, obwohl sich eine Karikatur 

Murners auf dem Titelblatt befindet573 (Abb. 20): Außer „doctor Gegk [d.i. Eck K.H.] / mit den 

lusigen Prediger münche[n] / vnd andern schmeichler / murnarren / vnd plotzharten“574 könne 

niemand die Schrift verstehen. 

Über die Rezeption der gegen Murner gewandten Katzenmotivik gibt es noch einige verstreute 

Hinweise: Harry Lord Morley sandte Heinrich VIII. ein (nicht identifizierbares) Schmähbild 

von Murner aus Köln mit dem Hinweis, dass er davon ausgehe, dass der König darüber lachen 

werde575. Da diese Übersendung nach Murners Aufenthalt am englsichen Hof 1523 erfolgte, 

handelte es sich nicht um die Karikatur irgendeines Kontroverstheologen, sondern um die eines 

Bekannten. Dennoch wird hieran deutlich, dass solche Karikaturen nicht nur von einem 

reformatorisch gesinnten Rezipientenkreis als amüsant bewertet wurden. Ein Ereignis im 

Kontext des Reichstags von Nürnberg576 im April 1524 verdeutlicht zudem anschaulich, dass 

Murner auch außerhalb publizistischer Anfeindungen mit solchen Schmähungen konfrontiert 

war: Nach der Predigt in St. Lorenz wollte er mit dem Legaten Fabri Neuigkeiten austauschen 

                                                 
572 Vgl. o.A.: Luther Leading the Faithful Out of the Darkness. 1525. In: Max Geisberg/Walter L. Strauss (Hgg.): 
The German Single-Leaf Woodcut: 1500-1550, Band 3. New York 1974, S. 861. 
573 Auf dem Holzschnitt dominiert das Bild der Wölfe (Geistliche sollten als Wölfe enttarnt werden), die 
Katzengestalt fällt durch ihre Abweichung auf. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 70. Nazarei, 
Judas: Das Wolffgesang. Eyn ander hertz / ein ander kleid / Trage[n] falsche wlff in [der] heyd Do mit sy den 
ge[n]sen lupffen / Den pflum ab de[n] kpffen rupfen Magstu hie by garwol verston / Wo du lisest die bchlin 
schon. Basel 1521. Eisenstein datiert die Schrift auf das Jahr 1520, die dann die erste Darstellung Murners als 
Katze enthielte. Vgl. Eisenstein, Elizabeth L.: Die Druckerpresse. Kulturrevolutionen im frühen modernen Europa. 
Wien/New York 1997 (= Ästhetik und Naturwissenschaften. Medienkultur), S. 135. 
574 Nazarei, Judas: Das Wolffgesang, fol. E5r. 
575 Vgl. Harry Lord Morley an Heinrich VIII., 04.10.1523. In: Brewer, J.S. (Hg.): Letters and Papers, Foreign and 
Domestic, of the Reign of Henry VIII. Presented in the Public Record Office, the British Museum, and Elsewhere 
in England 3,2. London 1867 [Nachdruck Vaduz 1965], S. 1417 (Nr. 3390). 
576 Im April/Mai 1524 nahm Murner als Repräsentant des Bischofs von Straßburg an diesem Reichstag teil. Dort 
reichte er Beschwerde über die zu Gunsten der Reformation eingeführten Neuerungen in Straßburg, v.a. gegen die 
Priesterehe, ein; Adressat seiner Klagen war Kardinal Campeggio. Laut Sleidan habe Murner einen Brief des 
Bischofs an Campeggio überbracht und den Rat schwer angeklagt. Vgl. Sleidanus, Johannes: Iohan. Sleidani. De 
statv religionis et reipvblicae, Carolo quinto, caesare, Commentarij. Straßburg 1555, fol. 57r-58r. Lienhard, Marc: 
Thomas Murner und die Reformation, S. 72. Den Straßburger Rat beunruhigte die Aussicht, dass Murner 
selbstständig Anliegen vorbringen könnte. Deshalb informierte der Rat seine Gesandten in Nürnberg aus Sorge 
vor negativen Folgen für die Stadt, dass Murner mit Campeggio wegen der franziskanischen Klöster in Straßburg 
– neben dem Barfüßerkloster zwei Klarissenklöster – ohne Wissen des Rates etwas verhandeln wolle. Er vermute, 
dass es sich um die ‚Neuerungen‘ in Murners Konvent, also die Änderung ihrer Kleidung, sowie die Hintergründe 
dieser Tat, handeln könne. Vgl. 1 AST 95,21 (Rat von Straßburg an seine Delegierten auf dem Reichstag von 
Nürnberg, 01.04.1524). Näheres zur Änderung der Kleidung im Franziskanerkonvent s.u. S. 192ff. 



113 
 

vnd als er auf dy gassen komen, sind Im, als man by saget, ob hundert pvben nach gefolget vnd geschrien: 
m v r r a r ,  m v r r a r ,  k a c z e n k o p f f . als ist er vor In in das perfesser kloster gewichen, haben Im dy mvnch 
doselbst dy portten geoffnet vnd eingelassen. er ist auch ettlich mal aufm Rathaus gewest, haben In dy pvben 
wy ein narren vmbgebtriben, das er mit spot vom haus gen mussen577. 

Zwar fügte sich die Schmähung Murners als Katze in die Schmähung anderer 

Kontroverstheologen ein, die ebenfalls durch die Assoziation mit bestimmten Tieren verspottet 

wurden, doch war die Schmähung durch die Katzengestalt ein spezifisch auf Murner 

ausgerichteter Angriff: Die Mönchskatze war an die Person Murners gebunden und wurde in 

den 1520er Jahren nicht zu einem allgemeinen gegen die Geistlichkeit der Römischen Kirche 

gerichteten Schmähbild ausgeweitet. 

Mit der Schmähung der Person Murners insbesondere in bildlichen Darstellungen war immer 

auch eine grundsätzliche Kritik am herrschenden kirchlichen System verbunden. Die 

Gemeinsamkeit der meisten Karikaturen Murners besteht nämlich darin, dass er in Mönchskutte 

dargestellt wurde, sodass seine Ordenszugehörigkeit immer ersichtlich war. Andere 

(Kontrovers-)Theologen wurden ebenfalls in Ordenstracht oder klerikalem Ornat abgebildet, 

sodass sie auf den ersten Blick dem geistlichen Stand zugeordnet werden konnten. Die Kleidung 

war jeweils ein zentrales Element ihrer Darstellung, da die Wirkung der Karikaturen auf der 

grotesken Kombination von (teuflischer) Tiergestalt und mönchischem Habit oder klerikalem 

Ornat basierte. Somit waren sie jeweils nicht nur gegen eine bestimmte Person, sondern auch 

gegen den Klerus im System der Römischen Kirche gerichtet. 

4.3) Murners Reaktionen 

Das breite Spektrum der (publizistischen) Angriffe auf Murner mit Hilfe einer festen, in 

besonderer Weise auf seine Person bezogenen Motivik und der Vielzahl ihrer Implikationen 

konfrontierte Murner mit einer kontinuierlichen Schmähung, der er sich nicht entziehen konnte. 

Dementsprechend boten sich ihm verschiedene Anknüpfungspunkte und Möglichkeiten, darauf 

zu reagieren: Er konnte dazu schweigen, sich dagegen positionieren oder aber sich die 

Schmähungen, insbesondere die Katzenmotivik, für seine Zwecke aneignen. Es zeigt sich, dass 

er in den verschiedenen Kontexten, in denen er darauf reagierte, unterschiedliche 

Herangehensweisen wählte und damit sein self-fashioning im Umgang mit dem Spott 

situationsspezifisch gestaltete. 

4.3.1) Anzeigen und Beschwerden 

Als Murner sich am 13.01.1521 an den Rat der Stadt Straßburg bzw. den Zensor Sebastian 

Brant wandte, um die Unterdrückung von gegen ihn gerichteten Schmähungen zu erwirken und 

                                                 
577 Philipp von Feilitzsch an den Kurfürsten Friedrich III. von Sachsen, 11.04.1524. In: Karl Eduard Förstermann 
(Hg.): Neues Urkundenbuch, S. 184 (Hervorhebung im Original). 



114 
 

ein Verbot häretischer Schriften zu fordern, beschritt er zunächst den Rechtsweg. Er benannte 

keinen konkreten Anlass, möglicherweise war es die Publikation des Karsthans, die ihn zu der 

Beschwerde motivierte. Ebenso wenig wie Cochlaeus konnte er jedoch erreichen, dass die 

Zensur zu seinen Gunsten eingriff578. Mit der Beschwerde beim Zensor wählte Murner den Weg 

der offiziellen Beschwerde, bevor er innerhalb seiner Schriften auf gegen ihn gerichteten 

Polemik oder die Katzenmotivik im Besonderen reagierte. Er ergriff damit schon Aktion gegen 

Schmähungen, als sich die Polemik gegen ihn noch nicht in vollem Umfang entfaltet hatte, 

wodurch er sich von Anfang an nicht dazu geneigt zeigte, solche Angriffe auf seine Person 

hinzunehmen oder zu ignorieren. 

Zwar ging der Rat nicht gegen reformatorische Schriften vor, doch verbot er (folgenlos) die 

Schmähung Murners579. Zudem genehmigte er Murner den Aushang der Protestation, um sich 

zu verteidigen. Darin thematisierte Murner u.a. seine Namensveränderung: Er rief dazu auf, 

dass ihm eher geglaubt werden solle „dan solchen eerlosen meyneidigen, böszwichten die mir 

meyn vetterlichen namen verendern, vnd des nit dörffen noch wellen bekant sein, dan die 

murner in eeren zu Straszburg bekant seint, so die leckerschen buben ires namens nit melden 

dörffen“580. Dabei verschwieg er, wie genau sein väterlicher Name verändert worden war, gab 

dem Spottnamen ‚Murnar‘ also keinen Raum in seinem Aushang. Wichtig war auch der in Form 

des Aushangs gewährleistete Bezug zum innerstädtischen Umfeld. Murner erweiterte nämlich, 

wie in der spöttischen Abwandlung des Familiennamens angelegt, den Personenkreis der von 

der Schmähung Betroffenen auf alle Träger dieses Namens in der Stadt und ordnete sich selbst 

in diesen Familienverband ein. Nur im lokalen Bezugsrahmen konnte er wirksam seine dort 

bekannte, angesehene Familie in Kontrast zu den anonymen Verleumdern stellen. Die 

Erweiterung des geschmähten Personenkreises um die an der Auseinandersetzung unbeteiligten 

Familienmitglieder verschaffte Murner eine stärkere Position in seiner Verteidigung als eine 

Beschränkung auf nur seine eigene Person. Weil alle bis auf Murner grundlos geschmäht 

worden waren, konnte er an dieser Stelle die Verknüpfung der Schmähung mit ihrem Grund, 

nämlich seinem (publizistischen) Engagement gegen die Reformation, vermeiden. 

Einige Jahre später wandte er sich aus Luzern erneut an den Straßburger Rat, um sich über 

gegen seine Person gerichtete Schmähungen zu beschweren. Anlass bot die in Straßburg 

                                                 
578 Vgl. Thomas Murner an Sebastian Brant, 13.01.1521. Abgedruckt in: Halm, Karl Felix (Hg.): Beiträge, S. 278. 
Humbel, Frida: Ulrich Zwingli, S. 212. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: ders. (Hg.): Karsthans, S. 288. 
Ziechmann, Elga: Luther im Bilderkampf. In: Gerhard Langemeyer/Gerd Unverfehrt u.a. (Hgg.): Bild als Waffe. 
Mittel und Motive der Karikatur in fünf Jahrhunderten. Ausstellungskatalog zur Ausstellung im Wilhelm-Busch-
Museum, Hannover (7. Oktober bis 16. Dezember 1984) u.a.. München 1984, S. 151. 
579 Vgl. Büchner, Frauke: Thomas Murner, S. 269. 
580 Murner, Thomas: Protestation, S. 601. 



115 
 

gedruckte Warhaftige handlung, die sich sowohl gegen die Badener Disputation als auch gegen 

Murner richtete581. In seinem Schreiben führte Murner fünfzehn Beschwerdepunkte gegen 

besagte Schrift an, im zweiten Punkt thematisierte er explizit die Abwandlung seines Namens: 

„Zu dem andren narret er mich zum fierden mal582 und verkret mir min vetterlichen zu 

nammen mit dissen worten Murnarri Murnar und habs doch gentzlich dafr mein vatter und 

sein bruder583 denen got genad Ich und min bruder und alle die unseren noch nammen tragen 

syent nit also nerrisch gewesen und noch alß er uns achtet.“584 Wieder begründete er seine 

Beschwerde durch den Bezug auf seine ganze Familie, wobei er diesmal bestimmte Mitglieder 

besonders hervorhob. Die explizit aufgeführten Personen, sein Vater, Onkel und Bruder, 

standen zu Murner in einem besonders engen Verwandtschaftsverhältnis und waren angesehene 

Bürger Straßburgs, die zum Teil sogar in Diensten des Rates standen oder gestanden hatten585. 

Indem er seine Familie in seine Argumentation als ebenfalls Geschmähte einführte, brachte er 

einen impliziten Grund vor, gegen diese Schrift vorzugehen: Wenn der Rat nicht zu Gunsten 

Murners, eines aus Straßburg verbannten Exilmönches, einschreiten wolle, dann müsse er zum 

Schutz seiner unverschuldet geschmähten, verdienten Bürger eingreifen. 

Das Auftreten als Familienmitglied war eine Strategie, die Murner nur im lokalen Bezugsfeld 

der Stadt Straßburg wählte, d.h. in an den Stadtrat gerichteten Beschwerden sowie in dem 

ortsgebundenen Aushang. Innerhalb seiner Publizistik, die sich an ein Publikum auch jenseits 

der Stadt wandte, wählte er andere Wege, sich gegen diese Schmähung zur Wehr zu setzen. 

4.3.2) Die Katzenthematik in Murners Flugschriften 

Im Vergleich zur Fülle der auf Murner abzielenden Schmähungen fällt auf, dass er in seiner 

eigenen Publizistik nur verhältnismäßig selten darauf reagierte und sich zumeist für die Option 

                                                 
581 Vgl. o.A.: Warhaftige handlu[n]g, fol. C2rf. Um den Verlauf der Badener Disputation ‚richtig‘ darzustellen, 
erschien die Warhaftige handlung als Gegendarstellung. Diese wandte sich gegen die Disputation sowie gegen 
Murner als den Drucker der (vermeintlich) gefälschten Disputationsakten. Vgl. Iserloh, Erwin: Thomas Murner 
(1475-1537), S. 30. Zu den näheren Umständen der Publikation der von Murner besorgten Aktenausgabe sowie 
den erhobenen Fälschungsvorwürfen s.u. S. 144ff. 
582 Er fand darin viermal als ‚Murnar‘ / ‚Murnarri‘ Erwähnung. Die polemische Namensvariante erscheint u.a. im 
(weitgehend orgiginalgetreuen) Nachdruck seiner Schlussrede als gezielte Änderung. Vgl. o.A.: Warhaftige 
handlu[n]g, fol. C2r-C3v. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica orthodoxae fidei. Dispvtatio Helvetriorvm in 
Banden svperiori, coram dvodecim cantonum oratoribus & nuntijs, pro sanctæ fidei catholicæ ueritate, & 
diuinarum literarum defensione, habita co[n]tra Martini Lutheri, Vlrichi Zwinglij, & Oecolampadij peruersa & 
famosa dogmata. Luzern 1528, fol. C1v. In Reaktion auf diese Schrift kündigte „doctor Murnarri von Straßburg 
[…] ein gantz bch“ an. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 305. 
583 Matthäus Murner, der Vater des Thomas, hatte das Straßburger Bürgerrecht 1482 zusammen mit seinem Bruder 
Jakob erworben. Vgl. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 3. 
584 Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 90. 
585 Murners Bruder Johannes († nach 1539) und ihr Vater waren Anwälte des Großen Rates, Johannes Murner war 
zu diesem Zeitpunkt für den Rat tätig. Auf Folgen für diesen aus der Tätigkeit seines Bruders gibt es keine 
Hinweise. Vgl. Duntze, Oliver: Ein Verleger sucht sein Publikum. Die Straßburger Offizin des Matthias Hupfuff 
(1497/98-1520). München 2007 (= Archiv für Geschichte des Buchwesens. Studien 4; Diss. 2005/2006), S. 209. 
Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 300.  



116 
 

entschied, Polemik (gegen ihn) zu ignorieren. Sobald er aber auf feindliche Schriften reagierte, 

war er darum bemüht, gegen ihn gerichtete Anfeindungen abzuwehren586 und seine Reaktion 

zu legitimieren. Neben der argumentativen Widerlegung diente Murner dazu besonders die 

Beschwerde über Schmähungen. So gab er die in der Eidgenossenschaft gegen ihn und andere 

Vertreter des „alten waren cristlichen gloubens“ verfassten Schmähschriften als expliziten 

Grund für seine eigenen (Schmäh-)Schriften an587, sodass er ihnen auf gleicher Weise 

antwortete. Nicht er war demnach der publizistische Aggressor, sondern seine Gegner, wodurch 

Murner gleichzeitig die Schärfe seiner Schriften als angemessene Erwiderungen rechtfertigen 

konnte. In seinen Beschwerden wandte sich auch ganz allgemein gegen ihn schmähende 

Schriften588, ohne jedoch näher auf deren Inhalt oder die genaue Form der bemängelten 

Schmähungen einzugehen. In Anbetracht des großen Umfanges, in dem die Katzenthematik auf 

Murner angewandt wurde, ist davon auszugehen, dass sie zu solchen Schmähungen zählte, 

gegen die er sich in allgemeiner Form wandte. 

Einen Überblick über Schmähungen seiner Person gab er in der Einleitung zum Lutherischen 

Narren. Infolge seiner Opposition zu Luther hätten 

unzeliche büchlinschreiber / mit verborgnem namen / vnd mir so vil schand vnd laster in aller tütschen nation 
z gelegt / mich für des babsts geiger vß geben / ein katz vnd ein drachen vß mir gemacht / ein brch in beide 
hend geben589 / gemalen behoblet / das ich kum glaub / das ein glid an meinem leib sei / das sie nit glosiert vnd 
beschriben haben / mit anzögung aller meiner daten so ich ie begangen hab seit ich in der wagen lag590. 

Anfeindungen dieser Art dienten ihm hier einerseits als Anlass, die Satire überhaupt zu 

schreiben, andererseits aber auch zur Legitimation des von ihm gewählten Genres, da er 

seinerseits demonstrierte, dass er sich mit der vorliegenden Satire gegen ein breites Spektrum 

von unsachlichen Anfeindungen zur Wehr setzte. Seine Positionierung als Opfer war vor allem 

für die zeitgenössische Diskussion um Polemik und Satire wichtig, da Satire nur dann als 

moralisch vertretbar galt, wenn sie auf persönliche Angriffe verzichtete591. 

In Hinblick auf die Aufzählung der Schmähungen im Lutherischen Narren ist auf eine 

Besonderheit hinzuweisen, da er auf die Drachenmotivik nur in dieser Satire reagierte592. Als 

die Satire 1522 erschien, hatte die Gestalt des Drachen für Murner zwar noch eine gewisse 

                                                 
586 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. 
587 Luzern an Bern, 21.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643.  
588 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursuchtigen Ersamen. In: Pfeiffer-Belli, 
Wolfgang (Hg.): Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf, S. 2f. Ders.: Hier wird angezeigt, S. 838. 
589 Gemeint ist das Titelblatt des anonymen Nachdruckes zum Jetzerhandel (Abb. 16), auf dem er (als Mönchskatze 
mit Drachenschwanz) eine Hose in der Hand hält. Diese Darstellung nahm Bezug auf eine Erzählung, derzufolge 
Murner, nachdem er bei einer Frau entdeckt worden war, mit seinen Hosen in der Hand vor seinen Verfolgern 
floh. Auf diese Darstellung (und Unterstellung) verwies er wiederholt. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen 
Lutherischen Narren, V. 424/1833/S. 324. Thurau, Markus: Ein katholischer Kater, S. 189. 
590 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 14. 
591 Vgl. Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 85. 
592 Außerdem noch in. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3343/4751. 



117 
 

Relevanz, sodass er ihn in sein Werk aufnahm, doch schenkte er diesem Motiv kein besonderes 

Augenmerk. Die geringe Rezeption der Drachen- im Vergleich zur Katzenthematik durch seine 

Gegner spiegelte sich auch in Murners Erwiderung darauf. 

Mit seinen Reaktionen auf die Katzen- sowie Drachenmotivik signalisierte er verschiedene 

Dinge: Zunächst zeigte er seine dezidierte Kenntnis bestimmter gegen ihn gerichteter Schriften 

oder allgemeiner gegen ihn gerichteter Schmähungen. Da er in den Holzschnitten zum 

Lutherischen Narren (dazu später mehr) die Katzenmotivik im Allgemeinen aufgriff – sie 

illustrieren den Satiretext und sind somit keine direkten Erwiderungen, verfolgen aber zum Teil 

bestimmte Stoßrichtungen –, bezog er sich vorrangig auf das Motiv an sich, nicht auf bestimmte 

Anfeindungen. Indem er es aufgriff, entkräftete er den ihm immanenten Angriff. Um sein 

Vorgehen zu rechtfertigen, signalisierte Murner, dass er sich bewusst auf das Niveau seiner 

Gegner begab, insbesondere durch den dezidierten Hinweis, dass er von diesen zu einer Katze 

gemacht worden sei593. Damit lieferte er den Nachweis, dass nicht er mit unsachlichen 

Angriffen und Tiervergleichen begonnen habe. Tatsächlich formulierte Murner selbst keine 

Tiervergleiche in der Form, wie sie mit seiner Person angestellt wurden, und fügte nur 

sporadisch Wortspiele mit den Namen seiner Gegner ein. Metaphorisch sprach er Luther nur in 

Ob der König aus England ein Lügner sei das Menschsein ab: Dort charakterisierte er ihn nicht 

nur als einen Lügner594 oder „der bundtschüher großmter“, sondern auch als „mrderisch“ 

bzw. „wietender vnd rasender blůthund“595. Die Assoziation Luthers mit einem Hund steht im 

Zusammenhang mit Murners Reaktion auf die Katzenmotivik, denn nachdem er Luther in der 

dialogartig konzipierten Schrift drei Lügen vorgeworfen hatte, triumphierte er über ihn: „mein 

luther wie gefelt dir nun dein murmaw vnd katzenkopff“596. Um die Gegensätzlichkeit seiner 

und Luthers Position zu betonen, griff er die Opposition von Hund und Katze auf597 und 

deklarierte hier die Katze als Sieger der von ihm konstruierten Gegenüberstellung. Mit dem 

Anspruch, Luther die Falschheit seiner Lehren nachweisen zu können, traf er nicht nur Luther, 

sondern ebenso alle Anhänger dieser ‚falschen‘ Lehre sowie diejenigen, die Murner zuvor als 

Katze angefeindet hatten. Gleichzeitig entkräftete er die Schmähung seiner Person: Wenn seine 

Gegner unrecht hatten, dann waren deren Anfeindungen gegen ihn ebenfalls ungerechtfertigt. 

                                                 
593 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4470. Schon in der Einleitung führte er aus, 
dass er das ihm von seinen Gegnern zugedachte Amt des Murnars oder Narren ausüben werde. Vgl. ebd., S. 14. 
594 Vgl. z.B. die Titel von Murners Ob der König aus England ein Lügner sei und der Mendatia Lutheri. 
595 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 50/124. 
596 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 122. Er hatte bereits angemerkt, dass Luther 
ihn, seit er „on vrsach mein feind worden“ sei, Murnar nenne. Ebd., S. 62. Möglicherweise bezog er sich auf 
Luthers Auf das überchristlich Buch Bock Emsers Antwort. 
597 Deren Feindschaft war schon im 13. Jahrhundert sprichwörtlich. Vgl. Hagen, Gottfried: Reimchronik der Stadt 
Cöln aus dem dreizehnten Jahrhundert, hg. v. Eberhard von Groote. Köln 1834, V. 4056. 



118 
 

Eine weitere Methode zur Verspottung seiner Gegner, die er nur selten nutzte, war die vielfach 

gegen ihn gewandte Namensänderung. Im Lutherischen Narren nannte er ‚Luther‘598, obwohl 

er ansonsten konstant die Schreibweise ‚Lut(h)er‘ nutzte, an einer Stelle „Lother“ („Lother / 

Lother bistu fro“), was diesen durch den Anklang von ‚Lottern‘ moralisch herabsetzte. Dabei 

handelt es sich um eine auffällig parallele Antwort auf die vorangegangene Anrede durch 

‚Luther‘ („MVrnar / murnar find ich dich do“599). Dadurch, dass es sich um eine singuläre, als 

Reaktion konstruierte Antwort handelte – nur in diesem fingierten satirischen Dialog nutzte 

Murner die Gelegenheit, Luther reaktiv mit einem Spottnamen zu belegen600 –, distanzierte er 

sich selbst von den seinen Gegnern unterstellten Absichten, die er zuvor in Bezug auf die 

Veränderung des Namens formuliert hatte. Dieser hatte er nämlich bereits zuvor ein eigenes 

Kapitel mit der Überschrift „Der erst reissig. Wer nit Lutherisch will sein / dem sol man seinen 

namen spttlich vnd vnrechtlich verendern“ gewidmet. Hierin thematisierte er nicht nur seine 

eigene Umbenennung, sondern auch die des Papstes zum „endcrist“ oder Ecks zu einem 

„gecken“601. In Bezug auf seine Person ließ er den sich hier vorstellenden Reiter602 erklären, 

dass die Umbenennung von ‚Murner‘ in ‚Murnar‘ oder eine Katze geschehe, um „in zů dot mit 

fatzen603 / Der rlling hrtz nit gern villicht / Wan man zů im du nar spricht“604. Seinen Feinden 

legte Murner die Absicht in den Mund, die hinter der Veränderung im Allgemeinen stehe: 

Dan müsen sie sich warlich schamen / So man ires vatters namen / Also verendert in ein spot / Vnd sie der 
massen nennen lot / Damit wln wir sie schellig machen […] Das ist der beste griff vff erden / Wan sie also 
gesptlet werden / Jn irem namen mit geferden / Wan sies versprechen wllen schon / So wissens nit wers hat 
gethon / Vnd müsen dan in schanden ston / Von allem widersprechen lon / So hon wir dan das spil gewunnen605. 

Der einzige Gegner, den Murner in seinen Schriften durch eine feste Motivik schmähte, war 

Michael Stifel, den er wegen der naheliegenden Verknüpfung des Namens als einen Stiefel 

                                                 
598 Einen Überblick über Verdrehungen des Namens Luther gibt Schmidt, Josef H.K.: Der lautere Luther, S. 205. 
599 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3463/3423. 
600 Murner nutzte jedoch Wortspiele: Im Anschluss an einen Lügennachweis zog er die Schlussfolgerung, dass 
„das heißt gelutert“. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 122. Neben der Leseweise 
‚geläutert‘ ist auch die Wortneuschöpfung ‚geluthert‘ denkbar, was in diesem Kontext ‚gelogen‘/‚verfälscht‘ hieße. 
601 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 132/V. 1850/1875. 
602 Der Reiter ist der 16. Bundesgenosse. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1839. 
Murner erweiterte damit den Kreis der 15 Bundesgenossen des Eberlin von Günzburg, eine 1521 in Basel 
erschienene Flugschriftenserie. Die 15 Einzelschriften sind (teilsweise in mehreren Auflagen) im VD16 unter den 
Nummern VD16 E 95-121 verzeichnet. Jedem der Bundesgenossen widmete Murner ein eigenes Kapitel. Vgl. 
ebd., V. 833-1709. Obwohl Murner sich mit dieser Serie befasste, wurde er selbst darin nicht genannt. Allerdings 
können die Verse auf dem Titelblatt des 10. Bundesgenossen als gegen Murner gerichtet interpretiert werden, die 
sich der Katzenmotivik bedienen: „Wan[n] man annm diß reformatz / So gschweigt man manche klosterkatz / 
Die vornen lckt vnd hinden kratzt.“ Günzburg, Eberlin: New statute[n] die Psitacus gebracht hat vß dem la[n]d 
Wolfaria welche betrffendt reformierung geystlichen stand. Der .X. bu[n]dtgnosz. Basel 1521, fol. A1r. Vgl. 
Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 369. 
603 „[N]ecken, plagen, quälen, zum Narren halten“. fatzen. In: Martin, Ernst/Hans Lienhart: Wörterbuch der 
Elsässischen Mundarten 1. Straßburg 1899, S. 160. 
604 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1856-1858. 
605 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1878-1882/1884-1891. 



119 
 

bezeichnete606. In dem einzigen Flugschriftenstreit, in dem er mit einem bestimmten Gegner 

Schriften wechselte, zog Murner sie wiederholt zur Schmähung heran. Im Zusammenhang mit 

dem Bild des Stiefels nutzte Murner die Katzenmotivik sogar, den Spott auf Stifel noch zu 

steigern, wenn er ihn dazu aufforderte, zu ihm zu kommen, damit „stifelen vnd katzen 

zsammen singen“607. Damit machte er deutlich, dass er Stifel zwar verspottete, sich aber auf 

dem gleichen Niveau bewegte wie seine Gegner, auch Stifel608. Allein, weil diese ihn mit der 

Katzengestalt in Verbindung gebracht hatten, konnte er überhaupt den Vorschlag machen, als 

Katze mit einem Stiefel zusammen zu singen. Dabei setzte er Stifel noch weiter herab: Im 

direkten Vergleich werden der Stiefel als Ding und die Katze als zwar negativ besetztes Tier, 

aber doch als Lebewesen, nebeneinandergestellt. Die Komik der Szene geht vorrangig von der 

Vorstellung eines singenden Stiefels aus, nicht von der einer singenden Katze. 

Murner äußerte sich in seinen Reaktionen auf Schmähungen nicht nur zur Tiermotivik, sondern 

auch zur mit dem Spottnamen Murnar ebenfalls assoziierten Narrheit. In seiner Antwurt und 

Klag griff er u.a. die Rolle des Narren auf609, wobei er hierin Vorgaben aus Stifels Schrift folgte, 

in denen der Narrenaspekt eine besondere Betonung erfahren hatte610. In der Einleitung zum 

Lutherischen Narren kündigte er an: „will ich eben der selb Murnar oder nar sein“611. In beiden 

Fällen ging Murner unter Verweis auf die jeweils vorangegangene Schmähung auf die ihm 

zugedachten Rollen ein, nahm sie an und wandte sie gegen seine Gegner. 

In der Eidgenossenschaft war die Katzenmotivik für Murner ebenfalls von Relevanz, sodass er 

in E. Roterodami auf eine Passage aus Sebastian Hofmeisers Aktenausgabe zur Disputation von 

                                                 
606 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2479-2630 („wer dem grossen narren in 
den schůhen sitzet“). 
607 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 41. 
608 Während Stifel in der Glossierung von Murners Lied Katzenkopf und Drachenschwanz als Charakteristika 
Murners nannte, beschrieb er Murners Katzengestalt in Ain ander lied als Verkleidung: „Er wer da haim wol bliben 
/ mit seinem larue[n]gschwatz / bey nacht auff decher gstigen / gleych wie ain andre Katz / vn[n] hette lassenn 
bleiben / die rechte gtlich kunst / vonn Schemen sol er schreiben da er ist in der zunfft.“ Stifel, Michael: Ain 
ander lied, fol. A4r. Vgl. ders.: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed, fol. A2r. 
609 „Fragst du mich ob ich nit der selbig murnar sei der z straßburg gepredigt hat […]. Ja ich bin der selbig nar.“ 
Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 40. 
610 In Versen auf dem Titelblatt wird Murner u.a. als „MVRR/NARR“ bezeichnet. Zudem stellte Stifel zu Beginn 
seiner Schrift fest, dass Murner schon zu einer Katze und einem Drachen geworden sei und nun zu einem Affen 
werde. Der Affe war ein Synonym für den Narren. Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed, 
fol. A1r/A2r. Rosenfeld, Helmut: Sebastian Brants „Narrenschiff“ und die Tradition der Ständesatire, 
Narrenbilderbogen und Flugblätter des 15. Jahrhunderts. In: Gutenberg-Jahrbuch 1965, S. 247. Die Verse auf dem 
Titelblatt stammen nicht von Stifel selbst: Es handelt sich um ein auf Murners umgedichtetes Judaslied, das in 
dieser Form erstmals 1520 in der Defensio Christianorum de Cruce erschienen war. Stifel versicherte später, dass 
die Verse ohne sein Wissen eingefügt worden seien. Vgl. Gnidius, Mathias: Defensio Christianorum de Cruce, fol. 
c2r. Stifel, Michael: Antwort Michel Styfels, fol. A3a. Schröder, Tilman Matthias: Ein Lied und seine Folgen, 
S. 59. Das Judaslied, ein im 15. Jahrhundert populäres, von einem Kirchenlied abstammendes Volkslied, wurde 
1490 erstmals zur Schmähung umgedichtet. Zwischen 1520 und 1580 wurde es mehrfach parodiert, für satirische 
Zwecke wurde es wohl erstmals in Bezug auf Murner genutzt. Vgl. Taylor, Archer: „O du armer Judas“. In: The 
Journal of English and Germanic Philology 19,3 (1920), S. 318-321. 
611 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 14. 



120 
 

Ilanz612 einging, in der er Murnar genannt wurde613. Murner zitierte die Stelle wortwörtlich und 

übernahm dabei auch seinen Spottnamen, ohne ihn zu korrigieren. Auffällig ist, dass er diese 

Passage innerhalb seiner ansonsten lateinischen Schrift auf Deutsch zitierte. So konnte Murner 

Hofmeister und dessen Schmähungen schon durch den sprachlichen Unterschied qualitativ 

abwerten und besonders hervorheben. Murner antwortete Hofmeister in der gleichen Sprache, 

in der dieser ihn zuvor geschmäht hatte. Seinen Spottnamen stellte er im Folgenden nicht als 

eine genuine Schmähung durch Hofmeister, sondern als eine ‚evangelische‘ Eigenart dar: 

Hofmeister hätte ihn durchaus „mit vetterliche[m] vnd rechtem nammen genennt“, aber die 

„euangelischen bben“ fänden es in ihrem „diebsche[n] euangleion“, dass sie „frummen 

biderben mannen ire nam[m]en also verkren“. Als Beleg dafür nannte er Mt 10614, worin die 

Aussendung der Apostel mit ihren Handlungsanweisungen beschrieben wird. Da sich dort keine 

entsprechende Anweisung zur Veränderung eines Namens findet, unterstellte er ihnen die 

Verfälschung der Schrift, wodurch er ihre Rechtgläubigkeit in Frage stellte. Somit verband 

Murner hier seine Reaktion auf seinen Spottnamen mit einer Schmähung gegen den 

reformatorischen Anspruch der richtigen Schriftauslegung. Nach diesem Angriff positionierte 

er sich bezüglich Schmähungen genereller Art in der Opferrolle: Da er nie etwas gegen 

Hofmeister geschrieben oder gesprochen habe, habe er solche Schmähungen nicht verdient. 

Außerdem hätten die (direkt angesprochenen) ‚evangelischen Buben‘ mit den Schmähungen 

begonnen, worauf ‚wir‘ reagiert hätten, was wiederum heftige Reaktionen der ‚Buben‘ nach 

sich ziehe. Deshalb gab er den ‚Bösewichten‘ zu bedenken, dass andere Leute ebenso ungern 

geschmäht würden wie sie615. Insgesamt diente Murner die Verwendung des Spottnamens 

Murnar bei Hofmeister als Anlass für eine allgemeine Reaktion auf Polemiken. 

Sobald Murner die Katzenmotivik aufgriff und sich aneignete, wandte er sie gezielt gegen seine 

Gegner und machte deutlich, dass er sich in die ihm von ihnen zugedachten Rollen fügte. Dabei 

demonstrierte er, dass er seinerseits lediglich auf Anfeindungen seiner Gegner dieser Art 

reagierte. Grundsätzlich thematisierte er spezifische Formen der Schmähung in seinen 

Straßburger Schriften stärker als in seinen Luzerner Publikationen. In Luzern besaß speziell die 

                                                 
612 Die Disputation im graubündischen Ilanz wurde unter Beteiligung des Churer Bischofs am 08.01.1526 eröffnet, 
disputiert wurde am Folgetag. Sebastian Hofmeister nahm als einer der (wohl ungeladenen) Delegierten Zürichs 
teil. Diese durften am Vormittag schweigend der Disputation beiwohnen, Hofmeister wurde am Nachmittag 
ausgeschlossen. Von den achtzehn vorbereiteten Thesen kamen vier zur Diskussion, ein Ergebnis konnte nicht 
erzielt werden. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 100-103. 
613 Vgl. Hofmeister, Sebastian: Acta vnd handlung des Gesprchs / so von allen Priesteren der Tryen Pündten im 
M.D.XXVI. jar / vff Mentag vn[n] Zynstag nach der heyligen III. Künigen tag zů Jnlantz im Grawen Pundt / vfs 
Ansehung der Pundtsherren geschehen / Durch Sebastianum Hofmeyster von Schaffhusen verzeychnet. Zürich 
1526, fol. A3v. 
614 Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v. 
615 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. d1r.  



121 
 

Katzenmotivik für Murner offenbar eine geringere Relevanz, zur Legitimation seiner eigenen 

Publikationen genügte ihm der allgemeine Verweis auf Schmähungen. Die Intensität, mit der 

er in seinen Publikationen auf Spott reagierte, korreliert damit, dass die gegen ihn gerichteten 

(anonymen) Spottschriften vorrangig in den frühen 1520er Jahren erschienen sind, also 

während seiner Straßburger Zeit. 

4.3.3) Die bildliche (Selbst-)Darstellung ‚Murners‘ im Lutherischen Narren 

Die ihm von seinen Gegnern zugedachte Katzendarstellung griff Murner insbesondere im 

Lutherischen Narren auf, worin er sie zudem bildlich umsetzte616. Da bei Murner Illustrationen 

als „zweite Kommunikationsebene“617 zum Text dazugehörten618, muss diesen ebenso 

Aufmerksamkeit geschenkt werden wie dem Text. 

Murner knüpfte mit dem Lutherischen Narren nicht nur an seine Tätigkeit als Satiriker an, er 

griff zudem den Spott auf, dem er sich in zahlreichen Flugschriften sowie in konkreten 

Konfrontationen ausgesetzt sah. Dabei war die Satire mehr als nur eine Antwort auf seine 

Gegner, er wandte sich gegen die gesamte ‚lutherische‘Bewegung. Die Handlung, in der 

‚Murner‘ und der große Narr zentrale Figuren bilden, ist episodenhaft angelegt, und lässt sich 

in vier übergeordnete Szenen einteilen. Am Beginn steht die Ankunft des großen Narren, den 

‚Murner‘ ‚beschwört‘: Er führt einen Exorzismus aus und treibt dem Narren eine Vielzahl von 

Gestalten aus, die in ihrer negativen Charakterisierung der Reformation zugeordnet werden, 

etwa Prediger und Kirchenräuber (V. 162-1709/2479-2836). Danach sammeln sich die 

‚Lutherischen‘ Truppen, die kirchliches Gut plündern und schließlich auf die von ‚Murner‘ 

verteidigte Burg stoßen. Nach Verhandlungsgesprächen und dem Versprechen, ‚Luthers‘ 

Tochter heiraten zu können, schließt ‚Murner‘ sich seinen Gegnern an (V. 1710-2478/2837-

3979). Zum Vollzug der Hochzeit kommt es jedoch nicht, weil ‚Luthers‘ Tochter krank ist, 

Murner verstößt sie (V. 3980-4315). Am Ende sterben sowohl ‚Luther‘ als auch der große Narr, 

wobei ‚Luther‘ als Ketzer ohne Sakramente stirbt und verscharrt wird, der große Narr hingegen 

ein christliches Begräbnis erhält (V. 4316-4795)619. 

                                                 
616 Heger sieht in Murner eine Doppelbegabung als Autor und Illustrator seiner Werke. Solche Überlegungen 
betreffen nur einen Teil seiner Werke. Es ist etwa bekannt, dass die Holzschnitte der Geuchmat von Ambrosius 
Holbein stammen. Vgl. Heger, Hedwig: Der Meister der Murner-Zeichnungen. In: Norbert Bachleitner, Alfred 
Noe und Hans-Gert Roloff (Hg.): Beiträge zu Komparatistik und Sozialgeschichte der Literatur. Festschrift für 
Alberto Martino. Amsterdam/Atlanta 1997 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis 26), S. 545. Münch, Birgit Ulrike: 
Der Körper des Narren, S. 75, Endnote 50. Es lässt sich davon ausgehen, dass er, wie andere zeitgenössische 
Autoren, an der Konzeption der Druckgrafiken beteiligt war. Viele wurden vermutlich für den Lutherischen 
Narren neu geschaffen. Vgl. ders.: Periculos Catus, S. 197f. Sondheim, Moriz: Thomas Murner als Illustrator. In: 
Frankfurter Bücherfreund. Mitteilungen aus dem Antiquariate Joseph Baer 9 (1911), S. 78. 
617 Heger, Hedwig: Ideologisch vereinnahmt, S. 142. 
618 Vgl. Heger, Hedwig: Der Meister der Murner-Zeichnungen, S. 540. 
619 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 348-350. 



122 
 

In dieser Satire, der „geistreichste[n] Anklageschrift gegen die Reformation schlechthin und 

zugleich Murners literarische Abrechnung mit seinen Gegnern“620, ist die Katzenmotivik zwar 

nur ein Aspekt unter weiteren, den er aufgriff, er ist jedoch der auffälligste. Der fiktionale 

‚Murner‘, der dort auftritt, wird in den illustrierenden Holzschnitten ausschließlich als Katze in 

Mönchskutte dargestellt – also in genau der Art, in der der reale Murner durch seine Gegner 

karikiert wurde. Die Katzengestalt erscheint auf 1/3 (17 von 52, das Titelblatt nicht mitgezählt) 

der Holzschnitte, die dem Text beigegeben sind. Die 52 Illustrationen der Satire sind eine 

Besonderheit innerhalb der kontroverstheologischen Publizistik: Sie sind katholischerseits die 

wohl erste bildliche Reaktion auf die Reformation621.  

Alle fünf Narrensatiren Murners sind reich illustriert622, er aktualisierte mit dem Lutherischen 

Narren die für ihn gewohnte Form, sowohl in Hinblick auf die literarische Gattung als auch auf 

ihre Illustrierung. Damit steht der Lutherische Narr in Kontinuität zu seinen publizistisch 

erfolgreichen Narrensatiren – trotz der verschiedenen Umstände, unter denen sie entstanden 

waren. Mit Hilfe dieser Kontinuität wertete er zugleich die Relevanz der Reformation und der 

Person Luthers ab: Es handelte sich bei den Lehren Luthers demnach um gewöhnliche 

Narrheiten, denen Murner sich bereits zuvor in seinen Narrensatiren gewidmet hatte. 

Da Holzschnitte eine Seltenheit in Murners kontroverstheologischem Werk sind, fallen sie im 

Lutherischen Narren durch ihre Quantität sowie ihre Bezugnahme auf die Karikatur Murners 

auf. Dabei handelte es sich jedoch um keine Darstellung seiner selbst in Katzengestalt, sondern 

des durch den Autoren Murner gestalteten fiktionalen ‚Murners‘. Eine Verbindung zwischen 

Murner und ‚Murner‘ bestand über die Namensgleichheit hinaus insofern, als dass die Satire 

stark von der Biographie Murners beeinflusst war und aus seinen Erfahrungen mit seinen 

Gegnern entstand. Ebenso wie in den Flugschriften der Reformation keine strikte Trennung von 

Realität und Fiktion erfolgte (für ihre Funktion als Propaganda wurden sie miteinander 

kombiniert), gehen auch bei Murners Werken die Positionen von Murner als Autor und 

‚Murner‘ als literarische Figur ineinander über. Weil literarische Texte als Produkte ihres 

Autors immer die Einstellung des Autors zur Welt erkennen lassen und fiktionale 

Verfremdungen immer auch ihrem (realen) Ursprung verhaftet sind623, sind die Holzschnitte 

                                                 
620 Heger, Hedwig: Ideologisch vereinnahmt, S. 132. 
621 Vgl. Münch, Birgit Ulrike: Der Körper des Narren, S. 65. 
622 Vgl. Münch, Birgit Ulrike: Der Körper des Narren, S. 66. Narrenbeschwörung (Straßburg 1512), Schelmenzunft 
(Frankfurt 1512), Die Mühle von Schwindelsheim (Straßburg 1515), Geuchmat (Basel 1519) und der Lutherische 
Narr liegen ediert in der Reihe Thomas Murners Deutsche Schriften vor. 
623 Vgl. Iser, Wolfgang: Representation: A Performative Act. In: Murray Krieger (Hg.): The Aims of 
Representation. Subject / Text / History. New York 1987 (= Irvine Studies in the Humanities 2), S. 224. Po-chia 
Hsia, Ronnie: Anticlericalism in German Reformation Pamphlets: A Response. In: Peter A. Dykema/Heiko A. 
Oberman (Hgg.): Anticlericalism in Late Medieval and Early Modern Europe. Leiden/New York/Köln 1993 (= 



123 
 

mehr als nur Illustrationen zu einem rein fiktionalen Text. Die Abbildungen lassen sich nicht 

direkt auf Murner übertragen, doch verweisen sie auf ihn. In ihnen nahm er die auf ihn gemünzte 

Katzenmotivik in sein Werk auf, um sich gegen diese zur Wehr zu setzen. 

Murner übernahm die Mönchskatze als Bildprogramm von seinen Gegnern und integrierte sie 

in seine Satire. Indem er sie seinem Text als Illustration beigab, konnte er sie in einem gewissen 

Maße lenken, da er seinem Publikum eine bestimmte Vorstellung vorgab und diese nicht der 

freien Phantasie seiner Leser überließ624. Zwar sind die Bilder dem Text untergeordnet und 

ohne Kontext oft nicht zu verstehen, doch haben sie, für sich genommen, zum Teil bereits einen 

polemischen Charakter. Verbunden waren sie stets mit der Selbstpersiflage Murners, die er 

bereits in seinen anderen Satiren praktiziert hatte625, sodass er seinen Lutherischen Narren auch 

diesbezüglich in seine Narrensatiren einreihte. 

Schon das Titelbild stellt ‚Murner‘ als Mönchskatze dar (Abb. 21), wodurch die Gestalt 

‚Murners‘ von vornherein vorgegeben ist. In diesem zu Beginn des Satiretextes wiederholten 

Holzschnitt erscheint ‚Murner‘ triumphierend auf dem großen Narren stehend oder kniend. Es 

war ‚Murner‘ in der adaptierten Katzengestalt, der über die lutherische Narrheit siegte, womit 

er gleichzeitig verdeutlichte, dass seine eigene polemische Darstellung als begründete Reaktion 

zu verstehen sei. In spezifischer Weise kann diese Pose, ebenso wie weitere Abbildungen des 

auf dem Boden liegenden Narren, als Umkehrung der Darstellung Murners im Murnarus 

Leviathan gedeutet werden626, wo er als der von Luther Besiegte karikiert worden war. Damit 

wäre das Titelblatt sowohl eine allgemeine Stellungnahme gegen die Reformation und ihre 

Schmähungen als auch eine gezielte Reaktion auf ein bestimmtes Werk. 

Begleitet wird die Szene von einem Spruchband, auf dem steht: „Interdum simulare stultitium 

prudentia summa“627. Murner ordnete sich und seine Satire auf diese Weise in einen Kontext 

ein, in dem ihm kein Vorwurf der Narrheit gemacht werden konnte. Immerhin charakterisierte 

er seine eigene Narrheit sowohl als Ausweis der Klugheit als auch als vorgetäuscht, indem er 

sie als freiwillig angenommene Narrheit auswies, nicht als eine tatsächliche. In der Konzeption 

                                                 
Studies in Medieval and Reformation Thought 51), S. 493. Die Haltung des Autors zur wirklichen Welt spiegelt 
sich auch darin, welche Elemente er aus dieser für seinen fiktionalen Text auswählt. Der jeweilige Text beinhaltet 
immer eine Auswahl aus verschiedenen sozialen, geschichtlichen, kulturellen und literarischen Systemen, die 
außerhalb des Textes als Referenzrahmen bestehen. Vgl. Iser, Wolfgang: Feigning in Fiction. In: Mario J. 
Valdés/Owen Müller (Hgg.): Identity of the Literary Text. Toronto/Buffalo/London 1985, S. 206f. 
624 Die Vorstellung des Lesers von der fiktionalen Welt wird durch die (textliche) Darstellung dieser Welt gelenkt, 
doch gibt es immer eine Vielzahl möglicher Interpretationen. Vgl. Iser, Wolfgang: Feigning in Fiction, S. 220/223. 
625 Vgl. Bässler, Andreas: Sprichwortbild und Sprichwortschwank. Zum illustrativen und narrativen Potential von 
Metaphern in der deutschsprachigen Literatur um 1500. Berlin/New York 2003 (= Quellen und Forschungen zur 
Literatur- und Kulturgeschichte 27 (261); Diss. 2001/2002), S. 134. 
626 Vgl. Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 99. 
627 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 10. Murner konnte die Bekanntheit des weit 
verbreiteten Spruches voraussetzen. Erasmus von Rotterdam griff ihn ebenfalls auf. Vgl. ebd., S. 323. 



124 
 

des Bildes nahm er zudem eine Trennung vor zwischen einerseits der ‚gewöhnlichen‘ Narrheit, 

von der Murner sich nicht ausschloss und andererseits der lutherischen Narrheit, über die 

‚Murner‘, und damit Murner als Autor dieser Schrift, triumphierte. 

Während der Titelholzschnitt programmatischer Natur ist, sind die anderen Holzschnitte stärker 

mit dem Satiretext verbunden und greifen einzelne Textelemente illustrativ auf, sodass in den 

Illustrationen eine sehr konzentrierte und plakative Darstellung ‚Murners‘ erfolgt. Einmal 

erscheint ‚Murner‘ etwa als Geiger (Abb. 22), womit Murner den Vorwurf aufgriff, im Dienste 

des Papstes zu stehen und dessen Botschaften unkritisch zu verbreiten628. Möglicherweise 

reagierte Murner hier (auch) auf das Titelbild des Wolffgesangs, auf dem er ebenfalls als 

Mönchskatze mit Geige dargestellt wurde (Abb. 20). Dass die Motivik des Papstgeigers eine 

Reaktion war, bestätigte er im begleitenden Text: Die Anhänger Luthers seien diejenigen 

gewesen, die ihm zum Amt des päpstlichen Geigers verholfen hätten629. Somit übernahm er die 

Motivik nicht unkommentiert, sondern legte ihren Ursprung offen. 

Die Abbildungen ‚Murners‘ setzten nicht nur textliche Reaktionen auf feindliche Schmähungen 

bildlich um, sondern dienten außerdem dem Angriff und der Kritik. Im Kapitel zur Besserung 

und Reform von Predigten der Bettelmönche630 (zu denen Murner als Franziskaner zählte und 

damit auch ‚Murner‘) erscheint er, neben einem Mönch sitzend, als andächtiger Zuhörer des 

predigenden großen Narren (Abb. 23). Er wird als aufgeschlossen für dessen Ideen dargestellt, 

so abstrus die Vorschläge auch seien mögen. Immerhin ist es hier ein Narr, der vor Geistlichen 

predigt, sodass die vorgeschlagenen Neuerungen ohne eine Begründung als närrisch deklassiert 

werden können. Die Tatsache, dass sich eine Katze unter den Zuhörern befindet, verstärkt den 

Eindruck der Absurdität noch zusätzlich. 

Im zweiten Handlungsabschnitt stilisierte Murner sein literarisches Pendant mit Hilfe der 

Holzschnitte zum alleinigen Verteidiger des Glaubens gegen die Angriffe ‚Luthers‘ und dessen 

Anhänger – Verbündete hat ‚Murner‘ in der Satire nicht. In einer Szene steht er etwa in direkter 

Opposition zu ‚Luther‘ (Abb. 24) und wirkt überlegen: Zum einen steht er selbst etwas höher 

als ‚Luther‘, zum anderen befindet er sich innerhalb einer massiven Burg631, während ‚Luther‘ 

als Krieger draußen ganz allein steht. Einige Zeit später erscheint ‚Murner‘ wieder als 

                                                 
628 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 326. 
629 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 815-818. Murner spricht von 
‚Bauchgenossen‘, den Bundesgenossen, die sich noch im Bauch des Narren befinden. Vgl. ebd., V. 792. 
630 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 86. 
631 Murner persiflierte es an dieser Stelle nicht Luthers Lied Ein feste Burg ist unser Gott (entstanden wohl 1529), 
sondern bediente sich militärischer Motivik, die insbesondere in der Polemik der Reformationszeit weit verbreitet 
war. Vgl. Headley, John M.: Introduction. In: ders. (Hg.): Responsio ad Lutherum 2. New Haven/London 1969 (= 
The Complete Works of St. Thomas More 5,2), S. 862. Mager, Inge: Martin Luthers Lied „Ein feste Burg ist unser 
Gott“ und Psalm 46. In: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 30 (1986), S. 95. 



125 
 

Verteidiger der Burg, sieht sich aber diesmal allein einer Übermacht von Kriegern gegenüber 

(Abb. 25). Statt resigniert aufzugeben und sich der Mehrheit anzuschließen – andernorts hatte 

Murner das Argument der Quantität in zu Gunsten der Römischen Kirche gegen die Minderheit 

der Anhänger der Reformation angeführt632 –, trotzte ‚Murner‘ erfolgreich der sich ihm 

bietenden Übermacht. Dabei verwies die geschilderte fiktionale Szene auf das Engagement des 

realen Murners, der sich, ebenfalls auf sich allein gestellt, für die Römische Kirche einsetze633. 

Zu einem Kampf mit ‚Murner‘ kommt es trotz der militärischen Motivik und der 

Belagerungssituation nicht, die Auseinandersetzung zwischen ihm und ‚Luther‘ verläuft rein 

verbal634. Obwohl ‚Murner‘ in der zweiten Belagerungsszene bewaffnet ist, wird er seinen 

Feinden gegenüber mit einer einladenden Geste dargestellt. Erst durch den Text wird klar, dass 

Friedensverhandlungen stattfinden und ‚Murner‘ für die Hand der (zu diesem Zeitpunkt rein 

fiktiven) Tochter ‚Luthers‘ (Adelheid) bereit ist, seinen Widerstand aufzugeben und sogar 

selbst ‚lutherisch‘ zu werden635. Zu einer Entscheidungsschlacht kam es nicht, sodass es hier 

zwar nicht zu einem Sieg ‚Murners‘ kommen konnte, aber auch nicht zu einer Niederlage. 

Im Zusammenhang der Eheschließung ‚Murners‘ mit Adelheid erscheint ‚Murner‘ u.a. als 

galanter Werber (Abb. 26) und als Vorsitzender der Hochzeitsgesellschaft (Abb. 27). Hier 

nutzte Murner die Katzengestalt des Bräutigams, um die Priesterehe zu kritisieren und zu 

persiflieren. Diese Kritik gestaltete Murner über die Grundkonstellation hinausgehend, dass die 

Mönchskatze ‚Murner‘ weder als Katze noch als zölibatär lebender Kleriker heiraten konnte, 

und widmete der Hochzeit einen eigenen Handlungsstrang. Ein besonderes Augenmerk auf die 

Thematik der Priesterehe richtete er dadurch, dass er die Gäste der Hochzeitsgesellschaft 

explizit als Geistliche mit ihren Frauen identifizierte636. Der inszenierten Annäherung 

                                                 
632 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 72f. 
633 ‚Murners‘ Opposition und Engagement gegen ‚Luther‘ wird als großes Hindernis dargestellt: „Hat sich in ein 
starck schloß gethan / Verbolwerckt vnd verriglet hart / Vnd zů der weren nichtz gespart / Was nur der luther sagt 
vnd schreibt / Sein gespt vnd iuff [Hohn K.H.] daruß treibt / Künnen wir in nit bezwingen / So würt vnß nimer 
me gelingen / Er hindert vnß in allen dingen […] Dan alle die weil der münch bleibt / Vnd solch gespt hie vß vnß 
treibt / So went er von vnß manchen man / Das vnser bunt nit mag bestan / So lang so kurtz laßt er nit ab / Als lang 
ich in erkennet hab.“ Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3321-3328/3415-3420. 
634 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3300-3978. 
635 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3720-3737. Da Luther erst 1525 heiratete, 
wurden ihm an dieser Stelle der Bruch seines Zölibates und ein illegitimes Kind unterstellt. Vgl. Pettegree, 
Andrew: Brand Luther, S. 19. Gerade weil es sich um eine rein fiktionalen Ausgangssituation handelte, konnte 
Murner seinen ‚Murner‘ gefahrlos die fiktiven Zugeständnisse von Heirat und Konversion machen lassen. 
636 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4059-4064. Ab 1520 wurde die Priesterehe 
in Flugschriften und Predigten thematisiert – Murner hatte sie, die den Glauben nicht berühre, als sinnvoll 
charakterisiert. Ende 1523 heiratete mit Anton Firn der erste Priester in Straßburg. Vgl. Murner, Thomas: Von 
dem babstenthum, S. 49f. Buckwalter, Stephen E.: Die Priesterehe in Flugschriften der frühen Reformation. 
Gütersloh 1988 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 68; Diss. 1996), S.221-231. Anfang 1524 
soll Murner ein Spottlied auf verheiratete Priester veröffentlicht haben. Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de 
Sébastien Brant, S. 81. Wencker, Johann: Summarische Chronik und Zeitregister der Statt Strassburg, hg. v. Léon 
Dacheux. In: Mitteilungen der Gesellschaft für Erhaltung der geschichtlichen Denkmäler im Elsass. 2. Folge 15 



126 
 

‚Murners‘ an die Gruppe der verheirateten Geistlichen zum Trotz wird er schließlich doch 

keiner von ihnen, da er es im Gegensatz zu ihnen im weiteren Verlauf der Satire vermeidet, die 

Ehe mit Adelheid zu vollziehen. Er selbst kann das Zölibat einhalten637, indem er sie noch in 

der Hochzeitsnacht verstößt, da sie den „grindt“638 habe (Abb. 29). Mit diesem Bruch ist eine 

Wiederaufnahme der Beziehung (auch zu ‚Luther‘ als Brautvater) ausgeschlossen. Dabei zeigt 

‚Murner‘ sich nicht nur körperlich (er ist es, der verjagt), sondern auch moralisch überlegen: Er 

ist der Gesunde, sie hat die Geschlechtskrankheit, die auf eine unmoralische Lebensführung 

schließen lässt, die über ihre Bereitschaft hinausgeht, einen Geistlichen zu heiraten. Ihre 

Diskreditierung trifft wiederum auch ihren Vater ‚Luther‘. ‚Murner‘ hingegen widerstand den 

Verlockungen und erwies sich als standhaft – er war kein wollüstiger Kater. 

In der Rolle eines Geistlichen, diesmal in der Ausübung seelsorgerischer Tätigkeiten, begegnet 

‚Murner‘ wieder am Schluss der Satire in zwei parallelen Szenen, zunächst erscheint er an 

‚Luthers‘ Sterbebett (Abb. 30). Dem Bild allein kann nur entnommen werden, dass ‚Murner‘ 

‚Luther‘ gestikulierend etwas erklärt. Im Zusammenhang mit der Kapitelüberschrift, dass dieser 

ohne Sakrament sterben wolle639, entsteht der Eindruck, dass ‚Murner‘ ihn vergeblich davon 

abzubringen versucht – er erscheint als engagierter Seelsorger. Schließich stirbt ‚Luther‘als 

Ketzer, was ‚Murners‘ Verhalten ihm gegenüber radikal verändert, das vom Bemühen um ihn 

in völlige Ablehnung umschlägt: Laut ‚Murner‘ gehöre ‚Luther‘, der der Christenheit 

Zwietracht gebracht habe und die Sakramente ablehne, ins ‚Scheißhaus‘640. Ganz plakativ wird 

diese Szene im folgenden Kapitel („wie dem luther sein leibfal mit einem katzengeschrei 

begangen würt“641) illustriert (Abb. 28): ‚Luthers‘ Fall in den Abort wird von ‚Murner‘ und drei 

weiteren Katzen musikalisch begleitet. Luthers Schmähung wird hier sowohl in Form des 

schändlichen ‚Begräbnisses‘ als auch des von ‚Murner‘ aufgeführten Charivaris umgesetzt. Im 

Text wird das Charivari erklärt: ‚Murner‘ sei seit seiner Katzenwerdung von den anderen 

                                                 
(1892), S. 151. Specklin (1536-1589) berichtet, dass Murner, als sich „vil eheweiber genommen hatten und ausz 
den closter gingen […] vil seltzam spotliche reimen und carmina“ veröffentlicht habe. Er beschrieb auch die 
Hochzeitsepisode aus dem Lutherischen Narren, einem „schimpflich buch […] darin er sich selbs vexiert“. Reuss, 
Rodolphe (Hg.): Les Collectanées de Daniel Specklin (Fortsetzung und Schluss). In: Bulletin de la Société pour la 
Conservation des Monuments Historiques d'Alsace 2.Sér. 14 (1889), S. 319. Vgl. Meurer, Peter H: Specklin 
(Speckle), Daniel (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 24. Berlin 2010, S. 638. 
637 Abb. 28 kann als Unterweisung von ‚Murners‘ Katzenkindern gedeutet werden, doch ruft ‚Murner‘ im 
Satiretext ‚alle Katzen‘ zum Gesang herbei. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, 
V. 4467-4491. Münch, Birgit Ulrike: Periculos Catus, S. 214f.  
638 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4275. Wohl ein Hautausschlag, der auch in 
Verbindung mit einer Geschlechtskrankheit auftreten konnte. Vgl. Goebel, Ulrich/Anja Lobenstein-
Reichmann/Oskar Reichmann (Hgg.): Frühneuhochdeutsches Wörterbuch 7,1. Berlin/New York 2001, Sp. 436. 
Murner verweist auf eine Erbkrankheit („erbgrindt“), die Adelheid von einem Elternteil (wohl ‚Luther‘) geerbt hat 
und selbst weitervererben wird. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 282. 
639 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 286. 
640 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4440-4448. 
641 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 296. 



127 
 

Menschen missachtet worden. Diese Leute kämen nicht zum Begräbnis, wenn sie neben 

‚Murner‘ als Katze stehen müssten. Deshalb lade er andere Katzen ein, um ‚Luther‘ durch ihren 

Gesang ein angemessenes Begräbnis auszurichten642. Dieses Charivari ist in besonderem Maße 

an ‚Murner‘ als Katze gekoppelt, der es initiierte und daran mitwirkte. Die Möglichkeit dazu 

hatte die gegnerische Assoziation Murners mit der Katze eröffnet, worauf er hinwies: „Wan ich 

nit ein katze wer / Wie künt ich also mauwen her / Jch kann ietzunder erst erkennen / Warumb 

sie mich den murmauw nennen / Das ich kan also mauwen schon.“643 Damit wandte Murner 

hier die Schmähung seiner Person durch Unterstützer Luthers um und nutzte sie seinerseits zum 

umfassenden Angriff. Ziel seines Spottes war vorrangig Luther als Urheber der 

Auseinandersetzung, doch wurden dessen Anhänger dadurch ebenfalls verspottet. Analog zur 

Todesszene ‚Luthers‘ erscheint ‚Murner‘ danach am Sterbebett des großen Narren (Abb. 31). 

Da dieser nicht als Ketzer stirbt, erhält er ein ehrenhaftes Begräbnis644. Eine Schmähung durch 

‚Murner‘ wie im Falle ‚Luthers‘ war hier nicht nötig, durch den Kontrast der beiden Szenen 

wird die Verwerfung der lutherischen Lehre noch betont. 

Murner machte mit Hilfe der Holzschnitte bereits auf den ersten Blick, auch ohne die Lektüre 

des umfangreichen Werkes, deutlich, dass er die Fülle der Schmähungen seiner Person in Text 

und Bild kannte. Darüber hinaus zeigte er sich über Flugschriften informiert, die sich nicht 

gezielt gegen ihn wandten. Mit diesen setzte er sich ebenfalls auseinander, seiner Persiflage auf 

die 15 Bundesgenossen des Eberlin von Günzburg gab er etwa viel Raum. Diese offensichtliche 

Kenntnis der gegnerischen Publizistik war, verbunden mit der Aufnahme der Katzenmotivik, 

zugleich eine wichtige Begründung für seine eigenen polemischen Angriffe: Mit Hilfe der 

Rolle, die ihm von seinen Gegnern zugedacht wurde, verteidigte er sich gegen Angriffe, die 

sowohl gegen seine Person als auch das bestehende kirchliche System gerichtet waren. Indem 

er mit der Gestaltung ‚Murners‘ die Katzenrolle aufgriff, konnte er die der Katze 

zugeschriebenen Eigenschaften übernehmen und diese in die Art seiner Reaktionen einfließen 

lassen, also gegen seine Gegner wenden und damit umkehren645. Unter dem Deckmantel der 

Katzenmotivik konnte er seine Angriffe auf einer anderen Ebene führen als wenn er eine (auf 

ihn verweisende) menschliche Gestalt gewählt hätte. Immerhin war es innerhalb der Satire nicht 

Thomas Murner, der Franziskanermönch und Doktor beider Rechte, der die Angriffe seiner 

Gegner parierte, sondern eine Katze, die keine Rücksicht auf ihren eigenen Rang oder sonstige 

                                                 
642 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4470-4504. 
643 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4492-4496. 
644 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4663ff. 
645 „Jch bin ein katz vnd hab kein sin / Darumb ich grob mit worten bin / Hetten sie mich lon ein menschen bleiben 
/ Ich wolt die groben wort nit treiben.“ Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2664-2667. 



128 
 

Verantwortlichkeiten nehmen musste. Die Aneignung der Katzenrolle prägte die Satire 

grundlegend und bedingte die Gestaltung seiner Polemik. Dabei wählte er sehr wohl aus, 

welche Eigenschaften er aufgriff und welche er verwarf. Die Aggressivität einer Katze nahm er 

beispielsweise in Anspruch, doch verwahrte er sich etwa gegen die ihr zugeschriebene 

Hinterhältigkeit dadurch, dass er einen offenen Kampf mit seinen Feinden suchte646. 

Das plakative Aufgreifen der Katzenkarikatur zielte darauf, diese zu entkräften: Murner 

kokettierte damit, dass seine Feinde ihn damit nicht träfen und der Angriff auf seine Person 

keinen Erfolg hätte. Immerhin war es gerade sein ‚Murner‘ in Katzengestalt, der dem 

gegnerischen Angriff standhielt und schließlich über ‚Luther‘ triumphierte647, was er seinen 

Lesern sowohl im Text als auch in den Bildern vorführte. Da die Katzenmotivik auch in den 

folgenden Jahren weiter rezipiert und zu seiner Schmähung herangezogen wurde, hatte Murner 

in dieser Hinsicht jedoch keinen Erfolg. Vordergründig lässt sich dies damit erklären, dass der 

Lutherische Narr bald nach Erscheinen verboten und wegen seiner Konfiszierung keinem 

breiten Leserkreis bekannt wurde648. Unter der Annahme, dass Satiren in der Regel ein breiteres 

Publikum erreichten als ernste Schriften649, hätte die Satire als generelle Abrechnung mit seinen 

Gegnern und das Bildprogramm im Besonderen prinzipiell eine weite Verbreitung erfahren 

können. Allerdings war seine Karikatur als Katze bereits verbreitet und etabliert. Sie war ein 

leicht einprägsames Motiv, hatte „im Symbolsystem des reformatorischen Konfliktgefüges 

[ihren] festen Platz“650 und entsprach der Schmähung anderer Kontroverstheologen, die 

ebenfalls mit Hilfe der Tiermotivik angegriffen wurden. Darüber hinaus hatte er in seinen 

verschiedenen Publikationen durchblicken lassen, dass ihn die Verknüpfung mit der 

Katzengestalt ärgerte. Sie war ein erfolgreiches Mittel zu seiner Schmähung. 

4.4) Fazit 

Da Murner bei seinen Schriften völlige Gestaltungsfreiheit besaß, ist davon auszugehen, dass 

er sowohl in seinem weitgehenden Ignorieren als auch im Aufgreifen von Schmähungen, wie 

                                                 
646 Vgl. Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 85f. 
647 Dieser Triumph wurde von Murner sowohl auf moralischer (z.B. die Szene der Hochzeitsnacht) als auch auf 
physischer Ebene (die ‚Beerdigung‘ Luthers) gestaltet. Die Aufnahme der Katzengestalt kann als ein Versuch 
gewertet werden, diese von der Polemik seiner Gegner zu lösen und als sein Markenzeichen oder Wappentier 
umzuwerten. Vgl. Ziechmann, Elga: Luther im Bilderkampf, S. 157. Falls er dies tatsächlich beabsichtigt haben 
sollte, verfolgte er dieses Vorhaben jedoch nur im Lutherischen Narren. 
648 Rezipiert wurde die Satire dennoch, wie die Novella (1523) beweist. Vgl. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: 
ders. (Hg.): Karsthans, S. 295. Darin wird ‚Murner‘ als Exorzist zum vermeintlichen Geist des Karsthans gerufen, 
der sich schließlich als Geist des großen (Lutherischen) Narren herausstellt. Als Buße für seine Sünde auf dem 
Sterbebett soll er einen Narren verschlucken – am Ende verschlingt er ‚Murner‘. Außerdem gibt es verschiedene 
Anspielungen auf Murners Satire, z.B. auf das Charivari zu ‚Luthers‘ ‚Begräbnis‘, sowie etwa Ob der König aus 
England ein Lügner sei. Vgl. o.A.: Nouella, V. 454-456/744f/761-764/957f/962/1044f/1064-1067. 
649 Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 75. 
650 Heger, Hedwig: Ideologisch vereinnahmt, S. 129. 



129 
 

speziell der Katzenmotivik, in der Art reagierte, die ihm jeweils als geeignet erschien. 

Insgesamt entwickelte er keine stringente Strategie zur Abwehr der Katzenmotivik, sondern 

reagierte situationsspezifisch auf das, was gerade Relevanz für ihn besaß. 

Sobald Murner sich gegen Schmähungen wandte, positionierte er sich deutlich in einer 

Opferrolle als ungerechtfertigt bzw. in ungebührlichem Maße von seinen Feinden 

Angegriffener. Besonders nachdrücklich verfolgte er diese Strategie im Straßburger Kontext, 

wenn er sich in den dort bekannten Familienverband der Murner einordnete – verbunden mit 

der impliziten Forderung, dagegen einzuschreiten. Dementsprechend griff er das Katzenmotiv 

in seinen Schriften zumeist nur dann auf, wenn er situativ auf bestimmte Gegner oder 

Anfeindungen reagierte, und übernahm es somit nicht als ein festes Stilelement, um es 

möglicherweise dauerhaft zu entkräften. Zudem zeigt sich, dass er darauf fast ausschließlich in 

seinen deutschsprachigen Werken einging. Dies erklärt sich nicht nur mit der vergleichsweise 

geringen Anzahl seiner lateinischen kontroverstheologischen Schriften, sondern gründet 

darauf, dass seine Feinde diese Motivik vorrangig in deutschen Schriften gegen ihn heranzogen; 

er antwortete auf gegen ihn vorgebrachte Polemik in der gleicher Sprache – besonders deutlich 

wird dies in E. Roterodami – und somit vor dem potenziell gleichen Publikum. Weil er stark 

selektierte, worauf er reagierte und er speziell den Aspekt der Katzenmotivik immer nur 

vereinzelt aufgriff, konnte er ihn gezielt einsetzen: In die Rolle der Katze ließ er sich nicht 

drängen, vielmehr war er es selbst, der entschied, wann und in welcher Art er die Rolle des (als 

Katze) Geschmähten aufgriff und somit als Teil seines self-fashioning gestaltete. Insofern ist 

sein Umgang mit dem Katzenmotiv immer als ein Reflex seines individuellen Umgangs mit der 

gegen ihn gerichteten Polemik zu sehen. 

Insbesondere dann, wenn er die Katzengestalt für seine Zwecke in Anspruch nahm, nutzte er 

sie seinerseits, um seine Feinde mit ihrer Hilfe anzugreifen. Gleichzeitig konnte er seine eigene 

Polemik legitimieren, wenn er auf dem gleichen Niveau (re)agierte, auf dem seine Gegner ihn 

zuvor verspottet hatten. Murner erniedrigte seine Gegner, wenn er sie mittels der von ihnen 

übernommenen Katzengestalt angriff, was er besonders plakativ in der Satire vom Lutherischen 

Narren umsetzte. Alles, was er ‚Murner‘ in der Satire tun ließ, bekam durch die Katzengestalt 

einen zusätzlich grotesken und schmähenden Charakter und wurde dadurch noch betont. 

Schmähungen, wie etwa ganz eindrücklich das Charivari zum ‚Begräbnis‘ ‚Luthers‘ 

funktionierten vor allem deshalb, weil Murner die Katzengestalt mit den ihr immanenten 

Assoziationen und Zuschreibungen übernommen hatte. Dabei diente Murner die fiktionale 

Tiergestalt auch zur Distanzierung, trotz der engen Verbindung zwischen Murner und 

‚Murner‘: Während in Hinblick auf die von Murner übernommene Rolle des Narren eine 



130 
 

Identität zwischen Murner und ‚Murner‘ denkbar ist, funktioniert dies mit der Rolle der Katze 

nicht. Sobald er die ihm zugedachte Rolle der Katze annahm, betonte er, dass eben nicht der 

reale, menschliche Murner die beschriebenen Handlungen vollzog. Murner stellte 

dementsprechend nicht sich selbst als Katze dar, sondern gestaltete die auf ihn verweisende 

Figur des ‚Murner‘. Mit Hilfe seines ‚Murners‘ und der der Katze zugewiesenen Eigenschaften 

attackierte er seine Gegner, ohne Rücksicht auf seine eigene Stellung nehmen zu müssen, zumal 

er mit der Satire ein Genre gewählt hatte, das ihm große Freiheiten ermöglichte. Dabei schöpfte 

er aus den ihm zur Verfügung stehenden Mitteln der Publizistik und gestaltete in der 

Verbindung von Text und Bild diesen umfassenden Angriff. Er übernahm die Gestalt der Katze 

ostentativ als Teil seines self-fashionings, um sie zu lenken und als Waffe gegen seine Feinde 

zu wenden.   



131 
 

5) Murners Druckereien 

Der Lutherische Narr war die letzte Schrift, die Murner in Straßburg veröffentlichen konnte. 

Sein bisheriger Drucker Johannes Grüninger weigerte sich danach, weitere Schriften von ihm 

anzunehmen, sodass er keine Möglichkeit mehr hatte, seine Schriften in Straßburg zu 

publizieren651. Deshalb tat er einen sehr ungewöhnlichen Schritt, um auch weiterhin die 

Verbreitung seiner Werke gewährleisten zu können: Er richtete seine eigene Druckerei ein. 

Zwar war es kein Einzelfall, dass Geistliche als Drucker tätig wurden652 oder Klöster in ihren 

Räumlichkeiten Druckereien einrichteten und Ordensangehörige selbst dort arbeiteten, doch 

geschah dies, vor allem in Bezug auf die Franziskanerkonventualen, nur selten653. Aber auch 

innerhalb der Gruppe der Kontroverstheologen war Murner ein Sonderfall, da er (nahezu) der 

einzige war, der diesen Weg beschritt654. Insofern ist es auffällig, dass Murner gleich in drei 

                                                 
651 Explizite Druckverbote waren dafür nicht ursächlich, da die erste Zensurordnung Straßburgs mit dem Verbot 
von Schmähschriften im September 1524 erlassen wurde, ca. drei Monate nachdem Murner bereits wegen seiner 
eigenen Druckerei in einen Konflikt geraten war. Vgl. Auszüge aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 04.06. 
und 12.09.1524. In: Kastner, Ruth (Hg.): Quellen zur Reformation 1517-1555. Darmstadt 1994 (= Ausgewählte 
Quellen zur Deutschen Geschichte der Neuzeit. Freiherr vom Stein-Gedächtnisausgabe XVI), S. 100-102. Iserloh, 
Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 29. Weber, Hanna-Christina: Buchdrucker. In: Helga Schnabel-Schüle 
(Hg.): Reformation. Historisch-kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart 2017, S. 105. Zu den Hintergründen 
der Weigerung Grüningers sowie seines Publikationsverbotes s.u. S. 229ff. 
652 In Landshut hatte sich z.B. Johann Weyssenburger, ebenfalls ein geweihter Priester, bereits 1512 als Drucker 
niedergelassen (er war bis 1533 tätig) und bevorzugt theologische (Gebrauchs-)Schriften gedruckt. Zunächst 
druckte er auch lutherfreundliche Schriften, ab 1524 stellte er sich in den Dienst der Römischen Kirche und 
Kontroverstheologie. Zu den von Weyssenburger gedruckten Werken gehört ein Nachdruck von Murners 
Wahrhaftigem Verantworten. Vgl. Rößler, Hans: Geschichte und Strukturen der evangelischen Bewegung im 
Bistum Freising 1520-1571. Nürnberg 1966 (= Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns 42), S. 92. Steiff, 
K.: Weyssenburger, Johannes W. (Art.). In: Allgemeine deutsche Biographie 42. Leipzig 1897, S. 290f. Murner, 
Thomas: Ein worhafftigs verantworten der hochgelorten doctores vnd herren / die zů Baden vff der disputation 
gewesen sint vor den .xij. ortern einer loblichen eidtgnoschafft wider das schentlich / erstuncken / vnd erlogen 
anklagen Vlrich Zwinblyns / das der fiertzig mal eerloß diebsch bßwicht vff die frummen herren geredt hat vnd 
in den druck hat lassen kummen. Von Doctor Thoma. Murner gemacht / ob der Zwingly lstig wurde das er im 
das berig auch hin vß gebe nach dem rechten winckel meß. Landshut 1526. 
653 Vgl. Lenhart, John M.: Franciscan Printing Houses in Pre-Reformation Times. In: Franciscan Studies 7,1 
(1947), S. 91. Zwar gehörten die frühen Drucker oft dem geistlichen Stand an (mit einer universitären Ausbildung), 
doch wurde das sich zunehmend professionalisierende Druckgewerbe ab 1480 weitgehend von gelernten Druckern 
betrieben. Vgl. Brandis, Tilo: Handschriften und Buchproduktion im 15. und frühen 16. Jahrhundert. In: Ludger 
Grenzmann/Karl Stackmann (Hgg.): Literatur und Laienbildung im Spätmittelalter und der Reformationszeit. 
Symposion Wolfenbüttel 1981. Stuttgart 1984 (= Germanistische Symposien. Berichtbände V), S. 183. 
654 Jung erwähnt eine Druckerpresse im Straßburger Augustinerkloster, ohne jedoch einen Beleg anzuführen. 
Wenn es sich um keine Verwechslung handelt, verfolgte Konrad Treger möglicherweise ein ähnliches Vorhaben 
wie Murner. Zu einem Missverständnis könnte jedoch geführt haben, dass Treger seine Vermahnung, für die er 
länger nach einem Drucker gesucht hatte, in seinem Kloster verkaufte. Vgl. Jung, A.: Geschichte der Reformation 
der Kirche in Straßburg und der Ausbreitung derselben in den Gemeinden des Elsasses 1. Straßburg/Leipzig 1830 
(= Beiträge zur Geschichte der Reformation. Zweite Abteilung), S. 270. Kaufmann, Thomas: Pfarrfrau und 
Publizistin – Das reformatorische „Amt“ der Katharina Zell. In: Zeitschrift für Historische Forschung 23 (1996), 
S. 207. Im VD 16 ist nur Ausgabe der Schrift Tregers aus Freiburg i.Br. verzeichnet: Treger, Konrad: Vermanu[n]g 
bruder Conradts Treger / Augustiner ordens durch hohe Teütsche land Prouincial / an ein lobliche gemeyne 
Eydgnoßschafft / vor der Bhemschen ketzerey / vnnd antwurt Vff ein lugenthafft / gotslestrig bůch / von etlichen 
so sich diener des worts heissen an ein Gemeyne Eydgnoßschafft diß jars im Aprilen vßgangen. Freiburg i.Br. 
1524. Emser war der Betreiber der Emserpresse in Dresden. Vgl. Volkmar, Christoph: Reform statt Reformation. 
Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen 1488-1525. Tübingen 2008 (= Spätmittelalter, Humanismus, 
Reformation 41; Diss 2006/2007), S. 575. 



132 
 

(Kloster-)Druckereien – neben Straßburg und Luzern, um die es im Folgenden gehen soll, zuvor 

auch in Frankfurt a.M. (betrieben durch Beatus Murner) – involviert war655. 

Indem Murner ab 1524 seine Schriften nicht nur verfasste, sondern auch druckte, 

veröffentlichte er sie in Personalunion als Autor und Drucker. Da die Betätigung als Drucker 

eine sehr spezielle Rolle war, die Murner als Kontroverstheologe ergriff, die in engster Weise 

mit seiner Publizistik verbunden war, stellt sich die Frage, ob er sie nur als pragmatisches Mittel 

nutzte oder ob er sie auch als Teil seines self-fashionings aufnahm und gestaltete. Mit Sicherheit 

war sie für seine Schriften von großer Bedeutung, da sie ihn in die Lage versetzte, seine Werke 

überhaupt zu publizieren. Um aufzuzeigen. ob und wie er sich jeweils als Drucker darstellte 

und möglicherweise inszenierte, soll im Folgenden zunächst skizziert werden, was es hieß, eine 

Druckerei zu betreiben und wie voraussetzungsreich ihr Betrieb war. Im Anschluss daran folgt 

ein Blick auf Murners Tätigkeit als Drucker sowohl in Straßburg als auch in Luzern und ihre 

Bedeutung für sein self-fashioning. 

5.1) Der Betrieb einer Druckerei 

Noch bevor eine Offizin ihren Betrieb aufnehmen konnte, mussten einige Investitionen getätigt 

werden, um sie einzurichten. Die Druckpresse an sich war relativ günstig, doch das notwendige 

Zubehör war teuer656. Am kostenintensivsten war das Papier, das mindestens 40-50% der 

                                                 
655 Wahrscheinlich hatte er sich die notwendigen Kenntnisse für den Betrieb einer Druckerei nicht nur durch seine 
Zusammenarbeit mit Druckern bei der Publikation seiner Schriften erworben, sondern auch durch die Druckereien 
seiner Brüder: Um 1511 hat Sixtus Murner in Straßburg ein Werk Thomas Murners, De sillabarum quantitatibus 
et arte carminandi facilima praxis, publiziert. Weitere Arbeiten aus dieser Werkstatt sind nicht bekannt. Zwischen 
1511 und 1512 betrieb Beatus Murner, der Thomas nach Frankfurt gefolgt war, eine Druckerei, möglicherweise 
im dortigen Franziskanerkloster. Gegen den Standort spricht, dass sich in den Rechnungsbüchern des Klosters 
kein Hinweis auf die Druckerei findet. Zudem war die Stellung des Thomas Murner im Kloster schwierig. Acht 
der in Frankfurt entstandenen neun Drucke hat Thomas Murner verfasst oder herausgegeben. Beatus war wohl der 
erste Frankfurter Drucker, der mit beweglichen Lettern arbeitete. Als Thomas zurück nach Straßburg ging, verließ 
offenbar auch Beatus die Stadt, sodass in Frankfurt innerhalb der nächsten zehn Jahre keinen Drucker mehr 
ansässig war. Weitere Arbeiten des Beatus sind nicht bekannt. Vgl. Benzing, Josef: Die Buchdrucker des 16. und 
17. Jahrhunderts im Deutschen Sprachgebiet. Wiesbaden 1982² (= Beiträge zum Buch- und Bibliothekswesen 12), 
S. 148. Fischer, Roman: Thomas Murner in Frankfurt (1510-1513). In: Collectanea Franciscana 76 (2006), S. 517. 
Lenhart, John M.: Franciscan Printing Houses, S. 94f. Reske, Christoph: Die Buchdrucker des 16. und 17. 
Jahrhunderts im deutschen Sprachgebiet. Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef Benzing. 
Wiesbaden 2007 (= Beiträge zum Buch- und Bibliothekswesen 51), S. 224/877. Ritter, François: Histoire de 
l’imprimerie alsacienne aux XVe et XVIe siècles. Straßburg/Paris 1955 (= Publications de l’institut des hautes 
études alsaciennes 14), S. 312. Ein Überblick über diese Frankfurter Drucke findet sich bei Sondheim, Moriz: Die 
ältesten Frankfurter Drucke (Beatus Murner 1511-12). Eine bibliographisch-litterarische Studie. Frankfurt a.M. 
1885. Die starke Verknüpfung zwischen Thomas Murner und der Tätigkeit seiner Brüder lässt auf eine enge 
Zusammenarbeit schließen. 
656 Für Genf hat Gilmont den Preis einer Druckerpresse um 1550 auf etwa 20 bis 40 livres tournois (das entspricht 
etwa 10 bis 20 Gulden) bestimmt, Schriftsätze kosteten zwischen 250 und 600 livres (125 bis 300 Gulden). Gilmont 
hat für seine Berechnungen die beiden Rechengeldsysteme der livre tournois (Pfund) = 20 sous (Schilling) zu je 
12 deniers (Pfennig) und den florin petit poids de Savoie = 12 sous zu je 12 deniers herangezogen. In der 
Eidgenossenschaft fanden verschiedene Rechengeldsysteme Anwendung: Ende des 15. Jahrhunderts entsprach 1 
Gulden in den meisten Orten der Eidgenossenschaft 2 Pfund/40 Schilling/15 Batzen/60 Kreuzer, in der 
savoyischen Westschweiz wurde der Gulden in 12 gros/sols (sous) zu je 12 deniers unterteilt. Vgl. Gilmont, Jean-
François: Jean Crespin. Un éditeur réformé du XVIe siècle. Genf 1981 (= Travaux d’humanisme et renaissance 



133 
 

Produktionskosten ausmachte. Hinzu kamen noch der Lohn etwa für Setzer und 

Druckergesellen sowie der einkalkulierte Gewinn für den Druckereiinhaber. Pro Druckerpresse 

wurden für einen geregelten Betriebsablauf drei Mitarbeiter benötigt, zwei Drucker (Einfärber 

und ausführender Drucker) und ein Setzer. Zusammen schafften sie wohl eine Tagesleistung 

von etwa 60 Druckbogen657. Der Druck eines 800 Seiten starken Buches aus 50 Bögen im 

Oktavformat (8°) mit einer Auflage von 1400 Exemplaren kostete658 so viel wie die 

Grundausstattung der Druckerei. In Anbetracht der knappen Gewinnmargen waren unverkaufte 

Exemplare ein großes Problem, banden diese doch die eingebrachten Investitionen. Neben 

finanziellen mussten zudem räumliche Voraussetzungen erfüllt werden: Für den Betrieb einer 

Offizin wurde viel Licht benötigt, sodass sie oft in den oberen Etagen des Wohnhauses des 

Inhabers eingerichtet wurde. Wenn nötig (v.a. in der dunklen Jahreszeit) wurde auch bei 

künstlichem Licht gearbeitet659. 

„Der typographische Kreislauf umfasste die folgenden Arbeitsschritte: Setzen, Korrekturlesen, 

Korrigieren, Papierfeuchten, Anrühren der Druckfarbe, Einfärben und Drucken, Reinigen der 

gedruckten Form und Ablegen.“660 Die Pressen bestanden zum Großteil aus Holz, auch wenn 

bereits seit den 1470er Jahren einzelne Teile aus Metall bestanden. Das metallene 

Schraubgewinde wurde erst 1550 eingeführt, was den Reibungswiderstand erheblich 

verringerte und damit den notwendigen Kraftaufwand des Druckers. Die hölzernen Pressen 

waren störanfällig und unfallträchtig. Deshalb konnte es Tage geben, an denen die Produktivität 

                                                 
186), S. 49f. Kang, Zheng: Livre tournois (Art.). In: Michael North (Hg.): Von Aktie bis Zoll. Ein historisches 
Lexikon des Geldes. München 1995, S. 222. Schmutz, Daniel/Benedikt Zäch: Gulden (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13675.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
Schmutz, Daniel: Pfund (Währung) (Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13670.php (letzter 
Aufruf: 17.12.2020)]. 
657 Die Schätzungen zur Tagesleistung fallen unterschiedlich aus, Werfel nimmt etwa eine mögliche, aber selten 
erreichte stündliche Druckleistung von ca. 100 Drucken an sowie eine tägliche Gesamtleistung von 300-500 
Folioseiten. Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei in der Handpressenzeit (1460-1820). In: 
Helmut Gier/Johannes Janota (Hgg.): Augsburger Buchdruck und Verlagswesen. Von den Anfängen bis zur 
Gegenwart. Wiesbaden 1997, S. 112/116. Dies.: Offizin (Art.). In: Friedrich Jaeger (Hg.): Enzyklopädie der 
Neuzeit 9. Stuttgart/Weimar 2009, Sp. 375. 
658 Gilmont setzt die Gesamtkosten für solch eine Auflage bei ca. 450 livres, also ca. 225 Gulden, an. Vgl. Gilmont, 
Jean-François: Printing at the dawn of the sixteenth century. In: Jean-François Gilmont/Karin Maag (Hgg.): The 
Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 1998 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 18. 
659 Vgl. Gilmont, Jean-François: Printing at the dawn of the sixteenth century, S. 18f. Werfel, Silvia: Offizin (Art.), 
Sp. 372. Weyrauch, Erdmann: Der Buchdruck des 16. Jahrhunderts. Prolegomena zur Genese des „typographical 
man“. In: Peter Vodosek (Hg.): Das Buch in Praxis und Wissenschaft. 40 Jahre Deutsches Bucharchiv München. 
Eine Festschrift. Wiesbaden 1989 (= Buchwissenschaftliche Beiträge aus dem Deutschen Bucharchiv München 
25), S. 689. 
660 Werfel, Silvia: Offizin (Art.), Sp. 374f. Für eine genaue Beschreibung der einzelnen Arbeitsschritte, die für 
einen Druckvorgang notwendig waren, vgl. Boghardt, Martin: Der Buchdruck und das Prinzip des typographischen 
Kreislaufs. Modell einer Erfindung. In: Paul Raabe (Hg.): Gutenberg. 550 Jahre Buchdruck in Europa. Ausstellung 
im Zeughaus der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel vom 5. Mai bis 30. September 1990. Weinheim 1990 (= 
Ausstellungskataloge der Herzog August Bibliothek 62), S. 25f/28. Pollak, Michael: The Performance of the 
Wooden Printing Press. In: The Library Quarterly 42,2 (1972), S. 230. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb 
einer Druckerei, S. 108/116/111f/117. Dies.: Offizin (Art.), Sp. 375. 



134 
 

der Druckerei ihre volle Leistungsfähigkeit erreichte, an anderen Tagen konnte es hingegen 

sein, dass überhaupt keine verwertbaren Drucke erzeugt werden konnten. Grundsätzlich 

verursachten Druckerpressen in ihrem Betrieb einen hohen Lärmpegel661. 

Im Gegensatz zu Büchern konnten Kleindrucke wie Flugblätter und Flugschriften 

verhältnismäßig rasch in Auflagen von 1000 Exemplaren gedruckt und verkauft werden. Das 

in solche Drucke investierte Geld floss relativ schnell wieder an den Drucker zurück. 

Dementsprechend war die Herstellung solcher Kleindrucke vor allem für die Gründung eines 

neuen Betriebes geeignet. In großen Werkstätten konnten damit freie Kapazitäten ausgelastet 

werden662. Kleindrucke waren wegen ihres geringeren Umfanges deutlich günstiger als ganze 

Bücher und damit einem größeren Käuferkreis zugänglich. 1523 kostete Hieronymus Emsers 

Neues Testament (158 Blatt, 4°) 6 Groschen und 3 Pfennige oder 0,3 Gulden, 1537 Luthers 

Kleiner Katechismus (64 Blatt, 8°) 5 Pfennige oder 0,02 Gulden (kontroverstheologische 

Schriften bewegten sich auf dem gleichen Preisniveau), wohingegen dessen Deutsche Bibel 

(700 Blatt, 2°) 2 1/7 Gulden kostete. Letzteres entsprach dem Monatslohn eines ungelernten 

Arbeiters, aber kleine Druckschriften von nur 4 Seiten konnten schon für 1 Pfennig zu haben 

sein. In den 1520ern war dies weniger als ein Maß Bier oder ein halbes Pfund Rindfleisch 

kosteten663, also bei einem regelmäßigen Einkommen durchaus erschwinglich. 

Gedruckt wurde vorrangig für einen regionalen Markt. Ein überregionaler Vertrieb war 

aufwändig und nur unter einem zusätzlichen Kostenaufwand für den Transport der Schriften 

möglich – der Verkaufspreis konnte sich dadurch verdoppeln. Dementsprechend erfolgte eher 

ein Nachdruck (v.a. populärer, volkssprachlicher Schriften) an entfernteren Absatzmärkten, um 

die Schriften dort zu verkaufen664. Um sich kontinuierliche Einnahmequellen zu sichern, 

orientierten sich Drucker stark an der Nachfrage ihrer potenziellen Kunden, sodass Schriften, 

die erfolgversprechend erschienen, mit Vorliebe gedruckt wurden. Umgekehrt wurden 

                                                 
661 Vgl. Pollak, Michael: The Performance of the Wooden Printing Press, S. 225/227/231. Werfel, Silvia: 
Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 117. Dies.: Offizin (Art.), Sp. 373. 
662 Vgl. Schneider, Ute: Grundlagen des Mediensystems: Drucker und Verleger, Buchhändler in ihren 
ökonomischen Beziehungen 1600-1750. In: Johannes Arndt/Ester-Beate Körber (Hgg.): Das Mediensystem im 
Alten Reich der Frühen Neuzeit (1600-1750). Göttingen 2010 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische 
Geschichte Mainz. Abteilung für Universalgeschichte. Beiheft 75), S. 34f. Weyrauch, Erdmann: Der Buchdruck 
des 16. Jahrhunderts, S. 693. 
663 Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order, S. 31f. Hoffmann, Leonhard: Gutenberg und die 
Folgen. Zur Entwicklung der Bücherpreise im 15. und 16. Jahrhundert. In: Bibliothek und Wissenschaft 29 (1996), 
S. 21. 
664 Vgl. Edwards, Mark U.: Statistics on Sixteenth-Century Printing. In: Bebb, Phillip N./Sherrin Marshall (Hgg.): 
The Process of Change in Early Modern Europe. Essays in Honor of Miriam Usher Chrisman. Athens, Ga 1988, 
S. 158. Gilmont, Jean-François: Printing at the dawn of the sixteenth century, S. 19. Hartweg, Frédéric: Buchdruck 
und Druckersprachen der frühneuhochdeutschen Periode. In: Hans-Joachim Köhler (Hg.): Flugschriften als 
Massenmedium der Reformationszeit. Beiträge zum Tübinger Symposion 1980. Stuttgart 1981 (= Spätmittelalter 
und Frühe Neuzeit. Tübinger Beiträge zur Geschichtsforschung 13), S. 48.  



135 
 

Schriften, bei denen kein guter Absatz zu erwarten war, nur zögerlich angenommen. 

Dementsprechend hatten Autoren solcher Werke (beispielsweise Kontroverstheologen) 

Probleme, diese drucken zu lassen665. Eine Möglichkeit war, dass diese den Druck selbst 

(mit)finanzierten666, und der Drucker somit kein finanzielles Risiko auf sich nahm. 

5.2) Murner als Drucker 

Das im Buchdruckergewerbe benötigte Grundkapital erschwerte es Bettelmönchen prinzipiell, 

sich daran zu beteiligen. Da Franziskanerkonventualen im Vergleich zu anderen Orden in ihrem 

Besitz aber nicht so stark eingeschränkt waren, war das Aufbringen des Geldes für solche 

Unternehmungen für Murner kein grundsätzliches Problem667, sodass er die notwendigen 

Investitionen durch seine Ersparnisse möglicherweise (weitgehend) selbst hatte tätigen können. 

Sicher ist nur, dass er in der Lage war, sich eine Druckerei einzurichten. Möglicherweise war 

ihm die Beschaffung der Grundeinrichtung dadurch erleichtert, dass er auf das 

Druckereiinventar von einem seiner Brüder668 zurückgreifen konnte. Da es im 15. Jahrhundert 

für Wanderdrucker kein Problem war, sich in größeren Städten die von ihnen benötigten Teile 

einer Druckerpresse anfertigen zu lassen669, kann davon ausgegangen werden, dass dies für 

Murner (sowohl in Straßburg als auch in Luzern) ebenfalls möglich war. 

In Anbetracht des typischen Arbeitsablaufes ist zu vermuten, dass Murner Mitarbeiter 

beschäftigte. Das Bedienen der Druckerpresse an sich erforderte einen hohen Kraftaufwand, 

der Drucker musste also entsprechend stark sein. Der Setzer hingegen musste nicht nur seine 

Muttersprache beherrschen, sondern sollte zusätzlich über eine gewisse Allgemeinbildung und 

Fremdsprachenkenntnisse verfügen670. Ob Murner rein körperlich dazu in der Lage war, die 

                                                 
665 Cochlaeus bemängelte zudem die mangelnde Qualität der Drucke und ihre geringen Auflagen. Vgl. 
Neddermeyer, Uwe: Von der Handschrift zum gedruckten Buch. Schriftlichkeit und Leseinteresse im Mittelalter 
und in der frühen Neuzeit. Quantitative und qualitative Aspekte 1: Text. Wiesbaden 1998 
(= Buchwissenschaftliche Beiträge aus dem Deutschen Bucharchiv München 61), S. 526. 
666 Eck nannte 1526 9 und 8 Gulden als Kosten, die er für die Publikation zweier Schriften bezahlen müsse. Zudem 
habe er innerhalb der letzten sechs Jahre 200 Gulden Druckkosten aufbringen müssen. Vgl. Eck an Herzog 
Wilhelm von Bayern, 14.04.1526. In: Vinzenz Pfnür (Hg.): Johannes Eck (1486-1543) Briefwechsel. Online-
Edition. [https://www.yumpu.com/de/document/read/7280576/johannes-eck-briefe-hg-v-pfnur-bearb-v-fabisch-
u-gerste (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Murner musste Grüninger nicht grundsätzlich für den Druck seiner Schriften 
bezahlen, für seine Übersetzung der Babylonischen Gefangenschaft, Von der Babylonischen gefenknuß der 
Kirchen, erhielt er 7 Gulden. Vgl. Flood, John L.: Heinrich VIII. und Martin Luther. Ein europäischer Streit und 
dessen Niederschlag in Literatur und Publizistik. In: Kurt Gärtner/Ingrid Kasten/Frank Shaw (Hgg.): Spannungen 
und Konflikte menschlichen Zusammenlebens in der deutschen Literatur des Mittelalters. Bristoler Colloquium 
1993. Tübingen 1996 (= Publications of the Institute of Germanic Studies 63), S. 5. 
667 Vgl. Lenhart, John M.: Franciscan Printing Houses, S. 94f. Murner hatte Arbeiten an dem von ihm bewohnten 
Haus selbst bezahlen können (Gesamtkosten etwa 50 Gulden). Es ist zudem bekannt, dass er im Sommer 1523 
von Heinrich VIII von England eine überaus hohe Belohnung von 100 Pfund erhielt. Vgl. Murner an den 
Straßburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75. Morus an Wolsey, 
26.08.1523. In: Elizabeth Frances Rogers (Hg.): The Correspondence of Sir Thomas More. Princeton 1947, S. 277. 
668 Beatus und Sixtus sind vor 1526 verstorben. Vgl. Sondheim, Moriz: Die ältesten Frankfurter Drucke, S. 5. 
669 Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 115. 
670 Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 97. 



136 
 

Druckerpresse zu bedienen, ist zumindest fraglich671. Qualifiziert für das Tätigkeitsfeld eines 

Setzers war er mit Sicherheit, das Korrekturlesen konnte er als Autor seiner Werke ebenfalls 

selbst erledigen. Jung geht davon aus, dass Murner seine Schriften in Luzern nicht selbst 

druckte, sondern drucken ließ672, also in seiner eigenen Druckerei selbst nicht aktiv tätig war. 

Grundsätzlich fielen bei der alleinigen Tätigkeit Murners keine, bei bezahlten Mitarbeitern nur 

deren zusätzliche Lohnkosten an. Als Mönch musste er seinen Lebensunterhalt nicht aus dem 

Gewinn der Druckerei bestreiten, war er doch durch seine Ordenszugehörigkeit abgesichert. 

Dementsprechend musste er, sofern er kein Zuschussgeschäft betrieb, nur die reinen 

Produktions- und Gehaltskosten decken. Da in Druckereien üblicherweise nach Leistung ein 

Stücklohn bezahlt wurde, hatte Murner wohl keine dauerhaft bei ihm angestellten 

hauptamtlichen Gehilfen – dafür wurden nicht genügend Werke gedruckt. Möglicherweise 

stellte er (wie es üblich war) Mitarbeiter für die einzelnen Druckprojekte ein, was für die 

deutschsprachige Aktenausgaben der Badener Disputation belegt ist673. Inwieweit er die 

notwendigen Investitions- und Unterhaltskosten durch den Betrieb seiner Druckerei in Luzern 

selbst erwirtschaften konnte, ist ungewiss. Für Straßburg lässt sich sagen, dass dem nicht so 

war, weil er dort nicht einmal eine Druckschrift veröffentlichen und verkaufen konnte674. Da 

sich die Mendatia Lutheri aber bereits im Druckprozess befand, hatte er die notwendigen 

Investitionen zumindest für die bis dahin erfolgten Arbeitsschritte bereits getätigt. Der Verlust 

dieser Schrift bedeutete auch den Verlust des in ihre Produktion investierten Kapitals. 

5.2.1) In Straßburg 

Straßburg beherbergte, seiner Stellung als einem der größten Druckzentren im 

deutschsprachigen Gebiet entsprechend, verhältnismäßig viele Drucker. Im Zeitraum von 1517 

bis 1560 verdoppelte sich die Anzahl großer und mittlerer Druckereien auf sechzehn, es gab 

fünf große und elf mittelgroße Werkstätten, die meisten Offizinen in der Neuzeit betrieben ein 

bis drei Pressen. Nach 1528 wurden in Straßburg, jedoch immer nur für kürzere Zeiträume, 

auch kleine Ein-Mann-Betriebe eröffnet. Aus der hohen Konzentration der Betriebe resultierte 

eine starke Konkurrenzsituation, die sie ökonomisch unter Druck setzte. Die Konkurrenz der 

                                                 
671 Wenn er in seiner Kindheit wirklich an Poliomyelitis erkrankt war, besteht die Möglichkeit, dass er als 
Erwachsener an dem Postpoliomyelitis-Syndrom mit Muskelschwäche und -atrophie litt. Vgl. Heininger, U.: 
Risiken von Infektionskrankheiten und der Nutzung von Impfungen. In: Bundesgesundheitsblatt – 
Gesundheitsforschung – Gesundheitsschutz 47,12 (2004), S. 1131. 
672 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 110. 
673 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 176. Werfel, Silvia: Offizin (Art.), Sp. 375. 
674 Specklin hingegen berichtet davon, dass Murner „liesz viel geschriften auszgan, dann er hielte ein eigen 
druckerey im closter zu Straszburg“. Allerdings war Specklin kein Zeitzeuge Murners und formulierte diese 
Aussage im Zusammenhang mit dem Lutherischen Narren, sodass er Murners Druckerei wohl mehr Schriften 
zurechnete als dort tatsächlich entstanden sind. Reuss, Rodolphe (Hg.): Les Collectanées de Daniel Specklin, 
S. 319. Vgl. Meurer, Peter H.: Specklin, Daniel (Art.), S. 638. 



137 
 

ca. fünfzehn dort ansässigen Drucker war wohl 1530 der Grund für Christian Egenolff, die Stadt 

zu verlassen und sich in Frankfurt a.M. niederzulassen, wo zu diesem Zeitpunkt kein anderer 

Drucker tätig war675. 

Wenn Murner maximal kostendeckend arbeiten musste, dann war er für die etablierten Drucker 

in Straßburg mehr als nur ein weiterer Konkurrent: Potenziell war er von den wirtschaftlichen 

Zwängen des Druckereigewerbes weitgehend unabhängig und dazu in der Lage, seine Arbeiten 

günstiger zu verkaufen als die anderen676. Dies konnte die ohnehin angespannte Lage der 

Drucker noch verschärfen. Hinzu kommt, dass er nicht Teil des Beziehungsgeflechtes war, 

durch das Drucker und Buchhändler (oft durch Verwandtschaft und Heirat) eng miteinander 

vernetzt waren677. Durch ihre Verbindungen untereinander konnte die grundsätzliche berufliche 

Konkurrenzsituation entschärft werden, zumal durch unterschiedliche Sortimentsschwerpunkte 

gegenseitig Rücksicht genommen wurde und so verschiedene Rezipientenkreise angesprochen 

werden konnten. Zwar hatte Murner durch verschiedene Schriften, die er vor seinem 

Engagement gegen Luther bei unterschiedlichen Druckern (sowohl in Straßburg als auch in der 

Eidgenossenschaft) untergebracht hatte, durchaus Kontakt zu einzelnen Druckern, doch war er 

als Quereinsteiger kein Mitglied exklusiverer Beziehungskreise. 

Hinzu kommt, dass Murner sich durch die von ihm aufgenommene Tätigkeit gerade nicht in 

den Kreis der etablierten Drucker einfügte, sondern von ihnen absonderte: Mit seiner eigenen 

Offizin hatte Murner sich die Möglichkeit geschaffen, seine Schriften zu veröffentlichen, und 

sich von der Bereitschaft der Drucker unabhängig gemacht, seine Werke zu publizieren. Seine 

Stellung als Außenseiter führte Mitte des Jahres 1524 zu einer Klage: Weil er weder Bürger 

noch Zunftmitglied war, empörten sich Mitglieder der ‚Zunft zu den Stelzen‘, zu denen auch 

die Drucker gehörten678, dass er „in sinem closter ein druckerey uffgericht, und solche 

gebraucht“ habe. Da die Klage erhoben wurde, noch bevor er eine Schrift publizieren konnte, 

                                                 
675 Vgl. Chrisman, Miriam Usher: Reformation printing in Strasbourg, 1519-60. In: Jean-François Gilmont/Karin 
Maag (Hgg.): The Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 1998 (= St. Andrews Studies in 
Reformation History), S. 216. Edwards, Mark U.: First Impressions in the Strasbourg Press. In: Andrew C. 
Fix/Susan C. Karant-Nunn (Hgg.): Germania Illustrata. Essays on Early Modern Germany Presented to Gerald 
Strauss. Kirksville, Mo 1992 (= Sixteenth Century Essays & Studies 18), S. 80. Schneider, Ute: Die Medienstadt 
der Frühen Neuzeit. In: Clemens Zimmermann (Hg.): Stadt und Medien. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. 
Köln/Weimar/Wien 2012 (= Städteforschung. Reihe A: Darstellungen 85), S. 71. Werfel, Silvia: Offizin (Art.), 
Sp. 372.  
676 Da Flugschriften üblicherweise verkauft wurden, ist davon auszugehen, dass Murner ebenso verfuhr. Vgl. 
Brückner, Wolfgang: Flugschrift (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 3. Stuttgart/Weimar 2006, Sp. 1027. 
677 Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order, S. 35. 
678 Vgl. Ludovici, Carl Günther: Erffnete Akademie der Kaufleute, oder vollstndiges Kaufmanns-Lexicon, 
woraus smmtliche Handlungen und Gewerbe, mit allen ihren Vortheilen, und der Art, sie zu treiben erlernet 
werden knnen 4. Leipzig 1775, Sp. 2229. Seit Ende 1502 waren die Straßburger Drucker verpflichtet, der Zunft 
der Maler und Goldschmiede beizutreten. In anderen Städten, waren sie für gewöhnlich nicht zünftisch organisiert. 
Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order, S. 35. Gerhardt, Claus W.: Geschichte der 
Druckverfahren. Teil II: Der Buchdruck. Stuttgart 1975 (= Bibliothek des Buchwesens 3), S. 61. 



138 
 

waren die Vorbereitungen des Druckes sowie der Druck den Straßburgern nicht verborgen 

geblieben. Auf diese Beschwerde hin gelobte er, seine Druckerei so lange stillzulegen, bis er 

Bürger und Zunftmitglied sei679. Zwar ist der genaue Wortlaut seiner Antwort nicht überliefert, 

doch scheint er sich grundsätzlich mit den geltenden Normen einverstanden erklärt zu haben – 

die Annalen, die von der Beschwerde berichten, geben keinen Hinweis auf einen Widerspruch 

Murners. Dieser Zusage zum Trotz hatte er aber offensichtlich nicht die Absicht, seine Tätigkeit 

einzustellen: Als kurz darauf seine Druckerei bei einem religiös motivierten Aufstand zerstört 

wurde680, befand sich die Mendatia Lutheri gerade im Druck681. Es lässt sich nur spekulieren, 

welche Konsequenzen die Veröffentlichung gehabt hätte, doch setzte er sich der Gefahr aus, 

deswegen zur Rechenschaft gezogen zu werden. Mit der Veröffentlichung, welche, wie aus 

dem erhaltenen Teildruck hervorgeht, nicht anonym erfolgt wäre682, hätte Murner sich 

demonstrativ über alle sich ihm bisher bietenden Widerstände und Verbote683 hinweggesetzt. 

Somit zeigte er allein durch die Existenz dieser Schrift an, dass er nicht dazu gewillt war, seine 

Teilnahme an der publizistischen Kontroverse wegen eines Verbotes oder in Ermangelung eines 

willigen Druckers einzustellen. 

Die Druckerei lässt sich als ein Bekenntnis zu seinem (bisherigen) publizistischen Engagement 

verstehen und als Ausdruck seines Willens, sich weiterhin an der publizistischen Kontroverse 

zu beteiligen. Auch macht sie deutlich, welch einen hohen Stellenwert er seiner eigenen 

Publizistik beimaß, für die er weder Kosten noch Mühen scheute. Wie zielführend er das 

Betreiben einer eigenen Druckerei erachtete, zeigt sich daran, dass er in seiner Exilheimat 

Luzern ebenfalls eine Druckerei betrieb, die er von Grunde auf neu hatte einrichten müssen, da 

sein Straßburger Inventar von den Aufständischen zerstört worden war684. 

                                                 
679 Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 04.06.1524. In: Kastner, Ruth (Hg.): Quellen zur 
Reformation, S. 100. Auch abgedruckt bei Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 97. 
680 Die Plünderung erfolge am 05.09.1524. Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305. 
681 Nach eigenen Angaben hatte Murner ein Drittel der Schrift bereits gedruckt. Von der Mendatia Lutheri sind 28 
Blatt erhalten, sodass sie auf einen Umfang von mindestens 84 Blatt angelegt war. Vgl. Beilage zum Brief Murners 
an den Rat von Straßburg, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127. Sie wäre damit (unter 
Ausschluss der Übersetzungen fremder Werke) eine seiner längsten kontroverstheologischen Schriften gewesen 
und nur vom Lutherischen Narren (116 Blatt) übertroffen worden. Unter den von ihm gedruckten Werken waren 
nur die beiden Aktenausgaben zur Badener Disputation noch umfangreicher (die deutsche Ausgabe umfasst 182 
Blatt, die lateinische 191). In den folgenden Jahren sprach Murner in seinem Briefwechsel mit der Stadt die von 
den Aufständischen an den Straßburger Magistrat übergebene Schrift mehrmals an. Zunächst bemühte er sich um 
ihre Rückgabe, danach um eine Entschädigung. Für sein zerstörtes Eigentum und die entwendete Schrift forderte 
er insgesamt eine Entschädigungszahlung von 200 Gulden. Vgl. Murner an den Magistrat von Straßburg, 
03.10.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 71f. Beilage zum Brief Murners an den Rat von 
Straßburg, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127f. 
682 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r. 
683 Etwa zwei Wochen nach seiner Zusage, seine Druckerei vorerst stillzulegen, wurde ihm das Schreiben verboten. 
Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 98. 
684 Dass er in Luzern seine Straßburger Presse benutzt haben könnte, ist überaus unwahrscheinlich: Selbst wenn 
sie doch nicht zerstört worden wäre, hätte sie dem aus Straßburg verbannten Murner ausgehändigt und zu ihm 



139 
 

5.2.2) In Luzern 

In der Eidgenossenschaft bot sich Murner eine andere Ausgangslage als in Straßburg, die in 

ihrer Konsequenz aber die gleichen Folgen für ihn hatte: Es gab keinen Drucker, der ihm zur 

Verfügung gestanden hätte, um seine kontroverstheologischen Schriften zu publizieren. In 

Luzern war bis zu seiner Ankunft kein Drucker ansässig gewesen – tatsächlich betrieb er nicht 

nur die einzige Druckerei in Luzern, sondern die einzige in einem sich deutlich zur Römischen 

Kirche bekennenden Ort. Die Möglichkeit, seine Schriften in einem anderen Ort drucken zu 

lassen, schloss sich durch die Art der Schriften aus, da deren Druckereien nicht für (polemische) 

kontroverstheologische oder politische Schriften zur Verfügung standen685. Durch das 

Einrichten einer eigenen Druckerei im Franziskanerkloster schuf er sich die 

Grundvoraussetzung für seine publizistische Tätigkeit im schweizerischen Glaubensstreit. Sie 

war eine Eigeninitiative Murners, an der sich der Stadtrat Luzerns nicht beteiligte686 – 

Unterstützung erfolgte aber insofern, als dass Murner im Betrieb seiner Druckerei nicht 

behindert wurde und der Ort ihm Schutz bot. Alle seine in der Eidgenossenschaft 

veröffentlichten Schriften entstammten dieser Offizin. 

Murner nutzte seine Druckerei (abgesehen von der Aktenausgabe zur Badener Disputation) nur 

für seine eigenen Werke, er stellte sich als Drucker nicht in den Dienst anderer 

Kontroverstheologen und beschränkte sich nicht auf die Funktion eines Druckers. Da die 

Druckerei ebenso wie in Straßburg nicht seinen Lebensunterhalt generieren musste, konnte er 

es sich leisten, diese nicht optimal auszunutzen – er schuf sich einen exklusiven Weg zur 

Publikation. Dies scheint (auch) mit dem mangelnden Bedarf an weiteren 

kontroverstheologischen Schriften in der Eidgenossenschaft überhaupt zusammengehangen zu 

haben. Zumindest gab es nach Murners Aufenthalt für längere Zeit keine weitere Druckerei 

mehr an einem katholischen Ort687 – allerdings hatte sich die politische Lage nach den beiden 

Kappeler Kriegen 1529 und 1531 geändert. Andere, nicht kontroverstheologische Werke 

konnten problemlos in anderen Orten der Eidgenossenschaft publiziert werden. Die beiden 

namhaften Kontroverstheologen Johannes Eck und Johannes Fabri, die sich ebenfalls in der 

                                                 
nach Luzern transportiert werden müssen – auf der Flucht vor aufständischen Bauern wird der in Luzern mittellos 
angekommene Murner sie wohl nicht mitgeführt haben. Die Forderung nach der Entschädigungszahlung von 200 
Gulden für sein zerstörtes Eigentum stellte er erst nach seiner Rückkehr ins Elsass. Vgl. Beilage zum Brief Murners 
an den Rat von Straßburg, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127f. 
685 Vgl. Holt, Ian: Samuel Apiarius, S. 97. 
686 Vgl. Liebenau, Theodor von: Ueberblick über die Geschichte der Buchdruckerei der Stadt Luzern. Gedenkblatt 
zur 500-jährigen Gutenberg-Feier. Luzern 1900, S. 10/14. 
687 In katholischen Orten etablierten sich ab 1585 wieder dauerhaft Druckereien, in Luzern ab 1635/36. 1541-1550 
wohnte Johann Spiegel in Luzern, der nur in unbedeutender Weise als Drucker tätig war. Im VD16 ist nur ein von 
ihm gedrucktes Werk verzeichnet: o.A.: Von Sant Meinrat ein hübsch lieplich lesen / was ellend vnd armut er 
erlitten hat. Vß der latinisch hystorien gezogen. Luzern 1544. Vgl. Holt, Ian: Samuel Apiarius, S. 95f. 



140 
 

Eidgenossenschaft mit Publikationen engagierten, hatten eigene Kontakte zu anderen 

Druckereien, wo sie ihre Werke veröffentlichen konnten, auch diejenigen, die sich auf die 

Eidgenossenschaft bezogen. Sie waren nicht auf Murners Druckerpresse angewiesen. 

Vereinzelte Nachrichten über den überlokalen Vertrieb von Murners Schriften geben 

Aufschluss darüber, dass er mit seiner Druckerei nicht nur einen lokalen Absatzmarkt in der 

Eidgenossenschaft bediente – die Beschwerden Berns und Zürichs belegen die Rezeption seiner 

Werke auch außerhalb Luzerns: Einen Hinweis auf die mindestmögliche Auflagenhöhe seiner 

Werke sowie die ihm zur Verfügung stehenden Vertriebswege gibt ein Brief Murners an seinen 

Vetter: Murner hatte organisiert, dass dieser oder ein anderer Bekannter 300 Exemplare der 

Caussa Helvetica in Frankfurt – wohl auf der Messe – über den Mittelsmann „Casp. Dem 

trucker“ erhalten sollte, um diese nach Straßburg zu überführen688. Aus dieser Angabe lässt sich 

ableiten, dass Murner seine (auch umfangreichen) Werke nicht nur in Kleinstauflagen für einen 

beschränkten Rezipientenkreis fertigte. Ein ‚Fass Bücher‘ verkaufte er um 1529 (noch vor dem 

1. Kappeler Krieg) für 7,5 Gulden an einen Freiburger (i.Br.) Buchhändler689. Er verfügte über 

die notwendigen Kontakte, seine Werke außerhalb Luzerns oder der Eidgenossenschaft zu 

vertreiben und organisierte ihre weitere Verbreitung selbst. 

Für alle aus seinen Offizinen stammenden Flugschriften wählte er das Quartformat, lediglich 

der Kalender hat als Einblattdruck andere Maße. Im Gegensatz zu seiner literarischen Vielfalt 

waren seine Drucke rein formal eher einheitlich gestaltet. In dem von ihm gewählten gängigen 

Format waren seine kontroverstheologischen Schriften zuvor bereits bei Grüninger erschienen. 

Die Ausführung der Drucke in nur einem standardisierten Format lässt eine gewisse Routine in 

den notwendigen Arbeitsschritten (v.a. dem zeitaufwändigen Setzen) und dadurch eine 

Arbeitserleichterung erwarten. Wie es damals üblich war, nutzte er für lateinischen Text einen 

Antiqua-Schriftsatz und für deutschen Text die ‚Schwabacher‘, die in der 1. Hälfte des 

16. Jahrhunderts die gängige Druckschrift war690. Seine Drucke entsprachen den 

zeitgenössischen Konventionen.  

Die in der Mendatia Lutheri gebrauchten Typen stimmen mit den in Luzern benutzten überein, 

er bezog sie wohl aus derselben Quelle691. Sein Schriftsatz war jedoch nicht ganz vollständig: 

                                                 
688 Murner an seinen Vetter in Straßburg, 27.02.1529. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 290f. 
689 Murner hat den ausgehandelten Preis nicht nach der gesetzten Frist von zwei Frankfurter Messen erhalten, 
sodass er sich nach der dritten Messe am 07.04.1532 an den Frankfurter Rat wandte. Vgl. Liebenau, Theodor von: 
Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 254. In der von Liebenau als Beleg angegebenen Edition von Briefen 
Murners ist dieser Brief jedoch nicht enthalten. Vgl. Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 119-131. 
690 Vgl. Halbey, Hans Adolf: Druckkunde für Germanisten, Literatur- und Geschichtswissenschaftler. Bern/Berlin 
1994 (= Germanistische Lehrbuchsammlung 50), S. 54. 
691 Vgl. Landmann, Florenz: Zur Charakteristik Thomas Murners. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 
15 (1941-1942), S. 203. Die Schriftsätze mussten nicht mit Hilfe eines Handgießinstruments selbst hergestellt 



141 
 

offenbar verfügte er über kein ‚w‘692 (sowohl Majuskel als auch Minuskel) in dem höheren 

Schriftgrad, den er auf Titelblättern oder in Überschriften nutzte. Dort behalf er sich mit 

Konstruktionen, um das ‚w‘ nachzubilden, erst durch ‚vu‘ (z.B. Ein vuorhafftigs verantvuorten) 

(Abb. 32), danach durch ‚rv‘ („rVie rvol ich einer loblichen herrschafft von Bern“693) (Abb. 33). 

Auch (Schmuck-)Initialen scheint er nicht besessen zu haben. Zwar sparte er in einigen 

Schriften genügend Platz dafür aus und setzte kleine Lettern als Platzhalter694 (was zumindest 

den Eindruck erweckt, dass dort größere Initialen vorgesehen waren), doch druckte er solche 

Initialen nie ab. Durch ihre vollkommene Abwesenheit in seinen Drucken erscheint ein bloßes 

Versehen bei jedem betroffenen Werk unwahrscheinlich. Beides – das Fehlen des Letters ‚w‘ 

sowie der (Schmuck-)Initialen – lässt auf eine gewisse Pragmatik Murners schließen, wodurch 

er sich nicht von anderen Druckern unterschied695. Zwar nahm er die Mühe auf sich, eine 

Druckerei einzurichten, bis zur ‚Perfektion‘ brachte er sie aber nicht. Ihre Funktionalität war 

gegeben, die für ihn offenbar im Vordergrund stand, sie war für ihn ein Mittel zum Zweck. Dies 

deckt sich mit der für gewöhnlich schlicht gestalteten Ausstattung seiner Drucke, wenn er sich 

auf den Titelblättern auf einen reinen Textdruck beschränkte und meistens auf Illustrationen 

verzichtete. Nur der Kalender sowie die beiden Bärensatiren sind bebildert696. Vom 

Druckvorgang her bedeuteten Illustrationen keinen Mehraufwand, da die Holzschnitte 

zusammen mit dem gesetzten Text gedruckt werden konnten697, aber sie mussten erst erworben 

und ggf. sogar gezielt für die jeweiligen Schriften hergestellt werden. Insofern musste er für 

ihre Beschaffung zusätzlich Zeit und Geld investieren. Auffällig ist, dass er sich nur für seine 

besonders polemischen Schriften um Bildschmuck bemühte. Statt auf eine argumentative 

Strategie setzte er dort auf den Angriff in Wort und Bild, wobei er sich selbst die Umsetzung 

ermöglichte. 

                                                 
worden sein, da die Schriftherstellung Anfang des 16. Jahrhunderts zu einem eigenständigen Berufszweig wurde. 
Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 104/106. Dies.: Offizin (Art.), Sp. 374. 
692 Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang: Einleitung. In: Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf, S. XXXV. 
693 Murner, Thomas: Hie würt angezeigt, fol. A4v. 
694 Vgl. Murner, Thomas: Appellation vnd beruoff der hochgelrten herren vnd doctores Johannis Ecken / Johannis 
Fabri / vnd Thome Murner / für die xij. ort einer loblichen Eydtgnoschafft wider die vermeinte disputation z Bern 
gehalten / beschehen vor den kleinen rdten vnd hunderten einer loblichen stadt Lutzern / vnd durch doctor Thomas 
Murner exequiert montag noch Nicolai / in dem jar Christi M.D.XXvij. // Vrsach vn[n] verantwurtung worum[m] 
doctor Thomas Murner kilchherr z Lutzern nit ist vff der disputation z Baden gehalten erschinen. Luzern 1528, 
fol. A1v. Murner, Thomas: Hie würt angezeigt, fol. A1v. Ders.: Ein send brieff, fol. A1v. 
695 Auch andere Drucker bildeten das ‚w‘ im höheren Schriftgrad aus ‚rv‘ nach (Abb. 34). Vgl. z.B. Capito, 
Wolfgang: An den hochwürdigen fürsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen zů Straßburg / vnnd Landgrauen zů 
Elsas. // Entschuldigung D. Wolffgangs Fa. Capito. Straßburg 1523, fol. AA1r. Die vorgesehene 
(Schmuck-)Initiale etwa von Murners Reformatio poetarum wurde von dem ausführenden Drucker ebenfalls nicht 
realisiert. Vgl. Murner, Thomas: De reformatione poetarum, fol. a2r. 
696 Vgl. Murner, Thomas: Kalender. Ders.: Des alten Christlichen beeren Testament, fol. A1r/B2v. Ders.: Des 
jungen Bären Zahnweh, S. 158. 
697 Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 114. 



142 
 

Explizit als ausführender Drucker benannte er sich nur in zwei seiner Schriften. Für gewöhnlich 

gab er lediglich den Druckort Luzern mit Hinweis auf die Rechtgläubigkeit der Stadt an (z.B. 

„Gedruckt in der Christlichen statt Lutzern“698 oder „Expressum Lucernӕ Heluetior[um] 

orthodoxa & catholica ciuitate“699). Da Murner der einzige Drucker in der Stadt war, bekannte 

er sich auf diese Weise im Grunde zu seiner Urheberschaft als Drucker, ohne diese jedoch 

besonders zu betonen. Das erste Mal nannte er sich ausdrücklich als Drucker in seinem 

Kalender von Februar 1527. Die Schrift endet mit „Gedruckt vnd bschen durch mich Thomam 

Murner barfsser ordens doctor der heiligen gschrifft vnd beider rechten. Pfarrer in der 

christlichen stat Lutzern“ (und dem Datum)700. Hier zeichnete er verantwortlich sowohl als 

Verfasser als auch als Drucker, also für die vollständige Schrift. Eine mögliche 

Mitverantwortlichkeit anderer, etwa des ihn beherbergenden Luzerns, schloss er so aus. Dies 

war vor allem in Hinblick auf die vorhersehbare Reaktion der reformationsfreundlichen Orte 

von Relevanz: Diese richteten ihre Beschwerden über Murner und dessen polemischen 

Einblattdruck auf politischer Ebene primär an Luzern701. Eine Beteiligung am Kalender hätte 

der Ort, wenn es denn zu einer Verhandlung darüber gekommen wäre, durch den Hinweis auf 

seine Unkenntnis von Murners Tätigkeit abstreiten können, sodass ihm nur das mangelnde 

Einschreiten gegenüber Murner hätte vorgeworfen werden können, wie später in Hinblick auf 

die Bärensatiren erfolgt. 

Spätestens durch seine Thematisierung auf der Tagsatzung wurde der Kalender in der gesamten 

Eidgenossenschaft bekannt. Zwar war er so erfolgreich, dass möglicherweise noch eine zweite 

Auflage erfolgte702, doch war er, auch im Luzerner Gebiet, nicht unumstritten703. Durch 

Vorwürfe der Luzerner Bevölkerung sah Murner sich dazu veranlasst, eine kurze Schrift zu 

veröffentlichen, in der er sein Vorgehen im Allgemeinen und den „von mir gemachten 

kalender“704 im Besonderen rechtfertigte. Inwiefern er sich dabei nur auf seine Autorschaft 

bezog oder auch die konkrete Herstellung durch ihn meinte, bleibt unklar. Seine Rolle als 

                                                 
698 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4v. 
699 Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. b3v. 
700 Murner, Thomas: Kalender. 
701 Für einen Überblick über die Thematisierung des Kalenders auf den Tagsatzungen s.o. S. 69, Fußnote 489. 
702 Vgl. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli und seine Reformation, S. 234. 
703 Der Darstellung Salats in seiner Reformationschronik zufolge wurde der Unmut in Luzerns Territorium über 
den Kalender erst durch äußeren Einfluss von Gegnern Murners geschürt. Diese hätten „dem Murner samt synem 
trucken und dichten widersatztend / ouch mit nit cleynfgen schmchungen / durch schriben / dichten / singen / 
und setzen / das ouch us spreytetend mit schicken / verschencken / jnstossen / umschleycken jn alle end der wellt 
/ – Ouch nit mit wenig anhalltung / an ein gmeynd und gantze landschaft der statt Lucern z ghrig / mit reden / 
jnbilden ann anstssen / jn zamen wandlen / durch geschefftt / und vil allein darumm verordnett personen / z roß 
und fß / rych und armm / achtbar und schlecht / mit langen reden / ouch (so mans von jnn enpfachen wot) 
getruckten bchlinen / schrifften / und jnstruccionen übergebung / z grosser verunglimpfung vil gemellts d[octor] 
Murners und eyner oberkeytt / der gantzen statt Lucern.“ Salat, Johannes: Reformationschronik 1, S. 424. 
704 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1v. 



143 
 

Drucker des Kalenders gestaltete er darin jedoch nicht weiter aus – offenbar sah er keinen 

Anlass, seine Tätigkeit in diesem Kontext näher zu begründen. 

Bei der zweiten Schrift, in der er sich als Drucker benannte705, handelt es sich nicht um ein von 

ihm verfasstes Werk, sondern um die Akten der 1526 abgehaltenen Badener Disputation. Zwar 

war der Druck des Disputationsprotokolls schon im Vorfeld gefordert worden und 

beispielsweise Eck davon ausgegangen, dass es gedruckt werden würde, doch wurde erst auf 

der Tagsatzung vom 10./11.09.1526 von einem Großteil der Orte die Drucklegung beschlossen. 

Luzern wurde damit beauftragt, sich um den Druck des Protokolls zu kümmern, der möglichst 

schnell erfolgen sollte. Der Auftrag ging an Murner, der vom 01.12.1526 an ca. 5 Monate lang 

an der 178 Blatt in 4° umfassenden Ausgabe in einer Auflage von „ettlich hundertt volumina“706 

arbeitete707. Bei dem Druck der Aktenausgabe war er auf die Rolle des Druckers beschränkt, da 

es sich um den Abdruck der beglaubigten Protokolle, bzw. ihrer Reinschrift708 handelte. Als 

solcher hatte er jedoch die Möglichkeit, dem Abdruck einen Anhang beizufügen und sich dort 

zu Wort zu melden. In den einleitenden Worten zum am Ende der Schrift angefügten 

Druckfehlerverzeichnis entschuldigte er die aufgeführten Fehler: 

[W]ie wol das an ettlichen orten felt vnd vbersehe[n] ist von wege[n] files abwesens min / das ich mit file[n] 
gschefften nitt beladen sonder vberladen was / ouch schweren kranckheiten mit denen ich stetes gesiechet 
hab / vnd vß vnerfarenheit min den ich kein trucker bin vnd deren so mir geholffen handt709. 

Durch dieses Verzeichnis (das nur einen kleinen Teil der Fehler umfasst) und seine einleitenden 

Worte verdeutlichte Murner, dass er sich der Unzulänglichkeiten des Druckes bewusst war, und 

signalisierte die (eingeschränkte) Bereitschaft, dafür Verantwortung zu übernehmen710. 

                                                 
705 „Gedruckt in der alt christlichen / Stat Lutzern durch doctor / Thomas Murner in dem iar / Christi tusent funfft 
hundert / Vnnd xxvij vff den xviij tag May.“ Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten einer lobliche[n] 
eidtgnoschafft na[m]lich Bern Lutzern Ury Schvuytz Undervualden ob vnnd nidt dem kernwalt Zug mitt de[m] 
sampt vsseren ampt Glaris Basel Friburg Solathorn Schaffhuse[n] vnd Appenzell / von wegen der einigkeit in 
christlichem glauben in iren lande[n] vnd vndterthone[n] der fier bistumb Costentz Basel / Losane[n] vnd Chur 
beschehe[n] vnd in dem iar Christi vnsers erlsers Mccccc vnd xxvj vff den xvj tag des Meyens erhret vnd zů 
Bade[n] im ergw irer stattgehalten vnnd vollendet. Luzern 1527, fol. Ss4v. 
706 Salat, Johannes: Reformationschronik 1, S. 428. 
707 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 174/176f. Am Druck wurde vom 01.12.1526 bis 18.05.1527 
gearbeitet, er kostete 275 Gulden. Vgl. Liebenau, Theodor von: Ueberblick über die Geschichte der Buchdruckerei 
der Stadt Luzern, S. 14. Über die Aktenausgabe hatte er wohl keine Verfügungsgewalt, zumindest war er nicht für 
ihre Distribution verantwortlich: Erste Exemplare wurden am 23.05.1527 auf einer Tagsatzung den anwesenden 
Gesandten der Orte ausgehändigt. Sie sollten im jeweiligen Rat verlesen, aber nicht entliehen oder verkauft 
werden. Auch weiteren Städten wie etwa Konstanz, Rottweil oder St. Gallen wurden Exemplare zugesandt. Auf 
der Tagsatzung vom 05./06.06.1527 in Luzern wurde beschlossen, dass die Druckausgabe der Akten auf der 
Zurzacher Pfingstmesse verkauft werden sollte; der Verkauf begann um den 09.06.1527. Vgl. Jung, Martin H.: 
Historische Einleitung, S. 178f. Zurzach lag in der Grafschaft Baden und unterstand somit der gemeinsamen 
Herrschaft der acht alten Orte. Vgl. Steigmeier, Andreas: Baden (Grafschaft, Bezirk) (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8296.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
708 Die 2015 erschienene Edition des Disputationsprotokolls basiert auf der Druckvorlage, nicht auf Murners 
Druck. Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 231. 
709 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Ss1vf. 
710 Das Fehlerverzeichnis wurde bei der Überprüfung des Druckes durch die Luzerner Obrigkeit, einigen 
Protokollanten der Disputation sowie Murner zusammengestellt. Diese Erklärung befindet sich in der Vorrede der 



144 
 

Obwohl Murner de facto die Tätigkeit eines Druckers ausübte, erhob er in dieser Erklärung 

nicht den Anspruch, es professionell zu tun – auch wenn er es hier nur als Entschuldigung für 

die Fehler zugab. Tatsächlich kaschierte Murner die personellen Umstände des Druckes, da drei 

Straßburger Setzer an diesem Druck mitgewirkt hatten und somit möglicherweise 

professionelle Handwerker711 tätig gewesen waren. Selbst beteiligt war Murner vielleicht erst 

im Laufe des Druckes712. In Anbetracht der zahlreichen, auch sinnentstellenden Druckfehler713 

ist die Überforderung der am Druck Beteiligten aber offensichtlich. 

Schon im Vorfeld des Druckes der Akten hatte es Diskussionen um ihre Verbindlichkeit und 

die Glaubwürdigkeit der im Rahmen der Disputation erstellten Protokolle gegeben, weshalb, 

trotz der notariellen Beglaubigung ihrer Korrektheit, Fälschungsvorwürfe erhoben wurden, die 

sich auch gegen Murner als den verantwortlichen Drucker richteten714. Hauptproblem war 

einerseits, dass die handschriftlichen Protokolle streng unter Verschluss gehalten und auch auf 

Nachfrage nicht vorgezeigt wurden715, andererseits war die Personalie Murners als Drucker von 

vornherein problematisch: Er war an der Disputation selbst beteiligt gewesen und hatte mit 

seinem (publizistischen) Engagement gegen Zwingli und die Reformation in der 

Eidgenossenschaft eine eindeutige Position bezogen. Die Veröffentlichung des Kalenders etwa 

fiel in die Zeit, in der er mit dem Druck der Akten beschäftigt war. Wegen solcher Zweifel 

„ward Doctor Murnar gar verargwhonet, das er sy gefelscht vnd zum wenigisten vorteylig vnd 

vntrwlich getruckt hte“716. Ende 1528 sah er sich in einer Schrift zur Berner Disputation dazu 

veranlasst, sich zu solchen Vorwürfen zu äußern und dabei sowohl die Korrektheit der Akten 

an sich als auch die Vorlagentreue seines Abdruckes zu beteuern: 

Es ist gmeiner eidtgnoschafft bruch und pünd, was daz mere würt [Mehrheitsentscheid K.H.], soll gehalten 
werden. Nun handt die radtsbotten der zwlff ort einer loblichen eidtgnoschafft mit sampt dem botten von 
Bern die geschwornen notarienbiecher in des vogts hend von Baden geleit z getruwen henden, und 
niemans hinuß z geben, keinem ort in sunderheit, on eins, das do hat miessen z dem druck dienen, und 
ich will min leben verwürcket han, wo das gedruckt nit glichformig lute mit den geschribbenen, noch miner 
correctur hinden dran gesetzt von unfliß wegen des setzers beschehen. Was mangelt uch dann, so ir eben 
daz in dem gedruckten handt, was ir in den gschribbnen haben, welt ir von disser z[er]nichtigen [wertlosen 
K.H.] ursachen wegen von gemeiner christenheit uff der ketzer syten fallen, so habt ir frylich sunst nit im 
sinn z bliben. Als fil als an uns respondenten ligt, mchtent wir liden, das ir sy alle sammen hetten, redents 
mit üweren mit eidtgnossen, das es das mere werd, so ist es mit uns schon schlecht717. 

                                                 
Aktenausgabe, das Korrekturverzeichnis mit den von Murner stammenden einleitenden Worten ist am Ende der 
Schrift angefügt ist. Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. d1v/Ss1v-Ss4v. 
711 Von den drei Setzern Thomas Troger, Georg Christian und Nikolaus Christian sind nur die Namen bekannt. 
Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 176. 
712 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 176.  
713 Murners Abdruck des Briefes des Erasmus in E. Roterodami weist ebenfalls zahlreiche Fehler auf. Vgl. Allen, 
Percy S./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm Des. Erasmi Roterodami VI: 1525-1527. Oxford 1926, S. 207. 
714 In Bezug auf Murner ist der Fälschungsvorwurf ungerechtfertigt: Er druckte die Vorlage, wenn auch fehlerhaft, 
unverfälscht ab. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 173. 
715 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 171-173. 
716 Bullinger, Heinrich: Reformationsgeschichte 1, S. 354. 
717 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 840.  



145 
 

Obwohl er bei seinem Leben die Verantwortung für die Korrektheit übernahm, wies er hier die 

Schuld für die Fehler dem Setzer zu. Zwar hätte Murner als Beaufsichtigender die Fehler vor 

der endgültigen Drucklegung grundsätzlich bemerken und korrigieren sollen, doch war das 

Abweisen der Schuld von seiner auf eine andere Person ein Argument gegen die 

Fälschungsvorwürfe718: Die Fehler entstanden wegen des ‚Unfleißes‘ einer anderen Person, 

nicht als bewusste Manipulation Murners.  

Murners Versicherungen zum Trotz blieben die Fälschungsvorwürfe bestehen719, die Murner 

noch 1529 im Sendbrief zu einem Widerspruch veranlasste720. Dort beschrieb er das 

Prüfverfahren, dem die von ihm geduckte Aktenausgabe nach ihrer Fertigstellung unterzogen 

wurde: Er beteuerte erneut, dass er den ihm befohlenen Druck „fromlich gethon hab lut der 

correctur hinden dran gesetzt / vnd will min leben verwirckt haben / wa da selbst minent halben 

ein mangel erfunden würdt“. Ihm sei geboten worden, alle Drucke  

keins vß genom[m]en vff das radthuß z Lutzern z überlifferen / als auch geschehen ist / vnd sint 
verschribben worden die biecher z auscultieren der notary721 mins gnedigen herren von Costentz / der 
notary von Basel / Schultheiß Honeggker von Bremgarten einer vß den vier presidente[n] von Baden / 
vnserer herren von Lutzern statt schriber / Hans Martin vnder schriber / vnd Hans Hber substitut mit 
andren from[m]en glaubs würdigen vnd eeren lüten die die biecher vff dem radthuß auscultieret haben722 / 
vff welche auch mengklich disser biecher halb ist verwissen worden. Vnd z witerm glaube[n] ist Hans 
Hbren beuolhen worde[n] die biecher alle z vnderschriben723. Das disses wor syge bezüg ich mich vff 
ein gantzen gesessenen radt der loblichen herrschafften von Lutzern724. 

                                                 
718 Bereits zuvor hatte Murner sich in der Appellation zur Berner Kritik geäußert: Die zwölf Orte hätten den Druck 
angeordnet, ein Exemplar sei Bern zugesandt und dort geprüft worden. Bern solle die Überprüfenden und Notare 
für „glaubwürdig halten oder wie recht uff sy bringen, das sy nit von würden, eeren oder glauben syent. Aber sovil 
an mir ligt, will ich min leben werwirckt haben, wo ein feler an dem gedruckten sige, der mit den geschribnen nit 
concordiere, lut miner correctur hinden dran gesetzt, denn so fil uns betrifft, mchten wir liden, das sy die biecher 
hettent dütsch und latin, wo es nit anders von gemeinen eydtgnossen verordnet und bevolhen were.“ Murner, 
Thomas: Appellation und Berufung, S. 745. 
719 Neben Reformatoren wie Zwingli, Oekolampad und später Bullinger zweifelten auch Bern und Basel sowohl 
die Verlässlichkeit der Druckvorlage als auch die korrekte Wiedergabe durch Murners Druck an. In den folgenden 
Jahrhunderten hat sich das Misstrauen gegenüber den Disputationsakten gehalten, wobei diese Vorwürfe auch 
bestritten wurden. Zuletzt wurde der Fälschungsvorwurf mit der kommentierten Edition des Protokolls widerlegt. 
Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 172f. 
720 Anlass bot ihm die Aussage Berns, dass es über den Hergang der Disputation nicht unterrichtet sei und deshalb 
demjenigen glauben müsse, der die Akten der Disputation und ihre Schlussrede gedruckt habe. Vgl. Murner, 
Thomas: Ein send brieff, fol. C3v. 
721 Gemeint sind die Protokollanten der Badener Disputation. Es wurden fünf offizielle Protokolle erstellt, von 
Leonhard Rüssel (kaiserlicher und bischöflicher Notar aus Konstanz), Johannes Huber (Stadtschreiber Luzerns) 
und Caspar Bodmer (Stadtschreiber Badens), Christoffel Wyßgerber/Christophorus Alutarius (Lehrer in Basel), 
Egmund Rysysen (aus der Basler Delegation), Leonhard Altweger (Notar der bischöflichen Kanzlei in Konstanz). 
Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 210-213/700. 
722 Basel war an der Überprüfung nicht beteiligt, da es (trotz der Bitte Luzerns) keinen Notar gesandt hatte. Sie 
erfolgte durch Leonhard Rüssel, Johannes Honegger (Schultheiß des Freien Amtes Bremgarten, ein Präsident der 
Disputation) und Murner vor Johannes Huber und Luzerner Ratsherren sowie Schreibern. Vgl. Schindler, 
Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 138/177/520f. 
723 Alle Exemplare sind zur Beglaubigung auf dem Titelblatt mit dem handschriftlichen Vermerk „Johanns Hber 
z Lucern gschworner schriber scripsit“ versehen. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. a1r. 
Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 223. 
724 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. C4r. Die Überprüfung war schon in Murners Aktenausgabe den Lesern 
transparent gemacht worden, im Sendbrief schilderte er sie aus seiner Perspektive. Vgl. Murner, Thomas: Die 
disputacion vor den xij orten, fol. d1rf.  



146 
 

Als Gewährsleute des geschilderten Verfahrens benannte er hier die beteiligten Personen 

namentlich sowie den gesamten Rat der Herrschaft Luzern725. Um dem Fälschungsvorwurf 

entgegenzutreten, inszenierte er sich hier als ein seiner Obrigkeit gehorchender Untertan, der 

seinen Möglichkeiten entsprechend dem erteilten Befehl Folge geleistet und die Aufgabe des 

Druckers726 übernommen habe. Dass er diesen Auftrag zufriedenstellend erfüllt hatte, belegte 

und bestätigte er durch die Autorität der Überprüfenden, die die Korrektheit seines Abdruckes 

attestiert hatten. Dabei koppelte er seine Ehre an diejenige der daran Beteiligten, v.a. aber an 

Luzern, das in besonderem Maße an der Überprüfung seiner Aktenausgabe beteiligt war. 

Vorwürfe in dieser Angelegenheit gegen Murner und den von ihm ausgeführten Druck richteten 

sich demnach immer auch gegen alle, die die korrekte Wiedergabe des Protokolls in seinem 

Druck bestätigt hatten. Durch deren Gewähr zeigte Murner sich vor der publizistischen 

Öffentlichkeit als zu Unrecht verleumdeter Drucker. 

Die einzigen Werke Murners, in denen die Angaben zum Druckort fehlen, sodass er sich dort 

auch nicht implizit als Drucker zu erkennen gab, sind die beiden Bärensatiren727. Aber auch 

ohne diese Informationen war seinen Zeitgenossen bekannt, dass er die Satiren verfasst und wie 

seine anderen Publikationen in der Eidgenossenschaft selbst gedruckt hatte. Indessen waren es 

gerade diese Schriften, bei denen Murners Betätigung als Drucker ein wichtiger Aspekt in der 

auf ihre Veröffentlichung folgenden Diskussion war: Auf eine Beschwerde Berns hin teilte 

Luzern mit, dass „unser pfarrer sölich büechlin on unser wissen und willen gemacht und 

getruckt“ habe. Zur Rede gestellt habe Murner zugegeben, dass er von dem geltenden Verbot, 

Schmähschriften zu drucken, gewusst habe und sich auch daran gehalten hätte, wäre es von den 

anderen Orten eingehalten worden. In Anbetracht vorangegangener Verstöße sei „er bewegt 

(und als er vermeint, gnuogsam verursacht worden), wie man in den wald gerüeft, widerhall 

und antwurt ze geben“, zumal er vermeinte zu wissen, von wo und von wem die Schriften 

jeweils stammten. Entschuldigen konnte er seine eigene Missachtung des Verbotes durch den 

Hinweis auf die genannten Verstöße, wobei sich seine Begründung sowohl auf seine Funktion 

                                                 
725 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. C3vf. 
726 Dass er von seinem Umfeld in seiner Funktion als Drucker (der Akten) wahrgenommen wurde, zeigt sich nicht 
nur in Form der gegen ihn erhobenen Fälschungsvorwürfe. In der von Johannes Stumpf zwischen 1532 und 1535 
verfassten Chronik wird Murner etwa im Kontext der Berner Disputation rückblickend als Barfüßer und Prädikant 
von Luzern sowie als „der hiervor die disputation zu Baden helffen anrichten, und dieselben acta getruckt hat“ 
näher definiert. Stumpf, Johannes: Schweizer- und Reformationschronik, hg. v. Ernst Gagliardi/Hans Müller/Fritz 
Büsser 1. Basel 1952 (= Quellen zur Schweizer Geschichte. Neue Folge. I. Abteilung Chroniken 5), S. 368. Vgl. 
Schmid, Walter: Rezension zu: Ernst Gagliardi/Hans Müller/Fritz Büsser (Hgg.): Johannes Stumpfs Schweizer- 
und Reformationschronik. In: Zwingliana 10,8 (1957), S. 504. 
727 Da das Bärenzahnweh nur als Abschrift erhalten ist, ist es denkbar, dass die Angaben lediglich nicht überliefert 
wurden. In den erhaltenen Drucken des Bärentestaments fehlen sie jedoch ebenfalls. Das Verschweigen von Autor, 
Drucker und Druckort kann als Erwiderung auf Manuels Satiren gesehen werden, in denen die entsprechenden 
Angaben ebenfalls fehlen Vgl. Paul Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel, S. 436. 



147 
 

als Drucker als auch als Verfasser der Schmähschriften bezog. Luzern schloss sich Murners 

Argumentation an, 

dann warlich sölich büechli und schmächlich trück uns nit minder dann üch allweg missfallen und das nie 
gern gehört; wir habend aber deren me gehört, dann uns lieb ist. Und darumb, sofer ir by üch söliche büechli 
und trück abstellend, söllend ir ungezwifelt sin, wir wellend by uns sölichs ouch abstellen und dermas 
verhüeten, dass derglichen nit mer geschehen sol728. 

Luzern konnte über seine Beschwerden hinaus Bedingungen stellen: Erst wenn die anderen 

Orte sich an das Verbot hielten, würde es gegen Murner vorgehen. Indem Luzern sein Vorgehen 

gegen Murner an diese Bedingung knüpfte, machte der Ort deutlich, dass es nicht die Absicht 

verfolgte, gegen diesen einzuschreiten und ihn in seiner Tätigkeit als Drucker einzuschränken. 

Murner agierte zwar nicht im Auftrag, aber im Sinne Luzerns. Er stand unter dem Schutz des 

Ortes und genoss bei seiner Publizistik, sowohl was ihren Inhalt als auch ihre Verbreitung 

anging, freien Handlungsspielraum. 

In dieser Diskussion um die Satiren war nicht nur ihr schmähender Inhalt von Relevanz, 

sondern in besonderem Maße der Umstand, dass sie gedruckt worden waren. Denn erst durch 

ihren Druck konnten sie Verbreitung innerhalb der anderen Orte der Eidgenossenschaft finden. 

Insofern erfolgte gegen Murner wegen seiner Personalunion als Autor und Drucker eine 

doppelte Anklage, sodass seine Betätigung als Drucker eine vergleichsweise starke 

Hervorhebung erfuhr, ohne jedoch von seiner Autorschaft entkoppelt als eigenständige 

Tätigkeit Beachtung zu finden. Murner war dementsprechend aus der Sicht aller Beteiligten 

(auch nach Murners Selbstdarstellung) kein Drucker im Sinne der lediglich ausführenden 

Tätigkeit, sondern speziell der Drucker seiner (schmähenden) Schriften. Dies zeigt sich auch in 

dem generellen Verbot von Schmähschriften, das auf einer Tagsatzung Ende des Jahres 

beschlossen wurde. Dort wurden insbesondere Basel und Luzern dazu aufgefordert, den Druck 

von Schmähschriften in ihren Druckereien zu unterbinden; explizit genannt wurden die beiden 

Bärensatiren729. Selbst ohne den Hinweis auf die Satiren war unmissverständlich, dass sich die 

Aufforderung an Luzern gegen Murner als den einzigen dort ansässigen Drucker richtete und 

damit gegen dessen Publizistik. Die Orte nutzten Murners Tätigkeit als Drucker, um gegen ihn 

vorzugehen, und suchten Luzern dazu zu verpflichten, bei Verstößen gegen ihn einzuschreiten. 

Der Möglichkeit und dem Versuch zum Trotz, durch solch ein Druckverbot gegen den Autor 

Murner vorzugehen, wurde seine Personalunion als Autor und Drucker von seinen Gegnern 

kaum explizit thematisiert und dementsprechend nicht problematisiert. Dass er diese 

Druckertätigkeit als Mönch im Kloster oder als zugezogener Geistlicher aufgenommen hatte, 

                                                 
728 Luzern an Bern, 21.06.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643f. 
729 Vgl. Tagsatzung in Baden, 14./15.12.1528 und Basler Instruktion zur Tagsatzung. In: Johannes Strickler (Hg.): 
Die Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 1466/1468. 



148 
 

scheint ebenfalls keine Kritik nach sich gezogen zu haben. Auf Ablehnung stieß bei seinen 

Kritikern weniger die Tätigkeit als Drucker an sich, sondern generell die Veröffentlichung 

seiner Schriften730. Dementsprechend ergab sich für Murner nicht die Notwendigkeit, seine 

Betätigung als Drucker gegen (publizistische) Angriffe zu verteidigen oder zu legitimieren. 

Allerdings konnte ihm in seiner Eigenschaft als Drucker eine besondere Aufmerksamkeit 

zukommen: Wenn Bern sich gegenüber Luzern ganz allgemein über den Druck von 

Schmähschriften auf dessen Gebiet beklagte und auf das Verbot der Tagsatzung hinwies, in 

dem insbesondere Luzern ermahnt worden war, war klar, dass sich diese Beschwerde in erster 

Linie auf Murner bezog. Murner fasste dies ebenso auf und erklärte sich auf diesen Vorwurf 

hin, da er hoffe, „syttenmal die Berner dissen brieff handt lassen drucken731 / vn[n] dorin[n] on 

all min schuld mitt der vnworheit min z den vneren gedencken / sy werdent mir dissen druck 

mins verantwortens auch nit für übel vff nemmen / dar z mich eren halb grblich verursachet 

haben / mir ist min eere als lieb als jnen die ir“732. Auch stellte er fest, dass er sich an das Verbot 

gehalten hätte, wäre es nicht zuvor durch andere Orte u.a. mit Publikationen gegen ihn 

gebrochen worden, über die er sich mehrmals vergeblich offiziell beschwert habe733 – im 

Grunde gab er die gleiche Begründung wieder, die er im Vorjahr im Kontext der Bärensatiren 

gegenüber dem Luzerner Rat vorgebracht hatte. Da er damals nicht wegen seiner Publikationen 

belangt worden war und diese Argumentation erneut aufgriff, erschien sie ihm offenbar 

erfolgversprechend zu sein und nicht nur für eine interne Rechtfertigung vor dem Luzerner Rat 

geeignet. Er beließ es jedoch nicht bei einer einfachen Wiederholung, sondern führte sie weiter 

aus: Dadurch „[b]in[n] ich erzürnt worden / vnd hab wider getruckt / vnd vermeint es gezim 

                                                 
730 Ein Kapitel von Heinrich Bullingers Reformationsgeschichte lautet: „Wie die 6 ort im vnwillen wider die 
Berner disputation verhartend, vnd die von Lutzern gestattetend Doctor Thoman Murner schmächlich vnd 
schantlich ding, wider Bern z schreiben vnd trucken.“ Obwohl es sich bei Hier wird angezeigt um eine ‚wüste‘ 
Schrift handle, habe die Luzerner Obrigkeit gestattet, „das fmlich schantlich lasterlich Bch vß ir Statt vßgieng. 
Dann z end des wsts was also getruckt, Getruckt  in der  Chris t l ichen Stat t  Lucern imm Jar do man zallt 
1527 vff  den 8  tag des w l f fmonats . Vnd hattend es alle verstndige eeren lth darfr, der verzwyfflet 
mnch habe das alles gethan, vnwillen vnder den Eydgnossen z meeren, vnd sy zletzt an einandren z hetzen.“ 
Bullinger, Heinrich: Reformationsgeschichte 1, S. 413 (Hervorhebung im Original). Danach ließe Murner „sich 
ouch des mnchischen fruels nitt verngen, sunder gieng hin, vnd truckt z Lucern vorgemellten vnd 
verschribnen der 8 orten brieff oder missiue, an die von Bern, diser disputation halben, gesendt vnd ouch deren 
von Bern Antwort vff die Missiue: vnd macht darber ein schantlich Coment [Murners Sendbrief K.H.], das er nitt 
miuder [sic!] dann imm erst gemellten bchlj die Statt Bern, ia alle glubige one alle eer hallt, vnd redt was imm 
nun in das vnreyn laster Muul kam.“ Schließlich resümierte Bullinger: „Der glychen noch vil hat vilermllter 
Murnar in disen sinen beyden bchlinen wider die von Bern offentlich getruckt, vnd ward nt des weniger von 
denen von Lucern vnd anderen 4 orten geliebet, hoch vnd wol gehallten. Vnd sunst hat er noch andere Schantliche 
bchli wider die Statt Bern lassen vßgan alls des Allten Bren testament. Des Bren zanbrchen.“ Ebd., S. 416f. 
731 Das Schreiben Berns, auf das Murner sich bezog, war als Flugschrift erschienen: o.Hg.: Antwurt Schultheyssen 
/ kleinen vnd grossen Radts der statt Bernn / vff die vßgangne Missiue der acht Orten Bottschafften / zů Lucernn 
versampt / an sy schrifftlich gelanget / vnnd demnach in vil trucktenn Bchlinen vßgespreytet. Zürich 1528. 
732 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I2v. 
733 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4r. 



149 
 

mir als wol als jnen“734. Demnach war der Druck seiner eigenen Schriften eine gleichwertige 

Reaktion auf feindliche Provokationen. Gleichzeitig widersprach er so Vorwürfen gegenüber 

dem ihn schützenden Luzern, da seiner Darstellung zufolge die ersten verbotenen Drucke nicht 

aus dessen Herrschaftsbereich hervorgegangen seien. Dementsprechend betonte er in diesem 

Kontext seine Eigenständigkeit und verneinte von vornherein jede Beteiligung des Magistrats 

von Luzern an seinem Tun: „Aber dz bekenn ich das mich mine gnedigen herren von Lutzern 

weder heimlich noch offenlich nie hant geheissen drucken / das auch nit gewißt handt / So ich 

aber irer gnaden hirt vnd geistlicher diener bin[n] / vnd ein antworter der disputation vo[n] 

Baden / weiß ich selb was ich thn sol vnd mir gebürt.“735 Murner präsentierte sich vor seinem 

Publikum als ohne Luzerner Weisung eigenständig handelnd, bzw. druckend, wobei er diese 

Tätigkeit durch seine Rollen als Seelsorger und Teilnehmer der Disputation legitimierte. 

5.3) Fazit 

Die Ausübung seiner Tätigkeit als Drucker (seiner Werke) war für Murners self-fashioning 

insgesamt nicht von Relevanz. Nur in einzelnen Fällen äußerte er sich ausführlich dazu, nicht 

immer wird deutlich, ob er sich vorrangig auf seine Tätigkeit als Autor oder Drucker bezog. 

Dies deutet darauf hin, dass er sich nicht primär als Drucker zeigen wollte. Damit erscheint 

Murners Identität als Drucker pragmatischer Natur: Sie war die Voraussetzung dafür, dass er 

ab 1524 kontroverstheologische Schriften veröffentlichen konnte, aber innerhalb dieser 

Schriften keine herauszustellende Besonderheit. Eine Begründung, warum er sich eigene 

Druckereien eingerichtet hatte, gab er ebenso wenig wie eine nähere Beschreibung seiner 

Arbeitsweise als Drucker. Nur in der Aktenausgabe wies er überhaupt auf das Mitwirken einer 

anderen Person hin oder thematisierte Probleme sowie seine eigene Beteiligung daran. Kritik 

und Klagen, denen er sich wegen seiner Tätigkeit ausgesetzt sah, sprach er in seiner Publizistik 

überhaupt nur in Bezug auf die Fälschungsvorwürfe der Disputationsakten an. Als Drucker trat 

er in seinen Werken für gewöhnlich in den Hintergrund und verhielt sich so wie ein ‚normaler‘ 

Drucker, dessen Rolle in der Regel auf die ausführende Tätigkeit des Druckes beschränkt war. 

Zusätze, etwa in Form von Nachworten, erfolgten auch bei ihnen nur aus besonderen Anlässen, 

explizit beim Namen nannten sie sich nicht zwingend. Die Nennung des Druckortes reichte zur 

Identifizierung aus: In seiner Eigenschaft als einziger Drucker Luzerns musste Murner sich 

nicht in jeder seiner dort veröffentlichten Schrift als ihr Drucker präsentieren, um als solcher 

wahrgenommen zu werden.  

                                                 
734 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4r. 
735 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4rf. 



150 
 

Durch seine Offizin(en) versetzte er sich selbst dazu in die Lage, publizistisch so zu agieren, 

wie er wollte: Hätte er diese Tätigkeit nicht aufgenommen, wäre seine Publizistik ab 1524 nicht 

in der Form möglich gewesen, wie er sie selbst realisieren konnte. Er löste sich so aus der 

Abhängigkeit unwilliger (bzw. nicht verfügbarer) Drucker. Mit seinen eigenen Druckereien 

gelang es Murner, sich ein Stück weit Eigenständigkeit zu erwerben. Diese Eigenständigkeit 

setzte ihn dazu in die Lage, sich durch die Publikation seiner eigenen Werke ostentativ über 

einschränkende Verbote hinwegzusetzen, wie insbesondere der Entstehungskontext der 

Mendatia Lutheri verdeutlicht. Von einer anderen Bedeutung war sie in Bezug auf die Luzerner 

Obrigkeit: Als sein eigener Drucker konnte er ohne das Wissen Luzerns insbesondere seine 

polemischen Werke veröffentlichen, durch die sich andere Orte angegriffen fühlen konnten, 

dabei aber den ihn schützenden Ort (offiziell) von der Verantwortung für seine Tätigkeit 

entbinden. Damit vereinfachte er es Luzern, Klagen der anderen Orte abschlägig zu behandeln. 

Zu einer ausführlicheren Thematisierung bzw. Legitimation seiner Tätigkeit als Drucker sah er 

sich tatsächlich nur dann veranlasst, wenn diese im politischen Kontext zwischen Luzern und 

anderen Orten thematisiert wurde bzw. als er gegen ein auch in Luzern geltendes Verbot 

verstieß. Murners Tätigkeit als sein eigener Drucker war ein wichtiger Aspekt in seinem 

Wirken, der es ihm ermöglichte, unabhängig zu handeln und sich bei Bedarf als für die 

Entstehung seiner Werke alleinverantwortlich zu präsentieren. Nichtsdestotrotz koppelte 

Murner seine Tätigkeit als Drucker (von der Aktenausgabe abgesehen) an seine Autorschaft 

und gestaltete sie nicht als eine eigenständige Rolle innerhalb seiner Publizistik. Die von ihm 

selbst geschaffene Möglichkeit zur Publikation seiner Schriften war für Murner ‚nur‘ ein 

wichtiges Mittel zum Zweck.   



151 
 

Gelehrsamkeit und Standeswürde 
 
6) Murner als Gelehrter 

Sein latein- und deutschsprachiges Œuvre, umfangreich und vielschichtig, spiegelt seine Interessen und 
sein Engagement, läßt erkennen, was ihm Ärgernis und Anregung zugleich war, zeigt ihn als Dichter und 
Gelehrten, als Theologen und Juristen, als Übersetzer und Lehrer. Daneben wirkte er in der traditionell 
volksverbundenen Weise der Franziskaner immer auch noch als Prediger und Seelsorger736. 

Diese Vielseitigkeit charakterisierte auch sein Wirken als Kontroverstheologe und bildete das 

Repertoire, aus dem er schöpfen konnte. Sie ging insgesamt mehr in die Breite als in die 

Tiefe737, doch besaß er in verschiedenen Bereichen außerhalb der Theologie zumindest 

Grundkenntnisse und beteiligte sich durch seine Publizistik an zeitgenössischen (gelehrten) 

Diskursen738. Gelehrsamkeit galt es nicht nur zu erwerben, sondern auch „zu dokumentieren 

und gesellschaftlich zu performieren. Der Gelehrte weiß sich einem Stand in der Gesellschaft 

zugehörig“739. Dementsprechend bediente er sich in seinen Schriften der 1520er Jahre 

verschiedener thematischer Anknüpfungspunkte – er konnte seine Gelehrsamkeit für seine 

Zwecke nutzen. Zwar lässt sich Murners Auftreten als Gelehrter nicht von demjenigen als 

Theologe oder Jurist trennen, da auch dies Rollen waren, die auf seiner Bildung fußten, doch 

gibt es verschiedene Aspekte in seiner Selbstdarstellung, die eine allgemeine Gelehrsamkeit 

ausdrücken und keine fachspezifische. Murners Gelehrsamkeit war grundsätzlich anerkannt, 

sie wurde selbst von seinen Gegnern nie bezweifelt, wenngleich sie Anlass für Spott bot. 

Um der Frage nach Murners self-fashioning als Gelehrter nachzugehen und um aufzuzeigen, 

wie er dieses für seine Zwecke einsetzte, werden im Folgenden verschiedene Aspekte seines 

Auftretens als Gelehrter näher beleuchtet. Zunächst soll es darum gehen, wie er seinem Rang 

als ‚Doktor‘ Ausdruck verlieh, danach, wie er sich seinen Lesern, aber auch seinen Gegnern 

gegenüber als Lehrer positionierte. Im Anschluss wird sein Umgang mit Volks- und 

Gelehrtensprache(n) und ihr gezielter Einsatz innerhalb seiner Argumentation Beachtung 

finden. Daran knüpft sich ein Blick auf seine Verortung innerhalb des zeitgenössischen 

Gelehrtenkreises an. In Hinblick auf die zentrale Bedeutung des Vorwurfs der ‚Neuerungen‘ 

soll auch seine historische Argumentation sowie die damit einhergehende Einordnung seiner 

Person exemplarisch behandelt werden. 

                                                 
736 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 298. 
737 Vgl. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 298/305. 
738 Der in seinen verschiedenen Publikationen ausgedrückte Anspruch auf ein umfassendes Wissen bot den 
Anknüpfungspunkt, ihn in den Epistolae obscurorum virorum zu parodieren, indem seine Gelehrsamkeit negiert 
wurde. Vgl. Frick, Julia: Reflexe des Murnerbildes, S. 248f. 
739 Wriedt, Markus: ‚Gelehrtennetzwerke‘ in der Frühen Neuzeit. In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis 
Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den altgläubigen Kontroversisten 
des Reformationszeitalters. Münster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 218. 



152 
 

6.1) Murners Standeswürde als ‚Doktor‘ 

Murner war ein Universitätsgelehrter, doch verzichtete er als Anonymus auf eine explizite 

Einordnung seiner Person als solcher. Verleugnet hat er seine Zugehörigkeit zum 

Gelehrtenstand jedoch nie, sodass er sich in dessen Nähe verortete: In seinen ersten Schriften 

zeigte er sich als jemand, der an einem gelehrten Diskurs Anteil nahm740 sowie als jemand, der 

Veranlassung zu einer gelehrten Diskussion geben konnte: Es sei seine Intention, durch seine 

Publikationen „die hochverstendigen z verursachen in solcher meiner reden und der 

widerparten gegenreden den warhafftigen christlichen verstant daruß z erlesen“ und betonte 

seine Achtung vor dem „erwürdigen geistlichen und hochgelrten vatter und herren Doctor 

Martin Luther“741. Zwar stellte er sich nicht explizit als mit den ‚Hochverständigen‘ und dem 

‚hochgelehrten‘ Luther als gleichrangig dar, doch ordnete er sich auch nicht unter. 

Auf seinen Gelehrtenstand wies er erst mit Aufgabe der Anonymität mit Deutlichkeit hin. In 

der Protestation bekannte er sich als „ich Thomas Murner von Straszburg barfüsser orden, der 

heiligen geschrifft vnd beider rechten Doctor“742 zu seinen bisher veröffentlichten Schriften 

und rechtfertigte sein Vorgehen gegenüber verschiedenen Anschuldigungen. Damit betonte er, 

dass er sich als Anonymus bereits qualifiziert zur Sache geäußert hätte und an dieser Stelle 

äußerte. Statt auf den Bescheidenheitstopos, den er durchaus mit der Anonymität seiner 

Schriften in Einklang hätte bringen können und den er dort auch schon als Begründung 

angeführt hatte743, setzte er bei erster Gelegenheit nach seinem Strategiewechsel auf die volle 

Autorität seiner nach außen wirkenden Würden. Dabei waren seine Doktorwürden nicht nur ein 

Ausweis seiner Gelehrsamkeit, sondern auch seiner Standeswürde, die dem Anspruch nach 

adelsähnlich war744. Die Titel dienten ihm in Verbindung mit der Autorität der Universitäten, 

an denen er sie erworben hatte, als ein Argument für seine Glaubwürdigkeit: „Ich hab alle meyn 

drey doctorat erlangt mit genugsame der künst, alsz mir des vnderbrieff vnd sigil beyde schulen 

Basel vnd Freiburg kuntschafft geben, denen ich hoff mer sol geglaubet werden, dan solchen 

eerlosen meyneidigen, böszwichten“, die ihn zwar schmähten, aber selbst anonym blieben745. 

                                                 
740 In Von dem Papsttum enthielt er sich unter Verweis auf ‚die Gelehrten‘, denen es allein zustehe, die Frage der 
Identifikation des Papstes als Antichrist zu ergründen, eines Urteils. Er zeigte sich an dieser Stelle dem Kreis der 
Gelehrten nicht zugehörig, trat aber als ihr Rezipient auf. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 50. 
741 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Luthers Gelehrsamkeit würdigte 
er nicht nur an dieser Stelle, in An den Adel bezeichnete er ihn ebenfalls als einen „besunderen gelerten man[…]“. 
Ders.: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 175. 
742 Murner, Thomas: Protestation, S. 598. 
743 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32f. 
744 Vgl. Füssel, Marian: Gelehrtenkultur als symbolische Praxis, S. 109f. In der Reichskleiderordnung von 1500 
standen Doktoren über dem einfachen Adel und waren Rittern gleichgestellt. In den 1530 erneuerten 
Bestimmungen wurden sie zwischen den adeligen Rängen aufgeführt. Vgl. Grimm, Gunter E.: Literatur und 
Gelehrtentum, S. 33f. 
745 Murner, Thomas: Protestation, S. 601. 



153 
 

In ähnlicher Weise trat er in der Purgatio vulgaris auf („ich Thomas Murner, der heiligenn 

geschrifften vnd beyder rechten doctor, barfůsser orden“746), um sich gegen Anschuldigungen 

zu verteidigen, die im Kontext der Auseinandersetzung um die Kutten der Franziskaner gegen 

ihn laut wurden747. Er verwies auf seine theologischen und juristischen Kompetenzen sowie auf 

seine Ordenszugehörigkeit, durch die er Einblicke in das konventsinterne Geschehen hatte, das 

Außenstehenden verborgen bleiben musste. Obwohl aber seine Beteiligung am Konflikt um die 

Mönchskutten in seiner Zugehörigkeit wurzelte, stellte er seine Gelehrsamkeit an den Anfang 

und betonte somit, dass er sich nicht ‚nur‘ als Mönch äußerte. 

Im grundsätzlich gleichen Wortlaut benannte er sich auch in seinen Luzerner Publikationen, 

wobei er in Ein Brief748, dem Kalender749 oder An die Fürsuchtigen750 die Angaben noch um 

seine in Luzern bekleideten Ämter ergänzte. Generell verzichtete er, sobald er sich als Autor 

kenntlich machte, nie auf den Ausweis seiner Gelehrsamkeit: In seinen lateinischen Schriften 

tat er dies im Mindesten durch die Wahl der Gelehrtensprache751, in seinen deutschsprachigen 

Schriften zeichnete wer wenigstens als „doctor Murner“752 als Autor verantwortlich, seine 

kürzeste Unterschrift in einem Brief war „Thomas Murner Doctor“753. Nur in einem 

überlieferten Brief im familiären Kontext, in dem er keine Außenwirkung zu erzielen suchte, 

verzichtete er auf diesen Titel754. Weil sich in der Unterschrift der Bezug auf die eigene (durch 

die Namensnennung identifizierte) Person mit der eigenen Schrift verbindet, ist sie ein 

„Autograph von besonderer Selbstreferentialität“755. Insofern ist es augenfällig, dass er seine 

Unterschrift durchaus variierte, seine Identität als Doktor aber einen festen Bestandteil bildete. 

Es gibt einige Hinweise, dass Murner die Geltung seines Ranges als Gelehrter und Doktor nicht 

vergeblich beanspruchte und als solcher anerkannt wurde. In Straßburg war er durch seinen 

Wohnort sichtbar, wo promovierte Angehörige des Franziskanerordens das Privileg besaßen, 

auf Lebenszeit ein eigenes Haus zu erhalten und außerhalb des Klosters leben zu können. 

Murner hat bis zur Konfiskation der Klostergüter frei über sein Haus verfügen können756. 

                                                 
746 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. 
747 Zu diesem Konflikt s.u. S. 192ff. 
748 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6. 
749 Vgl. Murner, Thomas: Kalender. 
750 Vgl. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen. Luzern 1527, fol. a4v. 
751 Sowohl in Epistola Iohannis Eckij als auch E. Roterodami nannte er sich als Übersetzer und Autor nur als 
‚Murner‘. Offenbar genügte ihm der Rückgriff auf die Gelehrtensprache zum Ausweis seiner Gelehrsamkeit. Vgl. 
Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. a1r/a3r. Ders.: E. Roterodami, fol. a1r. 
752 Z.B. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 42. 
753 Murner an den Straßburger Rat, 16.04.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 299. 
754 Dort unterschrieb er als „Tho. Murner Vwer Vetter.“ Murner an seinen Vetter in Straßburg, 27.02.1529. In: 
Basilius Hidber: Streithandel, S. 293. 
755 Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse finden, S. 32. 
756 Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127. An dieses Privileg 
anschließend forderte er von dem Stadtrat eine lebenslange Behausung und Versorgung ein. Vgl. ebd. 



154 
 

Ebenfalls bedeutsam war seine Stellung als Gelehrter 1524 für seine Teilnahme an einer von 

den Straßburger Prädikanten initiierten, als Disputation angesetzten Veranstaltung: Murner war 

als ein führender Gegner der Reformation in Straßburg dazu eingeladen worden. Die von den 

Prädikanten anberaumte „freüntlich Disputation doch nr in latinischer Sprach“ fand in Form 

von Vorlesungen im Barfüßerkloster statt757. Obwohl diese von den „Doctores und 

predicanten“ auf Latein gehalten wurden, waren auch lateinunkundige Zuhörer anwesend. Bei 

einer der Vorlesungen kam es wegen Murner zu einem Aufruhr. Anlass war, dass Murner sich 

auf keine Diskussion mit den Prädikanten einließ. Er hatte lediglich Vorlesungen gehalten und 

sich geweigert, auf die Argumente der Prädikanten zu reagieren758. Per Erlass vom 03.06.1524 

wurden nach dieser Empörung nur „geistlich und weltlich verstendig personen“ als Zuhörer 

zugelassen und Lateinunkundige unter Androhung einer Geldstrafe ausgeschlossen759. Murner 

hielt Ende Mai/Anfang Juni im Rahmen dieser Zusammenkünfte insgesamt sechs Vorlesungen 

zum 11. Kapitel des 1. Korintherbriefes und dem Messopfer760. Obwohl er sich nur in 

schriftlicher, nicht in mündlicher Form zu einer Disputation bereiterklärt hatte, scheint es 

zudem um den 03.06.1524 zu einer „disputatiuncula“ zwischen Bucer und Murner gekommen 

zu sein761. 

Murners im Kontext dieses Disputationsvorhabens gezeigtes Verhalten vor der Straßburger 

Öffentlichkeit entsprach demjenigen innerhalb seiner Publizistik: Er präsentierte seine eigenen 

Ansichten und bezog Position gegen davon abweichende Meinungen, ohne sich jedoch auf eine 

Diskussion einzulassen. Damit folgte er insofern der Form der akademischen Disputation, als 

dass es ebenfalls um die Verteidigung und Anfechtung von Thesen ging und nicht um eine 

Verständigung der jeweiligen Streitparteien. Abgesehen von einer kurzen Erwähnung762 haben 

                                                 
757 Bucer, Martin: Handel mit Cunrat Treger (1524). In: Martin Bucers Deutsche Schriften 2, S. 21f/39f. Eine 
öffentliche Disputation als Grundlage für die Einführung der Reformation durch den Rat war wiederholt gefordert 
worden, scheiterte aber an der Weigerung des Bischofs. Vgl. ebd., S. 19. Zumkeller, Adolar: Konrad Treger OESA 
(ca. 1480-1542). In: Erwin Iserloh (Hg.): Katholische Theologen der Reformationszeit 5. Münster 1988, S. 78. 
758 Vgl. Bucer, Martin: De Caena Dominica, S. 8f/56. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 29. 
759 Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 97. 
760 Ein kurzer Bericht über Murners Teilnahme findet sich in einem Brief Nikolaus Gerbels an Johannes Schwebel, 
1524. In: Heinrich Schwebel (Hg.): Centvria epistolarvm Theologicarum. ad Iohannem Schwebelivm Ante Annos 
LXXV. Ecclesiarum Illustrissimi Ducatus Bipontini Prӕsidem: A Philippo Melanthone, Bucero, Capitone, 
Hedione, Conventu Theologico Argentinensi, Pellicano Gerbelio & alijs: ab Anno Christi 1519. usq. ad Annum 
1540. De rebus gravißimis, necessarijs ac utilißimis: Cvm descriptione Vitӕ Iohannis Schwebelij: Gemino, 
Personarum & Rerum Indice: Additis Argumentis singularum Epistolarum, ijsq. secundum Annorum seriem 
ordine distibutis. Zweibrücken 1597, S. 65-68. 
761 Bucer, Martin: De Caena Dominica, S. 8f/21. 
762 „Das ist aber wol wor, das ich ein leeren wyderfochten hab z Straßburg jn meynem kloster, die do sagt, das 
die meß kein opffer sey sunder ein abgötterey vnd ein vff stiftung des teuffels vnd ein gots lesterung. Do wider 
hab ich gelesen, ouch das geschrifftlich verfasset z deutsch vnd latein, wie das ampt der heiligen messen ein 
stifftung sey Christi Jhesu vnsers herren vnd ein sacramentisch opffer.“ Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 112. 
Über Anlass oder Umstände dieser Anfechtung informierte er seine Leser nicht. Die genannten Texte „z deutsch 
vnd latein“ weisen auf die Absicht hin, die Vorlesungsreihe publizistisch zu behandeln. 



155 
 

seine Vorlesungen (und der Aufstand), die Debatte mit Bucer oder generell das Bemühen der 

Prädikanten um eine Disputation mit ihm keinen Niederschlag in seiner Publizistik gefunden, 

weder zeitnah noch rückblickend, als er von Capito und Bucer zur Berner Disputation 

eingeladen wurde763; seine Vorlesungsmanuskripte sind nicht erhalten764. 

In Luzern spielte sein Rang bereits bei seiner Aufnahme eine wichtige Rolle: Als er nach seiner 

Flucht dort angekommen war, hat Luzern ihn nach eigenen Angaben auf Kosten des Ortes 

eingekleidet und „wie einem Doctor geprt Erlich versehen“765. Ohne seine Doktorwürde(n) 

wäre er dementsprechend auf eine andere Weise versorgt worden. Auf der Badener Disputation 

gehörte er zu den „XXV gelrter doctoren, da gegenwrtig“766, mit denen er (ungeachtet der 

verschiedenen von ihnen eingenommenen Ränge und Ämter) eine prinzipielle Gleichrangigkeit 

beanspruchen konnte – dies war für seine Publizistik insbesondere für seine Verortung an Seiten 

Ecks und Fabris von Bedeutung767. 

Insgesamt zeigt sich, dass er seine Standesehre als Doktor immer ausdrückte, wenn er nicht als 

Anonymus auftrat und dass er in seinem Umfeld als Gelehrter bzw. Doktor anerkannt wurde. 

Er konnte sich seinen Lesern gegenüber einordnen, sowohl als jemand, der Luther und anderen 

Gelehrten mindestens auf Augenhöhe begegnen konnte als auch als seinen Lesern und Gegnern 

überlegen, die keine entsprechende Bildung und Qualifikation erworben hatten. Diese gelehrte 

Überlegenheit spiegelt sich u.a. darin, dass er seinen Lesern gegenüber als Lehrer auftrat. 

6.2) Lehrer 

Als Franziskaner mit diversen Lehrtätigkeiten betraut (etwa als Prediger oder an 

Klosterschulen768) und als Lehrer verschiedener Fächer an mehreren Universitäten hatte 

Murner sich nicht nur Erfahrungen in der Lehrtätigkeit als solcher, sondern auch im Umgang 

                                                 
763 Vermutlich, weil es zu keiner Disputation zwischen den Straßburger Prädikanten, Murner und Treger 
gekommen war, hatten Bucer und Capito beide zur Berner Disputation eingeladen – Bucer und Capito zählten dort 
zu den Hauptdisputanten. Murner war auf Veranlassung der Straßburger Prädikanten durch den Berner Rat sowie 
direkt von ihnen eingeladen worden. Sie stellten in ihrem an Murner gerichteten Schreiben allerdings keinen Bezug 
zur Straßburger Vorlesungsreihe her. Stattdessen wiesen sie in Reaktion auf Murners Absage auf dessen Stellung 
als Doktor der Heiligen Schrift hin, durch die er sich zur Disputation von Glaubensfragen verpflichtet habe. Vgl. 
Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749-751. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 124/126.  
764 In Reaktion auf Murners Vorlesungen verfasste Bucer De Caena Dominica. Ihm standen Murners Manuskripte 
zur Verfügung, sodass er druch genaue Bezugnahmen indirekt Hinweise auf Murners Ausführungen gab. Murner 
folgte wohl der gleichen Argumentation zum Messopfer, die er schon 1520 in seiner Ermahnung ausgearbeitet 
hatte. Erweitert hatte er sie um Aspekte aus den Schriften Heinrichs VIII. und John Fishers. Vgl. Bucer, Martin: 
De Caena Dominica, S. 10. Eine eingehende Untersuchung der Position Murners findet sich in Lienhard, Marc: 
La controverse entre Murner et Bucer au sujet de la Sainte Cène. In: Revue d’Alsace 122 (1996), S. 223-237. 
765 Luzern an Straßburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 79. 
766 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 284. Viele der Disputationsteilnehmer wurden auch ohne 
Universitätsstudium pauschal als ‚Gelehrte‘ bezeichnet, doch waren mindestens 26 Doktoren verschiedener 
Fachrichtungen anwesend. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 114. 
767 S.u. S. 274ff. 
768 Nach dem Unterricht in konventseigenen Schulen besuchten die Schüler der Klosterprovinz ein Studienseminar. 
In Straßburg war die Hochschule der Provinz situiert. Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfüßerkloster Luzern, S. 43. 



156 
 

mit unterschiedlichen Schülergruppen erworben. Dass er ein fähiger Lehrer war, lässt sich etwa 

an dem Erfolg seiner Lehrmethoden zuvor in Freiburg sehen, der ihn in den Verdacht der 

Hexerei brachte. Als Lehrer war er nicht nur durch solche Publikationen in Erscheinung 

getreten, die wie Lernhilfen und Übersetzungen konkretes Wissen vermittelten, sondern auch 

durch seine Satiren, die zu einer moralischen Besserung der Leser führen sollten. Murners 

Bildung war für ihn kein Selbstzweck, da „er von Anfang an in eine breitere Öffentlichkeit 

hineinwirken wollte und sich, wie es den Verpflichtungen eines Franziskaners entsprach, nicht 

in erster Linie als Stubengelehrter, sondern als Lehrer und Erzieher gerade auch des 

ungebildeten Volkes verstand“ 769. Für den Franziskanerkonvent von Luzern war er noch einige 

Jahre nach seinem Aufenthalt Ansprechpartner in Fragen der Ausbildung770. 

Murner beschränkte sich in seiner Publizistik nicht auf eine dozierende Belehrung und 

entsprach damit der didaktischen Grundtendenz der Literatur des 16. Jahrhunderts771. In seinen 

kontroverstheologischen Schriften zeigt sich dies etwa daran, dass er seine Leser über 

kirchliche Grundsätze sowie die Fehlerhaftigkeit verschiedener reformatorischer Lehren 

unterrichtete. Murner sah ein wichtiges Mittel zu ihrer Bekämpfung darin, die Bevölkerung 

über diese aufzuklären. Dementsprechend übersetzte er De captivitate Babylonica (anonym) 

ins Deutsche. Später bekannte er sich zu dieser Übersetzung und teilte seine Absicht mit: „das 

bch der babilonischen gefencknis / das ich selbs vertütschet hab / vff das doch der gemein 

Christ sehe vwer gotz lesterung vnd schendung der heiligen sacrament“772. 

Mit seiner Grundintention, einem breiten Publikum (dem ‚gemeinen Christen‘) die für Murner 

offensichtlichen Gefahren der lutherischen Lehre vor Augen zu führen und ihre Ausbreitung zu 

unterbinden, entsprach er der „an den Dunkelmännerbriefen orientierten Überlegung, dass ihr 

Inhalt auch ohne stilistische Übertreibungen derart kompromittierend sei“ und bereits genüge, 

um Luther vor seinen eigenen Anhängern zu diskreditieren773. Allerdings erwies sich diese 

                                                 
769 Könneker, Barbara: Thomas Murner, S. 24. 
770 Vgl. Murner an den Luzerner Rat, 01.04.1535. In: Hedwig Heger (Hg.): Thomas Murners Absage, S. 54. Gaus, 
Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 189. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 305. 
771 Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 80f. 
772 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 39. Luther kannte Murners Übersetzung und kritisierte sie: „Und wie 
wol ich das liecht nicht schew, hatt myrs doch nichts gefallen, das es verdeutschett ist, Auß der ursach, das meyn 
gifftiger feynd than hatt, mich zuo schendenn und gar selten troffen wirt, was ich selb nicht verdeutsche.“ Luther, 
Martin: Antwurt deutsch auf König Heinrichs Buch. In: WA 10,2, S. 227. Gegenüber dem von Stifel formulierten 
Fälschungsvorwurf (Murner hatte sich nicht streng an die Vorlage gehalten) betonte Murner, dass „allein sein 
lateinische wort nach meinem vermügen z deutsch gesprochen / ist im dasselbig bch z schanden / so hat er 
sich selber geschent vnd nit ich / dan ich seins bchs kein macher sunder ein dalmetsch gewesen bin“. Murner, 
Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 52. Vgl. Stifel, Michael: Antwort Michael Styfels, fol. C2a. 
Headley, John M.: Thomas Murner, Thomas More, and the First Expression of More’s Ecclesiology. In: Studies 
in the Renaissance 14 (1967), S. 75. 
773 Beyer, Michael: Übersetzungen als Medium des Transfers. In: Irene Dingel/Wolf-Friedrich Schäufele (Hgg.): 
Kommunikation und Transfer im Christentum der Frühen Neuzeit. Mainz 2007 (= Veröffentlichungen des Instituts 
für Europäische Geschichte Mainz. Abteilung für abendländische Religionsgeschichte. Beiheft 74), S. 57. 



157 
 

Annahme als Irrtum, da die Übersetzung zwar durchaus erfolgreich war774, jedoch nicht in 

Murners Sinne: Er hatte unbeabsichtigt dem Publikumswunsch entsprochen, De captivitate 

Babylonica auf Deutsch zu lesen, womit er zur Verbreitung der lutherischen Lehre beitrug. 

Grundsätzlich waren alle seine kontroverstheologischen Schriften auf Belehrung ausgerichtet: 

Er klärte über die ‚Unwahrheit‘ der lutherischen Lehre auf, hob den ‚Wahren Glauben‘ 

hervor775 und erklärte seine Verhaltensweisen, um Anschuldigungen zu entkräften, denen er 

sich ausgesetzt sah776. Sein Vorgehen musste er nicht als „vßlegung vnd ercleren“777 

angekündigen, um als solches kenntlich zu sein. Seine Rolle als Lehrer baute Murner 

dementsprechend nicht explizit auf, vielmehr war sie seiner kontroverstheologischen 

Publizistik immanent. Adressaten seiner didaktischen Bemühungen waren nicht die jeweiligen 

Reformatoren, gegen die er sich wandte, sondern seine Leser. Zwar sprach er Reformatoren 

und ihre Anhänger an und thematisierte ihre ‚Irrtümer‘, doch waren sie diejenigen, anhand derer 

Murner sein Publikum belehrte. Er wies sie zurcht, führte ihre Unkenntnis vor und formulierte 

ganz entschiedene Ablehnung reformatorischer Positionen, etwa als Lügen778. Deutlich wird 

dies auch in seiner Polemik: Im Titel zu Antwort und Klag äußerte er die Hoffnung, dass Stifel 

daraus „den rechten thon erlernen mag“779.  

Seinen Lesern gegenüber trat er potenziell immer dort als Lehrer auf, wo er seinen Gegnern 

nicht nur widersprach, sondern seinen Widerspruch für Laien nachvollziehbar erklärte. Durch 

sein Auftreten als (um das Verständnis seiner Schüler bemühter) Lehrer stellte er sich er sowohl 

über seine Leser, die er belehrte, als auch über seine Gegner, anhand derer er seinem Publikum 

die verschiedenen Irrtümer vor Augen führte. Für die Belehrung seiner Leser war die 

Verwendung der Volkssprache Voraussetzung, richtete Murner sich doch gerade nicht in erster 

Linie an (gleichrangige) Gelehrte, sondern begab sich auf das volkssprachliche Niveau, um ein 

größeres, ihm von der Bildung her i.d.R. unterlegenes, Publikum anzusprechen. 

6.3) Volkssprache und Gelehrtensprache(n) 

Indem Murner in seinen kontroverstheologischen Schriften nicht nur die Gelehrtensprache780 

Latein nutzte, sondern bevorzugt die Volkssprache, unterschied er sich von anderen 

                                                 
774 Im VD16 sind drei Straßburger (VD16 L 4194-4196) und zwei Augsburger Auflagen (VD16 L 4192 und 4193) 
verzeichnet. Murners Übersetzung fand bis ins 19. Jahrhundert Eingang in die großen Lutherausgaben. Vgl. Beyer, 
Michael: Übersetzungen als Medium des Transfers, S. 57. 
775 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. 
776 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 35. 
777 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. A1r. Murner kommentierte einen Brief Berns. Vgl. ebd., fol. B1v-I3v. 
778 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S.4f. Ders.: Ein wahrhaftiges 
Verantworten, S. 285. 
779 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 33. 
780 Murner beherrschte mehrere Fremdsprachen, im Mindesten Latein, Griechisch und Hebräisch. Französisch und 
Italienisch nutzte er vereinzelt in seinen Schriften. Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, S. 77. 



158 
 

Kontroverstheologen, die (von Schwankungen in den einzelnen Jahren abgesehen) den Großteil 

ihrer Werke auf Latein verfassten781. Bei Murners Werken entsprach der Anteil deutscher 

Schriften dem entsprechenden Durchschnittswert innerhalb der reformationsfreundlichen 

Publizistik782. Indem Murner sich ebenso wie Luther und andere reformationsfreundliche 

Publizisten auf Deutsch äußerte, sprach er das potenziell gleiche Publikum jenseits der 

akademischen Gelehrsamkeit an, darunter auch Adel und Bürgertum als die politisch führenden 

Schichten in den Territorien und Städten783. Murner benannte sowohl ‚Gelehrte‘ als auch 

‚Ungelehrte‘ als Zielpublikum seiner deutschsprachigen Schriften784. 

Durch Übersetzungen oder inhaltliche Wiedergaben enthielt er seinem deutschsprachigen 

Publikum so gut wie nichts vor, was er auf Latein veröffentlichte. Eine Ausnahme bildet seine 

lateinische Erwiderung auf Utz Ecksteins deutschsprachiges Concilium785, das er für ein Werk 

Zwinglis hielt786. Erklären lässt sich diese Ausnahme aus pragmatischen Gründen, da er darauf 

in seiner ersten Luzerner Publikation reagierte, einer lateinischen Sammelschrift. Er beließ es 

jedoch nicht bei einer lateinischen Reaktion, da er es auf Deutsch kurz thematisierte787. Einen 

Brief des Erasmus von Rotterdam sowie ein päpstliches Breve an die Eidgenossenschaft788 

druckte er lediglich ab, wodurch er zu ihrer Verbreitung beitrug, ohne sie einem weiteren 

Leserkreis zugänglich zu machen. Insgesamt resultiert aus der Dominanz des Deutschen, dass 

er seine Widerlegungen der lutherischen bzw. zwinglischen Lehre in ihrem gesamten Umfang 

nur seinem deutschsprachigen Publikum zugänglich machte. 

Die Hinwendung zur Volkssprache war bei Murner keine strategische Neuausrichtung: Im 

Gegensatz zu den meisten anderen Kontroverstheologen hatte er bereits vor seinem 

                                                 
781 Laut Edwards betrug der Anteil der auf Deutsch verfassten Schriften 1518-1529 45,2% (1518-1524: 41,2% und 
1525-1529: 49,2%). Der Durchschnittswert für die Jahre 1521-1529 bei Crofts ergibt 38.72%. Vgl. Edwards, Mark 
U.: Catholic Controversial Literature, 1518-1555. Some Statistics. In: Archiv für Reformationsgeschichte 79 
(1988), S. 192. Ders.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 30. Crofts, Richard: Printing, Reform and the 
Catholic Reformation in Germany (1521-1545). In: The Sixteenth Century Journal 16,3 (1985), S. 375. 
782 Bei Murners 30 erhaltenen kontroverstheologischen Schriften aus dem Zeitraum 1520-1529 (inklusive der 
unveröffentlichten Schriften), lag der deutschsprachige Anteil bei 83,33% (25 von 30). Zwischen 1521 und 1529 
wurden 82,01% der reformatorischen Schriften auf Deutsch verfasst. Vgl. Crofts, Richard: Printing, Reform and 
the Catholic Reformation in Germany, S. 375. 
783 Vgl. Ribhegge, Wilhelm: Latein und die nationalen Sprachen bei Erasmus von Rotterdam, Martin Luther und 
Thomas More. In: Bodo Guthmüller (Hg.): Latein und Nationalsprachen in der Renaissance. Vorträge des 37. 
Wolfenbütteler Symposions in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel vom 25. bis 28. September 1995. 
Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 17), S. 162. 
784 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 601. 
785 Vgl. Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. b4v-c4v. Eckstein hatte im Conilium u.a. gegen Murner 
polemisiert, im Rychsztag kritisierte er später Murners Sprachwahl: „Ein respons schrybst du in latin / die wär vil 
besser tütsch gsin.“ Eckstein, Utz: Rychsztag. In: Nigel Harris/Joel Love (Hgg.): Dialogue and Disputation in the 
Zurich Reformation. Utz Eckstein’s Concilium and Rychsztag. Edition, Translation and Study. Oxford/Bern u.a. 
2013, V. 2007f. Vgl. Eckstein, Utz: Concilium. In: ebd., S. 64. 
786 Vgl. Murner, Thomas: Ein worhafftigs verantwurten, S. 14. 
787 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 288. 
788 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. a1v-a4r. 



159 
 

Engagement gegen die Reformation Erfahrungen mit dem Verfassen deutscher Texte 

gesammelt. In der Geuchmat (1519) hatte er die Verwendung der deutschen Sprache dadurch 

begründet, dass sie notwendig sei, um Wirkung zu erzielen. Er hatte sich bereits gegen die 

„elitäre Selbstbeschränkung“ auf das Lateinische gewandt, weil der „Zustand der Welt […] 

nicht den Rückzug auf selbstgenügsame Gelehrsamkeit und den selbstsüchtigen Genuß 

kunstvoller Eleganz“ erlaubte, sondern Einsatz erforderte sowie die Verwendung der niedrigen 

Volkssprache, um etwas erreichen789.  

Der Dominanz des Deutschen in seinen Schriften zum Trotz hegte Murner selbst Vorbehalte 

gegenüber dieser Sprache – er sah selbst ein Problem darin, Glaubensfragen in aller 

Öffentlichkeit vor Laien zu diskutieren. Dies war ein Vorwurf, den er Luther früh machte: 

Luther habe sich bei der Verbreitung seiner Lehren „nit allein sich hat lassen verniegen 

[begnügen K.H.] das in latinscher sprache zů thůn / sunder zů grsserem schaden der geletzten 

warheit / seine lere an filen orten wol vnd christlich gethon / an filen auch dar gegen vnwarlich 

/ vnnd mit dem gifft vermischet / auch vff den essich stechend / in manigfeltigen deutschen 

biechlin alle winckel erfüllet hatt“. In seiner darauffolgenden Begründung, dass Murner es 

selbst als „notturfftig nyt me zů schlaffen“ erachte und auf Luther reagieren müsse, 

thematisierte er seine eigene Sprachwahl hingegen nicht. Nur implizit gab er eine Begründung 

an, wenn er den „frummen eynfeltigen christen“790 als seinen Adressaten benannte. 

Im Beschluss von Von dem Papsttum ging er erneut auf die Sprache seiner und Luthers 

Publikationen ein:  

Es mag auch ein ieder weyser wol verston / das wir in dissen deutschen biechlin / dem gantzen fluß vnd 
anlauffenden waltwasser / z gegen gesperret haben / vnd der vffblasenden gemein die Luther mer dan vber 
das halb mit seinen vnwarheiten / vnd vngleübigen reden vffgewicklet vnd vergifftet hatt / den rechten 
christlichen verstande z geben verursachet seind / Doch so fer wir mit seynen deütschen biechlin (z einer 
vffrren vßgegossen vnd getreüwet noch einer noten das liedlin hcher z singen) nit vbereitet werden / 
woltendt wir im mit vil bedachteren reden entgegnet sein z latin vnd deütsch / als wir auch noch im willen 
seint z thn wa wir darz zeit vnd weil haben mchten791. 

Hinzuweisen ist hier auf zwei Aspekte: Zum einen reduzierte er Luthers Schriften auf die 

deutschsprachigen, während er für sich und andere Autoren (‚wir‘), sowohl Latein als auch 

Deutsch als adäquate Sprachen der Entgegnung nannte. Beide Sprachen erscheinen so (für 

Kontroverstheologen) als parallel gangbare und gleichwertige Ausdrucksweisen. Zum anderen 

ordnete er sich einer geschlossenen (nicht näher definierten) Opposition gegen Luther zu und 

vermied es als Sprecher dieser Gruppe, seine eigene Verwendung des Deutschen zu begründen. 

                                                 
789 Grubmüller, Klaus: ›Deutsch‹ an der Wende zur Neuzeit. In: Walter Haug (Hg.): Mittelalter und frühe Neuzeit. 
Übergänge, Umbrüche und Neuansätze. Tübingen 1999 (= Fortuna vitrea 16), S. 284f. 
790 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Vgl. Fuchs, Eduard (Hg.): 
Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 5, S. 435. 
791 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 53. 



160 
 

Stattdessen konnte er seine eigene Publizistik in den Kontext anderer kontroverstheologischer 

Schriften stellen, die ebenfalls auf Deutsch (und Latein) verfasst waren. Die Begründung, sich 

Luther Schriften entgegenstellen zu wollen, war ein pauschaler Grund für alle Gegenschriften. 

Dennoch erachtete er es rückblickend als notwendig, die Verwendung der deutschen Sprache 

für seine Publikationen zu begründen: In der Protestation erklärte er, er habe  

dz in tütscher zungen gethon, vsz dem grunt, das des obgenanten, hochgelerten herren vnd vatters [d.i. 
Luther K.H.] büchlin auch in tütscher sprachen gemacht waren, vermeint damit den angezünten vffrüren zu 
entgegen vnd die brennenden flamen des vffgeblasznen vnglaubens zu löschen in willen nach der hand, als 
ich auch noch bin meine .xxxij. büchlin in latinische zungen zu verdalmetschen792. 

Murner reagierte demnach nur auf das Deutsch Luthers, um den durch dessen Schriften 

ausgelösten Unruhen und Unglauben entgegenzutreten und das gleiche Publikum 

anzusprechen. Dabei beschränkte er sich selbst jedoch nicht auf das Deutsche: In der 

Ankündigung der (nicht umgesetzten) lateinisch-deutschen Publikationsoffensive spiegelt sich 

sein Problembewusstsein um die Diskussion religiöser Angelegenheiten auf Deutsch. Wenn all 

diese Schriften erschienen wären, dann hätte er die Diskussion seinerseits zwar nicht auf einen 

gelehrten Kreis beschränkt, sie aber immerhin nicht ausschließlich793 im deutschsprachigen 

Rahmen stattfinden lassen. 

Im Lutherischen Narren widmete er der Sprachthematik, der vorrangigen Verwendung des 

Deutschen in der reformatorischen Publizistik, einen eigenen Abschnitt: „Der acht buntgnoß. 

Wie not es sei die ding gemeinem man tütsch bschriben werd.“794 Dort ließ Murner den 

Bundesgenossen stellvertretend für dessen Schar verschiedene Kritikpunkte überspitzt als 

Selbstbeschreibung ausführen. Neben dem Streben nach materiellem Gewinn werden u.a. die 

Eignung des Deutschen für Schmähungen (auch gegen Murner) und die bewusste 

Beschränkung auf das deutsche Sprachgebiet genannt795. Wieder übte Murner einseitig Kritik 

an der Sprachwahl seiner Gegner, ohne einen Bezug zur eigenen Verwendung des Deutschen 

herzustellen. Allerdings distanzierte er sich von den unterstellten Motivationen, indem er sie 

durch den Bundesgenossen als Manifestation der Reformation vortragen ließ, einem Gegner 

‚Murners‘. Da der fiktionale ‚Murner‘ auf den Autoren Murner verwies, schloss er die 

geschilderten Beweggründe zur Verwendung des Deutschen für seine Person implizit aus. 

Nach 1522 thematisierte Murner die Sprachwahl der zeitgenössischen religiösen Publizistik 

nicht mehr. Im Bärenzahnweh verwies er auf die Problematik, dass Latein bei der einfachen 

                                                 
792 Murner, Thomas: Protestation, S. 599. 
793 Alle seine bis zu diesem Zeitpunkt erschienenen kontroverstheologischen Werke waren auf Deutsch verfasst. 
794 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 94. 
795 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1260-1315. Die Sprachthematik war durch 
Eberlin von Günzburgs Schrift vorgegeben. Vgl. Günzburg, Eberlin von: Waru[m]b man herr Erasmus von 
Roterodam in Teütsche sprach transferiert. Warumb doctor Luther vnd herr Vlrich von Hutten teütsch schriben. 
Wie nutz vnd not es sy das sollich ding de[m] gemeinen man für kom[m]. Der. VIII. bundtsgnosz. Basel 1521. 



161 
 

Bevölkerung auf Unverständnis stoße, ohne jedoch einen expliziten Bezug zur Publizistik 

herzustellen: Der kranke Bär hatte ‚Murner‘ um Hilfe gebeten und einen handschriftlichen 

Segensspruch erhalten. Doch „[d]er segen ist latin gewesen, / Das ich in warlich nit kundt 

lessen“796. Den Umstand, dass Latein nicht von allen Rezipienten verstanden würde, brachte 

Murner jedoch nie als Begründung für seine Verwendung des Deutschen vor. 

Darin, dass Murner eine eindeutige Begründung (außer der knappen Charakterisierung als 

Reaktion) für seine Verwendung des Deutschen schuldig blieb, spiegelt sich sein 

Problembewusstsein für sein eigenes Vorgehen: Die Diskussion religiöser Angelegenheiten vor 

Laien und deren Partizipation an der Debatte war in der Römischen Kirche untersagt. 

Dementsprechend hätte er mit einer ausführlichen Begründung seines Tuns diesem Verbot 

öffentlich widersprochen und das Verhalten seiner Gegner legitimiert. Stattdessen rechtfertigte 

er seine Autorschaft als solche, alle seine Schriften, lateinische wie deutsche, unterstellte er der 

‚guten Sache‘ der Verteidigung des von ihm vertretenen Glaubens. Dass er sich gerade nicht 

als volkssprachlicher Kontroverstheologe inszenierte, lässt auf eine Nutzung des Deutschen aus 

pragmatischen Gründen schließen. 

Die Dominanz des Deutschen in seiner kontroverstheologischen Publizistik bedeutete keine 

generelle Präferenz, v.a. nicht im kirchlichen Ritus: Bereits in seiner ersten Schrift widmete er 

sich im Unterkapitel „In was sprachen oder welcher massen mg die meß gelesen werden“797 

der Sprachthematik. Im Gegensatz zu den drei biblischen Sprachen Hebräisch, Griechisch und 

Latein sah er bei „Barbarischen sprachen“ wie dem Deutschen das Problem, dass sie sich mit 

der Zeit verändern würden. Latein hingegen sei eine würdige Sprache. Dem Argument, dass 

Laien lateinische Messen nicht verstehen könnten, hielt er die Vermittlung durch Predigten und 

deutsche Messbücher entgegen798. Daran anschließend führte er die Folgen aus, wenn „wir aber 

                                                 
796 Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh, V. 188f. Der Segensspruch stammt aus Mt 5,33. Vgl. ebd., 
S. 165f. 
797 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 53-55. 
798 „So nun drü haupt vnd geregulieret sprachen zů dem dienst gottes verordnet sein. Hebreisch. Kriechisch / 
Latinisch / vnd wir latiner seind / sollen wir billich die latinische sprach zů der messen bruchen / dy kriechen die 
kriechische / die hebreyer wa sie bekeret weren zů dem Christenlichen glauben / die Hebreisch / vnd nicht / zů 
Tütsch sol meß gehalten werden vß der vrsachen das sich die Barbarischen sprachen offt verendern / vnnd spttlich 
oder verächtlich lautet / der sprachen zů den gtlichen emptern sich gebruchen / die wir zů menschlichen vnd 
deglichen hendlen reden vnd vben / als (doch mit vrlob geret) wa ich der massen offenlich in der meß bettet. 
Almechtiger got / min mich als ich dich min. Nun ligt es an dem Tag / das minen vorzeiten lieben hieß / vnd aber 
ietz gar lesterlich sich verendert hat / vnd wa es in kirchen gelesen würt vbel luten. Auch sunst das sich die latinisch 
sprach nit also sptlich / sunder erwürdig bruchen vnd reden lasset / vnd noch vß vilen me vrsachen / die dargethon 
mgen werden / wa es not thet. Es hat sich auch der ley des nit zů beklagen / als ob im vß vnuerstant der latinischen 
sprachen etwas verborgen würd / so es im so durch manche predig / lůterer dan die sonn an tag erkleret würt vnd 
ietz tütsche meßbücher getruckt sein.“ Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 54. Murners 
Argumente hatten auch in nachtridentinischer Zeit Bestand. Vgl. Smolinsky, Heribert: Sprachenstreit in der 
Theologie? Latein oder Deutsch für Bibel und Liturgie – ein Problem der katholischen Kontroverstheologen des 
16. Jahrhunderts. In: Bodo Guthmüller (Hg.): Latein und Nationalsprachen in der Renaissance. Vorträge des 37. 



162 
 

deinem [d.i. Luther K.H.] rat folgten / vnd tütsche meß hielten“, wie in Böhmen geschehen. 

Dies zöge Verachtung oder mindestens ‚Unachtbarkeit‘ des würdigen Sakraments nach sich 

und wir würden „wy die Bhem auch gethon haben / zů letst selb mit schanden daruon ston / 

vnd wider vff den latinischen bruch falen“799. Murner war einer der ersten, der die Verwendung 

der Volkssprache in der Messe als Entsakralisierung zurückwies800. 

Die Ansicht, dass Messen nur auf Latein gehalten werden dürften, behielt er in Luzern bei, 

wobei er damit inzwischen auch Stellung gegen die deutsche Messe bezog, die sich im 

reformatorischen Umfeld in Abgrenzung zum römischen Ritus zunehmend etablierte801. Die 

Unverständlichkeit von Latein sei für das Verständnis des Wortes Gottes kein Hindernis, „denn 

was der ley in der meß nit verstot, des mag er alles in angeborner sprachen bericht werden, vnd 

in andren predigen durch das jar allenthalben beschehen“. Weil die Messe eine Verkündigung 

des Todes Christi sei und dieser am Kreuz „in drien haupt sprachen verkünden worden z 

hebraisch, kriechisch vnd latinisch, so ligt am tag das die heylige meß allein in dissen drien 

haupt sprachen sol gelebet vnd gehalten werden“802. Das notwendige Grundverständnis der 

christlichen sah er durch die bestehenden Vermittlungsinstanzen als genügend gesichert an, 

wozu die von Murner ausgeübten Funktionen des Predigers und Publizisten zählten. Mit seiner 

deutschsprachigen Publizistik stellte er demnach den sprachlichen Status quo im kirchlichen 

Ritus nicht in Frage, sondern bestätigte ihn. 

In Hinblick auf die Dominanz des Deutschen in seinen kontroverstheologischen Publikationen 

fallen seine lateinischen Schriften auf, mit denen er einen anderen Rezipientenkreis ansprechen 

wollte. Murner hatte grundsätzlich immer die Wahl, seine Schriften auf Deutsch oder auf Latein 

                                                 
Wolfenbütteler Symposions in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel vom 25. bis 28. September 1995. 
Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 17), S. 183f. 
799 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 55. 
800 Vgl. Lienhard, Marc: Murner, Thomas (Art.), S. 437. 
801 Deutschsprachige Abendmahlsgottesdienste, die sich an biblischer Überlieferung statt am Messritus 
orientierten, wurden mindestens seit 1522 gehalten. Zu den frühen gedruckten deutschen Gottesdienstordnungen 
zählt Bucers Deutsche Messe (1524). Luther feierte den ersten deutschsen Gottesdienst 1525, 1526 erschien die 
Deutsche Messe. Es lag nicht in seiner Absicht, die lateinische Form zu ersetzen. In Zürich war die lateinische 
Messe am Gründonnerstag 1525 durch Wortgottesdienste und die zwinglische Abendmahlsfeier ersetzt worden. 
Vgl. Baker, J Wayne: The Reformation at Zurich, S. 49. Lienhard, Marc: Huldrych Zwingli, S. 784. Leppin, 
Volker: Martin Luther, S. 75. Nawar, Alexander: Ordinationsliturgie und Amtsverständnis zwischen Beauftragung 
und Sakrament. Zu den Gottesdiensttraditionen evangelisch-lutherischer Landeskirchen. Regensburg 2014 (= 
Studien zur Pastoralliturgie 39), S. 81. 
802 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 16. Murner kämpfte „mit philologischen und 
sprachgeschichtlichen Argumenten für die kirchliche Latinität“. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und 
Sprachbild, S. 155. Das Problem der Abweichung und Verfälschung theologischer Inhalte bei einer Übertragung 
in die Volkssprache wurde schon Ende des 14. Jahrhunderts als Argument für Latein als Kirchensprache angeführt. 
Vgl. Andermann, Ulrich: Albert Krantz (1448-1517). Bemerkungen zum Verhältnis von lateinischer und 
volkssprachlicher Gelehrsamkeit am Beispiel eines norddeutschen Humanisten. In: Bodo Guthmüller (Hg.): Latein 
und Nationalsprachen in der Renaissance. Vorträge des 37. Wolfenbütteler Symposions in der Herzog-August-
Bibliothek Wolfenbüttel vom 25. bis 28. September 1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur 
Renaissanceforschung 17), S. 328f. 



163 
 

zu verfassen, deshalb beruhten seine lateinischen Texte „auf einer bestimmten Option und 

bringen, unabhängig vom Inhalt, die Absicht zum Ausdruck, sich als gelehrte Person in der 

Kommunikation mit anderen Gelehrten darzustellen“803.  

Murners lateinische Publikationen sind namentlich 

- Assertio septem sacramentorum Heinrichs VIII. zusammen mit zwei Briefen des 

Erasmus von Rotterdam und einem Exzerpt zu De captivitate Babylonica804 (1522) 

- Mendatia Lutheri (1524) 

- Epistola Iohannes Eckij (Sammelschrift, nur der dritte Text stammt von Murner: 

Mvrnervs in Lutheranorum perfidiam) (1525) 

- E. Roterodami de sacro sancta synaxi (Sammelschrift, Murner war Herausgeber der 

ersten beiden und Autor der letzten beiden Texte) (1526) 

- Caussa Helvetica (frei übersetzte und erweiterte Aktenausgabe zur Badener 

Disputation805) (1528) 

In vier der fünf Schriften (mit Ausnahme der Assertio) machte Murner sich als Autor bzw. für 

ihre Herausgabe Verantwortlicher kenntlich806. Assertio und Caussa Helvetica waren zudem 

als deutsche Ausgaben807 erhältlich, die er ebenfalls verantwortet hatte. Ähnliches gilt für die 

Mendatia Lutheri, die im Grundprinzip Ob der König aus England ein Lügner sei entspricht, 

ohne aber eine direkte Übersetzung zu sein. 

Obwohl Murner nur wenige lateinische kontroverstheologischen Schriften veröffentlichte, 

waren sie für sein self-fashioning von Bedeutung, konnte er sich doch durch diese schon auf 

den ersten Blick als Gelehrter ausweisen, denn „Latein war gleichermaßen Statussymbol und 

Qualifikationsmerkmal“808: „Lateinisch zu schreiben war ein demonstrativ an den Tag gelegtes 

gelehrtes Sprachverhalten, das nicht nur tatsächliche persönliche Kompetenzen zu zeigen, 

                                                 
803 Jancke, Gabriele: Sprachverhalten in multilingualem Umfeld – Autobiographisches Schreiben des 15. und 
16. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum. In: Christiane Maass/Annett Volmer (Hgg.): Mehrsprachigkeit in 
der Renaissance. Heidelberg 2005 (= Germanisch-Romanische Monatsschrift. Beiheft 21), S. 171. 
804 Das Exzerpt diente wohl zum besseren Verständnis und zur Einordnung der Assertio, die auf Luthers Schrift 
reagierte („Hoc libello continentvr articvli .D. Mar. Lvther ex eivsde[m] captiuitate babilonica excerpti Heinricum 
Angliæ rege[m] in assertionum libro pro maiori parte improbati.“). Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem 
sacramentorvm, fol. A1r. Vgl. Heinrich VIII.: Schutz und Handlung der sieben Sakramente wider Martin Luther. 
In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 358. 
805 Murner orientierte sich nicht an seinem Druck der Akten, sondern an deren Vorlage. Vgl. Schindler, 
Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 226. Bis fol. Kk2r und ab 
fol. Zz4v entspricht die Caussa Helvetica der deutschen Aktenausgabe, wobei er Passagen ausließ, die sich explizit 
nur auf diese bezogen. Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica. Ders.: Die disputacion vor den xij orten. 
806 Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. d1rf. Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, 
fol. a1r/a3r/c4v. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. a1r. In der Caussa Helvetica nannte er sich nicht als 
Durcker, doch warer als solcher durch die Angabe des Druckortes Luzern erkenntlich. Den Druckauftrag zur 
deutschsprachigen Aktenausgabe übernahm er nicht. Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. b3v.  
807 Murner, Thomas: Bekennu[n]g der süben Sacramente[n]. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten. 
808 Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur, S. 100. 



164 
 

sondern zugleich auch soziale Zugehörigkeiten und Positionen zu beanspruchen erlaubte.“809 

Zudem konnte er verdeutlichen, dass er die kritisierte Diskussion um religiöse Angelegenheiten 

nicht nur vor Laien, sondern ebenso als Gelehrter innerhalb eines gelehrten Rahmens suchte. 

Innerhalb seiner lateinischen Schriften griff Murner nur in E. Roterodami auf die deutsche 

Sprache zurück, als er auf Sebastian Hofmeister und dessen Aktenausgabe zur Disputation von 

Ilanz reagierte. Murner begründete seinen Sprachwechsel: „Ich můß dir ouch ein deutsche 

antwurt gebe[n] / so du mich deutsch also verkleinest vor de[m] gemeinen ma[n].“810 Indem er 

in einem gelehrten Text (Latein) eine unsachliche Schmähung (Deutsch) aufgriff, führte er das 

mangelnde Niveau seiner Gegner (bzw. eines Stellvertreters) vor Augen und begab sich 

begründet auf Hofmeisters (Sprach-)Niveau herab811. Murner inszenierte hier mittels Sprache 

den Unterschied zwischen einerseits sich und seinen gelehrten Lesern und andererseits seinen 

Gegnern bzw. Hofmeister. Im Übrigen beschwerte Murner sich noch im gleichen Jahr offiziell 

beim Straßburger Rat über einen umgekehrten Sprachwechsel in der Wahrhaftigen Handlung, 

der nicht autorisierten, reformationsfreundlichen Aktenausgabe zur Badener Disputation: 

„Erstlich hat mich billich verdrossen das er in einem dutschen buch allein min schlußreden zu 

latin setzt812 und sint doch zu baden an einem bogen bapir beide zu latin und dtsch 

gestanden813, das hat er aber gethon mich dem leyen zu verunglimpffen der das latin nit 

verstadt.“814 Der damit implizit verbundene Vorwurf, sich nicht auf adäquate Weise an sein 

laikales Publikum gewandt zu haben, wog für Murner schwer. 

Wenn er innerhalb seiner deutschsprachigen Schriften einzelne lateinische Worte oder kurze 

Passagen einstreute, unterschieden sie sich nicht von anderen Publikationen seiner Zeit. Solche 

Einschübe fügte er nicht zu Lasten der Verständlichkeit seiner deutschen Schriften ein, wie sich 

besonders an seinem Umgang mit Fremdworten zeigen lässt. Diese verwandte Murner in seinen 

deutschsprachigen Streitschriften nur vergleichsweise selten und nutzte sie wohl in einem 

                                                 
809 Jancke, Gabriele: Sprachverhalten in multilingualem Umfeld, S. 171f. 
810 Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v. 
811 Murner griff hier auf eine bereits in seinen Satiren erprobte Einteilung zurück, in der er sprachlich zwischen 
ernsten lateinischen Texten und auf Deutsch abgefassten ‚Schimpfreden‘ unterschied. Vgl. Grubmüller, Klaus: 
›Deutsch‹ an der Wende zur Neuzeit, S. 283. Hess, Günter: Deutsch-lateinische Narrenzunft, S. 115. Im 
zeitgenössischen Urteil sprach Erasmus von Rotterdam der volkssprachlichen Literatur nur Unterhaltungswert zu. 
Vgl. Andermann, Ulrich: Albert Krantz, S. 335. 
812 Dabei handelt es sich tatsächlich um die einzige lateinische Textpassage innerhalb dieser Publikation. Vgl. 
o.A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden, fol. C2rf. Auf diesen Abdruck der Schlussreden 
wies Murner in Ein wahrhaftiges Verantworten hin, worin er die deutschsprachige Fassung abdruckte. Vgl. 
Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 296/305. 
813 Diese Ausgabe der Schlussreden ist nicht erhalten, doch haben die deutsche und lateinische Version Eingang 
in die jeweilige Aktenausgabe gefunden: Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. c3vf. Murner, 
Thomas: Cavssa Helvetica, fol. C1v. Von der deutschen Version existiert zudem eine Abschrift, die abgedruckt 
ist bei Strickler, Johannes (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 927. 
814 Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 90. 



165 
 

Umfang, wie es der ‚Normallage‘ in seinem Sprachgebrauch entsprach815. Ausdrücke, deren 

Bekanntheit er bei seinem Publikum nicht voraussetzen konnte, erklärte er für sein Publikum 

oder interpretierte sie, etwa: „kein vicarien oder statthalter“816 oder „zů transformieren und 

verendren“817. Da er dies nur vergleichsweise selten tat (Kettmann ermittelte dafür einen Anteil 

von 8,3% unter den genutzten Fremdworten), setzte er das Verständnis der anderen Worte 

offenbar voraus818. Murner zeigte sich zwar um einen adäquaten Ausdruck bemüht, doch griff 

er auf Fremdworte nicht zu Lasten des allgemeinen Verständnisses zurück. Ebenso verfuhr er 

mit latinischen Zitaten und Passagen, die er nicht ohne Erklärung oder Übersetzung anführte819. 

Mit seinem Rückgriff auf die Gelehrtensprache Latein (aber auch Griechisch und Hebräisch) 

ordnete er sich nicht nur in einen gelehrten Rahmen ein, sondern nutzte sie außerdem, um sich 

seinen jeweiligen Gegnern überlegen darzustellen. Dies tat er insbesondere dann, wenn er seine 

eigene Kompetenz im Umgang mit lateinischen Grundlagentexten mit der unterstellten 

Inkompetenz seiner Gegner kontrastierte. Sobald er unter Rückgriff auf „die gelerten der 

latinischen zungen“820 explizit auf Auslegungs- oder Übersetzungsfehler hinwies, ging es neben 

der Widerlegung in den jeweils angesprochenen Punkten um die Diskreditierung seiner Gegner 

im Allgemeinen. Lehren, die aus solchen nachweislichen Fehlinterpretationen hervorgegangen 

waren, waren folglich ebenso falsch. 

Im Gegensatz zur lateinischen Sprache spielten seine Griechischkenntnisse eine nur sehr 

untergeordnete Rolle. Lediglich in der von ihm herausgegebenen Assertio fügte er auf dem 

Titelblatt zum Exzerpt von De captivitate Babylonica ein unübersetztes griechisches Zitat ein: 

„κακου κόϱακος κακον ωον.“821 Augenfällig war es nicht nur durch das abweichende 

Schriftbild, sondern auch, weil es rein optisch als eine Art Motto auf der Seite separiert platziert 

ist. Durch diese Auffälligkeit betonte er seine abfällige Wertung Luthers, wandte sich damit 

aber nur an den exklusiven gelehrten (humanistischen) Leserkreis, der ebenfalls über 

                                                 
815 Der Anteil von Murners Fremdwortgebrauch lag um 1525 bei 1,4%. Dieser lag höher als Luthers (0,8%), 
entsprach aber dem Niveau Emsers (1,3%) und lag unter dem von Eck (2,9%). Vgl. Kettmann, Gerhard: Einleitung. 
In: Gerhard Kettmann/Joachim Schildt (Hgg.): Zur Literatursprache im Zeitalter der frühbürgerlichen Revolution. 
Untersuchungen zu ihrer Verwendung in der Agitationsliteratur. Berlin 1978 (= Bausteine zur Sprachgeschichte 
des Neuhochdeutschen 58), S. 11. Ders.: Zum Fremdwortgebrauch. In: ebd., S. 395/399/406.  
816 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 77. 
817 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 143. 
818 Vgl. Kettmann, Gerhard: Zum Fremdwortgebrauch, S. 395/398. 
819 Einige davon sind durch ein einleitendes „z latin“ oder andere Ankündigungen (etwa „erbüt ich mich vff die 
gelerten der latinischen zungen“) markiert. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 21. 
Ders.: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 128. 
820 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 128. 
821 Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem sacramentorvm, fol. A1r. Es ist der altgriechische Spruch ‚Von einem 
bösen Raben ein böses Ei.‘ Vgl. Claudius Aelianus: Thiergeschichten 1, übersetzt von Friedrich Jacobs. Stuttgart 
1839 (= Werke 4; Griechische Prosaiker in neuen Uebersetzungen 189), S. 524. Foufopoulos, Johannes/Nikos 
Litinas: Crows and Ravens in the Mediterranean (the Nile Valley, Greece and Italy) as Presented in the Ancient 
and Modern Proverbial Literature. In: Bulletin of the American Society of Papyrologists 42 (2005), S. 34. 



166 
 

Griechischkenntnisse verfügte. Da die Assertio jedoch anonym von ihm herausgegeben wurde, 

war dieser Ausweis seiner sprachlichen Kompetenz nur bedingt seiner Person zuzuordnen. 

Deutlicher griff er auf seine Hebräischkenntnisse822 zurück, wenn er nach einer längeren 

Widerlegung Luthers etwa einen anschaulichen Vergleich anstellte: 

Du bist eben ein iurist wie du hebreisch bist / wa du etwa ein hebreisch wort am fensterbrett gelesen hast / 
so schmetterstu es in deine biechly alß ob man solt wenen du hettest das gantz esrom vearba823 in einem 
pfeffer gessen. Ich bin dreissig iar mit vmbgangen / vnd kan dennocht noch nüt darin / aber du hast es 
augenblicklich entpfangen meinstu wir sollen so fil vff dich halten vnd dir das glauben / doch so du ie wilt 
hebreisch sein wil ich dir ein hebreischen rat geben / vlgstu mir es würd baß vm dich ston. Nezor 
leschoncha mera vßfasecha midaber mirmah824 / ich het dirs bas kin hebreischen bůchstaben geschribben 
so hab ich kein825. 

Durch den direkten Kontrast zwischen seinem langen Studium und Luthers kurzer 

Beschäftigung führte er vor, für wie oberflächlich er Luthers sprachliche826 und juristische 

Kenntnisse einschätzte, zog die Glaubwürdigkeit Luthers in Zweifel und betonte seine 

eigene827. Eingängig demonstrierte er dies durch das unübersetzte hebräische Zitat. Auch ohne 

die Verwendung hebräischer Schriftzeichen und die aus einem besonderen Schriftbild folgende 

optische Hervorhebung war dieser Effekt gegeben. Dennoch sah Murner sich dazu veranlasst 

zu begründen, warum es nicht mit dem entsprechenden Schriftsatz abgedruckt wurde. 

Kurz darauf griff Murner die Detailfrage auf, ob in Ex 7,12828 Aarons Stab die Stäbe der 

Zauberer fräße, wie Luther meine, oder ob die eine Schlange die anderen Schlangen fräße, 

nachdem Gott die Stäbe in Schlangen verwandelt habe. Murner bezog sich für seine Lesart auf 

„alle iüden vnd Thalmidin“ und stellte sich explizit gegen die Lesart des Nikolaus von Lyra829. 

                                                 
822 Die Einschätzung über seine Hebräischkenntnisse und Übersetzungen fällt unterschiedlich aus. Einige 
Zeitgenossen zweifelten sie an, der angesehene Humanist Willibald Pirckheimer sprach sich zu seinen Gunsten 
aus. Kaspar Amman, ein bedeutender Hebraist, der Luther und dessen Hebräischkenntnisse schätzte, nutzte einen 
Vergleich zu Murner (dessen Sprachkenntnisse er nicht hoch bewertete), um Kritik an Luthers Übersetzung von 
Mt 16,18 auszudrücken. Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 190. Posset, Franz: Unser Martin. Martin 
Luther aus der Sicht katholischer Sympathisanten. Münster 2015 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 
161), S. 92/94. Kaspar Amman an Luther, 26.10.1522. In: WABr 2, S. 607. 
823 Gemeint sind die 24 Bücher der Heiligen Schrift. Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Anmerkungen. In: 
Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 169. 
824 Ps 34,14: „Bewahre deine Zunge vor Bösem; deine Lippen vor falscher Rede!“ Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang 
(Hg.): Anmerkungen. Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 169.  
825 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 86f. 
826 Luther schätzte das Hebräische sehr und war bemüht, es zu erlernen, doch brauchte er Hilfe bei der Lektüre 
und Übersetzung hebräischer Texte. Vgl. Hausmann, Ulrich: Hebräisch als Heilmittel gegen „jüdische und andere 
Irrungen und Ketzereyen“. Der Klosterhumanist Kilian Leib und seine Auseinandersetzung mit Martin Luther. In: 
Bernward Schmidt/Simon Falsch (Hgg.): Kilian Leib (1471-1553). Prediger – Humanist – Kontroverstheologe. 
Münster 2020 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 80), S. 162f. 
827 Gegen die Straßburger Reformatoren wandte Murner seine Hebräischkenntnisse ebenfalls. Capito berichtete, 
dass „er vns selbs entpoten / er wisse mer hebraisch vnd anders in seim kleinen finger / weder wir in gantzem leib 
/ vn[n] hab mer narren gesehe[n] on vns / das wir als selbs erfarne vnsers vnwissens / gůtlich nachgeben.“ Capito, 
Wolfgang: An den hochwürdigen fürsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen z Straßburg, fol. Gg4r. 
828 „Jeder warf seinen Stab hin und die Stäbe wurden zu Schlangen. Doch Aarons Stab verschlang ihre Stäbe.“  
829 Der Franziskaner Nikolaus von Lyra (ca. 1270-1349) verfasste in den 1320er Jahren den Bibelkommentar 
Postilla litteralis super Biblia, worin er die Vulgata anhand des hebräischen Textes und jüdischen Kommentaren 
überprüfte. Bis in die 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts war sie prägend für die Bibelexegese. Vgl. Kirn, Hans-Martin: 



167 
 

Wenn Luther Murner „ie vff den text geweltigen“ wolle, dass dort geschrieben stünde, dass der 

Stab die Stäbe fräße, dann würde er ihm antworten, dass durch die zuvor beschriebene 

Verwandlung ‚Stab‘ als ‚Schlange‘ gelesen werde830. Zwar diente ihm diese Ausführung nur 

als Einleitung zur Frage, wie Mt 16,18 zu lesen sei, doch nutzte er die Gelegenheit, auf seine 

eigene Lesart zu verweisen und diese durch seine eigenen (Sprach‑)Studien zu begründen. 

Gegenüber Zwingli und dessen Anhängern führte er seine Hebräischkenntnisse ebenfalls ins 

Feld, nachdem er bereits Zwinglis Griechischkenntnisse angezweifelt hatte831. Ausgangspunkt 

war dabei die Kritik an der Übersetzung des Wortes ‚kohen‘ als ‚Vogt‘. Murner stellte fest:  

ist aber das nit ein ertz biebery das vns die lecker also mit frembden sprachen vnderstond zů betriegen, als 
ob wir vß vnwissenheit der vnbekanten sprachen iren lügen nit mchtent nach kommen. Man frag alle juden 
vff erden ob nit kohen ein obristen priester heisse, vnd die bůben machen ein vogt doruß832. 

Das Zurschaustellen seiner Hebräischkenntnisse diente ihm hier wie gegenüber Luther dazu, 

seine Kritik als begründet zu untermauern, sich zu seinen Gegnern in Kontrast zu setzen und 

seine eigene Überlegenheit deutlich herauszustellen833. Dass zudem ‚alle Juden auf Erden‘ den 

Fehler bestätigen könnten, diskreditierte die kritisierte Übersetzung (und damit ihre Urheber) 

zusätzlich. Dabei sprach Murner nicht nur als jemand, der die entsprechenden sprachlichen 

Kompetenzen besaß, sondern als ein Autor, der selbst als Übersetzer auch hebräischer Texte in 

Erscheinung getreten war. 

Zeit seiner publizistischen Tätigkeit fertigte Murner zahlreiche Übersetzungen an, auch noch in 

seinen letzten Lebensjahren. Die Vermittlung bestimmter Inhalte, z.B. der Institutionen834, war 

ihm ein wichtiges Anliegen. Die Zugänglichkeit eher unbekannter Texte, wie der jüdischen 

Gebete, konnte ebenfalls den Anlass für eine Übersetzung bieten. Seine Tätigkeit als Übersetzer 

                                                 
Israel als Gegenüber der Reformatoren: Zur christlichen Sicht von Juden und Judentum im 16. Jahrhundert. In: 
Folker Siegert (Hg.): Israel als Gegenüber. Vom Alten Orient bis in die Gegenwart. 25 Studien zur Geschichte 
eines wechselvollen Zusammenlebens. Göttingen 2000 (= Schriften des Institutum Judaicum Delitzschianum 5), 
S. 290-321. Miletto, Gianfranco: Glauben und Wissen im Zeitalter der Reformation. Der salomonische Tempel 
bei Abraham ben David Portaleone (1542-1612). Berlin/New York 2004 (= Studia Judaica 27), S. 123f. 
830 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 94. 
831 Murner nutzte die gleiche Redewendung wie gegenüber Luther: „so wir doch wissen das Zwingly nit mer dann 
dry wort krichisch kan die het er ab dem fenster bret geleckt aber ein nuwe irthumm můß je ein nuwen text 
erdichten.“ Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 36. 
832 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 36. Murner griff eine auch auf philologischer Ebene geführte 
Diskussion der Berner Disputation auf, brachte an dieser Stelle aber seine eigene Argumentation vor. Vgl. o.A.: 
Handlung oder Acta gehaltner Disputation z Bernn in chtland. Zürich 1528, fol. CLXXIIIr-CLXXVIIIr. 
833 In ähnlicher Weise griff etwa auch Kilian Leib im unveröffentlichten Luthers Bad und Spiegel auf seine 
Hebräsichkenntnisse zurück, um Luther Übersetzungsfehler nachzuweisen und im Gegenzug seine eigene 
Gelehrsamkeit zu betonen. Vgl. Schmidt, Bernward: Humanistische Kontroverstheologen?, S. 128/130. 
834 Murner, Thomas: Instituten. Dabei handelte es sich um die erste Übersetzung einer klassischen Rechtsquelle 
ins Deutsche. Vgl. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 206. Weil die Weitergabe fach- und standesbezogener 
Wissensbestände die entsprechenden Berufsrollen gefährdete, war es durchaus problematisch, gelehrtes Wissen 
einem breiteren Publikum zu vermitteln, sodass er sich dazu veranlasst sah, seine Übersetzungen zu rechtfertigen. 
Die Abneigung gegen das Deutsche im wissenschaftlichen Ausdruck hielt sich bis ins 18. Jahrhundert. Vgl. 
Andermann, Ulrich: Albert Krantz, S. 326. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und Sprachbild, S. 159. 
Giesecke, Michael: ‹Volkssprache› und ‹Verschriftlichung des Lebens› im Spätmittelalter, S. 39. 



168 
 

diente ihm „zum Popularisieren, zum Erschließen von Wissenschaft und Literatur für 

Nichtlateinkundige“ 835. Besonders die Übertragung von Latein in die Volkssprache bedeutete 

eine „Transponierung auf ein niedriges Sprach- und Stilniveau, Rücksichtnahme auf die 

Verstehens- und Aufnahmefähigkeit breiter Schichten.“ 836 

Als Kontroverstheologe fertigte er einige Übersetzungen an. Eine Vermittlungsposition nahm 

er insbesondere deshalb ein, weil er sowohl ins Lateinische als auch ins Deutsche übersetzte. 

Innerhalb seiner Übersetzungen nahm er seine Person weitgehend zurück und gab über seine 

hinter den Übersetzungen stehenden Absichten darin keine Auskunft. Im Mindesten lässt sich 

jedoch feststellen, dass er solche Texte auswählte, die er einem breiteren Lesepublikum 

zugänglich machen wollte. Übersetzt hat er folgende Werke: 

- De captivitate Babylonica → Von der Babylonischen Gefängnis der Kirche (1520) 

(Latein → Deutsch) 

- Assertio septem sacramentorum → Bekennung der sieben Sakramente (1522) (Latein 

→ Deutsch) 

- Briefwechsel zwischen Heinrich VIII. von England und Herzog Georg von Sachsen über 

Luther (1523) (Latein → Deutsch) 

- Epistola Iohannes Eckij (Sammelschrift, Übersetzungen sind ein Brief Ecks an die 

Tagsatzung, 28.10.1525 und Artikel 1-14 der Vorlage des Glaubenskonkordats von 

1525837) (1525) (Deutsch → Latein) 

- Die Disputation vor den XII Orten → Caussa Helvetica (1528) (Deutsch → Latein) 

Bei den Übersetzungen handelt es sich, bis auf seine anonyme Übersetzung von De captivitate 

Babylonica, nur um solche Texte, die den in seinen anderen Schriften vermittelten Inhalten 

entsprachen. Für die danach folgenden Übersetzungen (außer der Caussa Helvetica) zeichnete 

er namentlich verantwortlich (etwa „Doctor Murner hat es vertütscht“838 oder „Murnero 

                                                 
835 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 299. 
836 Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 82. 
837 In Reaktion auf die in Zürich eingeführten Neuerungen entwickelte sich das Vorhaben, ein eidgenössisches 
Glaubenskonkordat zu schließen. Auf der Tagsatzung von Luzern wurde am 28.01.1525 über 47 Artikel beraten. 
Anwesend waren Gesandte der vier zugewandten Orte (Graubünden, Wallis, Abtei und Stadt St. Gallen) und aller 
eidgenössischen Orte bis auf (das nicht eingeladene) Zürich. Weil nicht alle der Vorlage zustimmten, erlangte das 
Konkordat keine Geltung. Vgl. Bundi, Martin: Zur Dynamik der frühen Reformbewegung in Graubünden. Staats-
, kirchen- und privatrechtliche Erlasse des Dreibündestaates 1523-1523. In: Zwingliana 38 (2011), S. 15f. Murner 
druckte nur die erste Gruppe der Artikel ab, in denen es um die Unterdrückung der lutherischen und zwinglischen 
Lehre geht. Die anderen Artikel behandeln geistlichen Missbrauch sowie Klöster und Stifte. Vgl. Oechsli, Wilhelm 
(Hg.): Das eidgenössische Glaubenskonkordat von 1525. In: Jahrbuch für schweizerische Geschichte 14 (1989), 
S. 293-355 (Beilage: Synoptische Uebersicht der Quellen des eidgenössischen Concordates). Artikel, die von den 
Boten der neun Orte und Wallis zu Luzern am Samstag den 28. Januar angesetzt worden sind. In: Strickler, 
Johannes (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 572ff. 
838 Murner, Thomas: Bekennu[n]g der süben Sacramente[n], fol. A1r. In seinen früheren Übersetzungen hatte er 
seine eigene stärker betont, etwa: „Durch de[n] hochgelerte[n] herre[n] Thoma[n] Murner der heilige[n] geschrifft 
vn[n] beider rechten Doctor geteutschet vnd verdolmetschet.” Ders.: Ulrichen vo[n] hutten, fol. B1v. 



169 
 

interprete“839). Dass Murner durchaus Werke als wichtig und übersetzenswert hielt wie andere 

Gegner der Reformation, zeigt sich an der zeitgleich entstandenen Übersetzung der Assertio 

durch Emser840.  

In Hinblick auf die in Straßburg und Luzern angefertigten Übersetzungen ist die jeweilige 

Richtung der Übersetzungen auffällig: In Straßburg übersetzte er von Latein ins Deutsche, in 

Luzern umgekehrt. Sein anvisiertes Publikum lag in Straßburg offenbar in der 

deutschsprachigen Bevölkerung, den Stadtrat eingeschlossen, der die religionspolitischen 

Entscheidungen traf. Wenn eine überregionale Verbreitung beabsichtigt war, dann war diese 

vorrangig in anderen deutschsprachigen Gebieten, nicht aber in Richtung des benachbarten 

Frankreichs intendiert. In der Eidgenossenschaft agierte er nicht auf rein lokaler Ebene nur in 

Luzern, sondern von Luzern ausgehend in der gesamten Eidgenossenschaft. Wenn er sich im 

Kontext der gesamten Schweiz engagieren wollte – oder zumindest diesen Anspruch erhob –, 

dann konnte er sich nicht auf den deutschsprachigen Teil beschränken: nicht alle Eidgenossen 

sprachen Deutsch841. Um übergreifend alle eidgenössischen Gelehrten publizistisch ansprechen 

zu können, musste er auf Latein zurückgreifen und bei Bedarf aus dem Deutschen ins 

Lateinische übersetzen. Das (dem Anspruch nach) angesprochene Publikum konnte aber noch 

weiter gefasst sein: Die Bedeutung der religiösen Auseinandersetzung für die gesamte 

Christenheit führte er als Grund für die Übersetzung der Artikel des Glaubenskonkordats ins 

Lateinische an: „antiquam. veram. & indubiratam Christi religionem concernentes latini facti. 

                                                 
839 Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. a3r. 
840 Emser, Hieronymus: Schutz vnd handthabung der siben Sacrament Wider Martinum Luther / vo[n] dem aller 
vnüberwintlichisten Künig z Engelandt vnd Franckreych, vnnd herrn in Hibernia / herrn Hainrichen dem achten 
diß namens außgangen. Augsburg 1522. Der sächsische Herzog hatte Emser damit beauftragt. Vgl. Smolinsky, 
Heribert: Albertinisches Sachsen. In: Anton Schindling / Walter Ziegler (Hgg.): Die Territorien des Reichs im 
Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650. Band 2: Der Nordosten. 
Münster 1990 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 50), S. 15. 
841 Die Eidgenossenschaft war bis 1798 offiziell einsprachig deutsch, doch hatten sich im Laufe des Mittelalters 
die Sprachgrenzen zwischen Deutsch, Italienisch und Französisch verfestigt. In Graubünden dominierte in der 
gesprochenen Sprache das Rätoromanische, es wurde jedoch erst ab dem 16. Jahrhundert als Schriftsprache 
gepflegt. Als Amts- und Verwaltungssprachen dienten Deutsch, Latein und Italienisch. Italienisch etablierte sich 
in Tessin (acht Vogteien, die verschiedenen Orten der Eidgenossenschaft unterstanden) und Teilen Graubündens 
ab dem 16. Jahrhunderts als Alltags- und Schriftsprache. In der Westschweiz wurden französische Mundarten 
gesprochen, für die Verwaltung wurden Französisch und Latein genutzt. Vgl. Bianconi, Sandro: Italienisch (Art.). 
In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11196.php (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. Ghiringhelli, Andrea: Tessin (Kanton) (Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D7394.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Kristol, Andres: Französisch (Art.). In: ebd. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11195.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Liver, Ricarda: Rätoromanisch 
(Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24594.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Lüdi, Georges: 
Mehrsprachigkeit (Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24596.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
Die Gesandten des Bischofs von Lausanne auf der Berner Disputation konnten kein Deutsch und somit nicht 
teilnehmen, Latein war verboten. Zwar waren sie auf die schon im Vorfeld geplante, auf Latein gehaltene kleine 
Disputation der ‚Welschen‘ verwiesen worden, doch reisten sie zuvor wieder ab. Vgl. Backus, Irena: Das Prinzip 
‹sola scriptura› und die Kirchenväter in den Disputationen von Baden (1526) und Bern (1528). Zürich 1997, 
S. 143. Feller, Richard: Geschichte Berns II: Von der Reformation bis zum Bauernkrieg. 1516 bis 1653. 
Bern/Frankfurt a.M. 1974², S. 160. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 127. 



170 
 

Murnero interprete“842. Murner zeigte sich hier – solch einen umfassenden Geltungsanspruch 

machte er nur an dieser Stelle geltend – als derjenige, der die Bedeutung des Konkordats erkannt 

hatte und dem gesamten Christentum zugänglich machen wollte. Demzufolge war Murners 

Engagement dem Anspruch nach von ebensolcher Bedeutung. 

Eine besondere Stellung unter Murners Übersetzungen nahm die Caussa Helvetica ein, war sie 

doch sowohl eine Übersetzung ins Lateinische als auch eine von Murner gestaltete Publikation. 

Mit ihr konnte er sich sowohl an diejenigen (Eidgenossen) wenden, die wegen ihrer mangelnden 

Deutschkenntnisse sowohl von der Badener Disputation als auch von der offiziellen 

Aktenausgabe ausgeschlossen waren, sowie ein Publikum jenseits der Eidgenossenschaft über 

die Geschehnisse informieren. Gleichzeitig nutzte er die Gelegenheit, seine eigene Rolle auf 

der Disputation zu gestalten – im Gegensatz zur deutschen Ausgabe als Auftragsarbeit mit 

festen Vorgaben besaß er in der von ihm verantworteten lateinischen Ausgabe 

Gestaltungsfreiheit. Während er in der deutschen Aktenausgabe nur eine untergeordnete Rolle 

spielt843, erscheint er durch den von ihm ergänzten Teil in der lateinischen Ausgabe als ein 

entscheidender Teilnehmer. Als eigenen Beitrag druckte er die für die Disputation verfassten 

40 conclusiones (Ehrloserklärungen) ab844. Bei diesen Erklärungen handelt es sich um das 

einzige seiner Werke, das er sowohl auf Deutsch als auch auf Latein publizierte. Wie wichtig 

ihm ihre Veröffentlichung war, zeigt sich daran, dass er sie innerhalb anderer Schriften bereits 

kurz vor der Disputation auf Latein und nach ihrem Abschluss in einer deutschen Fassung 

abgedruckt hatte845. Mit der Caussa Helvetica zielte er darauf ab, im gelehrten Kreis (der 

Eidgenossenschaft) als Disputant in Baden und damit als wichtiger Vertreter des ‚richtigen‘ 

Glaubens wahr- und ernstgenommen zu werden. Wie bedeutend seine Rolle auf der Disputation 

tatsächlich war, lässt sich nicht mit Sicherheit sagen – als herausragend wurde sie von offizieller 

Seite aber offenbar nicht angesehen, da seiner Person nur ein kleiner Raum im Protokoll 

eingeräumt wurde. Die in der Caussa Helvetica als maßgeblichen Beitrag zur Disputation 

präsentierten 40 Ehrloserklärungen wurden in Baden nicht diskutiert, ebenso wenig wie zwölf 

Thesen zum Abendmahl, die er ebenfalls anlässlich der Disputation formuliert hatte846. 

                                                 
842 Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. a3r. 
843 Murners Beteiligung an der Disputation spiegelt sich nur an drei Stellen: Im einleitenden Teil ist ein kurzer 
Text abgedruckt, den Murner während der Disputation öffentlich angeschlagen hatte. Er erscheint in der 
Abstimmungsliste unter denjenigen, die sich den Schlussreden Ecks uneingeschränkt angeschlossen haben. Sein 
Auftreten am Ende der Disputation und die von ihm gehaltene Schlussrede sind als Paraphrase wiedergegeben. 
Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. c3vf/Qq2r/Rr2vf. 
844 Johannes Fabri gab er ebenfalls deutlich mehr Raum, doch besaß sein eigener Beitrag einen größeren Umfang. 
Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Kk2v-Pp3r/Pp3v-Zz4r. 
845 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. d1v-e4r. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297-302. Es sind 
jeweils Kurzfassungen der Ehrloserklärungen, die anders als in der Caussa Helvetica angeordnet sind. 
846 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 100. 



171 
 

Die Verwendung des Deutschen in seiner Publizistik entsprach der Vermittlungsfunktion, die 

er der Volkssprache zur Belehrung von Laien über religiöse Inhalte zuwies. Immerhin wollte 

er seine Leser über den ‚Unglauben‘ der Reformatoren belehren und suchte weder mit seinen 

Lesern noch mit seinen Gegnern eine ergebnisoffene Diskussion. Sein Problembewusstsein in 

Hinblick auf die von ihm hauptsächlich genutzte Volkssprache spiegelt sich darin, dass er es 

weitgehend vermied, sich für diese auszusprechen und keine Begründung für seine 

Verwendung vorlegte, seine Gegner aber dafür kritisierte. Relevant war für ihn die Sprachfrage 

in der Publizistik ohnehin nur in der Anfangszeit seiner Tätigkeit, durch sein Bekenntnis zur 

Sprachhierarchie machte er allerdings von Anfang an deutlich, dass er selbst das Deutsche 

geringer achtete als die Gelehrtensprachen.  

Seine lateinischen Publikationen zeugen von dem Anspruch, sich mit seiner Publizistik nicht 

nur an Laien zu wenden, sondern sich auch an der gelehrten Diskussion um die Reformation zu 

beteiligen. Diesen Anspruch auf Ebenbürtigkeit mit seinem Publikum erhob er in seinen 

deutschsprachigen Schriften gerade nicht. Seine sprachlichen Kompetenzen versetzen ihn 

zudem in die Lage, als Übersetzer einem deutschsprachigen oder lateinischen Publikum 

bestimmte Texte aus der jeweils anderen Sprache zugänglich zu machen. Damit nahm er eine 

Vermittlerposition ein, die er zwar nicht besonders betonte, aber gezielt für seine Zwecke 

einsetze, um seine eigene Position durch vornehmlich fremde Schriften zu untermauern. Er 

nutzte seine Sprachkenntnisse aber auch dazu, die von ihm kritisierten Gegner vorzuführen, 

deren Glaubwürdigkeit ostentativ anzuzweifeln und sich von ihnen abzugrenzen. 

6.4) Zeitgenössische Gelehrsamkeit 

Murners self-fashioning als Gelehrter bestand auch aus der Partizipation an und Rezeption von 

zeitgenössischen gelehrten Debatten sowie der mit diesen im Zusammenhang stehenden 

Schriften. Auf einzelne Humanisten kam er in ihrer Eigenschaft als zeitgenössische Gelehrte 

zu sprechen, von Bedeutung für seine Argumentation war aber nur Erasmus von Rotterdam. 

Während er in seinen ersten kontroverstheologischen Schriften noch keinen expliziten Bezug 

zu Erasmus herstellte – seine Argumentation und seine anfängliche Verständigungsbereitschaft 

können erasmisch geprägt sein847, doch können Übereinstimmungen ebenso aus einer 

gemeinsamen Grundhaltung resultieren –, bezog er sich in An den Adel gleich zweimal auf ihn. 

Erst stellte er ihn in Kontrast zu Luther als denjenigen, der selbst als Narr noch die Wahrheit 

rede. Danach führte er gegen Luther an, dass Missbrauchsvorwürfe bereits in besserer Weise, 

                                                 
847 Vgl. Scherrer, Paul: Erasmus im Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik. In: Historische und 
Antiquarische Gesellschaft Basel (Hg.): Gedenkschrift zum 400. Todestag des Erasmus von Rotterdam. Basel 
1936, S. 186. 



172 
 

etwa durch Erasmus, angeprangert worden seien848. Beide Male bezog er sich auf das Moriae 

encomium, eine verbreitete Schrift des Erasmus849. In Anlehnung an dieses Werk wählte 

Murner möglicherweise den Spruch auf dem Banner im Titelholzschnitt zum Lutherischen 

Narren als Motto aus („Interdum simulare stultitiam prudentia summa“850), wodurch er seine 

deutschsprachige Satire in die Nachfolge des Moriae encomium gestellt hätte. Allerdings bezog 

er sich in der Satire nur einmal auf Erasmus und diese Schrift, ohne diesen Bezug deutlich zu 

machen851. Nur diejenigen Leser, die die erasmische Schrift kannten, konnten die Bezugnahme 

als eine solche erkennen – nur für ein ‚Insiderpublikum‘ zeigte Murner sich als Kenner. Direkte 

Bezüge auf Erasmus in Eberlin von Günzburgs Bundesgenossen852 überging er hingegen, nutzte 

also nicht jeden sich ihm bietenden Anknüpfungspunkt, um sich auf Erasmus zu beziehen. 

Die Bedeutung, die Murner dem Bezug auf Erasmus beimaß, zeigt sich v.a. in seinen 

Publikationen im Kontext der Auseinandersetzung zwischen Heinrich VIII. von England und 

Luther. Der von ihm herausgegebenen Assertio septem sacramentorum Heinrichs stellte er zwei 

Briefe des Erasmus voran853, in der Bekennung der sieben Sakramente sind die übersetzten 

Briefe am Ende zu finden854, sodass sie in den beiden Ausgaben jeweils als Vor- bzw. Nachwort 

fungieren. Beide Briefe waren kurz zuvor durch Erasmus in einer Briefsammlung veröffentlicht 

worden. Der erste Brief855 bezog sich auf Heinrichs Schrift, die Bemühungen des Königs lobte 

Erasmus ausdrücklich. Zudem berichtete Erasmus, dass er mehrfach gebeten worden sei, eine 

                                                 
848 Erasmus war als Gelehrter und Kritiker kirchlicher Missstände eine hoch geschätzte Autorität. Vgl. Schindling, 
Anton: Scarabaeus aquilam quaerit. Humanismus und die Legitimation von Krieg und Frieden. In: Thomas 
Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der 
humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 352. 
849 Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 176/195/214/218. Stultitia lobt 
als personifizierte Torheit ihre Tugenden und zeigt so die Laster der Menschen auf. Die Schrift erschien erstmals 
1511 in Basel, eine deutsche Übersetzung wurde 1534 veröffentlicht. Vgl. Tracy, James D.: Erasmus of the Low 
Countries. Berkeley/Los Angeles/London 1996, S. 47f. Wedel, Christine Christ-von: Torheit und Häresie. Zum 
Moriae Encomium des Erasmus von Rotterdam. In: Bernd F.W. Springer/Alexander Fidora (Hgg.): Religiöse 
Toleranz im Spiegel der Literatur. Eine Idee und ihre ästhetische Gestaltung. Münster/Zürich u.a. 2009 (Literatur. 
Forschung und Wissenschaft 18), S. 114. 
850 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 10. Dieser stammt aus Catos Disticha (II,18,2) und 
wurde von Erasmus zitiert. Er. Vgl. ebd., S. 323f. Erasmus, Desiderius: Moriae encomivm id est stvltitiae lavs, hg. 
v. Clarence H. Miller. Amsterdam/Oxford 1979 (= Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami. Recognita et 
adnotatione critica instrvcta notisqve illvstrata 4,3), S. 178f.  
851 Mit der Beschreibung des Benehmens von Bettelmönchen spielte er auf das von Erasmus geschilderte Verhalten 
von Mönchen und Religiosen an. Vgl. Erasmus, Desiderius: Moriae encomivm, S. 158-268, bes. S. 162/164. 
Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1157ff/S. 332. 
852 Erasmus wird in den Titeln des 6., 8. und 14. Bundesgenossen genannt und mit einem Brustbild abgebildet. 
Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 332-334/336. 
853 Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem sacramentorvm, fol. A1r-A3r. Die Beigabe der Briefe bestärkte 
möglicherweise die Annahme, dass nicht Heinrich (seine Autorschaft wurde früh bezweifelt), sondern Erasmus 
Autor der Assertio sei. Vgl. Fraenkel, Pierre: Einleitung. In: ders. (Hg.): Heinrich VIII. Assertio septem 
sacramentorum adversus Martinum Lutherum. Münster 1992 (= Corpus Catholicorum 43), S. 17. 
854 Murner, Thomas: Bekennu[n]g der süben Sacramente[n], fol. Yy1r-Z4r. 
855 Erasmus an William Warham, 23.08.1521. In: Percy S. Allen/H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm Des. Erasmi 
Roterodami IV: 1519-1521. Oxford 1922, S. 566-569. 



173 
 

Schrift gegen Luther zu verfassen. Im zweiten Brief856 distanzierte er sich von Luther und wies 

jede Beteiligung an dessen Schriften von sich. Dabei hob er hervor, bereits vor der Gefahr durch 

Luthers Schriften gewarnt zu haben. Indem Murner die Briefe abdruckte, trug er zu ihrer 

Verbreitung bei, durch ihre Übersetzung machte er sie als erster einem breiteren Publikum 

zugänglich und verortete Erasmus auf Seiten der Luthergegner. Tatsächlich hatte sich Erasmus 

erst im Kontext des Streites zwischen Heinrich und Luther öffentlich gegen Luther gestellt857, 

Murner verbreitete diese Kunde. Gleichzeitig bestätigte er seine eigene Haltung zu Luther und 

bekräftigte den Stellenwert seiner Bemühungen um Heinrich VIII. und die Assertio. 

Ein weiterer Bezug auf Erasmus findet sich in der Mendatia Lutheri, in die er einen erasmischen 

Tadel Luthers (er legte ihm Maßlosigkeit dem König gegenüber zu Last858) als Redebeitrag 

einfügte; das Zitat hob er durch eine abweichende Schriftart hervor. Wieder diente ihm das 

Zitat, seine eigene Person in eine prominente Gruppe einzuordnen: In dem konstruierten Dialog 

standen sich Heinrich VIII., Murner und Erasmus auf der einen und Luther isoliert auf der 

anderen Seite gegenüber. Mit der Konstruktion dieser vermeintlich einvernehmlichen 

Opposition verlieh Murner den von ihm vertretenen Ansichten Nachdruck. 

Im Kontext der Eidgenossenschaft war Erasmus für Murner weiterhin anschlussfähig: Der 

Sammelschrift E. Roterodami mit dem thematischen Fokus auf die Abendmahlslehre stellte er 

einen Brief des Erasmus prominent an den Anfang859. Darin bekannte sich dieser zur 

Abendmahlslehre der (Römischen) Kirche und sprach sich gegen die Überzeugungen Konrad 

Pellikans860 aus und damit gegen das zwinglische Abendmahlsverständnis. Murner machte die 

Stellungnahme des Erasmus seinem Publikum zugänglich861 und stellte dieser den Abdruck des 

                                                 
856 Erasmus an William Blount, Lord Mountjoy, ca. 05.07.1521. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs 
epistolarvm IV, S. 542-545. 
857 Vgl. Krodel, Gottfried G.: Luther, Erasmus and Henry VIII. In: Archiv für Reformationsgeschichte 53,1/2 
(1962), S. 63/68f. Scherrer, Paul: Erasmus im Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik, S. 195. Bis 
1530 hielt sich die Annahme, dass er mit der Reformation sympathisiere. Vgl. Rummel, Erika: The 
Confessionalization of Humanism in Reformation Germany. Oxford 2000 (= Oxford studies in historical 
theology), S. 24. 
858 Vgl. Erasmus, Desiderius: Spongia adversvs aspergines Hvtteni. In: Jan Hendrik Waszink/Johannes Trapman 
(Hgg.): Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami. Recognita et adnotatione critica instrvcta notisqve illvstrata 
9,1. Amsterdam/Oxford 1982, S. 182. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. e2r. Scherrer, Paul: Erasmus im 
Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik, S. 196. Die Spongia war aus einem Streit zwischen Hutten 
und Erasmus hervorgegangen und 1523 erschien. Vgl. Tracy, James D.: Erasmus of the Low Countries, S. 158f. 
859 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. a1v-a3r. Dieser Brief wurde gegen den Willen des Erasmus 
verbreitet. Vgl. Erasmus an Konrad Pellikan, ca. 15.10.1525. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs 
epistolarvm VI, S. 206-212. 
860 Konrad Pellikan gehörte dem Humanistenkreis um Erasmus an, entfernte sich aber von diesem, als er sich der 
Reformation annäherte. Nachdem er für kurze Zeit an der Universität von Basel gelehrt hatte, lehrte er ab 1526 an 
Zwinglis Theologenschule in Zürich. Vgl. Bächtold, Hans Ulrich: Pellikan, Konrad (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10781.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
861 Murner entsprach mit seinem Abdruck offenbar einer bestehenden Nachfrage, wie zwei weitere Druckausgaben 
dieses Briefes aus dem gleichen Jahr nahelegen. Vgl. Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm VI, 
S. 207. 



174 
 

Breves von Papst Clemens VII.862an die Seite. Auf die Schriften des Erasmus und des Papstes 

ließ er zwei von ihm verfasste Titel folgen, wodurch er sich, wie schon in der Mendatia Lutheri, 

erneut als Mitglied einer prominent besetzten Opposition zur Reformation, diesmal 

zwinglischer Prägung, präsentierte. Plakativ führte er diese Einordnung schon auf dem 

Titelblatt der Sammelschrift vor, auf dem die enthaltenen Texte aufgelistet sind863. 

Erstmals begründete er den wiederholten Bezug auf Erasmus im Kontext der Badener 

Disputation in der 12. Ehrloserklärung (nur in der Langfassung der Caussa Helvetica) damit, 

dass seine Gegner dessen Schriften nicht zu widersprechen wagten864. Diese Erklärung ist auch 

vor dem Hintergrund zu sehen, dass Erasmus zur Teilnahme an der Disputation eingeladen 

worden war. Dessen Absage ist in beiden Aktenausgaben zur Disputation abgedruckt865, d.h. 

Murner hat ihn in die lateinische Ausgabe übernommen. 

Für Murner war Erasmus sowohl in seiner Straßburger als auch seiner Luzerner Publizistik 

anschlussfähig, da dieser in Diskussionen sowohl um Luther als auch um Zwingli involviert 

war. Durch die Auswahl und Integration erasmischer Schriften konnte Murner sich die Autorität 

des Erasmus zur Seite stellen, also seine eigenen Ansichten bestätigen und gleichzeitig Erasmus 

für seine ‚Glaubenspartei‘ reklamieren. 

Obwohl Murner sich in seinen Publikationen wiederholt auf Erasmus bezog, gibt es keine 

Hinweise auf einen Kontakt zwischen ihnen. Immerhin aber war Murner Erasmus grundsätzlich 

bekannt: Im November 1523 hatte dieser Kenntnis über die Rückkehr Murners aus England 

(nach Straßburg) und dass er dort reich belohnt worden war866. Mit dem weitgehenden 

Schweigen über Murner seitens Erasmus deckt sich, dass sich Murner nicht in einer engeren 

                                                 
862 Das Breve enthält die Mahnung an Zürich, zum Glauben zurückzukehren, und stellt eine Disputation in Genf 
oder Lausanne in Aussicht. Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. a3r-a4v. 
863 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. a1r. Die beiden angekündigten Texte Murners sind zwar Teil der 
Sammelschrift, jedoch vom Layout her nicht als zwei separate Schriften voneinander getrennt. Zusätzlich ist dafür 
ein nicht auf dem Titelblatt angekündigter Abdruck der 40 conclusiones enthalten. Vgl. ebd., fol. c4r/d1v. 
864 Gleichzeitig verwies er auf die Spongia. Vgl. Erasmus, Desiderius: Spongia, S. 144. Murner, Thomas: Cavssa 
Helvetica, fol. Tt3r. Scherrer, Paul: Erasmus im Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik, S. 199f. 
865 Darin antwortete er auf die Einladung zur Disputation, bezog Position gegen Leo Juds Des Hochgelerten Erasmi 
von Roterdam vnnd Doctor Martin Luthers maynung vom Nachtmal und widersprach Vorwürfen, sich für eine 
andere als die von der (Römischen) Kirche vertretenen Abendmahlslehre ausgesprochen zu haben. Vgl. Murner, 
Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Qq4v-Rr2v. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. a4v-b1v. 
Erasmus an die Eidgenossenschaft, 15.05.1526. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm VI, 
S. 337-342. Das Abendmahlsverständnis des Erasmus fand Eingang in Murners Die gottesheilige Messe. Dort gab 
er Gilg Murers Argumentation zum Messopfer auf der Berner Disputation gegen Bucer wieder, darunter dessen 
Argument der Autorität des Erasmus: Die Übersetzung des Erasmus aus dem Griechischen (als Opfer) sei 
glaubwürdiger als die Bucers (als Dienst), weil Erasmus besser Griechisch könne und dafür berühmt sei. Vgl. 
Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 38. o.A.: Handlung oder Acta, fol. CCVIr. 
866 Vgl. Erasmus an Johannes Fabri, 21.11.1523. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm V, 
S. 349-350. Erasmus Freund Morus könnte ihm zeitnah von Murners Aufenthalt am Hofe Heinrichs VIII. berichtet 
haben. Vgl. Elton, Geoffrey Rudolph: Thomas More. In: Martin Greschat (Hg.): Reformationszeit I. 
Stuttgart/Berlin u.a. 1981 (= Gestalten der Kirchengeschichte 5), S. 90. Headley, John M.: Thomas Murner, 
Thomas More, S. 74. Ribhegge, Wilhelm: Latein und die nationalen Sprachen, S. 156. 



175 
 

Beziehung zu ihm darstellte, sondern sich nur dessen Autorität bediente. Alle Werke, auch 

Briefe, auf die er sich bezog, hatten bereits Verbreitung erfahren, sodass er über keinen Zugang 

zu einem exklusiven Kreis um Erasmus angehören musste, um auf diese zugreifen zu können. 

Mit Thomas Morus867 hingegen, einem weiteren Gelehrten von europäischem Rang, stand 

Murner wohl in Verbindung, worauf er selbst jedoch nicht explizit verwies. Ein Briefwechsel 

zwischen ihnen gilt als durchaus wahrscheinlich, doch sind keine Briefe erhalten. Zudem 

besteht die Möglichkeit, dass sie einander während Murners Aufenthalt am englischen Hof 

kennenlernten. Morus‘ Zugehörigkeit zum Hof, die Schilderung Murners in einem Brief des 

Morus an Wolsey868 sowie Murners möglicher Einfluss auf dessen Responsio ad Lutherum869 

lassen jedenfalls auf einen direkten Kontakt schließen, auch wenn nirgends von einem 

Zusammentreffen berichtet wird. Zumindest in kirchentheoretischer Hinsicht vertraten sie 

ähnliche Ansichten, in der Person Luthers hatten sie einen gemeinsamen Gegner870. 

Publizistischer Bezugspunkt für Murner in England war jedoch Heinrich VIII., nicht Morus. 

Insgesamt fällt auf, dass Murner, obwohl er in seinen Werken wiederholt Briefe abdruckte, sich 

durch diese nicht als Teil eines kommunikativen Netzwerkes auswies. Mit den von ihm in 

Briefform an einen größeren Adressatenkreis gerichteten Schriften (Ein brieff den Strengen 

                                                 
867 Thomas Morus (1477/8-1535) war ab 1501 als Jurist tätig, 1503 wurde er Mitglied des Parlaments und 
Diplomat. Von 1519 bis 1532 war er ein Berater Heinrichs VIII. (und u.a. dessen inoffizieller Sekretär), 1529 
wurde er Lordkanzler. Er gehörte zu den bedeutendsten Humanisten Englands und stand mit vielen Humanisten 
auf dem Festland in Kontakt. Morus wandte sich publizistisch gegen Luther sowie die Ausbreitung 
reformatorischer Ideen in England und legte 1532 seine Ämter nieder, weil er die staatskirchlichen Pläne Heinrichs 
VIII. nicht unterstützen konnte. 1534 wurde er wegen Hochverrats hingerichtet, weil er einen Eid verweigerte, 
durch den er die Ehe zwischen Heinrich und Anne Boleyn anerkannt hätte. Vgl. Danksagmüller, Franz: More, Sir 
Thomas (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 6. Herzberg 1993, Sp. 111f. 
Ehrenschwendtner, Marie-Luise: Morus (More), Thomas (Art.). In: Religion in Geschichte und Gegenwart 5. 
Tübingen 20024, Sp. 1513f. Elton, Geoffrey Rudolph: Thomas More, S. 90. 
868 Morus zeigte sich über Murner und dessen Aufenthalt am Hof informiert. Vgl. Morus an Wolsey, 26.08.1523. 
In: Elizabeth Frances Rogers (Hg.): The Correspondence of Sir Thomas More, S. 275-278. Kardinal Wolsey 
bekleidete nicht nur verschiedene geistliche (Bischof, Kardinal, päpstlicher Legat), sondern auch weltliche Ämter 
am Hof Heinrichs VIII. (Lordkanzler, Erster Minister). Bis 1529 war er der mächtigste Staatsmann, der innen- und 
außenpolitische Entscheidungen maßgeblich bestimmte. Vgl. Baier, Ronny: Wolsey, Thomas (Art.). In: 
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 22. Nordhausen 2003 (= Ergänzungen 9), Sp. 1564-1567. 
869 Murner bestärkte möglicherweise Morus Wahrnehmung von der Schwere der religiösen Krise auf dem 
Kontinent. Morus veröffentlichte diese erste kontroverstheologische Schrift nach Murners Abreise im Auftrag des 
Königs 1523, doch führte er ihn darin in einer Aufzählung von Kontroverstheologen nicht an. Vgl. Morus, Thomas: 
Responsio ad Lutherum. In: John M. Headley (Hg.): Responsio ad Lutherum 1, S. 138. Baumann, Uwe: Thomas 
Morus (1477/78-1535): Formen und Funktionen autobiographischen Schreibens (Epigramme, Humanistenbriefe 
und die Apology). In: Uwe Baumann/Karl August Neuhausen (Hgg.): Autobiographie: Eine interdisziplinäre 
Gattung zwischen klassischer Tradition und (post-)moderner Variation. Göttingen 2013 (= Super alta perennis. 
Studium zur Wirkung der Klassischen Antike 14), S. 140. Headley, John M.: Introduction. In: ebd. (Hg.): 
Responsio ad Lutherum 2, S. 760. Kaufman, Peter Iver: Humanist Spirituality and Ecclesiastical Reaction: Thomas 
More’s Monstra. In: Church History 56,1 (1987), S. 38. 
870 Vgl. Hitchcock, James: More and Tyndale’s Controversy over Revelation: A Test of the McLuhan Hypothesis. 
In: Journal of the American Academy of Religion 39,4 (1971), S. 453. Ribhegge, Wilhelm: Latein und die 
nationalen Sprachen, S. 171. Schulte Herbrüggen, Hubertus: Einführung. In: ders. (Hg.): Sir Thomas More. Neue 
Briefe. Mit einer Einführung in die epistolographische Tradition. Münster 1966 (= Neue Beiträge zur Englischen 
Philologie 5), S. xvi. 



176 
 

eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, An die Fürsuchtigen) inszenierte er ebenfalls 

keinen intimen Briefwechsel. Jenseits seiner Publizistik lässt sich seine Partizipation an der 

auch für humanistische Gemeinschaftsbildung wichtigen Kommunikationsform der 

Korrespondenz ebenfalls nicht fassen – dies gilt in Hinblick auf Gelehrte allgemein sowie 

Kontroverstheologen im Besonderen. 

Explizite Bezugnahmen auf andere Gelehrte neben Erasmus und ihre Werke erfolgten nur 

selten871. In der Ermahnung betonte er etwa, gegenüber „dir [d.i. Luther K.H.] oder herr 

Vlrichen Hutten872 (dem ich als einem gelerten edelman von hertzen günstig bin / dan es billich 

z loben ist / wa kunst den adel ziert)“873 unparteiisch zu sein. Seine wohlwollende Haltung 

gegenüber Hutten, „dem ich billich als einen gelerten edelman von hertzen günstig bin, lut 

meiner so offt gethoner protestation“874, bezeugte er noch im Jahr darauf. Indem Murner Hutten 

lobte, lobte er den zeitgenössisch am häufigsten publizierten und gelesenen deutschen 

Humanisten und blendete dessen Konflikt mit der römischen Kurie aus875. Dabei war die 

Nennung Huttens keine willkürliche Wahl Murners, sondern Folge seiner eigenen Publizistik, 

war doch erst im Vorjahr Murners Übersetzung von Huttens Schrift zur Syphilis erschienen876. 

Somit konnte er verdeutlichen, dass unterschiedliche religiöse Ansichten nichts an Murners 

grundsätzlichem Respekt vor Hutten ändere877 und dass er keine Konfrontation mit diesem 

suche. 

                                                 
871 Auch bei den Kontroverstheologen, die hier noch später in den Fokus rücken (s.u. S. 259ff.), handelte es sich 
um einen nur begrenzten Personenkreis zeitgenössischer Gelehrter, auf den er sich bezog. 
872 Verschiedene Schriften Huttens in Opposition zur Römischen Kirche erschienen auch in Straßburg, im 
Oktober/November 1520 erschien etwa seine erste deutschsprachige Schrift, die Clag und vormanung. Mit der vor 
dem 08.11.1520 erschienenen Kommentierung der gegen Luther gerichteten Bannandrohungsbulle stellte er sich 
deutlicher als zuvor auf Luthers Seite, nachdem er sich wegen gemeinsamer Interessen bereits 1519 zu diesem 
bekannt hatte. Vgl. Honemann, Volker: Latein und Deutsch bei Ulrich von Hutten. In: Joachim Heinzle/L. Peter 
Johnson/Gisela Vollmann-Profe (Hgg.): Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994. Berlin 1996 (= 
Wolfram-Studien 14), S. 360. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und Sprachbild, S. 175. Wulfert, Heiko: Die 
Kritik an Papsttum und Kurie bei Ulrich von Hutten (1488-1523). Berlin/Münster u.a. 2009 (= Rostocker 
Theologische Studien 21; Diss. 2008), S. 272. Murners Bezug auf Hutten im direkten Zusammenhang mit Luther 
besaß dementsprechend bei Erscheinen der Christlichen und brüderlichen Ermahnung (10.11.1520) Aktualität. 
873 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 81. 
874 Murner, Thomas: Protestation, S. 599. 
875 Vgl. Grimm, Heinrich: Hutten, Ulrich (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 10. Berlin 1974, S. 101. Wegen 
seiner romfeindlichen Publizistik war er im Sommer 1520 dem Kirchenbann verfallen. In seinen danach folgenden, 
auf Deutsch verfassten Flugschriften kritisierte er Papst und Kurie sowie Geistliche, die sich nicht ihrem Rang 
entsprechend verhielten. Vgl. ebd., S. 100. 
876 Verstärkt beschäftigten sich Humanisten mit der Medizin ab der Mitte des 15. Jahrhunderts, um 1530 hatten 
sich humanistische und medizinische Studien einander angenähert. Vgl. Bergdolt, Klaus: Naturwissenschaften und 
humanistisches Selbstverständnis. In: Thomas Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. 
Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 116/123. 
877 Murners positive Bewertung Huttens trotz dessen Nähe zu Luther war ein Einzelfall. Die Gelehrsamkeit einiger 
seiner Gegner nutzte er als Anknüpfungspunkt für seinen Spott, Konrad Pellikan etwa bezeichnete er als „apostata 
in dryen sprachen“. Murner, Thomas: Kalender. Johannes Oekolampad sprach er die Stellung als Humanist ab, 
indem er ihn (wenn auch nicht immer) mit seinem bürgerlichen Namen „Hußschin“ bezeichnete statt mit dem 
gräzisierten Namen. Damit griff Murner eine gängige katholische Praxis der Verspottung Oekolampads auf, denn 



177 
 

Eine Vielzahl von Autoren und ihre Werke führte er in An den Adel an, die noch vor Luther 

‚trefflicher‘ kirchliche Missstände kritisiert hätten. Auf den ersten Blick nahm er dabei einen 

größeren geographischen und zeitlichen Raum in den Blick, tatsächlich aber waren alle 

genannten Werke als zeitgenössische Drucke verfügbar. Neben Alvarus Pelagius (1275/80-

1349)878 und Rodrigo Sánchez de Arévalo (1404-1470)879 verwies er auf erst kurz zuvor 

verfasste Schriften, auf das Moriae encomium des Erasmus, „de Petro Sancto et Julio 

Sanctissimo“(1519)880, sowie Huttens Trias Romana (1519)881 „und fil andren mer“882. 

Allerdings ging Murner nicht näher auf diese Schriften ein, sie dienten ihm in ihrer Gesamtheit 

als Argument. Indem er hier auf zeitgenössische Publikationen verwies, machte er sein Urteil 

für seine Leser nachprüfbar. Da er seine Auswahl auf lateinische Schriften beschränkte, gab er 

an dieser Stelle nur gelehrter Kirchenkritik Raum, die er als ‚gute‘ Kritik derjenigen Luthers 

gegenüberstellte. Anders verhielt es sich mit seinem Bezug auf die „epistel Pogii“ 883, auf die 

Murner verwies, weil Luther und dessen Anhänger diese hätten drucken lassen884. Murner 

kritisierte nicht den Brief selbst, sondern die mutmaßliche Indienstnahme des Briefes durch 

                                                 
durch den Anklang des Namens an Hus (wie Hus scheinen/sein) konnte dieser in die Nähe zur hussitischen 
Ketzerei gerückt werden. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4v. Vgl. ders.: Hier wird angezeigt, S. 827. Jung, 
Martin H.: Historische Einleitung, S. 90. Ähnlich verfuhr er mit dem St. Gallener Reformatoren Vadian, den er 
mit seinem gebürtigen Namen Joachim von Watt benannte. Im Bärenzahnweh charakterisierte er ihn als „[d]er 
heiligen gschrifften ein poet“. Vadian war ein poeta laureatus und hatte einige poetisch-rhetorische Schriften 
veröffentlicht. Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh, V. 75/79/S. 161.  
878 Dessen Werk zur Stellung des Papsttums, De planctu ecclesiae, wurde 1474 in Ulm gedruckt. Vgl. Murner, 
Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 218. 1517 erschien eine Ausgabe in Lyon. 
Pelagius, Alvarus: Aluari Pelagij De pla[n]ctu eccl[es]ie desideratissimi libri duo et indice copiosissimo et 
marginarijs additionibus rece[n]s illustrati. Lyon 1517. 
879 Im VD 16 sind für Arévalos Speculum humanae vitae bis 1513 19 verschiedene Ausgaben (sowohl auf Deutsch 
als auch Latein) verzeichnet, u.a. wurde es 1507 in Straßburg gedruckt. Vgl. Sánchez de Arévalo, Rodrigo: 
Speculum vite humane In quo discutiuntur co[m]moda & inco[m]moda / dulcia & amara / solatia & miseriӕ / 
prospera & aduersa / laudes & pericula omniu[m] statuum. Straßburg 1507. 
880 Wohl die anonyme Schrift Iulius: Dialogus viri cuiuspiam eruditissimi, als mögliche Autoren werden die 
Humanisten Faustus Andrelinus, Girolamo Balbi oder Erasmus von Rotterdam genannt. Vgl. Flood, John: Poets 
Laureate in the Holy Roman Empire: A Bio-bibliographical Handbook 1. Berlin/New York 2006, S. 109. Das VD 
16 verzeichnet sechs verschiedene Ausgaben, die allesamt 1519 erschienen sind (VD16 L 1513-1518), eine davon 
in Straßburg: o.A.: Ivlivs. Dialogus viri cuiuspiam eruditissimi, festiuus sane ac elega[n]s, quomodo IVLIVS·II. 
P.M. post mortem cœli fores pulsando, ab ianitore illo D. Petro, intromitti nequiuerit: [quamquam] du[m] uiueret 
sanctissimi, at[que] adeo sanctitatis nomine appellatus tot[que] bellis feliciter gestis prӕclarus, dominu[m] cœli 
futu[rum] se esse sperarit. Straßburg 1519. 
881 Im VD 16 sind verschiedene Ausgaben der Jahre 1519/1520 verzeichnet (VD16 T 1906-1912; VD16 ZV 23162; 
VD16 H 6409/6410). 
882 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 195/218. 
883 Dabei handelt es sich um einen Brief, den Gian Francesco Poggio Bracciolini an Leonardo Bruni gerichtet 
hatte. Darin hatte er Hieronymus von Prag am gleichen Tag positiv bewertet, an dem dieser als Ketzer verbrannt 
worden war. Vgl. Demandt, Dieter: Vadians Stellung zu Jan Hus und Hieronymus von Prag. In: Zwingliana 28 
(2001), S. 172. Bereits 1511 erschien ein Abdruck in einer Werkausgabe des Poggio Bracciolini in Straßburg. Vgl. 
ebd. Das VD16 führt insgesamt vier Auflagen an, drei 1511 (VD16 P 3855-3857) und eine 1513 (VD16 ZV 
12623). 1518 wurde De Condemnatione Hieronymi in Concilio Constantiensi in Straßburg als eigenständige 
Ausgabe veröffentlicht (VD16 ZV 12622). Darüber hinaus sind vier deutsche Ausgaben aus dem Jahr 1521 
verzeichnet (VD16 P 3861-3864). Die lateinische Schrift war unter Humanisten weit verbreitet. Vgl. Murner, 
Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 168. 
884 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 153. 



178 
 

Luthers Umfeld. Durch diesen gezielten Hinweis konnte Murner demonstrieren, dass er über 

die aktuelle (Straßburger) reformatorische Publizistik auch im weiteren Kontext informiert war. 

Aus den vergleichsweise seltenen Bezügen auf andere Gelehrte oder deren Publikationen lässt 

sich schließen, dass Murner darin für gewöhnlich keinen Mehrwert für seine Publizistik sah – 

dies gilt für seine Luzerner noch stärker als für seine Straßburger Zeit. Sein Schweigen über die 

Person des Thomas Morus, der für Murner einige Anknüpfungspunkte geboten hätte, führt vor 

Augen, dass Murner auf Bezugnahmen verzichtete, sich seine Zurückhaltung also nicht allein 

durch einen Mangel geeigneter Bezugspersonen erklären lässt. Selbst Erasmus von Rotterdam 

zog er nur punktuell zur Hervorhebung seiner Position heran. Dass er eine Zuordnung zu oder 

Anbindung an andere Gelehrte weitgehend unterließ, entsprach seinem Verhalten, das er bereits 

zuvor gezeigt hatte. Ausgeprägter war hingegen sein Bestreben, das aktuelle Zeitgeschehen in 

eine historische (Dis‑)Kontinuität einzuordnen.  

6.5) Historische Argumentation 

Historische Kontinuität besaß für die gesamte Debatte der Reformationszeit eine besondere 

Bedeutung, weil Veränderungen der Legitimation bedurften, wohingegen der Nachweis von 

Kontinuität die jeweils eigene Position autorisieren konnte, etwa durch den Verweis auf 

Präzedenzfälle. Alle am Konflikt um die Reformation Beteiligten waren dementsprechend 

bestrebt, ihre jeweiligen Überzeugungen durch Bezüge auf die Vergangenheit zu belegen. In 

dieser Hinsicht hatten die Römische Kirche und ihre Vertreter den Vorteil, sich als Erben einer 

ungebrochenen Tradition der frühen Kirche darstellen zu können – historische Belege waren 

dafür besonders geeignet und wurden angebracht. Den Reformatoren konnte der 

Traditionsbruch vorgeworfen werden, was diese wiederum durch Geschichtsauslegung (etwa 

die Geschichte der Römischen Kirche als Niedergang) zu entkräften suchten. 

Kontroverstheologen, wie Cochlaeus, führten die Kontinuität der Römischen Kirche früh als 

Argument für ihre Richtigkeit, bzw. den Bruch mit ihr als Ausweis des Irrtums an, ebenso wie 

reformatorische Prediger für sich das Alte in Anspruch nahmen und ihren Gegnern Neuerungen 

vorwarfen. Der Ansatz, Gegner zu stereotypisieren und Geschichte im eigenen Sinne zu deuten, 

war nicht neu, wurde jedoch erstmals einem breiteren Publikum kommuniziert. Der allgemein 

akzeptierten pädagogischen Funktion und ciceronischen Definition der Geschichte als 

‚Lehrerin der Menschheit‘ entsprechend, dienten historische Schilderungen (sowohl biblisch 

als auch profan) moralischen und praktischen Belehrungen885. 

                                                 
885 Vgl. Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Städtische Predigt, S. 310. Pohlig, Matthias: Zwischen Gelehrsamkeit 
und konfessioneller Identitätsstiftung. Lutherische Kirchen- und Universitätsgeschichtsschreibung 1546-1617. 



179 
 

Murner bediente sich dieses Argumentationsmusters ebenfalls, um seine Sichtweise auf die 

Römische Kirche historisch abzusichern. Werke antiker Dichter integrierte er ebenso in seine 

Ausführungen wie Ereignisse aus der fernen und nahen Vergangenheit. Die von ihm 

herangezogenen Schriften antiker Autoren lagen zum Teil als volkssprachliche Übersetzungen 

vor. Murner nannte etwa Aesop886, Aristoteles887, Cicero888, Donatus889, Lukian890, Platon891 

                                                 
Tübingen 2007 (= Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 37; Diss. 2005), S. 76/407. Rummel, Erika: The 
Confessionalization of Humanism, S. 143f/150. 
886 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 849/859. Aesops Werk hatte eine kontinuierliche Tradierung 
erfahren, die Übersetzung durch Heinrich Steinhöwel Ende des 15. Jahrhunderts war eine der am häufigsten 
gedruckten Übersetzungen eines antiken Werkes. Vgl. Bertelsmeier-Kierst, Christa: Übersetzen im deutschen 
Frühhumanismus. Ergebnisse des MRFH zur Einbürgerung humanistischer und antiker Autoren bis 1500. In: 
Regina Toepfer/Johannes Klaus Kipf/Jörg Robert (Hgg.): Humanistische Antikenübersetzung und 
frühneuzeitliche Poetik in Deutschland (1450-1620). Berlin/Boston 2017 (= Frühe Neuzeit 211), S. 145f. Marsh, 
David: Aesop and the humanist apologue. In: Renaissance Studies 17,1 (2003), S. 9. 
887 Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 6/122. Die Werke des Aristoteles waren grundlegend für die 
Entwicklung der Scholastik – zentral für Luthers Kritik an der scholastischen Erkenntnismethode war deren 
Ausrichtung an Aristoteles. Unter den von der Kirche akzeptierten Philosophen hatte Aristoteles den höchsten 
Rang inne. Ab dem 16. Jahrhundert wurden einzelne Werke auch losgelöst von der aristotelischen 
Wissenschaftsorganisation beachtet. Murner bezog sich wahrscheinlich auf die europaweit rezipierte Politeia. Vgl. 
Lohr, Charles H.: Aristotelismus [A.-F.] (Art.). In: Der neue Pauly 13. Stuttgart/Weimar 1999, Sp. 254/257. Sandl, 
Marcus: Martin Luther und die Zeit der reformatorischen Erkenntnisbildung. In: Arndt Brendecke/Ralf-Peter 
Fuchs/Edith Koller (Hgg.): Die Autorität der Zeit in der Frühen Neuzeit. Berlin 2007 (= Pluralisierung & Autorität 
10), S. 401. Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Städtische Predigt, S. 309. 
888 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B3r. Murner bezog sich auf Ciceros durchgängig tradiertes und weit 
verbreitetes Werk De Officiis. Bereits im Mittelalter wurde es in verschiedene Volkssprachen übersetzt und war 
die maßgebende, am häufigsten zitierte und imitierte Abhandlung zur klassischen Ethik. Sie diente als Vorbild für 
Abhandlungen über klerikale Pflichten und stellte Richtlinien für politisches Handeln bereit. Vgl. Colish, Marcia 
L.: Cicero’s De Officiis and Machiavelli’s Prince. In: The Sixteenth Century Journal 9,4 (1978), S. 82f. 
889 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B3v. Murners Verweis ist nicht eindeutig: Auf Aelius Donatus weist 
„Quomodo possunt hec discerni“ (Murner) / „Vbi possunt haec discerni?“ (Donatus) hin. Donatus, Aelius: 
Grammaticӕ Methodvs, vt svccinctissima, ita et vtilissima, ervditissimaqve, videlicet. […]. Straßburg 1527, 
fol. b7v. Aelius Donatus war ein auch im Mittelalter rezipierter Grammatiker, der einen (nicht in seiner 
Originalfassung erhaltenen) Kommentar zu den Werken Vergils sowie dessen Vita verfasst hatte. Vgl. Gatti, 
Paolo: Donatus, Aelis D. Lat. Grammatiker, 4. Jh. (Art.). In: Der neue Pauly 3. Stuttgart/Weimar 1997, Sp. 775. 
Das Zitat aus Vergils Aeneis „Itur in antiquam syluam“ kann auf Tiberius Claudius Donatus und dessen 
Kommentar zur Aeneis hindeuten. Vgl. Donatus, Tiberius Claudius: Interpretationes Vergilianae 1. Aeneidos libri 
I-VI, hg. v. Heinrich Georges. Leipzig 1905, S. 532f. Der früheste im VD16 verzeichnete Druck ist erst für 1551 
als Teil einer Sammelschrift verzeichnet (VD16 V 1354). 
890 Rezipiert wurde Lukian in Europa seit Anfang des 15. Jahrhunderts, lateinische Übersetzungen stammen u.a. 
von Erasmus von Rotterdam, mehrere Werke wurden noch vor 1500 ins Deutsche übersetzt. Geschätzt wurden sie 
wegen ihres Unterhaltungswerts, des ihnen zuerkannten moralphilosophischen Nutzens sowie ihrer überzeitlichen 
Geltung als Gesellschaftssatiren. Vgl. Baumbach, Manuel: Lukian in Deutschland. Eine forschungs- und 
rezeptionsgeschichtliche Analyse vom Humanismus bis zur Gegenwart. München 2002 (= Beihefte zur Poetica 
25; Diss. 1997), S. 28-31. Mit dem Verweis auf Lukian kritisierte Murner Zwingli wegen dessen Schmähungen 
gegen Eck und Fabri im Kontext der Badener Disputation. Einen ähnlichen Vergleich hatte Fabri bereits vor der 
Disputation gezogen. Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 288f/306. Fabri, Johann: Eine 
freundliche Schrift an Ulrich Zwingli, darin angezeigt wird, wie dieser auf die angesetzte Disputation ohne 
genugsame Ursache nicht kommen will. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die 
Reformation (1525-1530), S. 253/261. 
891 Der Text der Politeia war im lateinischen Mittelalter nicht bekannt, doch wurden Lehren daraus diskutiert. 
Ende des 15. Jahrhunderts wurde das Corpus Platonica ins Lateinische übersetzt und 1484/85 gedruckt. Der in der 
Politeia entwickelte Staatsentwurf wurde in der Renaissance als Fiktion gedeutet. Vgl. Radke-Uhlmann, Gyburg: 
Platon C. Politeía (Art.). In: Christine Walde/Brigitte Egger (Hgg.): Die Rezeption der antiken Literatur. 
Kulturhistorisches Werklexikon. Stuttgart 2010 (= Der Neue Pauly. Supplemente 7), Sp. 680/686f. Auch Murner 
verstand die Politeia als Fiktion, die er zur Kritik Luthers anführte. Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd 
briederliche ermanung, S. 74/160. 



180 
 

oder Sallust892. Mit solchen Verweisen bezog er sich nicht nur auf alte Autoritäten, sondern 

wandte sich gleichzeitig gegen die (reformatorische) Kritik, heidnische Philosophen in 

theologische Überlegungen einzubeziehen893. Allerdings war seine Auswahl antiker Autoren 

zu sporadisch und zu inkongruent, als dass sich daraus eine bestimmte Stoßrichtung erkennen 

ließe, die über einen allgemeinen Hinweis auf seinen humanistischen Hintergrund sowie den 

Rückgriff auf möglichst alte Autoritäten hinausging. 

Die Einbindung verschiedener antiker Autoren in seine Publizistik war für Murners Schriften 

kein Novum, ebenso wenig wie die zahlreichen Hinweise auf die Aeneis894. Unter seinen 

kontroverstheologischen Schriften erweist sich insbesondere die Widmungsvorrede der 

Mendatia Lutheri als ein „Prunkstück von Murners klassischer Gelehrsamkeit“895. Den Bezug 

auf Vergil gestaltete er darin ausführlich, es finden sich eine Vielzahl wörtlich zitierter Verse, 

die er teilweise durch Absätze besonders hervorhob und auslegte896. Murner zog damit eine 

Parallele zwischen dem durch einen Hinterhalt herbeigeführten Untergang Trojas897 und dem 

durch die Reformation bedrohten Glauben (der Römischen Kirche). Mit Hilfe der antiken 

Referenzpunkte nahm Murner eine Deutung des Zeitgeschehens vor, untermauerte den Vorwurf 

der (Dis‑)Kontinuität und verdeutlichte seine negative Beurteilung der Reformation. 

Die historische Dauer stand besonders dann im Fokus, wenn Murner eine durchgängige 

kirchliche Tradition betonte und den Vorwurf erhob, mit dieser zu brechen. Er führte wiederholt 

die tausendjährige Glaubwürdigkeit der christlichen Lehrer898 an oder eine 1500jährige Spanne 

des christlichen Glaubens, dem er sich selbst und alle (rechtgläubigen) Christen zuordnete. Zum 

Beispiel stellte er fest: „So nun wir by XV hundert jaren sint unsers glaubens in besitzung 

                                                 
892 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 829/857. Sallust war zwischen 1450 und 1700 mit Abstand der 
verbreiteste antike Geschichtsschreiber. Murner bezog sich auf dessen Bellum Iugurthinum, das zwischen 1450 
und 1549 in 142 Ausgaben erschienen ist und damit das zweitbeliebteste Geschichtswerk war (übertroffen von 
dessen Bellum Catilinarium in 149 Ausgaben). Die Sallustrezeption war, besonders im Reich, vorwiegend auf 
einen lateinkundigen Kreis beschränkt, da kaum Übersetzungen erfolgten. Vgl. Burke, Peter: A Survey of the 
Popularity of Ancient Historians, 1450-1700. In: History and Theory 5,2 (1966), S. 136-139. 
893 Vgl. Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Städtische Predigt, S. 309. 
894 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 41. Ders.: Kalender. 
895 Scherrer, Paul: Zwei neue Schriften Thomas Murners. Mendatia Lutheri (1524) und Tractatus de immaculata 
virginis conceptione (1499). In: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 29 (1930), S. 161. 
896 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2v. 
897 Murner konnte bei seinen Lesern die Kenntnis des Geschehens um Troja voraussetzen, da die entsprechenden 
Geschichten seit dem Mittelalter auch in volkssprachlichen Quellen tradiert wurden und eine weite Verbreitung 
gefunden hatten. Vgl. Brunner, Horst: Literarische Formen der Vermittlung historischen Wissens an nicht-
lateinkundiges Publikum im Hoch- und Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit. In: Norbert Richard Wolf (Hg.): 
Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im Mittelalter. Perspektiven ihrer Erforschung. 
Kolloquium 5.-7. Dezember 1985. Wiesbaden 1987 (= Wissensliteratur im Mittelalter 1), S. 177/186. 
898 „Aber die heyligen Gots lerer sint bißhar mer dann tusent jar von der gantzen christenheit ungetandtet blibben, 
ich habs gentzlich dafür, sy werden von den handtwerckeren unnd ketzerischen ungelrten leyen auch noch lang 
wol sicher sin.“ Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 848. Bereits Karl V. hatte auf dem Reichstag von Worms 
das Alter der Römischen Kirche gegen Luther angeführt. Vgl. Roper, Lyndal: Der Mensch Martin Luther, S. 242. 



181 
 

gewesen biß an anfechtung disser evangelischen ketzer.“899 In Kontrast zur langen Dauer des 

‚wahren‘ Glaubens führte er das kurze Wirken der Reformation an, wie beispielsweise: „Die 

evangelischen handt uns jetz in VIII jaren wol gelrt, mit was listen, falsch und ducken sy 

umbgand“900, oder „Disser lugen hant wir nun jx. jar gng von den euangelischen ketzern 

gehrt / aber noch nie keine[n] gesehen [der] vnsers glaubens irrtum[m] het mge[n] 

anzeigen.“901 Mit dieser Bewertung des Glaubens als alt / richtig und neu / verwerflich nahm 

Murner Anteil an dem seit Beginn der Reformation herrschenden Deutungsstreit. Murner nahm 

hier jedoch nicht nur eine Bewertung vor, sondern zeigte sich zudem durch sein eigenes 

publizistisches Engagement involviert: Durch die genannten kurzen Zeitspannen von acht und 

neun Jahren verwies er explizit auf das Jahr 1520 (Hier wird angezeigt ist 1528, der Sendbrief 

1529 erschienen), in dem er seine ersten Schriften gegen die Reformation veröffentlich hatte 

und nicht etwa auf das erste öffentliche Auftreten Luthers oder Zwinglis. 

In besonderer Weise zog er eine historische Argumentation heran, um die Gestalt der Messe zu 

begründen902. In Form einer Liste präsentierte er ihre Entwicklung, die in der apostolischen 

Nachfolge rechtmäßig von der päpstlichen Obrigkeit geformt worden sei. Er führte die jeweils 

eingeführten Ergänzungen auf, datierte sie und benannte den jeweils federführenden Papst 

namentlich903. Neben dem Nachweis des Alters der einzelnen Bestandteile (im Gegensatz zu 

                                                 
899 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 835. Vgl. z.B. auch ders.: Appellation und Berufung, S. 745. Dieses 
Argument der langen Dauer hatte auch Eck (in Bezug auf das Verständnis der Einsetzungsworte beim Abendmahl) 
auf der Badener Disputation angeführt. Vgl. z.B. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener 
Disputation von 1526, S. 344. 
900 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 852. 
901 Murner, Thoams: Ein send breiff, fol. H1r. 
902 Zum Lobgesang während der Messe verwies Murner darauf, dass nur Päpste und Bischöfe zu Änderungen 
befugt seien, und führte zudem den zeitlichen Aspekt an: Nicht ‚jeder Narr‘ solle über den Gesang in der Kirche 
bestimmen und etwa „in des alten Hiltebranten oder Dietrich von Berns thon“ singen, wie es jetzt ‚die neuen 
evangelischen Affen‘ täten. Speziell gegen solche mittelalterlichen, weltlichen Melodien spreche, dass sie „noch 
zu iung umb den schnabel [sint], das man ire liedly singe“. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 14. 
903 „Im zwey hunderten vnd xxiiij. jar hat Celestinus der erst das Introitum angericht. // Im sechs hunderten vnd 
iiij. jar hat Gregorius das Kyrieleyson heyssen singen. // Im dusent vier hundert vnd vierden jar [vermutlich 
1. Hälfte 2. Jahrhundert K.H.] hat Thelesphorus das Gloria in excelsis verordnet. // Im vier hundertsten vnd vier 
vnd nüntzigsten hat es Symachus erfüllet. // Im vier hundersten vnd vier vnd achtzigsten hat Gelasius der erst die 
Collect, Gradual vnd Tract geben, etlich geben Gregorio z die Haleluya. // Im dryhundersten vier vnd nüntzigsten 
hat Anastasius gebotten das euangelium stendlich z hren. // Im dryhundersten vier vnd drissigsten hat Martinus 
[Silvester I. K.H.] das Patrem verordnet noch dem concilium z Nicea gehalten. // Im vierhundersten vnd vier vnd 
achtzigsten hat Gelasius die prefatz geordnet. // Im hundert vnd vier vnd zwentzigsten hat Sixtus das Sanctus 
angefangen.“ Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 15. Vgl. Sauser, Ekkart: Telesphorus, Heiliger, Papst 
(Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 11. Herzberg 1996, Sp. 625. Schmitt, Gisela: Silvester 
I. (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 10. Herzberg 1995, Sp. 338. Die Jahresangabe 1404 
zu Telesphorus gründet vielleicht auf einer Verwechslung mit dem Spiritualisten Telesphorus von Cosenza (2. 
Hälfte 14. Jahrhundert), dessen Prophezeiung zur Erneuerung der Kirche bis ins 17. Jahrhundert rezipiert wurde. 
Vgl. Kreuzer, Georg: Telesphorus von Cosenza (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 14. 
Herzberg 1998, Sp. 1539f. Aufgrund der Quellenlage war es für frühe Kontroverstheologen problematisch, eine 
korrekte Chronologie aufzustellen. Vgl. Jedin, Hubert: Kirchengeschichtliches in der älteren Kontroverstheologie. 
In: Remigius Bäumer (Hg.): Reformatio Ecclesiae. Beiträge zu kirchlichen Reformbemühungen von der Alten 
Kirche bis zur Neuzeit. Festgabe für Erwin Iserloh. Paderborn/München u.a. 1980, S. 279. 



182 
 

kritisierten Neuerungen), ist auch die scheinbare Exaktheit der Liste an sich ein entscheidender 

Bestandteil von Murners Argumentation. Statt als willkürliche Festlegung führte er die 

Entwicklung der Messe als stringent nachvollziehbar vor. Schöpfen konnte er aus seinem 

(theologischen) Spezialwissen zu den Hintergründen der geltenden Messordnung, sodass er 

diese Chronologie als sein eigenes Wissen referierte, ohne sich durch einen Beleg auf die 

Autorität seiner Quellen zu berufen904 oder sich in ihre Nachfolge zu stellen. 

Um die Reformation im negativen Sinne in eine Kontinuität einzuordnen, verwies er auf 

spezifische Ereignisse und Personen. In Bezug auf Luther übernahm er beispielsweise die 

Parallelisierung von Luther zu Hus, wobei er auch das weitere Geschehen um das Häresieurteil 

schilderte. Er beließ es nicht bei einer einfachen Wiederholung des Ketzervorwurfes, sondern 

wies ihn mehrmals nach905. Gleichzeitig demonstrierte er implizit seine Übereinstimmung mit 

anderen Gegnern Luthers, die ebenfalls auf diese Erzählung zurückgriffen, um Luther zu 

verurteilen. Der Vorwurf, alte Häresien zu aktualisieren, assoziierte Luther und die 

Reformation mit historischem Übel und etablierte einen dauerhaften Bewertungsrahmen906. 

Vorchristliche Personen zog Murner ebenfalls heran, um abwertende Parallelen zu ziehen oder 

Kontinuitäten herzustellen, etwa: „Catilina (ich mein Doctor Martinum Luther) ist von den 

dodten erwecket wider z menschlichem leben kummen“, um Aufruhr zu wecken907. Als 

Beispiel für einen ungerechten Tod (in Kontrast zu Hus) nannte Murner den mythischen Freitod 

Lucretias (510 v. Chr.)908. Im Kalender setzte er zeitgenössische Reformatoren mit im Laufe 

der Zeit verurteilten Häretikern gleich909, wodurch er eine Momentaufnahme der gegenwärtigen 

‚Ketzerei‘ bot und diese in Kontinuität zu früheren Häresien setzte. Neben lange 

zurückliegenden Ereignissen zog er für seine Argumentation zudem Geschehnisse aus der 

nähren Vergangenheit heran: Wenn er vor der Gefahr eines Aufruhrs warnte und dabei auf den 

‚Bundschuh‘ verwies, rief er die Aufstände in Erinnerung, die sich erst kürzlich in den Jahren 

1493, 1502, 1513 und 1517 im Südwesten des Reiches ereignet hatten, und verlieh seinen 

Warnungen Nachdruck910. Zwar verortete Murner durch solche Vergleiche vorrangig seine 

                                                 
904 Möglicherweise bezog er sein Wissen aus Bartholomaeus Platinas 1479 in Venedig erschienenem Vitae 
Pontificum Romanorum, das in der Edition von Murners Von dem Papsttum als wahrscheinliche Quelle für die 
dort aufgeführte Liste von 28 Päpsten genannt wird. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 34/135. 
905 Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 209. Die Verknüpfung von 
Luther mit Hussiten oder anderen häretischen Gruppen bildet ein wiederkehrendes Element. Vgl. z.B. ebd., S. 172. 
Ders.: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 144. 
906 Vgl. Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube, S. 192. 
907 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 171. 
908 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 153. 
909 Vgl. Murner, Thomas: Kalender. 
910 Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 191/216f. Er bediente sich eines 
gängigen Vorwurfs. Den Stiftern von Aufruhr und Veränderung müsse durch die bestehende Gottesordnung 
entgegengetreten werden. Vgl. Kaufmann, Thomas: Apokalyptische Deutung und politisches Denken im 



183 
 

Gegner, doch ging damit eine Positionierung seiner selbst als die bewertende und warnende 

Instanz einher, die seine Gegner durchschaut habe. Grundsätzlich war die Abwertung der 

Gegenseite immer mit einer Aufwertung seiner eigenen Position verbunden. 

In seiner Luzerner Zeit stellte er verstärkt einen lokalen Bezug her, indem er spezifisch 

eidgenössische Geschichte und das dortige Geschehen911 aufgriff. So gab er etwa einen kurzen 

Hinweis auf den Schwaben- bzw. Schweizerkrieg (1499)912 oder auf den erst im Juli 1524 

erfolgten Ittinger Sturm913. Um der religiösen Spaltung der Eidgenossenschaft 

entgegenzuwirken, wies er auf wichtige gemeinschaftsbildende Ereignisse hin oder warnte 

durch die Nennung krisenhafter Momente. Die Struktur der Eidgenossenschaft, die auf 

gegenseitigen Eidesleistungen basierte, zog er beispielsweise in ihrer historischen Dimension 

heran: Wenn Bern sich von dem ‚alten‘ Glauben abwende, der ein Bestandteil der bestehenden 

Eide sei, wende es sich nicht nur von der Christenheit, sondern auch von der ‚uralten 

Eidgenossenschaft‘ ab914. Zudem gab er zu bedenken, dass die Berner „etlich hundert jar vff 

dem alte[n] glauben in rw / frid vn[n] einigkeit gestanden“ hätten, während der ‚neue‘, 

‚ketzerische‘ Glauben Unruhe verursache915 und delegitimierte somit den gegnerischen 

Standpunkt nicht nur auf religiöser sondern auch auf politischer Ebene.  

Mit Hilfe seiner historisch basierten Argumentation sowie der generellen Einordnungen als ‚alt‘ 

oder ‚neu‘ konnte Murner, wie auch andere Autoren, auf Kontinuitäten und Brüche hinweisen, 

                                                 
lutherischen Protestantismus in der Mitte des 16. Jahrhunderts. In: Arndt Brendecke/Ralf-Peter Fuchs/Edith Koller 
(Hgg.): Die Autorität der Zeit in der Frühen Neuzeit. Berlin 2007 (= Pluralisierung & Autorität 10), S. 420. 
911 Murner nutzte etwa die Wilhelm Tell-Sage, um Bern zu kritisieren: „Mit der wiß mieste Wilhelm Telle sinem 
sun nit eine[n] apffel wie vor mals / sonder ein gantzen korb fol pffel ab dem haupt schiessen es were recht oder 
vnrecht“. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F3v. Die Überlieferung der Sage ist erst ab 1470 fassbar, doch 
genoss sie im 16. Jahrhundert eine weite Verbreitung. Vgl. Capitani, François de: Tell, Wilhelm (Art.). In: 
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17475.php (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. Murner verwies auch in der Eidgenossenschaft auf Ereignisse, die über das Territorium 
hinausreichten, wie etwa den Bauernkrieg. Das Blutvergießen der verführten Bauern charakterisierte er als ‚Frucht 
des neuen Evangeliums‘. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 823. 
912 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 288/308. Darauf und auf die Burgunderkriege (1474-
1477) verwies er ebenfalls in beiden Bärensatiren, im Bärentestament bezog er sich zudem auf die Schlacht bei 
Sempach (1386). In allen genannten Kriegen oder Schlachten bildeten die Eidgenossen jeweils eine geschlossene 
und siegreiche Konfliktpartei. Vgl. ders.: Des alten Christlichen beeren Testament, V. 14-37. Ders.: Von des 
jungen Beren zen vue im mundt, V. 21-44.  
913 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 290/308. Am 18./19.07.1524 wurde die Ittinger 
Karthause (in der Gemeinen Herrschaft Thurgau) zerstört. Anlass war die Inhaftierung eines reformierten Pfarrers 
durch den Thurgauer Landvogt. Entgegen des Protests Zürichs wurden drei mutmaßliche Anführer des Sturmes 
hingerichtet. Vgl. o.A.: Historisches über den Kanton Schwyz: E-J. In: Mitteilungen des historischen Vereins des 
Kantons Schwyz 93 (2001), S. 108. Früh, Margrit: Ittingersturm (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz 
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D30203.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
914 „In krafft des sag ich / Erstlich das die von Bern vnd alle die des nüwen eerlosen glaubens sint / nit allein von 
der gemeinen Christenheit abgefallen sint / sonder auch von einer vralten eidtgnoschafft / den[n] sy den eydt 
abgethon handt durch den puncten die heyligen betreffen / sy sint auch nym[m] eidtgnossen / man wolt sy dan[n] 
in einen nuwen eydt wider entpfahen. // Ich sag auch wyters das sy alle gerechtigkeit die sy handt in krafft des 
vralten eydts verloren handt.“ Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. G1v. 
915 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. G2vf. 



184 
 

um seine Ansichten zu untermauern und Bewertungen vorzunehmen. Dabei verortete er sich 

selbst immer als Anhänger des alten, ‚richtigen‘ Glaubens, wodurch er zugleich sein 

Engagement gegen die Reformation als Verfechter der ‚Alten Ordnung‘ und Bekämpfer der 

‚Neuerungen‘ legitimierte. 

Wenn Murner zur Diskreditierung der Reformation auf Argumente zurückgriff, die auch andere 

Verteidiger der Römischen Kirche anführten, dann stellte er sich ihnen zur Seite, ohne jedoch 

Bezüge zu diesen herzustellen. Innerhalb seiner Schriften war es immer Murner, der die 

entsprechenden Bewertungen vornahm und seine Leser mit Hilfe der historischen Vergleiche 

und Beispiele über die Irrtümer und Gefahren der Reformatoren aufzuklären suchte. Oft griff 

er dabei jedoch nicht auf ein exklusives Spezialwissen zurück, wie in Hinblick auf die weite 

(volkssprachliche) Verfügbarkeit der von ihm herangezogenen antiken Autoren deutlich wird. 

Sein breit aufgestelltes Wissen bildete, unabhängig davon, ob es sich um exklusives Fachwissen 

oder allgemein verfügbare Kenntnisse handelte, die Grundlage dafür, dass er eine Vielzahl von 

Beispielen aus verschiedenen historischen Kontexten für seine Vergleiche heranziehen konnte. 

Insofern gestaltete er sein self-fashioning als Gelehrter durch die Gesamtheit der von ihm 

herangezogenen Aspekte sowie den grundsätzlich belehrenden Gestus, den er dabei einnahm. 

6.6) Fazit 

Zur Legitimation seiner eigenen Tätigkeit spielte Murners Identität als Gelehrter eine zentrale 

Rolle, die er nahezu immer, wenn auch in unterschiedlicher Ausprägung, einnahm. Als solcher 

inszenierte er sich nicht nur durch seine plakative Selbstvorstellung als promovierter 

Universitätsgelehrter, sondern ebenso durch einen belehrenden Gestus, durch das Verfassen 

lateinischer Schriften sowie durch die Spannweite der von ihm in seiner Argumentation 

herangezogenen Quellen. Hinzu kommen die Rollen des Theologen und Juristen, durch die er 

als Fachgelehrter auftrat. Mit der Demonstration seiner persönlichen Kompetenzen und 

Qualifikationen ging nicht nur die grundsätzliche Einordnung seiner Person als Gelehrter 

einher, sondern auch der Ausweis seiner Überlegenheit über sein laikales Publikum sowie die 

von ihm angesprochenen Gegner. Deutlich wird dies insbesondere in Hinblick auf die Passagen, 

in denen er auf Grundlage seiner Sprachkenntnisse argumentierte sowie die grundsätzliche 

Ausrichtung einer Publizistik: Da die Belehrung über Irrtümer bzw. den ‚richtigen‘ Glauben 

konstitutiv für seine kontroverstheologische Autorschaft war, war seine Rolle als Lehrer seiner 

kontroverstheologischen Publizistik inhärent und damit auch eine Lehrer-Schüler-Hierarchie. 

Innerhalb seiner Schriften griff er auf ein breites Spektrum von Wissensbeständen zurück. 

Somit war es ihm möglich, eine Vielzahl von Argumenten und Beispielen anzuführen, mit 

denen er seine Beurteilungen belegen oder veranschaulichen konnte. Dabei wählte er durchaus 



185 
 

Argumentationsstrategien, die in der zeitgenössischen Debatte bereits präsent waren, wie die 

Einordnung der Reformation in zeitlicher Hinsicht als Bruch mit der Tradition oder in 

Kontinuität zu Häresien und Aufstandsbewegungen. Durch seine vorgebrachte Argumentation 

ordnete Murner sich und sein Engagement gegen die Reformation ebenfalls ein: Er präsentierte 

sich als warnende Instanz, die die Gefahren, insbesondere das Unruhepotential der 

‚Neuerungen‘ erkannte und aufzeigte. 

Insgesamt schöpfte Murners self-fashioning als Gelehrter aus seinen eigenen Studien sowie 

seiner gelehrten Standeswürde, wohingegen der Verweis auf andere Gelehrte von 

untergeordneter Bedeutung war. Wenn „[e]rst die aktive und immer wieder neue Demonstration 

spezifischer Fähigkeiten und Interessen“916 einen Humanisten ausmachte, dann trat er in seiner 

kontroverstheologischen Publizistik nicht in der Rolle eines Humanisten im Besonderen auf, 

sondern als Gelehrter, der u.a. humanistisch geprägt war. Statt sich als Mitglied eines 

exklusiven Gelehrtenkreises zu inszenieren, verwies er auf seine Gelehrsamkeit an sich. Er 

nutzte diese, um seine eigene Beteiligung am Konflikt und seine volkssprachliche Publizistik 

einzuhegen: Er machte deutlich, dass er über die notwendigen Kompetenzen verfügte, sich 

innerhalb der Debatte sachverständig zu äußern, und verlieh damit seinem Geltungsanspruch 

Nachdruck. Von besonderer Bedeutung für die Legitimation seines (publizistischen) 

Engagements war jedoch sein spezifisches Auftreten als gelehrter Theologe, der dazu 

qualifiziert war, sich, im Gegensatz zu Laien, an der religiösen Auseinandersetzung zu 

beteiligen.   

                                                 
916 Müller, Harald: Habit und Habitus, S. 368. 



186 
 

7) Murner als Theologe und frommer Christ 

Wie bereits in Hinblick auf seine Autorschaft aufgezeigt, war Murner als Mitglied des 

Franziskanerordens, geweihter Priester und als studierter sowie promovierter Theologe dazu 

qualifiziert und berechtigt, sich öffentlich zu religiösen Fragen zu äußern und an der 

publizistischen Auseinandersetzung teilzunehmen. Er verfasste seine kontroverstheologischen 

Schriften gegen die Reformation als Theologe und präsentierte sich in diesen als solcher. Er 

trat als Teil des kirchlichen Systems auf, weshalb er beanspruchen konnte, die Position der 

Römischen Kirche zu vertreten und zu vermitteln. Insbesondere nachdem er sich zu seinen 

Schriften bekannt hatte, konnte er Luther und anderen Reformatoren als nominell mindestens 

ebenbürtiger Gegner entgegentreten, zumal ihn sein akademischer Rang als Doktor der 

Theologie über diejenigen Reformatoren erhob, die über keinen solchen Grad oder eine 

abgeschlossene theologische Ausbildung verfügten, wie zum Beispiel Zwingli917. 

Um Murners self-fashioning innerhalb seiner Schriften als Theologe nachzugehen, fällt im 

Folgenden der Blick zunächst auf seine klerikalen Rollen als Mönch, Prediger und Seelsorger. 

Da er als Geistlicher Teil des kirchlichen Systems war, das von den Reformatoren angeprangert 

wurde, soll auch Murners Umgang mit dieser ihn ebenfalls betreffenden Kritik Beachtung 

finden. Im Anschluss soll Murners theologische Argumentation in den Fokus rücken, durch die 

Murner in allen seinen Schriften als gelehrter Theologe in Erscheinung trat und die die 

Grundlage seiner kontroverstheologischen Publizistik bildete. Ein besonderes Augenmerk liegt 

auf der Auswahl seiner Argumente, durch die er sich als Parteigänger der Römischen Kirche 

und Gegner der Reformation positionierte, sowie die Art und Weise, wie er sich als derjenige 

inszenierte, der diese Argumente vorbrachte. Danach soll anhand der Thematik um die Marien- 

und Heiligenverehrung aufgezeigt werden, dass sein Auftreten als Theologe und frommer 

Christ zwar eng miteinander verbunden ist, es aber Momente in seiner Publizistik gibt, in denen 

er gerade nicht seine fachliche Expertise in den Vordergrund stellte, sondern seine eigene 

Frömmigkeit. 

7.1) Murner als Mönch 

Von besonderer Bedeutung für Murners Leben und Wirken war seine Ordenszugehörigkeit. 

Zwar legte Murner in seiner Publizistik nur selten einen Fokus auf diese, doch lässt sich anhand 

seiner äußeren Lebensumstände skizzieren, wie grundlegend sie für ihn war: Bereits bevor er 

1490 im Alter von 14 oder 15 Jahren in den Franziskanerorden eintrat, hatte er in der 

Straßburger Klosterschule der Franziskaner seine Ausbildung genossen. Sein 

                                                 
917 Diesen bezeichnete Murner explizit als einen Magister artium der Theologie. Vgl. Murner, Thomas: Kalender. 



187 
 

Universitätsstudium wurde zwar von seiner Familie finanziert, doch hatte er es auf Wunsch 

seiner Ordensoberen angetreten918 und an seinen verschiedenen Studienorten Unterkunft bei 

den jeweils ortsansässigen Franziskanern erhalten. Weil die Mönche nicht an einen bestimmten 

Konvent gebunden waren, kam es zu häufigen Versetzungen. Dementsprechend wurde Murner 

an seinen jeweiligen Aufenthaltsorten in das lokale Ordensleben integriert und mit 

verschiedenen Aufgaben betraut. In Straßburg lebte er bis 1524 in einem Haus der Franziskaner, 

in Luzern wurde er im dortigen Franziskanerkloster aufgenommen. Viele der im Luzerner 

Konvent lebenden Brüder stammten ebenso wie er nicht aus Luzern, sondern aus dem 

süddeutschen Raum919.  

Die Spaltung des Franziskanerordens 1517 in die Observanten (die eine strengere Befolgung 

der Ordensideale anstrebten) und die Konventualen erlebte Murner als Zeitzeuge, sie setzte dem 

sich seit dem 14. Jahrhundert hinziehenden Armutsstreit innerhalb des Ordens ein Ende920. Die 

Konvente in Straßburg und Luzern gehörten dem Zweig der Konventualen an, das Straßburger 

Kloster war vor wie nach der Ordensspaltung organisatorisches Zentrum der 

Straßburger/Oberdeutschen Franziskanerprovinz921, der auch Luzern angehörte. Bis zur 

Reformation befand sich dort das Studium generale und residierte der Provinzial (1510-1529 

Georg Hoffmann), der sich danach in Konstanz niederließ. Der Konvent besaß keinen Einfluss 

auf die anderen Klöster der Provinz, da sich die Franziskaner primär als Personen- und 

Hausverband verstanden und in ihren Konventen weitgehend autonom agierten922. 

                                                 
918 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 188. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 296. 1524 sprach 
Murner von „sechs hundert gulden, so ich von meins klosters wegen verstudieret hab“. Murner an den Magistrat 
von Straßburg, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75. 
919 Vgl. Luzern an Straßburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 79. Eubel, Konrad: 
Geschichte der oberdeutschen (Straßburger) Minoriten-Provinz. Würzburg 1886, S. 110. Glauser, Fritz: Das 
Barfüßerkloster Luzern, S. 38/40. Roest, Bert: Franciscan Literature of Religious Instruction before the Council 
of Trent. Leiden/Boston 2004 (= Studies in the History of Christian Traditions LXVII), S. 426. Smolinsky, 
Heribert: Thomas Murner, S. 80f. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301. 
920 Unmittelbar nach der Trennung gehörten dem Zweig der Observanten (OFM) ca. 30.000-32.000, dem der 
Konventualen (OFMConv) 20.000-25.000 Mönche an. Vgl. Frank, Karl Suso: Franziskaner (Art.). In: Lexikon für 
Theologie und Kirche 4. Freiburg/Basel u.a. 1995, Sp. 33. 
921 Obwohl die Provinzen nach der Aufspaltung neu organisiert wurden, waren die Straßburger (Oberdeutschen) 
Provinzen der Konventualen und Observanten fast deckungsgleich. Die Straßburger Provinz umfasste Baden, fast 
ganz Bayern, das Elsass, die Nordschweiz, Rheinhessen, Rheinpfalz, Vorarlberg und Württemberg. Straßburg war 
für beide Provinzen namensgebend, doch wurde dort erst 1682 ein Kloster der Observanten gründet. Vgl. Degler-
Spengler, Brigitte: Oberdeutsche (Strassbuger) Minoritenprovinz 1246/1264-1939. In: dies. (Hg.): Der 
Franziskusorden: Die Franziskaner, die Klarissen und die regulierten Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz. 
Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1), S. 42. Plath, Christian: Die Franziskaner-Konventualen (Minoriten) und 
Martinianer. In: Friedhelm Jürgenmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger (Hgg.): Orden und Klöster im Zeitalter 
von Reformation und katholischer Reform 1500-1700, 3. Münster 2007 (= Katholisches Leben und Kirchenreform 
im Zeitalter der Glaubensspaltung 67), S. 148. Ziegler, Walter: Die Franziskaner-Observanten. In: ebd., 
S. 163/197. 
922 Vgl. Degler-Spengler, Brigitte/Josef Frey: Franziskanerkloster Luzern. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Der 
Franziskusorden: Die Franziskaner, die Klaissen und die regulierten Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz. 
Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1), S. 212. Degler-Spengler, Brigitte: Oberdeutsche (Strassbuger) 
Minoritenprovinz, S. 43/72. Plath, Christian: Die Franziskaner-Konventualen, S. 145/148/151/153. 



188 
 

Murner selbst stellte sich als Angehöriger des Franziskanerordens dar und thematisierte die 

Trennung des Ordens oder seine eigene Zugehörigkeit zu dem Zweig der Konventualen nur 

indirekt, sich selbst bezeichnete er als dem „Argentinvs Ordinis Minorum“923 oder „barfsser 

orden“924 zugehörig und nutzte somit dieselben Bezeichnungen wie vor der Ordensspaltung925. 

Ebenso bezeichnete er den Konventualen Sebastian Hofmeister, der vor Murner Lesemeister 

des Luzerner Franziskanerklosters gewesen war, als einen „barfsser“926. Im Gegensatz dazu 

benannte er Angehörige der Franziskanerobservanz als solche927, nahm also eine erkennbare 

Differenzierung vor. Zudem fällt auf, dass er Luthers Beschuldigungen gegenüber „der 

barfsser obseruantzer“928 zwar öffentlich zur Kenntnis nahm, ihnen aber nichts 

entgegensetzte. Er distanzierte sich von Observanten929 und behandelte diesen Ordenszweig 

wie auch andere Orden, indem er diesem kein besonderes Augenmerk schenkte. Diese Hinweise 

deuten darauf hin, dass Murner den Ordenszweig der Konventualen mit dem (alten) 

Franziskanerorden gleichsetzte. Die Spaltung des Ordens bedeutete für sein Ordensleben für 

ihn offenbar keinen Bruch, sodass er seine Identifikation mit seinem Orden in derselben Weise 

ausdrücken konnte wie vor der Teilung. 

Durch seine Ordenszugehörigkeit war Murner mit der nicht erst mit der Reformation 

einsetzenden Kritik an der monastischen Lebensweise konfrontiert. Im Zuge von Luthers 

Auseinandersetzung mit dem Mönchtum geriet v.a. der Franziskanerorden930 (vornehmlich die 

                                                 
923 Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r. 
924 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6. Der Observant 
Kaspar Schatzgeyer bezeichnete sich ebenfalls als Angehöriger des „barfsser ordens“, als Minorit oder als 
„fratru[m] Minoru[m] [per] Germania[m] superiore[m] prouincialis ministri“. Schatzgeyer, Kaspar: Ware 
erklärung vnd vnderrichtung ains Artickels / die Eeschaidung betreffend auß heyliger gschrifft bewäret / durch 
Gasparn Schatzger / barfůsser ordens wi[der] falsche erdichtu[n]g Lüterischer leer / in solicher matery. München 
1524, fol. a1r. Ders.: Scrvtinivm divinae scriptvrae, pro conciliatione dissidentium dogmatu[m] circa subscriptas 
materias. Basel 1522, fol. a1r. Vgl. ders.: Examen novarvm doctrinarvm pro elucidatione ueritatis Euangelicӕ & 
catholicӕ omnibus studiosis, diuinorum uoluminum scrutatoribus, pro salubri exercitio euulgatum. Ulm 1523, fol. 
A1r. Iserloh, Erwin: Kaspar Schatzgeyer. In: Erwin Iserloh (Hg.): Katholische Theologen der Reformationszeit 1. 
Münster 1984² (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 44), S. 56. 
925 Vgl. Murner, Thomas: Benedicite iudeoru[m], fol. a1r. Ders.: Der iuden Benedicite, fol. a1r. 
926 Murner, Thomas: Kalender. Andernorts nannte er ihn einen ehemaligen „diui francisci filius“. Ders.: E. 
Roterodami, fol. c4r. 
927 Augustin von Alveldt nannte er einen „barfsser münch von Leiptzig der obseruantzer“, Konrad „Pellicanus 
ein obseruantischer abtriniger ketzer“. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 42/140. Ders.: Kalender. 
928 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 81. Anschuldigungen Luthers gegen „etlich 
barfüsser orden / der obseruantz genennet“ widersprach er ebenfalls nicht. Ebd., S. 41. 
929 In Bezug auf die Auseinandersetzung zwischen Luther und von Alveldt bewertete er das Verhalten beider 
gleichermaßen als negativ, da sie keine Mäßigung geübt hätten. Murner widersprach den von ihm exemplarisch 
angeführten Beschimpfungen nicht. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 42f. 
930 Für Luther verkörperten insbesondere die Franziskaner Aberglauben, Antichristentum, Ketzerei, Magie und 
Wahrsagerei. Die spezielle Verehrung des Hl. Franziskus als ‚alter Christus‘, die betonte Papsttreue und eine 
ausgesprochene Marienverehrung waren weitere Kritikpunkte. Hinzu kamen zeitgenössische Vorurteile gegen 
Bettelmönche wie Faulheit, Geldgier und Immoralität. Verschärft hat sich der Konflikt zwischen Luther und 
Franziskanern in den folgenden Jahren, in denen Luther immer stärker mit der Römischen Kirche in Konflikt 
geriet, die von Franziskanern (neben Murner z.B. Augustin von Alveldt oder Kaspar Schatzgeyer) verteidigt 



189 
 

Observanten931) in den Fokus der Kritik. Seine endgültige Ablehnung des Mönchtums 

formulierte er 1521 in De votis monasticis932. Während Murner Luthers antifranziskanische 

Haltung (gegenüber den Observanten) nur ansprach, ging er auf die generelle Verwerfung der 

monastischen Lebensweise und ihre Folgen für das Mönchtum näher ein933 und reduzierte seine 

Perspektive damit nicht auf eine rein franziskanische. Allerdings ließ er sich auf keine 

Diskussion um das Mönchtum ein, da er etwa in Anbetracht der Nichtigkeitserklärung seines 

Ordensgelübdes oder des allgemeinen Priestertums zwar Widersprüche formulierte, diese aber 

nicht argumentativ untermauerte934. In keiner seiner Schriften legte er einen Fokus auf eine 

Widerlegung reformatorischer Kritik am Ordensleben, stattdessen behandelte er das 

Themenfeld der Ordensgemeinschaften als Teil des kirchlichen Systems zusammen mit diesem 

                                                 
wurde. Vgl. Freyer, Johannes Baptist: Der Einfluss der franziskanischen Theologie auf die Reformation: zwischen 
Rezeption und Zurückweisung. In: Raphaela Averkorn/Bernd Schmies u.a. (Hgg.): Europa und die Welt in der 
Geschichte. Festschrift zum 60. Geburtstag von Dieter Berg. Bochum 2004, S. 231f. Ziegler, Walter: Die 
Franziskaner-Observanten, S. 187. Murner war mit solchen Vorurteilen konfrontiert, im Titel des Murnarus 
Leviathan wurde er etwa als ‚Geldnarr‘ charakterisiert. Vgl. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. A1r. 
931 Spannungen zwischen Luther und den Observanten bestanden seit seinen Psalmenvorlesungen 1513/15, ein 
Konflikt bestand seit 1519: Sächsische Franziskaner hatten ein Provinzialkapitel und eine Disputation angesetzt, 
um den Orden wieder zu vereinen, Luther gehörte zu den geladenen Theologen. Wegen des Gegensatzes zwischen 
dem traditionellen franziskanischen Selbstverständnis und den Ansätzen von Luthers Glaubensverständnis kam es 
zum Eklat. Vgl. Burger, Christoph: Leben als Mönch und Leben in der ‚Welt‘ – monastischer Anspruch und 
reformatorischer Widerspruch. In: Athila Lexutt/Volker Mantey/Volkmar Ortmann (Hgg.): Reformation und 
Mönchtum. Aspekte eines Verhältnisses über Luther hinaus. Tübingen 2008 (= Spätmittelalter, Humanismus, 
Reformation 43), S. 18. Freyer, Johannes Baptist: Der Einfluss der franziskanischen Theologie, S. 230f.  
932 Vgl. Pesch, Otto Hermann: Luthers Kritik am Mönchtum in katholischer Sicht. In: Heinrich Schlier/Emmanuel 
von Severus u.a. (Hgg.): Strukturen christlicher Existenz. Beiträge zur Erneuerung des geistlichen Lebens. 
Würzburg 1968 (= Festgabe für P. Friedrich Wulf SJ zum sechzigsten Geburtstag), S. 81. Ein wichtiger Kritikpunkt 
war die Überhöhung des Ordenseintrittes als Konversion, wodurch die Taufe als Initiationsritus eines jeden 
Christen abgewertet würde. Als problematisch wertete er auch die Unterscheidung zwischen evangelischen Räten, 
die nur für wenige gelten sollten, und Vorschriften für alle, weil sich das Evangelium an alle richte. Da Jesus als 
Mittler zwischen Gott und den Menschen fungiere, seien keine weiteren Vermittler mehr nötig. Gemäß dem 
allgemeinen Priestertum seien alle Christen im Glauben gleichgestellt und könnten ihre Gebete direkt an Gott 
richten. Somit lehnte Luther den von Mönchen beanspruchten Sonderstatus durch eine besonders gottgefällige 
Lebensweise im Kontrast zu einfachen Christen ab. Dass die monastische Tradition nicht aus der Bibel begründet 
werden konnte, war ein weiteres wichtiges Argument, weshalb er etwa Gelübden jede Geltung absprach. Vgl. 
Burger, Christoph: Leben als Mönch, S. 12/17/19f. Lienhard, Marc: Martin Luther. In: Marc Venard/Heribert 
Smolinsky (Hgg.): Von der Reform zur Reformation (1450-1530). Freiburg/Basel/Wien 1995 (= Die Geschichte 
des Christentums. Religion · Politik · Kultur 7), S. 705/714. 
933 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 121. 
934 Er wies etwa Stifels Kommentar zum Neuem Lied („Wir seind all Pfaffen worden […] Wiewol wir hand kein 
orden / Kein weyhe gnommen an.“) als falsche Auslegung der entsprechenden Verse zurück. Stifel, Michael: 
Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed, fol. B3rf. Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 40. Im 
Lutherischen Narren ließ er gegen das Mönchtum gerichtete Kritik vorrangig durch Vertreter der Reformation 
vortragen. In der Rede des neunten Bundesgenossen („Ein ernstliche klag aller gotzforchtsamen münch vnd 
nunnen / das man sie erlß von dem endcristlichen beiwonern“) parodierte er Eberlins als von betroffenen 
‚Klosterleuten‘ vorgestellte Klagen über das lasterhafte Klosterleben. Als listig, habgierig, bestechlich und mit 
dem Teufel assoziiert charakterisiert ‚Bruder Veit‘ die Mönche im weiteren Handlungsverlauf. ‚Luther‘ ließ er das 
Schelten auf Mönche und Priester als ein wichtiges Charakteristikum der lutherischen Predigt aufführen. Ders.: 
Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 98. Vgl. ebd. V. 1316-1370/3674-3682/3817f. Günzburg, Eberlin von: 
An alle christenliche oberkeit jn wltlichem vnd geystlichem stand Teütscher nation / ein klglich ernstlich klag 
aller gotsfrchtige[n] Münch Nunnen vnd pfaffen / dz man inen z hilff kum[m] do mit sy vo[n] ire[n] 
endtchristischen by wonere[n] erlst werden. Der .IX. bu[n]dtgnoß. Basel 1521. 



190 
 

und prangerte etwa an, dass Mönchen, Nonnen, Priestern, Klöstern, Kirchen und Stiften ihr 

rechtmäßig erworbener (Kirchen-)Besitz auf unzulässige Weise entzogen worden sei935.  

Zentral für Murners self-fashioning als Mönch/Franziskaner war sein grundsätzliches Auftreten 

als Mönch sowie seine Positionierung im Verhältnis zu anderen (ehemaligen) Mönchen. 

Angelegt ist dies etwa in seiner Antwort auf Luther als den ihm prinzipiell gleichgestellten 

„Doctori Martino Luthero Augustiner orden S.“936. Weil diese Publikation aber noch anonym 

erfolgte, war das öffentliche Herausstellen der Gleichrangigkeit hier nicht intendiert und nur 

denjenigen Lesern ersichtlich, denen seine Autorschaft bekannt war. Murner nutzte Luthers 

Ordenszugehörigkeit an dieser Stelle nur dazu, den Skandal der Verbrennung des kanonischen 

Rechtes zu betonen. Erst mit Bekanntgabe seiner Autorschaft eröffnete er die Möglichkeit, 

seine Schriften als von einem gelehrten Mönch verfasste Reaktionen auf einen anderen zu 

verstehen. In seinen späteren, nicht mehr anonymen Schriften setzte er sich durch den Hinweis 

auf die (ehemalige) Ordenszugehörigkeit von Reformatoren implizit zu diesen in Kontrast: 

Wenn er Luther als „wanckelmütigen vßgelauffenen schelligen münch“, „vnzuchtiger münch“ 

oder „vnschamhafftigen munch“937 bezeichnete, diskreditierte er nicht nur ihn, sondern in 

Konsequenz auch dessen Anhänger. Er suggerierte, dass die Negativurteile auf ihn selbst nicht 

zuträfen, wodurch er aus einer (beanspruchten) moralischen Überlegenheit heraus urteilen 

konnte. Ebenso verfuhr er mit Michael Stifel, von dem er berichten konnte: „Erstlich nent er 

sich brder stifel […] dan wa ir in also verstünden das er sant Augustinus orden ein brder wer 

so ist es nit war / dan sie in veriagt haben vß dem orden kann ich wol gedencken nit vmb sein 

vnschuld.“938 Weitere ehemalige Mönche definierte er ebenfalls als solche, gepaart mit einer 

zusätzlichen abwertenden Charakteristik, wie etwa „Pellicanus ein obseruantischer abtriniger 

ketzer“939 oder „Frantz kolben den vßgeloffnen meineidigen Chartüsser münch“940. 

Sich selbst gab Murner innerhalb seiner anonymen Publikationen in nur eingeschränktem Maße 

als Mönch oder als Geistlicher941 zu erkennen. Da er gerade durch seine Anonymität für das 

allgemeine Christentum sprechen wollte, Mönche für sich aber seit jeher einen Sonderstatus 

beanspruchten942, vermied er eine dahingehende Determinierung in der Charakterisierung 

                                                 
935 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 287. 
936 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4. 
937 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 64/76.  
938 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 35. 
939 Murner, Thomas: Kalender. 
940 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. H1v. 
941 In seiner zweiten kontroverstheologischen Schrift gab er sich durch die Begründung seines Engagements gegen 
Luther mit Eid, Gelübde und Amt als Geistlicher zu erkennen. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers 
Lehren und Predigen, S. 142. 
942 Vgl. Burger, Christoph: Leben als Mönch, S. 8. 



191 
 

seiner Person und bezog sich vorrangig auf Aspekte, die ein möglichst breites Publikum 

betrafen. Allerdings wies er sich zum Ende von An den Adel doch als Geistlicher, Gelehrter und 

Mönch aus, als er sich dieser Funktionen nominell entledigte, um als frommer Christ zu 

sprechen943. Alle zuvor innerhalb der Flugschrift gemachten Aussagen ordnete er damit in einen 

durch die aufgeführten Ämter eröffneten Bewertungsrahmen ein. 

Dem Bekenntnis zu seinen anonymen Schriften in der Protestation („ich Thomas Murner von 

Straszburg barfüsser orden, der heiligen geschrifft vnd beider rechten Doctor“944) lässt sich 

entnehmen, dass er seiner Ordenszugehörigkeit für seine Publizistik Bedeutung beimaß. Er 

ordnete seine Schriften und seine Autorschaft durch die genannten Rollen in den Konflikt ein 

und legitimierte auf diese Weise seine Teilnahme an der öffentlichen Auseinandersetzung. 

Seine Ordenszugehörigkeit machte er oft zu einem Bestandteil seiner ausführlicheren 

Selbstbezeichnung sowohl innerhalb seiner Publikationen als auch als Briefunterschrift945. 

Dabei fällt auf, dass seine Ordenszugehörigkeit nie ein ausschließlicher Standpunkt war, von 

dem ausgehend er sich in seinen Schriften präsentierte, sondern immer nur ein Teilaspekt. Er 

trat nie ‚nur‘ als Mönch auf und bezeichnete für gewöhnlich nur seine Zugehörigkeit zum 

Franziskanerorden im Allgemeinen, ohne seine Stellung innerhalb seines Konvents zu 

thematisieren. Dies tat er nur in dem Beschwerdebrief an den Zensor Sebastian Brant, in dem 

er neben seinen Doktortiteln auch seine im Kloster bekleideten Ämter („lector et Regens 

fratrum minorum“946) anführte. Da Murner sich an Brant als dem städtischen Zensor wandte, 

um ein schärferes Vorgehen der Zensur einzufordern947, lässt sich annehmen, dass Murner 

seiner Einschätzung und seiner Forderung größeren Nachdruck verleihen wollte. 

Im Lutherischen Narren hingegen war es seine Stellung als Mönch im Allgemeinen, die er 

aufgriff und in die Konzeption der Satire integrierte: Zwar verschwieg er zu Beginn des 

Vorwortes seine Ordenszugehörigkeit – er führte nur seine Doktortitel auf –, doch nahm er im 

weiteren Verlauf ausdrücklich die Rolle eines Mönches ein, bzw. wies sie ‚Murner‘ zu. In 

Anschluss an seine Klagen über gegen ihn gerichtete Schmähungen stellte er fest: „So nun in 

allem spil ein münch sein můß / ob man in schon darzů malen müst / vnd ich augenscheinlich 

                                                 
943 „Ich mß mein hertz hie aber mit grosser bitterkeit uffbrechen, und kurtzab teütsch mit dir reden, und setz uff 
ein ort alle priesterschafft, doctorat, müncheit orden, gelüpt, eid, versprüch, und wa mit ich mcht verpflichtet 
sein, und will allein ein frummer christ sein.“ Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten 
Adel, S. 207. 
944 Murner, Thomas: Protestation, S. 598. 
945 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749. 
946 Thomas Murner an Sebastian Brant, 13.01.1521. Abgedruckt in: Halm, Karl Felix (Hg.): Beiträge, S. 280. 
947 Brant führte keine strikte Zensur und ging kaum gegen lutherfreundliche Schriften vor. Vgl. Schmidt, Heinrich 
Richard: Reichsstädte, Reich und Reformation. Korporative Religionspolitik 1521-1529/30. Stuttgart 1986 (= 
Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz 122; Diss. 1983/84), S. 33. 



192 
 

merck das ich in disem spil der selbig münch sein můß / wolhin vff das solch spil vnd 

lutherische gaucklerei vß mangel eines münchs nit vnderwegen bleib.“948 Schmähungen sowohl 

gegen das Mönchtum im Allgemeinen als auch seine eigene Ordenszugehörigkeit führte er 

zusammen und konzentrierte sie auf seine Person. Somit bot er sich als Ziel dieses Spottes dar 

und ging auf die ‚lutherische Gaukelei‘ ein. Indem er die von ihm eingenommene Rolle des 

Mönches als Grundvoraussetzung für dieses ‚Spiel‘ charakterisierte, machte er diese Rolle zu 

einem wesentlichen Merkmal für ‚Murner‘ innerhalb der Satire – in den beigegebenen 

Holzschnitten ist er stets als Katze in Mönchskutte dargestellt949. Für ‚Murner‘ war die 

Ordenszugehörigkeit eine wichtige Charakteristik, die alle seine Taten und Aussagen als von 

einem Mönch stammend konnotierte. 

Vorrangig als Franziskaner präsentierte Murner sich nur in der Purgatio vulgaris. Dieser Fokus 

liegt in dem Anlass der Schrift begründet, der Auseinandersetzung um die Frage, ob die 

Straßburger Franziskaner ihre Kutten ablegen dürften. Als Mitglied seines Konvents war er an 

der Kontroverse direkt beteiligt und nahm in dem Aushandlungsprozess wohl eine 

Schlüsselposition ein. Ende 1523 hatten einige Straßburger Franziskaner eine erste Anfrage an 

den Städtischen Magistrat gerichtet, ihre Kutten ablegen zu dürfen950, der Rat hatte aber eine 

Entscheidung verweigert. Am 12.03.1524 war die Anfrage, diesmal unter Beteiligung des aus 

England zurückgekehrten Murners, wiederholt worden. Außerdem war die Supplikation an den 

Landschaffner des Franziskanerkonvents, den Bischof von Straßburg, den päpstlichen Legaten 

in Konstanz und Kardinal Campeggio auf dem Reichstag von Nürnberg gerichtet worden. An 

Campeggio hatten sich die Franziskaner auf Anraten des Straßburger Bischofs gewandt, was 

Murner, wie er betonte, „jn schwerer kranckheit gehorsamlich gethon“ habe951. Dem Kardinal 

                                                 
948 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 12/14. Diese Passage bildet den Übergang zur 
Ankündigung, dass er die ihm zugedachte Rolle des Narren übernehmen werde. Vgl. ebd., S. 14. 
949 Vgl. z.B. Abb. 21. Für die Handlung relevant ist ‚Murners‘ Ordenszugehörigkeit erst, als er im Begriff ist, die 
monastische Lebensweise zu Gunsten der Eheschließung aufzugeben. Auf ‚Luthers‘ Aufforderung, es ihm 
gleichzutun und zum Tanzen die Kutte abzulegen, zögert ‚Murner‘, weil er wegen des Tanzens auf Hochzeiten 
zuvor getadelt worden sei. „Die kut ab ziehen wer mir schand / Jn der stat vnd vff dem land / Du [d.i. ‚Luther‘ 
K.H.] hast die dein gezogen ab / Das mancher sich hat ergert drab / Vnd sol mir ein exempel sein / Das ich mein 
kut nit würff dahein.“ ‚Luther‘ weist die Einwände zurück und stellt fest, dass alle Orden vom Teufel stammen. 
‚Murner‘lässt sich zum Tanzen überreden, weil „Es ist so gůt ind hel gesprungen / Als mit rüschen drein gerungen“, 
entledigt sich seiner Kutte jedoch nicht. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4180-4241.  
950 Welche Gründe initial für dieses Vorhaben angegeben worden waren, ist nicht überliefert. Anfeindungen wegen 
ihrer Kutten scheinen erst im weiteren Verlauf als Grund für das Begehren benannt worden zu sein. Vgl. Jung, A.: 
Geschichte der Reformation der Kirche in Straßburg, S. 265. Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, 
S. 605. Jung und Röhrich zitieren aus dem 1870 verbrannten Barfüßer Protocollum und Herrn Räth und XXI 
Erkandnusse ihrentwegen 1523-1538. In einem Auszug Auß dem Memorial de Anno 1524 sind Beschreibungen 
der Umstände der Inventarisierung des Barfüßerklosters enthalten, worin u.a. die Auseinandersetzung um die 
Kutten angesprochen wird. Vgl. 1 AST 37,1 (Auszüge aus den Ratsprotokollen zu Angelegenheiten von Kirche 
und Klöstern, 1524). Einige die Franziskaner betreffenden Auszüge finden sich zudem in 1 AST 37,9 (Auszüge 
aus den Ratsprotokollen zu Angelegenheiten der Kirche). 
951 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 110. 



193 
 

hatte Murner sechs Versprechen952 vorgebracht, für deren Einhaltung er sich verbürgt hatte. 

Auf Grundlage dieser Versprechen hatten die Straßburger Franziskaner die Erlaubnis erhalten, 

ihre Kutte ablegen zu dürfen953. 

Diese Versprechen waren jedoch nicht von allen eingehalten worden, woraufhin Murner die 

Purgatio vulgaris verfasste. In den einleitenden Worten definierte er sich nicht allein durch 

seine Ordenszugehörigkeit, sondern als „ich Thomas Murner, der heiligenn geschrifften vnd 

beyder rechten doctor, barfsser orden“954. Er war mehr als ‚nur‘ ein Mönch, der sich hier 

äußerte und sonderte sich von seinen Ordensbrüdern ab. Dies spiegelt sich auch darin, dass 

Murner die anderen Mönche als „meyne convents kinder“955 bezeichnete und somit nicht nur 

Verbundenheit mit diesen ausdrückte, sondern gleichzeitig Abgrenzung und Überordnung. 

In der Purgatio vulgaris sprach Murner als Franziskaner nicht stellvertretend für seine 

Konventsbrüder, sondern schilderte seine eigene Position. Das liegt zum einen daran, dass er 

auf Anschuldigungen reagierte, die sich gegen seine Person richteten956. Zum anderen 

verhielten sich die anderen Franziskaner Murners Darstellung zufolge nicht seinen 

Erwartungen entsprechend: 

Do by mengklich wol verston mag, das wir solche verendrung jn krafft keiner lutherischen leren habent 
gethon vnd solche vnderthenigkeit ouch gehorsame der römischen kirchen, hab ich alle zeit mit meyner 
blatten bezügt, die ich nie anderß hab lassen scheren den noch gewonlichem bruch mynes ordens, so doch 
die andren myne convents kinder all ire blatten habent lassen verwachsen. Alß ich aber gesehen hab, das 
meyne convents kinder vnserer protestation nit gelebt haben vnd, was sy vnserem gnedigen herren von 
Straßburg, ouch dem cardinal vnd einem ersamen weysen radt verschriben vnd versprochen haben, nit 
wolten halten mit filen lutherischen attentaten vnd vnzimlichem fürnemmen, das mit keinen eeren nymmer 
möchte verantwurt werden, hab ich mich von ynen abgesundret vnd mit wyder annemmung vordriger kleids 
form, farb vnd gestalt von ynen gethon vnd ire geselschafft oder gemeinschafft vermitten alß deren, die 
mich betrugklich hindergangen haben, z fürsten vnd herren mit irer eignen handschrifft gesendet, das 
obgenant z versprechen, deren sy doch keins gehalten haben957. 

Murner distanzierte sich von seinen Konventsbrüdern958, sowohl durch diese Darstellung als 

auch durch sein Aussehen. Dauerhaft wich er demnach von der Gemeinschaft durch seine 

                                                 
952 Die Versprechen lauteten: 1. dem Papst gehorsam zu bleiben, 2. ebenso der kirchlichen Jurisdiktion, 
3. Erkenntnis und Glauben der Heiligen Römischen Kirche zu entsprechen, 4. an der Ordenskleidung nur Farbe, 
Form und Gestalt der Kutte und der Kapuze zu ändern, 5. Ordensregel und -obrigkeit beizubehalten und Barfüßer 
zu bleiben, 6. Veränderungen (am Ordenskleid) nur so weit vorzunehmen wie hier festgelegt. Vgl. Murner, 
Thomas: Purgatio vulgaris, S. 110f. 
953 Vgl. Jung, A.: Geschichte der Reformation der Kirche in Straßburg, S. 263-270. Röhrich, Timotheus Wilhelm: 
Dr. Thomas Murner, S. 603-606.  
954 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. 
955 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. Er nutzte den Begriff des ‚Klosterkindes‘ zudem zur allgemeinen 
Bezeichnung eines Ordensangehörigen. Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): 
Neue Beiträge, S. 127. 
956 Vgl. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. 
957 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 111. 
958 Murners Darstellung, dass nur er sich regelkonform verhalten habe, entspricht der allgemeinen Tendenz, dass 
sich Franziskanerkonventualen besonders häufig der Reformation angeschlossen haben, wobei ältere Mönche 
ihrem Orden eher treu blieben als jüngere. Als die Reformation in Straßburg Fuß fasste, war Murner bereits seit 
fast 30 Jahren Franziskaner. Vgl. Plath, Christian: Die Franziskaner-Konventualen, S. 152. Worstbrock, Franz 
Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 300. 



194 
 

Tonsur ab, den endgültigen Bruch vollzog er durch das Wiederanlegen seiner Kutte. Die 

Beschreibung und Erklärung seines äußeren Erscheinungsbildes diente ihm als Nachweis, sich 

(im Gegensatz zu den anderen) rechtmäßig verhalten zu haben. Sein self-fashioning als 

Franziskaner bzw. Mönch erfolgte nicht nur innerhalb dieser Schrift, sondern ganz konkret 

durch das Tragen mönchischen Habits und sein öffentliches Auftreten als Mönch. Damit 

drückte er seine Verbundenheit nicht seinem Konvent gegenüber aus, sondern dem 

Ordensleben an sich, er bekannte sich ostentativ zu seiner Ordenszugehörigkeit. 

Kurze Zeit später war seine Identität als Mönch und Angehöriger des Franziskanerkonvents in 

Straßburg erneut von besonderer Relevanz: Als solcher wandte er sich erst wegen der 

Straßburger Franziskaner, die ihm sein Eigentum vorenthielten, an den Straßburger Rat. Nach 

der Auflösung des Klosters Ende 1524/Anfang 1525959 erhob er Pensionsansprüche gegenüber 

der Stadt Straßburg, die ihm schließlich 1526 bewilligt wurden960. Seine Ansprüche stellte er 

als betroffener Mönch. Mit seinem an den Rat gerichteten Hilfsgesuch setzte er sich von der 

Straßburger Konventsgemeinschaft ab, ohne jedoch seine eigene Ordenszugehörigkeit in Frage 

zu stellen. Dabei zeigte er sich um das Wohlwollen des Rates bemüht, indem er sein Verhalten 

erklärte und diesem gegenüber demütig auftrat961, er betonte verbindende Elemente, um die 

Stadt in die Pflicht zu nehmen. Tatsächlich präsentierte er sich in der erhaltenen Korrespondenz 

um seine Besitzansprüche gerade nicht als Mitglied einer außerhalb des städtischen 

Gemeinwesens stehenden Ordensgemeinschaft, sondern als treues Stadtkind962 – in keinem der 

erhaltenen Briefe Murners zur Auseinandersetzung um seine Pension bezeichnete er sich in 

seiner Unterschrift als Mönch oder Franziskaner. 

Argumentiert hatte er, als es darum ging, seine Ansprüche überhaupt erst durchzusetzen, 

vorrangig mit konkreten Vermögenswerten963, aus deren Verlust heraus er seine Forderungen 

stellte. Erst 1530, als Straßburg die Pensionszahlungen auf Bitten Berns aussetzte, ging er auf 

seine Zugehörigkeit zu einem Bettelorden und die daraus resultierende Armut ein: Als 

                                                 
959 Worstbrock nennt für die Klosterauflösung den 05.12.1524. Sauerbrey hingegen datiert sie auf das Jahr 1525, 
als die Klostergüter an den Stadtrat übergeben wurden. Vgl. Sauerbrey, Anna: Die Straßburger Klöster im 
16. Jahrhundert, S. 44. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305. 
960 Für eine ausführlichere Darstellung des Konfliktverlaufes s.u. S. 244ff. 
961 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 72-74. 
962 Er betonte etwa seine Untertänigkeit gegenüber dem Straßburger Magistrat und bezeichnete sich als einen 
‚armen Bürgerssohn‘. Vgl. Murner an Peter Villenbach, 31.01.1525. In: Adam Walther Strobel (Hg.): 
Correspondenz, S. 68. Aus seinem Luzerner Exil betonte er seine Herkunft: „Ist meyn frindtlich underthenige bit, 
alß vwers erbornen kinds gegen uch mynen gnedigen lieben herren vetteren und regenten meins vatterlands mir 
zu meynem rechten gietlich und frindtlich zu helffen, den ich je von wegen myner angebornen liebe zu uch mynen 
herren und mynem vatterlandt in allem hertzen nit kan noch mag erfinden, uweren gnaden erstlich ein andren weg 
frzuschlagen den der gieten und frindtlicheit.“ Murner an den Straßburger Rat, 19.06.1526. In: ebd., S. 80f. 
963 Er listete beispielsweise auf, was er in sein ihm entzogenes Haus investiert hatte. Vgl. Murner an den 
Straßburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75. 



195 
 

Bettelmönch verfüge er, sowohl wegen der Regelungen seines Ordens als auch wegen 

städtischer Verordnungen, über keinen persönlichen Besitz. Da Straßburg die Klostergüter 

eingezogen hatte, durch den Murners Unterhalt eigentlich gesichert gewesen wäre, bestand 

Murner auf eine angemessene Versorgung durch die Stadt. Der Stadt gegenüber konnte er 

aufzählen, worauf er Ansprüche geltend machen könnte und was er nach Einstellung der ihm 

zustehenden Pensionszahlungen einfordern würde. Entweder zahle Straßburg ihm eine Pension 

oder er gehe allen diesen Ansprüchen nach964. 

Von den sich daraus ergebenden Folgen für Murner965 abgesehen scheint das Armutsideal 

seines Ordens in der Diskussion um seine Pension nicht thematisiert worden zu sein, ebenso 

wenig wie andere dauerhafte Versorgungsmöglichkeiten, etwa durch den Luzerner Konvent. 

Allerdings war die Auseinandersetzung auf einen Rahmen beschränkt, in dem er Ansprüche 

geltend machte. Er konnte auf ein ausgeprägtes self-fashioning als Mönch oder Franziskaner 

verzichten, weil es keinen Mehrwert bot: Zum einen stritt er von vornherein als Mönch um 

seine Pension, zum anderen war seine Ordenszugehörigkeit im Laufe des Konfliktes nie in 

Frage gestellt worden, auch nicht durch die Klosterauflösung. Er musste seine Forderungen 

weder legitimieren noch seine Zugehörigkeit gegen Kritik oder Angriffe verteidigen. 

Grundsätzlich musste Murner nicht auf seine Ordenszugehörigkeit hinweisen, um als Mönch 

wahrgenommen zu werden, was sich insbesondere in Äußerungen seiner Gegner spiegelt. In 

Karikaturen wurde er mit Mönchskutte dargestellt, Bezeichnungen wie „Doctor Murner die 

grauw katz“ griffen die Farbe seiner Kutte auf966. Zürich wandte sich wegen seiner Publizistik 

                                                 
964 Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127f. In acht Punkten 
führte er aus, was ihm zustehe. Er schilderte etwa, dass er wegen einer Vorschrift der ‚löblichen Stadt Straßburg‘ 
als Barfüßer auf sein väterliches Erbe habe verzichten müssen. Nachdem die Stadt den Klosterbesitz eingezogen 
habe, auf den er statt seines Erbanspruches verwiesen worden sei, fordere er von der Stadt eine lebenslange 
Versorgung ein. Vgl. ebd., S. 127. In Straßburg war der Besitzerwerb von Bettelorden bereits seit Ende des 13. 
Jahrhunderts eingeschränkt worden. Die Brüder sollten nur dann ein Erbe annehmen, wenn dadurch kein Bürger 
Straßburgs geschädigt würde. So streng wie in Basel, wo Mendikanten nicht erbfähig waren (Bettel und 
Erbfähigkeit schlössen einander aus), waren die Straßburger Regelungen jedoch nicht. Vgl. Neidiger, Bernhard: 
Mendikanten zwischen Ordensideal und städtischer Realität. Untersuchungen zum wirtschaftlichen Verhalten der 
Bettelorden in Basel. Berlin 1981 (= Berliner Historische Studien 5, Ordensstudien III; Diss. 1978), S. 214-216. 
965 Murners Klage gegenüber dem Straßburger Rat, dass die Ratsherren ihn „in dissen thuren jaren lassent in hunger 
und mangel sitzen, min lipliche narung erbettlen und aller welt zu spot, schanden und zu erbarmen komen, und 
also wislos on behusung im ellend lassen gon und an einen bettelstab in minen alten tagen abfertigen“, nimmt 
keinen direkten Bezug auf seine Zugehörigkeit zu einem Bettelorden. Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. 
In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 124. 
966 Eckstein, Utz: Concilium, V. 927. Auch Katharina Zell nutzte Franziskaner- und Augustinerkutte zur 
Bezeichnung Murners und Tregers, wenn sie sich gegen ‚Giftmäuler‘ in Straßburg wandte, die „grow oder 
schwartz kutten tragen / oder hetten tragen“. Die Augustiner hatten im April 1524 ebenfalls ihre Kutten abgelegt. 
Zell, Katharina: Entschuldigung Katharina Schützinn / für Matthes Zellen / jren Eegemahel / der ein Pfarrher und 
dyener ist im wort Gottes z Straßburg. Von wegen grosser lügen uff jn erdiecht. In: Elsie Anne McKee (Hg.): 
Katharina Schütz Zell 2. The Writings. A Critical Edition. Leiden/Boston/Köln 1999 (= Studies in Medieval and 
Reformation Thought 69,2), S. 29. Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 93. 



196 
 

gegen den „fremd mnch Doctor Murner z Lutzern“967. Diffamierende Äußerungen zu seiner 

Ordenszugehörigkeit ignorierte er weitgehend, ebenso wie andere Anfeindungen. Auf die 

Klage Zürichs gegen ihn reagierte er jedoch als ein von Verleumdungen und Angriffen 

betroffener Mönch sowie demonstrativ demütig („entbte ich, Thomas Murner, barfsser 

orden, mein underthenige willige dinst“968). Er verstehe die feindliche Haltung der Züricher 

Obrigkeit ihm gegenüber so, dass dieser aus Hass gegen Mönche nur Unwahrheiten über ihn 

berichtet worden seien. Auch schilderte er, was „unns armen barfssen, die wir allezeit gern 

unns ewrs willen geflissen hette“ alles durch den Züricher Magistrat angetan worden sei. Denn 

dieser habe 

jungst, on alle rechtfertigung, on berff in das recht, wider unsere verwente, so hohe zversicht gegen 
uweren gnaden, uns habt genummen unser klster, hus und hoff, zins vnd glt, brieff und sigil, stifftung, 
eigenthum, ererbte, erkauffte, uns gegabte, und mit unser arbeit gewunnene gieter, on alles underscheiden, 
als entfremdet, mit fil schmehelicher handlung, zůletst in das elend unversehen irer narung außgeschlagen, 
jo auch uwere burgers kinder969. 

Obwohl er die Auflösung des Klosters nicht vor Ort miterlebt hatte, beklagte er sich hier 

stellvertretend für die dort Ansässigen als von der Züricher Religionspolitik Betroffener und 

somit berechtigt, diese zu kritisieren. Er konnte insofern stellvertretend das Wort ergreifen als 

dass es sich bei dem Züricher Konvent um eines der Konventualen970 handelte und er eigene 

Erfahrungen mit der Auflösung eines Klosters und der Übernahme des Klostergutes durch die 

                                                 
967 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. 
968 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. Da die Reaktion als „Doctor Murners antwurt“ 
eingeleitet ist, beschränkte er sich nicht auf seine Ordenszugehörigkeit. Vgl. ebd., S. 293. 
969 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 294. De facto wurden die Klöster der in Zürich ansässigen 
Bettelorden – Augustiner, Dominikaner und Franziskaner hatten sich mehrheitlich gegen Zwingli gestellt – durch 
einen Ratsbeschluss vom 03.12.1524 aufgelöst, demzufolge alle Angehörigen dieser Orden im Barfüßerkloster 
untergebracht werden sollten. Nur die Älteren unter ihnen durften ihre Pfründe behalten. Vom 1526 getroffenen 
Beschluss, alle Altäre abzubrechen, war auch die Barfüßerkirche betroffen. Die Hochaltäre wurden im 
Großmünster zum Bau eines neuen Lettners verwandt, die Chorgestühle der Klöster 1527 in die St. Peterskirche 
gebracht. Ebenfalls 1527 erhielt der Drucker Christoph Froschauer vom Rat die Genehmigung, seine Druckerei in 
den Räumen des ehemaligen Franziskanerklosters einzurichten, er blieb dort bis 1551. Teile des zum Konvent 
gehörigen Gartens wurden ab 1525 an die Anrainer verkauft. Vgl. Abegg, Regine/Christine Barraud Wiener/Karl 
Grunder: Die Kunstdenkmäler des Kantons Zürich. Neue Ausgabe. Die Stadt Zürich III,I: Altstadt rechts der 
Limmat, Sakralbauten. Bern 2007 (= Die Kunstdenkmäler der Schweiz 110), S. 199/202/210/212f. Helfenstein, 
Ulrich: Barfüsserkloster Zürich. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Der Franziskusorden: Die Franziskaner, die 
Klarissen und die regulierten Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz. Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1), 
S. 300-302. Schaufelberger, W.: Zürich/Schweiz, Franziskaner-Konventualen. In: Johannes Gatz (Hg.): Alemania 
Franciscana Antiqua. Ehemalige franziskanische Männer- und Frauenklöster im Bereich der Oberdeutschen oder 
Straßburger Franziskaner-Provinz mit Ausnahme von Bayern 15. Landshut 1970, S. 133. 
970 Vgl. Schaufelberger, W.: Zürich/Schweiz, Franziskaner-Konventualen, S. 115. Die nächsten Konvente wurden 
1528 (Bern und Königsfelden), weitere erst nach Murners Aufenthalt in der Eidgenossenschaft aufgelöst. Bestehen 
blieben die Konvente in Luzern, Freiburg i.Ü. und Solothurn. Die Observanten waren in der Eidgenossenschaft 
weniger präsent, Konventsauflösungen erfolgten erst später in Basel (1531) und Morges (1538, nachdem Bern die 
Waadt 1536 erobert hatte). Vgl. Bissegger, Paul: Morges (Gemeinde) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz 
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D2447.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Degler-Spengler, Brigitte: 
Oberdeutsche (Strassbuger) Minoritenprovinz, S. 47. Ghiringhelli, Andrea: Tessin (Kanton) (Art.). Plath, 
Christian: Die Franziskaner-Konventualen, S. 140-144. Schweizer, Christian: Franziskusorden (Art.). In: 
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11715.php (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. Ziegler, Walter: Die Franziskaner-Observanten, S. 169/172. 



197 
 

städtische Verwaltung in Straßburg gemacht hatte. Als Sprecher der Züricher Franziskaner 

konnte er zudem auf Zürichs Vorwurf reagieren, er würde sich als ‚fremder Mönch‘ gegen den 

Ort wenden. Dabei beschränkte er sich allein auf die Franziskaner und ließ die zeitgleich 

aufgelösten Konvente anderer Orden außer Acht. Dennoch war seine Kritik ein Pars pro Toto, 

durch das er seine grundsätzliche Kritik an diesem Vorgehen veranschaulichen konnte. 

Allgemeine Kritik am unrechtmäßigen Einziehen von Klostergut äußerte er u.a. in einer der 

Ehrloserklärungen, die er im Anschluss an diese Antwort auf Zürich abdruckte971. 

Murner kritisierte außerdem die Begründung Zürichs, dass der Ort dem ‚hellen Gotteswort‘ 

entsprechend gehandelt habe, sowie den Umgang mit den Ordensbrüdern, als ob 

wir solchs groß bel detter weren, die Got dermassen on alle gerechtigkeit gebeut, also dedtlich z 
vertreiben, verderben und von dem angesicht diser erden ableschen und vertilgen. Also hat uns armen on 
rechtlichen spruch, erloß, unfrumm und unerber wollen in unser todt und grab ewr gnad, ich solt sagen 
ungenad, abfertigen. Das wir doch alles weder vor gericht noch recht uns nye, sunder allein unserem 
betrbten hertzen und uch unseren gnedigen lieben herren beklaget haben, und Got dem almechtigen in 
dem hchsten thron, den on allen zweyfal solche dedtliche handlungen leidt sint, wiewol ich dabey hre, 
das ir etlichen abscheidenden brdern, ein patzen von einer meilen, wie einem andren potnleuffer972 
zerkant htten973, ein beweinender danck des langyerigen lieb und leids mit eweren gnaden974. 

Die betroffenen Mönche und sich präsentierte er als unschuldige Opfer, wodurch er die 

reformatorische Kritik an der monastischen Lebensweise als Unterstellung verwarf, ohne diese 

detailliert widerlegen zu müssen. Gleichzeitig prangerte er Zürichs Religionspolitik an und 

widersprach der Darstellung Zürichs, ein ehrbarer, zu Unrecht durch Murner geschmähter Ort 

zu sein975. Dabei formulierte Murner seine Kritik nicht als Angriff, sondern als Beschreibung 

und persönliche Wahrnehmung. 

Insgesamt blieb der starke Fokus auf seine Ordenszugehörigkeit allerdings eine Ausnahme, für 

gewöhnlich hob Murner sie nur in ausgewählten Situationen hervor. Er gestaltete etwa seine 

Kritik an Taten von Reformatoren und ihren Anhängern im Kalender plakativ als 

Symbolerklärungen, worin er seine Vorwürfe am Verhalten gegenüber Klöstern und 

Ordensangehörigen integrierte, ohne aber einen Schwerpunkt darauf zu setzen. Das 

monastische Leben wird in 7 der 27 Erklärungen thematisiert, beispielsweise in Bezug auf den 

Bruch des Zölibats oder die Enteignung von Klostergut. Auf seine persönliche Betroffenheit 

von den angeprangerten Taten und ihre Folgen für das monastische Leben im Allgemeinen oder 

speziell in der Eidgenossenschaft ging er nicht ein, obgleich er sich am Ende der Schrift u.a. als 

                                                 
971 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 298f. 
972 Murners Druck nennt ‚einen anderen Läufer‘. Die Edition basiert auf dem Landshuter Nachdruck. Vgl. Murner, 
Thomas: Ein vuorhafftigs verantvurten, fol. c2v. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 305. 
973 Einigen Mönchen hatten Ende 1525 ein Leibgedinge „zu anderweitigem Fortkommen“ erhalten. Die im Kloster 
verbliebenen Mönche sollten aus Kostengründen in eine kleinere Stube umsiedeln. Egli, Emil (Hg.): 
Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation in den Jahren 1519-1533. Zürich 1879, S. 413. 
974 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 294. 
975 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. 



198 
 

Barfüßer auswies976. In An die Fürsuchtigen, worin er den Kalender rechtfertigte, war seine 

Ordenszugehörigkeit wiederum von Bedeutung, da er seine Stellung als Mönch als 

(mit‑)entscheidend für sein Auftreten gegen die Reformation anführte: Sein Bemühen um 

Frieden und religiöse Einheit in der Eidgenossenschaft sei er „ouch das vor gott schuldig von 

wegen mins ordens alß ein barfsser min lib vnd leben von des glaubens wegen z setzen / 

ouch in pflicht entfangener eren vnd meysterschafft / vch fro[m]me[n] christenlüten für z 

springen an der spitzen an z griffe[n]“977. Indem er seine (durch weitere Qualifikationen 

ergänzte) Ordenszugehörigkeit als für diese Opposition ursächlich anführte, präsentierte er sich 

als ein sich seinen Rollen und Funktionen adäquat verhaltender Mönch. 

In Hinblick darauf, dass Murner seine Ordenszugehörigkeit nur vergleichsweise selten 

hervorhob, ist zu bedenken, dass er die Rolle als Mönch bzw. Franziskaner im Besonderen nicht 

gezielt aufgreifen musste, um als solcher wahrgenommen zu werden. Er war durch sein äußeres 

Erscheinungsbild optisch als Mönch erkennbar und im jeweiligen Kloster lokalisierbar. Die 

Klöster wiederum waren ihm Lebens- und Arbeitsumfeld sowie als Standorte seiner 

Druckereien der jeweils zentrale Entstehungsort seiner Publizistik978. Wenn er seine 

Ordenszugehörigkeit verschwieg, dann verbarg er damit nicht diesen Status, sondern legte 

lediglich keinen Schwerpunkt darauf. Sobald er jedoch explizit als Mönch auftrat, betonte er 

diesen Aspekt seiner Identität in ausgewählten Situationen. Er nutzte seine 

Ordenszugehörigkeit, um seine Publizistik zu legitimieren, zur Aufwertung seiner eigenen 

Position sowie zur Diskreditierung seiner Gegner. Insbesondere sein Auftreten als Franziskaner 

in der Purgatio vulgaris und Ein wahrhaftiges Verantworten ermöglichte es ihm, eine 

Innenperspektive einzunehmen und seine Darlegungen als von einem ‚Insider‘ verfasst zu 

präsentieren. Von diesen beiden Kontexten abgesehen war für sein self-fashioning als Mönch 

innerhalb seiner Schriften seine grundsätzliche Zugehörigkeit zu einem Orden an sich 

entscheidend, nicht seine spezifische Zugehörigkeit zu den Franziskanerkonventualen. 

7.2) Prediger und Seelsorger 

Während Murners self-fashioning als Ordensgeistlicher eine nur selektiv in seinen Schriften 

gestaltete Rolle war, positionierte er sich insbesondere durch seine Stellung als Priester979 und 

                                                 
976 Vgl. Murner, Thomas: Kalender. 
977 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a3r. 
978 Smolinsky bezeichnete den Straßburger Konvent dementsprechend als einen „wichtige[n] Stützpfeiler seines 
Einflusses“. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 90. 
979 Das Priestertum thematisierte er kaum, in Von dem Papsttum kam auf priesterliche Aufgaben zu sprechen, 
wobei er Predigt und Lehre wiederholt als zentrale Aufgabenbereiche nannte. Er folgte Vorgaben aus Luthers 
Resolutio Lutheriana super propositione sua decima tertia de potestate papae. Vgl. Murner, Thomas: Von dem 
babstenthum, S. 33-36. Luther, Martin: Resolutio Lutheriana super propositione decima tertia de potestate Papae. 



199 
 

die damit verbundenen Aufgaben als Vertreter und Verteidiger der Römischen Kirche. Seine 

Opposition zur lutherischen und zwinglischen Reformation stellte Murner als Verpflichtung 

aus seinen geistlichen Ämtern dar und legitimierte so sein publizistisches Auftreten. 

Dementsprechend verschwieg er seinen Status als Geistlicher selbst in seiner anonymen 

Publizistik, in der er weitgehend auf direkte Hinweise darauf verzichtete, nie vollständig980. In 

der Protestation war es gerade seine Stellung als solcher, mit der er seine schriftstellerische 

Tätigkeit begründete981. Seine Identität als Theologe verschaffte ihm nicht nur die Legitimation, 

sich überhaupt in Glaubensfragen öffentlich zu äußern, sondern steigerte auch seine 

Glaubwürdigkeit. Verbunden mit den verschiedenen geistlichen Funktionen war die Sorge um 

das Seelenheil der Christen, mit denen er (publizistisch) in Kontakt trat. Seine Publizistik war 

Teil seiner Seelsorge und stand in engem Zusammenhang mit seinem entsprechenden Wirken 

an seinen Aufenthaltsorten. Allerdings ist über seine Tätigkeit als Seelsorger kaum mehr 

bekannt als die Ämter, mit denen er betraut wurde, lediglich über seine Wirkung als Prediger 

lässt sich etwas mehr sagen. 

Prägend für Murners seelsorgerische Tätigkeit war seine Ordenszugehörigkeit. Seelsorge und 

Predigt waren traditionelle franziskanische Betätigungsfelder, insbesondere in der Straßburger 

Franziskanerprovinz wurde eine lange Predigttradition gepflegt. Murner selbst übte überall, wo 

er sich für längere Zeit aufhielt, die nach der franziskanischen Regel vorrangige Aufgabe der 

Volkspredigt982 aus983. Das Wirken und Predigen der Franziskaner war auf die Bedürfnisse der 

                                                 
Per autorem locupletata. In: Günther Wartenberg/Michael Beyer (Hgg.): Martin Luther. Lateinisch-deutsche 
Studienausgabe 3: Die Kirche und ihre Ämter. Leipzig 2009, S. 54-56. 
980 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 44. Ders.: Von Doktor Martin Luthers 
Lehren und Predigen, S. 142. 
981 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 598. 
982 Vgl. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 81. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), 
Sp. 300f./329. Ein Volksprediger musste sich an ungebildete Laien richten, sie persönlich berühren und aufrütteln, 
ohne die aufkommende Bußbereitschaft oder die heilsgeschichtliche Relevanz seiner Predigt zu gefährden. Er 
musste seinen Zuhörern aufzeigen, wie sie das Evangelium im Alltag befolgen konnten. Elementar für die Wirkung 
der Predigt war, dass er sich der gleichen Sprache wie sein Publikum bediente. Die volkssprachliche Predigt wurde 
von den Bettelorden seit dem 13. Jahrhundert gepflegt. Vgl. Ehlen, Thomas: Sprache – Diskurs – Text. 
Überlegungen zu den kommunikativen Rahmenbedingungen mittelalterlicher Zweisprachigkeit für das Verhältnis 
von Latein und Deutsch. In: Michael Baldzuhn/Christine Putzo (Hgg.): Mehrsprachigkeit im Mittelalter. 
Kulturelle, literarische, sprachliche und didaktische Konstellationen in europäischer Perspektive. Mit Fallstudien 
zu den ›Disticha Catonis‹. Berlin/New York 2011, S. 172. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 80. 
983 Einzelne Predigten sind überliefert. Eine 1502 auf dem Provinzialkapitel der Straßburger Franziskaner in 
Solothurn gehaltene Predigt fügte Murner der Germania nova bei. Als Faksimile in: Borries, Emil von: 
Wimpfeling und Murner im Kampf um die ältere Geschichte des Elsasses. Ein Beitrag zur Charakteristik des 
deutschen Frühhumanismus. Heidelberg 1926 (= Schriften des Wissenschaftlichen Instituts der Elsaß-Lothringer 
im Reich 16), S. 260-272. Vgl. Schorbach, Karl: Notizen über den alten Druck der Germania Nova. In: ebd., 
S. 194. Ein Abdruck findet sich in Liebenau, Theodor von: Documenta quaedam circa vitam Fr. Thomae Murnerni 
O.M. Conv. In: Archivum Franciscanum Historicum 6 (1913), S. 119-127. Von einer 1511 in Frankfurt a.M. 
gehaltenen Predigtreihe publizierte er (angeblich der Bitte eines ehemaligen Kommilitonen entsprechend) das 
Konzept. Gleichzeitig verteidigte er sich gegen Anfeindungen wegen seiner Predigtweise (Hauptkritikpunkt war 
seine geringe Orientierung an der Schrift gewesen) und stellte sich in die Tradition Geilers von Kaysersberg. Vgl. 
Murner, Thomas: Arma patientie co[n]tra om[n]es seculi aduersitates. fra[n]ckfordie predicata. Frankfurt a.M. 



200 
 

städtischen Bevölkerung ausgerichtet, was Murners schriftstellerische Tätigkeit beeinflusste 

und sich auch daran zeigt, dass er seine kontroverstheologischen Schriften vorrangig in der 

Volkssprache verfasste. Vor allem in seinen satirischen Schriften verbanden sich seine 

moralischen Anliegen und sein volkstümlicher Stil. Die Verbindung von populärer Satire und 

religiöser Erziehung, kann als ‚typisch Franziskanisch‘ charakterisiert werden984. 

Obwohl er gerade wegen seiner Predigt als ein Hauptgegner Luthers galt985, ist sein Wirken als 

Prediger gegen die Reformation nur schwer rekonstruierbar. Einige Nachrichten belegen jedoch 

die Ablehnung, auf die er bei Sympathisanten der Reformation als Prediger stieß: 1522 wurde 

er von dem Franziskanerprovinzial Georg Hoffmann als Prediger nach Augsburg gesandt. Die 

Stelle war vakant geworden, nachdem der Rat die Absetzung des Blasius Kern erfolgreich 

eingefordert hatte, der in der zunehmend der Reformation zuneigenden Stadt zu entschieden für 

die Römische Kirche gepredigt hatte. Augsburgs Stadtschreiber Konrad Peutinger, der um einen 

Ausgleich zwischen den Religionsparteien bemüht war, hatte schon im Vorfeld von einer 

Neubesetzung durch Murner abgeraten und offenbar dafür gesorgt, dass dieser die Stelle bald 

wieder verlassen musste986. Dem Straßburger Bischof gegenüber beschrieb Capito vorrangig 

das Auftreten Murners als Prediger gegen die Reformation, nicht dessen Publizistik:  

Ich frchte nur vnd das nit on vrsach / das er vns zů frisch vnd kün sey / vnd werde kurtzab ein fewr nebe[n] 
die Cantzel mache[n] lassen selbs predige[n] / mich mit dreyen worte[n] schweige[n] / nyderlegen / 
gntzlich überwinden / vnd on barmhertzigkeit von stund an verbren[n]en / ehe ich von der disputation oder 
beschirmu[n]g recht erkalte / dan[n] diße Helie987 thůn jm nit anders988. 

Wie wichtig seine Predigt als Ausdrucksmittel gegen die Reformation in Straßburg war, zeigt 

sich auch in der Selbstverpflichtung, die er der Stadt gegenüber eingegangen war, um nach der 

Auflösung seines Klosters eine Pension ausgezahlt zu bekommen. Darin verpflichtete er sich, 

                                                 
1511. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner und die katholische Reform, S. 39. Sondheim, Moriz: Die ältesten 
Frankfurter Drucke, S. 15ff. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 330.  
984 Vgl. Roest, Bert: Franciscan Literature, S. 426. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 80. Walker, Richard 
Ernest: Murner, Thomas (Art.). In: The Oxford Encyclopedia of the Reformation 3. New York/Oxford 1996, 
S. 102. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301. Seine Dichtungen und Predigten waren 
verständlich, anschaulich und eindrücklich gestaltet, um aufs Publikum einwirken zu können, sie fußten auf der 
franziskanischen Predigttradition. Mit seinen Moralsatiren knüpfte er an seine Predigten an. Vgl. Heger, Hedwig: 
Thomas Murner, S. 301. Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617. 
985 Vgl. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 359. 
986 Vgl. Peutinger an den Bürgermeister von Augsburg, 17.02.1522. In: Erich König: Konrad Peutingers 
Briefwechsel. München 1923 (= Veröffentlichungen der Kommission für Erforschung der Geschichte der 
Reformation und Gegenreformation. Humanistenbriefe 1), S. 363f. Künast, Hans-Jörg/Jan-Dirk Müller: Peutinger, 
Conrad (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 20. Berlin 2001, S. 283. 
987 ‚Heljen‘, bzw. ‚Helgen‘ sind Heiligenbilder, mit dem Begriff kann aber auch die Kirchenfabrik bezeichnet 
werden. Vgl. Follmann, Michael Ferdinand: Wörterbuch der deutsch-lothringischen Mundarten. Leipzig 1909 (= 
Quellen zur lothringischen Geschichte 12), S. 237. Martin, Ernst/Hans Lienhart: Wörterbuch der Elsässischen 
Mundarten 1, S. 321. Da Capito zuvor von Murners Belohnung durch Heinrich VIII. berichtet hatte, unterstellte 
er ihm hier, käuflich zu sein. Vgl. Capito, Wolfgang: An den hochwürdigen fürsten vnd herren Wilhelmen 
Bischoffen z Straßburg, fol. Gg4r. 
988 Capito, Wolfgang: An den hochwürdigen fürsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen z Straßburg, fol. Gg4v. 



201 
 

„predigen, schreiben, dichten, drucken oder andrer gestalt wie das durch mich beschehen“ zu 

Lasten der Stadt Straßburgs oder ihrer Bevölkerung zu unterlassen989. 

In Luzern wurde er nicht nur in das Franziskanerkloster aufgenommen, sondern außerdem von 

dem Ort als Prädikant angestellt. Dort war er ein so erfolgreicher Prediger, dass er wegen des 

großen Andranges von Zuhörern dazu gezwungen war, draußen auf dem Fischmarkt zu 

predigen990. Aus seiner Luzerner Zeit sind drei seiner Predigten (in Teilen) bekannt, sie sind 

überliefert in Form von zwei Schilderungen aus reformationsfreundlicher Perspektive991 sowie 

als eine von ihm veröffentlichte Predigt, Die gottesheilige Messe von Gott allein erstiftet. Ihre 

Veröffentlichung zeigt, dass es deutliche Übereinstimmungen zwischen den Inhalten seiner 

Predigten und Publizistik gab. Allerdings geht nur aus ihrem Titel hervor, dass es sich 

ursprünglich um eine Predigt handelte992, die „den frommen alten Christlichen Bernern z trost 

vnd behilff gemacht / vnd z Lutzern offenlich durch doctor Thomas Murner geprediget / vnd 

mit dem woren gots wort befestiget“. Der Titel legt zudem den Grund für ihre Publikation offen: 

Um die genannten Berner erreichen zu können, reichte allein ein mündlicher Vortrag in Luzern 

nicht aus. Inhaltlich wandte Murner sich in dieser Schrift gegen die fünfte Schlussrede der 

Berner Disputation zur Messe und thematisierte die Bestandteile der Messe, die er biblisch 

belegte. Zur darin behandelten Predigt äußerte er sich jedoch nur im Allgemeinen, nicht 

spezifisch in Hinblick auf seine eigene Tätigkeit993. 

Dass die Predigt in seinem direkten Umfeld ein wichtiger Teil seines Engagements gegen die 

Etablierung reformatorischer Lehren war, schilderte er selbst: Gegen die „newe lere“ im 

Luzerner Gebiet „hab ich mich, als ich hoff, frumlich gebraucht des ampts meiner predig, und 

hab erweckt die gemt der christglaubigen mit allem fleiß, das sie sich mit den vergalleten und 

bittern gift des irthums nit beflecken“994. In seiner Entgegnung auf Zürichs Vorwurf, den Ort 

geschmäht zu haben, ordnete er sein gesamtes Engagement gegen die Reformation durch seine 

Tätigkeit als Prediger ein: Er habe „wie mir als einem predicanten gebret, wider das laster 

                                                 
989 Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 84.  
990 Vgl. Luzern an Straßburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 79. Heger, Hedwig: 
Murners Sprache, S. 81. Der zentrale Fischmarkt war ein alter Gerichts-, Markt- und Versammlungsplatz. Vgl. 
Rauschert, Jeannette: Herrschaft und Schrift. Strategien der Inszenierung und Funktionalisierung von Texten in 
Luzern und Bern am Ende des Mittelalters. Berlin/New York 2006 (= Scrinium Friburgense 19; Diss. 2003), S. 59. 
991 Auszug aus dem Tagebuch des Züricher Stadtschreibers Beyel, 20.02.1529. In Strickler Johannes (Hg.): 
Actensammlung 2, S. 57. Myconius, Oswald: Commentarius de Tumultu Bernensium intestino 1528. In: Johann 
Jacob Bodmer/Johann Jacob Breitinger (Hgg.): Historische und Critische Beytrge Zu der Historie der 
Eidsgenossen 4. Zürich 1739, S. 117f. Myconius zufolge predigte Murner in der Zeit unmittelbar vor dem 
1. Kappeler Krieg zweimal täglich. Vgl. ebd., S. 117. 
992 Es fehlt der für Predigten charakteristische Rahmen aus Anrede, einleitendem und abschließendem 
Segenswunsch, doch konnte der Predigtcharakter bei Lesepredigten auf dem Titelblatt festgelegt werden. Vgl. 
Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Städtische Predigt, S. 232. 
993 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 1/16f. 
994 Murner, Thomas: Ein warhaftiges Verantworten, S. 295. 



202 
 

unde die snden geprediget und keine personen“995. Ein Indiz dafür, dass Murner seiner 

Tätigkeit als Prediger eine große Bedeutung beimaß, liefert ein Vergleich seiner beiden 

Ausgaben der Akten der Badener Disputation. In der Auflistung, welche 

Disputationsteilnehmer (mit Titeln und Funktionen) sich welchen Rednern angeschlossen 

hatten, erscheint Murner in der deutschen Ausgabe mit seinen Doktortiteln und als „leßmeister 

z Lucern zn Barffssenn“996. Da Murner die Akten nur abdruckte, bestimmte er die 

Beschreibung seiner Person nicht selbst. In der von ihm verantworteten lateinischen Ausgabe 

ist die Liste ebenfalls enthalten. Dort erweiterte er seinen Eintrag um seine Funktion als 

Prediger im Franziskanerkloster, sodass er u.a. als „lector & concionator minor[um]“997 

erscheint. Von solch gezielten Bezugnahmen auf sein Amt als Prediger abgesehen spielte es für 

sein publizistisches self-fashioning insgesamt aber nur eine untergeordnete Rolle. 

Während er für seine Publizistik kaum Legitimation aus seiner Betätigung als Prediger bezog, 

berief er sich stärker auf seine anderen geistlichen Ämter, mit denen er betraut war. Dabei zeigt 

sich ein Unterschied zwischen seiner Straßburger und seiner Luzerner Zeit: Zwar konnte 

Murner von Anfang an sein Engagement gegen die Reformation durch seinen geistlichen Stand 

begründen und innerhalb seiner Schriften als Kleriker auftreten, doch nahm er in Straßburg 

keine besondere Stellung als Geistlicher ein, die über seine Funktionen im Franziskanerkloster 

hinausgegangen wären. Er hatte sich vor 1520 selten über einen längeren Zeitraum vor Ort 

aufgehalten, nach 1520 war seine Stellung in der Stadt problematisch. In Luzern hingegen stand 

er als Seelsorger in städtischen Diensten, wo er bald nach seiner Ankunft eine Anstellung erst 

als Prediger und dann als Stadtpfarrer erhielt. Schon in seiner ersten deutschsprachigen 

Publikation in der Eidgenossenschaft, Ein Brief, wies er sich gegenüber den zwölf Orten, nicht 

nur als Doktor und Franziskaner, sondern auch als „[euer] gnaden gewilliger diener vnd 

Caplon“998 aus und erweiterte den Wirkungskreis seiner geistlichen Ämter von Luzern auf die 

gesamte Eidgenossenschaft. Er konnte sich auf seine seelsorgerischen Funktionen und die 

damit verbundenen Verpflichtungen berufen, um seine Publikation und Einmischung in die 

religionspolitischen Angelegenheiten der Eidgenossenschaft zu legitimieren. 

Die Ausdehnung seiner seelsorgerischen Pflichten auf einen größeren Zuständigkeitsbereich 

über Luzern hinaus bildet ein wiederkehrendes Motiv in seinen Luzerner Schriften. 

Dementsprechend stellte er sich in seinem Kalender etwa in den Dienst der acht  

                                                 
995 Murner, Thomas: Ein warhaftiges Verantworten, S. 302. In seinem Sendbrief zählte er sich zu den „Christlichen 
predigeren“. Vgl. ders.: Ein send brieff, fol. C1v. 
996 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Qq2r. 
997 Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. a2v. 
998 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6. 



203 
 

christlichen rter / einer frommen loblichen vnd vralten eidtgnoschafft999 […] deren ich von wegen 
christlicher vereinigung miner gnedigen / günstigen herre[n] der loblichen herschafft von Lutzern ein armer 
diener bin / predicant / vnd verkünder des wort gots / nach dem ware[n] rechte[n] versta[n]t der gantzen 
gemeinen christenheit / vnd ein vnder hürt / hieter vnd vorfechter / der obgenanten christlichen schefflin 
des woren ober hürten / mins gnedigen lieben herren vnd vatters. Herren Huge[n] Bischoffs z Costnitz. 

In Übereinstimmung damit begründete er den Kalender aus seiner priesterlichen 

Verantwortung heraus: Er habe ihn erschaffen „[m]inen christlichen schefflin z warnung sich 

vor denen wlffen dorin ersetzt z hieten / den als lang sy vnderstond ketzer vnd bßwicht z 

pflantzenn als lang wil ich nimmermer vffhren die frommen christen vor inen z warnen / das 

ich vor got / vnd pflichten mins ampts vnd entpfangener eeren schuldig bin z thn“. Am Ende 

bezeichnete er sich nicht nur als Doktor und Barfüßer, sondern auch als „Pfarrer in der 

christlichen stat. Lutzern“1000. 

In ähnlicher Weise verfuhr er in dem Brief An die Fürsuchtigen, worin er sich abschließend als 

„Thomas Murner Barfsser ordens Doctor Parrer [sic!] z Lutzernn vwer Gwilliger 

Caplonn“1001 bezeichnete. Seine Stellung als Seelsorger betonte er hier in besonderer Weise, 

womit er an den Kalender anschloss, auf den er sich bezog. Da er sich in diesem Schreiben an 

das gesamte Luzerner Territorium wandte, erweiterte er erneut seinen Zuständigkeitsbereich 

über die Stadt Luzern hinaus, wobei er als ‚euer Kaplan‘ eine besonders starke Verbindung zu 

den von ihm angesprochenen Lesern aus dem Luzerner Territorium konstruierte. In ähnlicher 

Weise bezog er in der Appellation Legitimation aus seinen kirchlichen Funktionen, um sich 

gegen die Berner Disputation zu wenden: „antwurt ich für min person nit allein als ein 

seelsorger üwerer gnaden underthonen1002, sonder auch als ein respondent und antwurter der 

disputation z Baden gehalten“1003. Sein Tun (und die Veröffentlichung der betreffenden 

Schrift) stellte er als natürliche Folge seiner klerikalen Aufgaben in Luzern dar. 

Nach dem Ende seiner kontroverstheologischen Publizist war sein geistlicher Stand für sein 

self-fashioning weiterhin von Relevanz. In dem ersten Brief, mit dem er sich wegen der 

zwischenzeitlich eingestellten Pensionszahlung an die Stadt Straßburg wandte, versprach er: 

„ich wollte je bi priesterlicher1004 eeren gern alles das thun, was ich uch und ein ganzen statt 

                                                 
999 Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg, Solothurn sowie der Zugewandte Ort Wallis. Vgl. Murner, 
Thomas: Kalender. Truffer, Bernard: Wallis (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D7396.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
1000 Murner, Thomas: Kalender. 
1001 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a4v. 
1002 Murner adressierte hier vorrangig die ‚Herren‘, die an der Berner Disputation teilgenommen hatten, aber 
ebenso ‚alle Prädikanten und Seelsorger aller anderen Orte der Eidgenossenschaft‘. Vgl. Murner, Thomas: 
Appellation und Berufung, S. 744. 
1003 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 744. Ebenso begründete er sein (eigenständiges) Handeln im 
Sendbrief: „So ich aber irer gnaden hirt vnd geistlicher diener bin[n] / vnd ein antwurter der disputation vo[n] 
Baden / weiß ich selb was ich thn sol vnd mir gebürt.“ Ders.: Ein send brieff, fol. I4v. 
1004 Nach seiner Rückkehr ins Elsass wurde er 1529 in Hagenau Prediger des dortigen Franziskanerklosters, was 
jedoch auf Widerstand in der Bevölkerung stieß, die um den Frieden innerhalb der Stadt fürchtete. Ab 1533 wirkte 



204 
 

Straßburg wißte zu gefallen sin und mir got und min gewissen nit verbat“1005. Während er zuvor 

sein aktives Handeln aus seinem Stand heraus begründet hatte, nutzte er ihn nun für ein 

einschränkendes Einverständnis, sich mit der reformatorisch gesinnten Stadt zu verständigen. 

Indem er seine pastorale Funktion als Legitimation für seine Publizistik anführte, ordnete er 

seine kontroverstheologischen Schriften als Teil seiner seelsorgerischen Tätigkeiten ein und 

stellte sich und seine Schriften in den Dienst seiner Leser als einer (konstruierten) Gemeinde. 

Auch ohne explizite Hinweise trat er in allen seinen Werken in seelsorgerischer Funktion auf, 

setzte er sich doch zu Gunsten seiner Leser gegen die als Ketzerei verworfene Reformation ein. 

Wie in einer Predigt wandte er sich durch die dominante Verwendung des Deutschen an sein 

laikales Publikum, um diesem theologische Sachverhalte zu erklären1006. 

Deutlich stärker als in Straßburg bezog Murner in der Eidgenossenschaft Legitimation aus 

seiner Tätigkeit als Seelsorger insbesondere für sein überlokales Engagement. Wenn er sich 

explizit als Seelsorger seines Publikums auswies, stellte er eine besonders enge Verbindung zu 

seinem ihm räumlich fernen Publikum her. Zu bedenken ist allerdings, dass er in Luzern in 

städtischen Diensten stand und mit dem Bewusstsein auftreten konnte, die religiösen Ansichten 

des Ortes nach außen zu vertreten. Dies war in Straßburg nicht der Fall, wo Murner weder die 

Haltung der Stadt noch seines Konventes vertrat. Dass ihm seine seelsorgerischen Aufgaben 

zur Rechtfertigung als geeigneter erschienen als seine Zugehörigkeit zum geistlichen Stand im 

Allgemeinen, zeigt sich daran, dass er sie in Luzern verstärkt heranzog, als er die Möglichkeit 

dazu hatte. Diese sich andeutende Präferenz stimmt mit seinem grundsätzlichen Verhalten 

überein, sein Auftreten vorrangig von seinen eigenen Qualifikationen oder seiner persönlichen 

Motivation ausgehend zu begründen und seine Rechtfertigungen nur auf seine Person zu 

beziehen, ohne für andere Geistliche oder Kontroverstheologen zu sprechen. 

7.3) Positionierung zur Kritik am kirchlichen System 

Sobald Murner als Mönch, Prediger oder Seelsorger auftrat, wies er sich als Angehöriger des 

kirchlichen Systems aus. Damit ergriff er nicht nur Partei für die Römische Kirche, sondern 

                                                 
er an der außerhalb Oberehnheims gelegenen Johanniskirche als Pfarrer, Prediger und Seelsorger. Vgl. Iserloh, 
Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 31. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 250. 
Smolinsky, Heribert: Murner, Thomas (Art.). In: Deutsche Biographische Enzyklopädie der Theologie und der 
Kirche 2. München 2005, S. 961. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 306. 
1005 Murner an den Straßburger Rat, 24.03.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 124. Später 
versprach er „bi priesterlichen eren vnd würden“, sich wie abgesprochen vor dem Straßburger Rat zu verantworten. 
Murner an den Straßburger Rat, 16.04.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 299. 
1006 Murner entsprach dem typischen Profil (kontrovers)theologischer Autoren von Religionspolemik: Die meisten 
waren als Prediger und (katholische) Beichtväter mit alltäglichen Problemen der Seelsorge vertraut. Sie nutzten 
ihre Streitschriften in aller Regel jedoch nicht als Medien der Seelsorge, sondern zur Unterweisung weniger 
gebildeter Amtsbrüder. Volkssprachliche Streitschriften befinden sich „im Grenzbereich zwischen Volkstheologie 
und wissenschaftlicher Theologie“. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 198. 



205 
 

bezog außerdem Stellung zu allgemeinen Anklagen, etwa gegen Geistliche gerichtete 

Missbrauchsvorwürfe. Er bestritt nicht, dass es zu Recht angeprangerte Verstöße gebe und er 

betonte, dass er durch seine Schriften niemandes Missbräuche verantworten wolle1007. 

Tatsächlich hatte er selbst zuvor kirchliche Missstände angeprangert, ohne jedoch ein 

Reformprogramm zu entwerfen. Stattdessen hatte er seine deutlich formulierte Kritik, die sich 

sowohl auf die Kirche als auch auf die Gesellschaft bezog, mit dem moralischen Appell zur 

Umkehr verbunden. Allerdings waren für ihn bestimmte Aspekte auch weiterhin über jede 

Kritik erhaben: Die Kirche als solche durfte ebenso wenig wie die darauf basierende ‚Alte 

Ordnung‘ angefochten werden1008. 

Murner formulierte seine Kritik wie auch andere Theologen (etwa Eck oder der päpstliche 

Legat Campeggio1009) als Angehöriger des angefeindeten Standes und nicht aus einer externen 

Perspektive heraus1010. Indem er selbst Reformen innerhalb der Kirche forderte, zu der er sich 

bekannte und für die er sich einsetzte, konnte er entsprechende Angriffe relativieren, da er den 

Reformbedarf als bekannt und anerkannt auswies1011. Durch seine eigene Standeszugehörigkeit 

konnte er zudem die Kritik gezielt als Beschuldigter aufgreifen und widerlegen: 

Meinent sy aber dz die geystlichen vsserthalb des glaubens betrogen handt / worum zeigen sy das nit 
artickels wiß an so kan man dz verantwurten. Jch sag aber für min person hab ich jemants in falscher 
geystlicheit betrogen so bin[n] ich selber auch betrogen worden / den[n] ich hoff was min geistlicheit betrifft 
die sige gerecht / from[m] / Christlich da durch ein mensch mit [der] barmhertzigkeit gots mag ewig selig 
werden / vnd wils nit da für haben dz wir in vnser geystlicheit jemats betrogen haben / wen[n] wir nur 
vnsere reglen gehalten hetten als sy erstifftet weren1012. 

                                                 
1007 Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 174. 
1008 Vgl. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 302. Könneker, Barbara: Thomas Murner, S. 28. Smolinsky, Heribert: 
Thomas Murner, S. 92. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 363. 
1009 Vgl. Iserloh, Erwin: Johannes Eck (1486-1543). Scholastiker, Humanist, Kontroverstheologe. Münster 1985² 
(= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 41), S. 23. Müller, Gerhard: Die 
römische Kurie und die Reformation 1523-1534. Kirche und Politik während des Pontifikates Clemens‘ VII. 
Gütersloh 1969 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 38), S. 37. 
1010 Murners Familie war selbst vom Fehlverhalten einiger Geistlicher betroffen: Seine Schwester Anna war 1509 
von Friedrich von Beyern (Sohn des vorherigen Straßburger Bischofs und Kaplan an Alt Sankt Peter) entführt und 
entehrt worden. Ihr Bruder Johannes hatte diesen offenbar erfolgreich verklagt. In den Jahren 1519-1522 kam es 
zu einer weiteren Auseinandersetzung zwischen Johannes und zwei Chorherren des Jung Sankt Peter-Stifts, den 
Brüdern Cosmas und Johann Andreas Wolff. Diese hatten sich gebrüstet, eine weitere Verwandte Murners (wohl 
eine Nichte) zu entwürdigen. Es folgte ein auch handgreiflich ausgetragener Konflikt mit mehreren Beteiligten. 
Infolge der Auseinandersetzung wurde Johannes exkommuniziert und musste zeitweilig sein Bürgerrecht 
aufgeben. Thomas war an der Auseinandersetzung anscheinend nicht beteiligt, doch wandte er sich 1521 in dieser 
Angelegenheit (ohne Wissen seines Bruders Johannes) an den Rat. Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de 
Sébastien Brant, S. 43. Rott, Jean: Pfaffenfehden und Anfänge der Reformation in Straßburg. Die Streitigkeiten 
des Johannes Murner mit den Brüdern Wolff und dem Jung Sankt Peter-Stift daselbst (1519-1522). In: Kaspar 
Elm/Eberhard Gönner/Eugen Hillebrand (Hgg.): Landesgeschichte und Geistesgeschichte. Festschrift für Otto 
Herding zum 65. Geburtstag. Stuttgart 1977 (= Veröffentlichungen der Kommission für geschichtliche 
Landeskunde in Baden-Württemberg Reihe B 92), S. 280-293. Akten zur Auseinandersetzung Murners mit den 
Brüdern Wolff finden sich in II 17,1 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Streit zwischen 
Johannes Murner und den Gebrüdern Wolff, 1519-1522. 
1011 Murner zählte etwa Gelehrte auf, die vor Luther und ‚trefflicher‘ kirchliche Missstände angeprangert hätten. 
Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 195. 
1012 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. E2v. 



206 
 

Indem er ein systemkonformes und frommes Verhalten für sich beanspruchte, führte er sich als 

Gegenbeispiel an, um die pauschalen Vorwürfe zu widerlegen, ohne aber tatsächliches 

Fehlverhalten zu entschuldigen. Die genannte Möglichkeit des Betrugs führte er als abwegig 

vor, die dadurch keiner weiteren Widerlegung bedurfte. 

In Hinblick auf bestimmte reformatorische Kritikpunkte, denen er grundsätzlich zustimmen 

konnte, relativierte er sein Einvernehmen und ging näher auf sie ein. Er bekannte etwa, dass der 

Ablass1013 „von den Rmeren schentlich vnd lesterlich ist mißbrucht worden“, doch gab er 

ebenso zu bedenken, dass Missbräuche die Falschheit des Glaubens weder zeigen noch 

bezeugen würden. In Kontrast dazu stellte er die Reformation in Bern, deren Missbräuche 

schlimmer wögen als die der ‚Ablasskrämer‘, die mit dem Ablass zumindest gute Intentionen 

verbunden hätten. Der ‚Neue Glauben‘ hingegen sei sowohl falsch als auch ein kriminelles 

Werk1014. Bereits in Straßburg hatte er die Ansicht vertreten, dass die gute Intention im 

Gewähren des Ablasses einen Betrug ausschließe1015. Indem Murner die Missbrauchsvorwürfe 

aufgriff, die den Kern der Römischen Kirche betrafen, diese diskutierte und schließlich 

widerlegte, anstatt sie direkt zu verwerfen, signalisierte er Gesprächsbereitschaft gegenüber 

allen, die die entsprechende Kritik teilten. Er ließ sich beispielsweise auf Überlegungen ein, 

was geschehen sollte, wenn der Papst Unrecht habe oder tatsächlich böse sei1016. Solche 

Überlegungen konnte er anstellen, weil der Papst nicht als unfehlbar galt1017 und seine 

                                                 
1013 Ablasspredigten waren für Murners Wirkstätten von unterschiedlicher Bedeutung: Der St. Petersablass wurde 
im Elsass nicht verkündet. Ablässe wurden 1517/18 zu Gunsten des örtlichen Waisen- und Blatternhauses gewährt, 
vollkommene Jubiläumsablässe gab es erstmals Ende des 15. Jahrhunderts. In der Eidgenossenschaft predigte der 
Mailänder Franziskanerobservant Bernhardin Sanson ab 1518 im päpstlichen Auftrag den Ablass zu Gunsten des 
Petersdomes. In der zur Mainzer Kirchenprovinz gehörigen Ostschweiz (Bistümer Chur und Konstanz) galt jedoch 
die Ablassbulle des Albrecht von Brandenburg, es hätte keine weitere Ablassmission erfolgen dürfen. Während 
Sansons Predigt in der Westschweiz zögerlich zugelassen wurde (es existierten bereits städtische Ablässe, die 
Bevölkerung war arm und der Verwendung der Ablassgelder wurde misstraut), predigte er im Gebiet des Bistums 
Konstanz ohne bischöfliche Erlaubnis. Nach einer Beschwerde der Tagsatzung (März 1519 in Zürich) bei Papst 
Leo X. wurde Sanson zurück nach Rom gerufen. Vgl. Pfleger, Luzian: Kirchengeschichte der Stadt Strassburg im 
Mittelalter. Kolmar 1941 (= Forschungen zur Kirchengeschichte des Elsass 6), S. 195f. Winterhager, Wilhelm 
Ernst: Die Verkündigung des St. Petersablasses in Mittel- und Nordeuropa 1515-1519. Politische Bedingungen 
und Konsequenzen. In: Andreas Rehberg (Hg.): Ablasskampagnen des Spätmittelalters. Luthers Thesen von 1517 
im Kontext. Berlin/Boston 2017 (= Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 132), S. 580-582/587f. 
1014 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. H1vf. Die Differenzierung von gebilligter Kritik an Fehlverhalten und 
unzulässiger Kritik an zentralen Punkten der Religion findet sich auch bei anderen Kontroverstheologen. Vgl. 
Jancke, Gabriele: Patronage, Freundschaft und Feindschaft unter Gelehrten im 16. Jahrhundert – Religiöse 
Kontroversen in sozialen Beziehungen und über soziale Beziehungen: Johannes Cochläus (1479-1552). In: Karl-
Heinz Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den 
altgläubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Münster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien 
und Texte 173), S. 178.  
1015 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 73. 
1016 Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 28/35. 
1017 Weil das von Paulus entworfene Idealbild eines Bischofs auf Erden unerreichbar sei, hätten alle Bischöfe ihre 
Fehler. Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 69. Das Unfehlbarkeitsdogma in 
Glaubens- und Sittenfragen wurde erst auf dem 1. Vatikanischen Konzil (1870) aufgestellt. Vgl. Winkler, Gerhard 
B.: Das Papsttum. Entwicklung der Amtsgewalt von der Antike bis zur Gegenwart. Innsbruck 2002, S. 103/107f. 



207 
 

Fehlbarkeit zeitgenössischen Vorstellungen entsprach1018. Sollte ein Papst wirklich böse sein, 

„sollent wir vnß billich mit leib vnd gůt wider in sperren / das wir vnsere selen retten vnd 

vätterlichen glauben“. Allerdings sehe er keine Möglichkeit, dass ein Papst in Glaubensdingen 

frevelhaft sein könne. Fehlverhalten außerhalb des Amtes schloss er nicht aus, enthob sich aber 

eines Urteils darüber1019. Die Institution des Papsttums bleibe von individuellen Fehlern oder 

Missbräuchen der jeweiligen Amtsinhaber unberührt1020. Insgesamt nutzte er solche 

Gedankengänge zur Bestätigung des Status quo: Das Papsttum an sich blieb unantastbar, ließ 

sich dessen Stiftung doch aus dem Evangelium belegen1021, war dementsprechend von Christus 

selbst gestiftet worden1022 und als ‚Oberkeit unseres Glaubens‘ von ‚jedermann‘ anerkannt1023. 

Doch obwohl er sich mit Missbrauchsvorwürfen auseinandersetzte, betonte er, dass das „weder 

münch noch pfaffen noch niemans anders z verantwurten dieser deiner [d.i. Luthers K.H.] 

oder andrer anklag“ berechtigt sei, weshalb er „solches dem Concilio / oder Keiserlicher vnd 

Hispanischer maiestat üch z vereinigen“1024 anheimstellte. Um Unruhe und Aufstände zu 

vermeiden, müsse eine Reform durch die legitime Obrigkeit umgesetzt werden1025. 

Dementsprechend forderte er seine Leser dazu auf, sein Schreiben nicht anders zu verstehen, 

                                                 
1018 Vgl. Leppin, Volker: Papst, Konzil und Kirchenväter. Die Autoritätsfrage in der Leipziger Disputation. In: 
Markus Hein/Armin Kohnle (Hgg.): Die Leipziger Disputation 1519. 1. Leipziger Arbeitsgespräch zur 
Reformation. Leipzig 2011 (= Herbergen der Christenheit. Jahrbuch für deutsche Kirchengeschichte. Sonderband 
18), S. 121. Das Papsttum wurde bereits seit dem Mittelalter ambivalent als Oberhaupt der Christenheit und als 
Ursprung allen Lasters bewertet. Überlegungen, dass auch ein Papst ein Ketzer sein könne, waren schon angestellt 
worden, noch bevor Wilhelm von Ockham Anfang des 14. Jahrhunderts den Papst als solchen identifiziert hatte. 
Vgl. Miethke, Jürgen: De potestate papae. Die päpstliche Amtskompetenz im Widerstreit der politischen Theorie 
von Thomas von Aquin bis Wilhelm von Ockham. Tübingen 2000 (= Spätmittelalter und Reformation. Neue 
Reihe 16), S. 271. Müller, Harald: Das Papsttum. In: Johannes Fried/Olaf B. Rader (Hgg.): Die Welt des 
Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahrtausends. München 2011, S. 448. 
1019 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 11f. Schon zuvor hatte Murner als Gemeinplatz formuliert: 
„Darumb ich vns dir zů verston gib in der gestalt / warin der babst sich etlicher ding vnderzühet den glauben nit 
berierent / sunder mißbruch were / wellent wir dar von nüt geret haben / dan wir vermeinen er wiß sich selb zů 
verantwurten / wa aber wir vnd vnser gelaub in seiner personen geletzet wurt / so das eins deils vnß alle betriffet / 
künnent vnd mgendt wir das nit erleiden / sunder werden genottrengt das zů verantwurten.“ Ders.: Eine christliche 
und briederliche ermanung, S. 85. 
1020 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 162f. 
1021 Dieser Nachweis ist ein zentraler Punkt seiner Schrift Von dem Papsttum. Sein Schwerpunkt lag auf der 
Schlüsselstelle Mt 16,18, auf der der päpstliche Primatsanspruch gründet. Vgl. Murner, Thomas: Von dem 
babstenthum, S. 16/30. Vgl. Müller, Harald: Das Papsttum, S. 448. 
1022 Vgl. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 16 
1023 Das „Bapstenthum ist ein oberkeit unsers glaubens, als biß her von jederman ist erkent und verjehen [bejaht 
K.H.] hat, und laß mich wenig irren, daz ir sagen, er hab sich als ein tiran in solch oberkeit selb ge[t]rungen“. 

Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 162. 
1024 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 67. Von der Tendenz her ähnlich: „Und zůletst 
unsere spen zů setzen heim gemeiner christenheit, ein rechtlichen spruch darumb zů erwarten, und den selben zů 
ston. Habent unß auch der rmschen myßbruch gar nüt wellen beladen, noch die selben verantwurten.“ Ders.: An 
den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 196. 
1025 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 40. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, 
S. 89. In An den Adel widmete er sich (in Auseinandersetzung mit Luther) ausführlich der Konzilsthematik. Die 
Gewalt, ein Konzil einzuberufen, lag nach Murner allein bei dem Papst als Obrigkeit, wohingegen die Christen als 
Untertanen ihre Anliegen vortragen und ein Konzil somit nur begehren könnten. Vgl. Murner, Thomas: An den 
großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 190-197. 



208 
 

als dass die ‚Hochverständigen‘ mit Hilfe seiner Schriften und der gegnerischen Gegenreden 

zu einer ‚wahrhaft christlichen‘ Einsicht gelangen könnten1026. Insgesamt äußerte er die 

Zuversicht, dass es auch im Sinne des Kaisers sei, „daz ein concilium werd zů besserung und 

reformation der cristenheit, mit sampt dem willen unserer durchlüchtigen churfürsten, fürsten 

und herren, geistlichen und weltlichen, es werd mit füglichen mitlen wol durch sie erfordert on 

alle uffrür und einicherlei bezwangniß der underthonen“1027. In seiner Ansicht, dass nur ein 

Konzil verbindliche Entscheidungen treffen könne, entsprach er der Haltung, die auch andere 

Theologen vertraten und fügte sich mit der wiederholten Konzilsforderung in ein gängiges 

zeitgenössisches Argumentationsmuster ein1028. 

Der Verweis auf die Entscheidung durch ein künftiges Konzil gab ihm zudem die Möglichkeit, 

Missbrauchsvorwürfen ohne Konsequenz zuzustimmen, etwa in Anbetracht des zu häufig als 

Strafe verhängten Kirchenbannes1029. Die Möglichkeit, sich in Übereinstimmung mit Luther zu 

zeigen – „ich will dir es aber z geben / das fil mißbruchs in der heiligen christlichen kirchen 

sei“1030 – ergab sich daraus, dass es sich um keine neuen Kritikpunkte handelte. Die 

Konzilsforderung nutzte er aber auch dazu, die Diskussion um Luther auszusetzen und de facto 

zu verwerfen: Murner plädierte etwa dafür („Allein verfecht ich das und begere mitler zeit“), 

dass Luther nicht gestattet werde, „unseren glauben z letzen, alß er gethon hatt, und sol billich 

seine lere nit glaubwürdig erkant werden, biß z ußtrack der sachen vor dem concilio“1031, da 

Menschen aus Luther sprächen1032 und nicht Christus. 

                                                 
1026 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. 
1027 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 192. Dem Einwand, dass der Papst 
die Klagen ignorieren könnte, begegnete er mit der abschlägigen Feststellung, dass in dem Falle „mcht billicher 
wider in mit sicherheit geklaget werden, dan jetz unsicher prophetiert.“ Ebd. 
1028 Vgl. Immenkötter, Herbert: Reichstag und Konzil. Zur Deutung der Religionsgespräche des Augsburger 
Reichstags 1530. In: Gerhard Müller (Hg.): Die Religionsgespräche der Reformationszeit. Gütersloh 1980 (= 
Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 191), S. 18. Die konziliare Idee wurde als strategisches Mittel 
eingesetzt, das „zwar immer wieder in die Diskussion eingebracht wurde, das aber gleichwohl von keiner der 
beteiligten Parteien wirklich gewollt bzw. nur in einer bestimmten Deutung akzeptiert wurde. Sein offensichtlicher 
Vorteil lag in einer partiellen Akzeptanz bei den verschiedenen Parteien, ohne daß es jemals in letzter Konsequenz 
als Lösungsmittel geprüft worden wäre.“ Hinter der Konzilsforderung stand die Überzeugung, dass nur durch ein 
Konzil eine Kirchenreform überhaupt möglich war, sodass sich zunächst Gegner und Anhänger Luthers in dieser 
Forderung auf den ersten Reichstagen einig waren. Zwischen 1522 und 1530 war sie als stereotype juristische 
Formel erhoben worden. Politische oder nur lokale Lösungen waren für die Vertreter der Römischen Kirche keine 
Option. Sie erachteten „jede Art der autonomen Bestimmung der Konfession für undenkbar und keinesfalls als 
dauerhafte Lösung“. Schulze, Winfried: Zeit und Konfession oder die Erfindung des ‚Temporisierens‘. In: Arndt 
Brendecke/Ralf-Peter Fuchs/Edith Koller (Hgg.): Die Autorität der Zeit in der Frühen Neuzeit. Berlin 2007 (= 
Pluralisierung & Autorität 10), S. 338f/346. Vgl. Heckel, Martin: Das Konzil im theologischen und politischen 
Ringen, S. 264. Jedin, Hubert: Ekklesiologie um Luther. Berlin 1968 (= Fuldaer Hefte 18), S. 16. 
1029 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 151f. 
1030 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 39. 
1031 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S.154. 
1032 Murner bewertete Luthers Missbrauchsvorwürfe gegen den Papst und die Kardinäle zu Rom, die Fugger in 
Augsburg sowie den Straßburger Bischof und dessen Domherren als von Menschen an Luther herangetragen, die 
sich eine Erneuerung oder ein Konzil wünschten. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und 
Predigen, S.154/169. 



209 
 

Insgesamt fällt auf, dass Murner die Missbrauchsvorwürfe ausführlicher in seinen anonymen 

Schriften diskutierte als in seinen späteren Publikationen. In seiner Polemik sowie seinen 

eidgenössischen Publikationen überwog die Klage über das Fehlverhalten der Anhänger der 

Reformation gegenüber der Römischen Kirche1033. Zur Einhegung der Missbrauchsvorwürfe 

setzte Murner der feindlichen Kritik am Verhalten von Vertretern der Römischen Kirche seine 

eigene Kritik an den Taten der Anhänger der Reformation entgegen. 

In Murners Umgang mit der reformatorischen Kritik am bestehenden kirchlichen System 

spiegelt sich seine eigene Einordnung in dessen Strukturen. Insbesondere wenn er sich selbst 

als Gegenbeispiel anführte, auf den Kritik nicht zuträfe (ohne tatsächliches Fehlverhalten zu 

entschuldigen), verortete er sich demonstrativ als von den Anschuldigungen Betroffener. 

Zentral für seinen Umgang mit den Vorwürfen war zudem seine Ausrichtung auf die ‚Alte 

Ordnung‘, die kirchliche Autorität und ihre Entscheidungsgewalt, die sich etwa in dem 

wiederkehrenden Hinweis auf einen noch ausstehenden Konzilsentscheid spiegelte. Murner 

fügte sich in die allgemeine Konzilsforderung ein und nutzte sie dazu, unverbindliche 

Zugeständnisse zu machen und einige seiner Aussagen zu relativieren. Nichtsdestotrotz vertrat 

er seine eigenen Ansichten als korrekt und im Sinne der Römischen Kirche, ohne sich jedoch 

direkt auf kirchliche Urteile zur Reformation und ihren Vertretern zu beziehen. 

Obwohl in seinem Umgang mit den Missbrauchsvorwürfen von Relevanz war, dass er selbst 

dem geistlichen Stand angehörte – auch in Hinblick auf das theologische Fachwissen, aus dem 

er in seinen Reaktionen schöpfen konnte –, ordnete er sich kirchlichen Obrigkeiten nie von 

Amtswegen unter, beschränkte sein Bekenntnis zur Römischen Kirche also nicht auf seinen 

Stand. Stattdessen vertrat er seine eigenen Ansichten als Gemeinplätze, er zeigte sich als Teil 

der Glaubensgemeinschaft und als jemand, dem die kritisierten Fehlentwicklungen und 

Fehlverhalten Einzelner ebenso missfielen wie anderen. 

7.4) Theologische Argumentation 

Ein zentraler Aspekt in Murners self-fashioning als Theologe war seine Befähigung, als solcher 

zu argumentieren, aus spezifischem Fachwissen zu schöpfen und sich somit als Experte 

auszuweisen, wohingegen er Laien und Gegnern die entsprechenden Kompetenzen absprach. 

Dabei hatte die reformatorische Forderung nach einer biblischen Argumentation und die daraus 

folgende Ablehnung weiterer Quellen Einfluss auf die Reaktionen Murners und anderer 

Kontroverstheologen. Falls sie nicht auf die Forderung nach dem Schriftbeweis reagierten, 

                                                 
1033 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 822f. Ders.: Kalender. Ders.: Von dem grossen 
Lutherischen Narren, V. 2849-2868. 



210 
 

riskierten sie, ihre Wirkungsabsichten von Anfang an zu gefährden, weil ihre Argumentation 

als (biblisch) unbegründet hätte verworfen werden können1034, doch hätte eine rein 

schriftbasierte Begründung den Eindruck erwecken können, sich dieser Forderung zu beugen. 

Dementsprechend waren Kontroverstheologen gezwungen, sich mit dem Stellenwert der Bibel 

auseinanderzusetzen. Tatsächlich gab es „kaum eine kontroverstheologische Arbeit, die nicht 

an irgendeiner Stelle über das Verhältnis von Schrift und Tradition1035 sowie über die Autorität 

der Kirche in ihrer Beziehung zur Bibel in irgendeiner Weise reflektiert hätte“1036. 

Kontroverstheologen schöpften in ihrer Argumentation weiterhin aus den für sie vollkommen 

akzeptablen und wichtigen Quellen neben der Bibel, eine ausgefeilte Methodologie entwickelte 

in den 1520er Jahren jedoch kaum einer von ihnen1037, auch Murner nicht. 

Insgesamt gab es „unter dem Druck der reformatorischen Prinzipien so etwas wie einen ‚Zwang 

zum Schriftgebrauch‘“1038. Murner nahm Anstoß an dem alleinigen Schriftbeweis, der etwa in 

der Ausschreibung zur Berner Disputation festgelegt wurde1039. Die ‚ketzerischen Feinde‘ 

hätten „falsch und erdicht gotswort, unsere lesterung, falsch prediger, thdtlich handlung, 

lipliche gefengkniß, schmachbiechlin, liedlin, gsang, spruch etc., stelen, rauben, brennen, disse 

eerlosen woffen handt bißhar·z unserm undertrucken unsere ketzerische find wider uns 

gebrucht“ und würden ‚uns‘ nun „allein daz waffen der biblischen gschrifft“ bestimmen. Aber 

wir werdent daz gar wenig thůn, sonder wellent vns noch andrer (nit eerloser woffen wie sy) gegen inen 
gebruchen, als da sint worhafftig historien, kundtschafft der gantzen christlichen kirchen, der concilien, 
offenbarung des heyligen geists, anzeigung der alten frommen lieben heyligen lerern, lang gebruchte 
gwonheit der kirchen etc. wunderzeichen, zů bestetigung unsers glaubens beschehen1040. 

                                                 
1034 Fabri riet etwa 1536 in Vorbereitung eines Konzils von einer scholastischen Argumentation ab, weil diese von 
den Lutheranern abgelehnt werden würde. Stattdessen empfahl er die Konzentration auf eine biblische 
Argumentation. Vgl. Smolinsky, Heribert: Kirchenväter und Exegese in der frühen römisch-katholischen 
Kontroverstheologie des 16. Jahrhunderts. In: David C Steinmetz (Hg.): Die Patristik in der Bibelexegese des 
16. Jahrhunderts. Vorträge, gehalten anläßlich eines Arbeitsgespräches vom 20. bis 23. März 1994 in der Herzog-
August-Bibliothek. Wiesbaden 1999 (= Wolfenbütteler Forschungen 85), S. 90. Viele Reformatoren bezogen 
Kirchenväter und kirchliche Tradition in ihre Argumentation mit ein, was Eck kritisierte. Vgl. Rischar, Klaus: 
Johannes Eck als Polemiker, S. 67f. 
1035 „Grundsätzlich ist es äußertst problematisch, von der Einheit der theologischen Überlieferung bis zur 
Reformation auszugehen. […] Die Einheit der Tradition ist ein Produkt der Reformation, ein Ergebnis des 
reformatorischen Traditionsbruchs. Sie findet ihre Begründung also im reformatorischen Gestus der Abwendung 
vom Überkommenen durch den Rekurs auf eine ursprüngliche, der Überlieferung zeitlich vorausliegende 
normative Quelle.“ Sandl, Marcus: Martin Luther und die Zeit der reformatorischen Erkenntnisbildung, S. 383. 
1036 Smolinsky, Heribert: Streit um Exegese?, S. 358f. Nur wenige Kontroverstheologen erachteten einen alleinigen 
Schriftbeweis als ausreichend. Vgl. ders.: Schrift und Lehramt. Weichenstellungen in der römisch-katholischen 
Kirche des 16. Jahrhunderts. In: Theodor Schneider/Wolfhart Pannenberg (Hgg.): Verbindliches Zeugnis 3. 
Schriftverständnis und Schriftgebrauch. Freiburg i.Br./Göttingen 1998 (= Dialog der Kirchen 10), S. 211f. 
1037 Vgl. Smolinsky, Heribert: Kirchenväter und Exegese, S. 82. 
1038 Smolinsky, Heribert: Kirchenväter und Exegese, S. 72 
1039 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 842. Die Heilige Schrift war als einzige maßgebliche 
Diskussionsgrundlage festgesetzt worden. Alles, was auf Grundlage der Heiligen Schrift bewiesen worden war, 
sollte allgemeine Anerkennung finden. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 127. 
1040 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 842. Andernorts zählte er Quellen und reformatorische Einwände 
dagegen als Nachweis auf, dass sich Zwingli und ‚alle Lutherischen‘ Gegenbeweisen verweigern würden. Vgl. 
ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 289f. Den Bernern warf er vor, „das sy allein by dem geschribbnennen 



211 
 

Indem er die positiv bewertete Vielfalt der von der Römischen Kirche anerkannten Quellen den 

negativ charakterisierten ‚Waffen‘ der Reformatoren gegenüberstellte, wertete seine Position 

qualitativ auf, er suggerierte, dass seine Haltung mit diesen Quellen konform sei. Zudem seien 

weitere Quellen neben der Bibel notwendig, da „Christus hat nie kein bch geschriben“. Daraus 

folgt Murner: „so hr ich wol, wo kein bch wer geschribben worden, so hettendt die christen 

nüt gehebt, doruff sy sich hetten drffen“ stützen1041. Diese Begründung war v.a. für 

Glaubensgrundsätze relevant, die nicht biblisch fundiert waren, z.B. die Wesensähnlichkeit von 

Gott und Jesus oder die Jungfräulichkeit Mariens1042. 

Schon früh hatte Murner auf die Notwendigkeit weiterer Quellen hingewiesen: Luther hatte er 

anheimgestellt, zu ermessen, welche Folgen sich aus dem Bruch mit „von den heiligen vättern 

bruchßweiß“ überlieferten Grundsätzen und Verhaltensweisen wie dem Kreuzzeichen oder dem 

Beten zur aufgehenden Sonne ergeben könnten. „Darumb ich dich von hertzen bit / von disen 

schmachworten1043 abzston / vnd wiltu vnß mer die wrter Cristi fürhalten / so gün vnß doch 

das er vnß gegünnet hat / daz er vnser aller cristus vnd her sey / vnd nit dein allein / die wrter 

luten vnserthalben schmehelich / vnd deinethalben freuel vnd vermessenlich.“ Zudem dürfe 

Luther weder geistliches noch kaiserliches Recht heranziehen, wenn er dieses verwerfe, zumal 

es laut beider Rechte eine löbliche und ehrliche Gewohnheit sei, sich an wirksame Gesetze zu 

halten. Sich allein an die Schrift zu halten sei nur dann billig, wenn Bräuche oder andere 

Schriften dieser widersprächen1044. Gleichzeitig lehnte er eine Vereinnahmung der Schrift 

durch Luther und dessen Anhänger ab, was er auch an anderer Stelle deutlich machte: 

den wir zů gleicher weiß vermeinen, das wir unsere artikel, so wider sich seint, auch uß dem heiligen 
ewangelio ziehen, unnd gleich so wol gern behalter und liebhaber des ewangeliums wolten erfunden werden 
alß yr. Da bei auch zů verston geben, das üwere leren, so wir dem gelauben widerwertig achten, nit in dem 
ewangelio standen, noch daruß mgen gezogen werden, ir uch darumb des ewangeliums wider unß nit zů 
beriemen haben biß zů usspruch der sachen und des sententz1045. 

Mit seinem persönlichen (als Gemeinplatz postulierten) Bekenntnis zur Gültigkeit der 

genannten Quellen verbunden war das Bekenntnis zum darauf fundierten Glauben und damit 

zur Römischen Kirche. Er zeigte sich im Konsens mit dieser und bestätigte damit seine Position. 

Trotz seines Plädoyers gegen den alleinigen Schriftbeweis war auch für Murner die Bibel mit 

Abstand die wichtigste Argumentationsgrundlage. Seine biblische Argumentation setzte er 

                                                 
[sic!] gots wort wellent bliben / vnd die vnderwisung des gesandte[n] heyligen geysts nit annemen / auch die 
wunder werck von gott z bestetigung vnsers glaubens gethon“. Ders.: Ein send brieff, fol. E1r. 
1041 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 848. 
1042 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 115. 
1043 Luther habe ‚an vielen Orten‘ gesagt, dass man eher dem Evangelium und dessen Worten glauben solle als 
einem Brauch. Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 48. 
1044 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 49. 
1045 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 144. 



212 
 

insgesamt niedrigschwellig an: Für gewöhnlich paraphrasierte er die jeweils relevanten 

Bibelstellen auf Deutsch1046 und gab sie in seinen deutschsprachigen Schriften nie nur auf 

Latein wider, sodass er weder Latein- noch explizite Bibelkenntnisse bei seinen Lesern 

voraussetzte. Er verfuhr, wie bei einer Predigt: Er vermittelte seiner Gemeinde (von Lesern) 

auf verständliche Weise die Botschaft Gottes, was auf Grund der Sprachbarriere andernfalls 

unmöglich gewesen wäre1047. 

Der Rückgriff auf die Schrift diente ihm dazu, seinen Widerspruch zu formulieren und das 

Vorgehen seiner Gegner zu delegitimieren. Im Bewusstsein, dass seine eigene Lesart die 

richtige sei, konnte er feststellten, dass „ich kann es niendert finden“, dass außer Petrus ein 

weiterer Apostel die Schlüssel zum Himmelreich empfangen habe. Danach forderte er Luther 

auf, ihm das „in gttlichen biecheren“ zu zeigen, „so wyl ich mich lassen weisen“1048 und 

beschränkte somit die Diskussion um das sola scriptura-Prinzip auf eine Textstelle im 

Zwiegespräch zwischen sich (als Anonymus) und Luther – also auf eine (für seine Leser nicht 

ersichtliche) Auseinandersetzung zwischen Theologen. Dabei wandte er den Schriftbeweis 

gegen Luther und machte deutlich, dass dieser keinen solchen Nachweis erbringen könne1049. 

Mit einer ähnlichen Aufforderung ging er später noch weiter, als er sich gegen den Vorwurf zur 

Wehr setzte, für Geldzahlungen das Evangelium anzufechten. Seine Ausführungen zur 

biblischen Begründung der Eucharistie schloss er mit einer grundsätzlichen Erklärung:  

Ich gloub den worten Christi, dem doch die vnuerstendigen prediger möchten eere geben, das er worhafftig 
were, ob sy es schon nit verstünden. Ist das das euangelium widerfechten, alß sy den gemeynen Christen 
man mit der vnworheit bericht haben, das geb ich allen gelörten z erkennen. […] Dorum wer von mir vß 
gibt, das ich mein lebtag jn geschrifften oder mit worten das euangelium ie widerfochten hab, der lugt mich 
an alß ein meyneidiger erloser bößwicht, er zeige dann solches an vnd bring es vff mich, vnd sindt solche 
predicanten, die das von mir vß geben worhafftig vnd habent einen tropffen der frumkeit jn jn, 

so berufe er diese Prädikanten auf den nächsten Reichstag, wo „ich mein christliche leren wor 

machen [wil]“ und den Vorwürfen mit Gottes Hilfe vor unparteiischen Richtern begegnen 

werde. Wenn sie aber nicht kämen, sei es offensichtlich, dass „ir euangelium, wie sy es 

predigen,“ nicht überall vertreten werden solle, obgleich sie Anhänger hätten, denen „sy 

bereden, was sy wellen“1050. In Anbetracht der schwerwiegenden Anschuldigung, gegen die er 

sich wandte, entwarf er ein Szenario zur grundsätzlichen Klärung dieser Angelegenheit durch 

Gelehrte sowie auf einem Reichstag im offiziellen Rahmen. Wie schon zuvor schloss er dabei 

Laien als Richter über die Frage der ‚richtigen‘ Schriftauslegung aus. 

                                                 
1046 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 148. 
1047 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 54. Ders.: Die gottesheilige Messe, S. 16. 
1048 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 31. 
1049 Zwingli warf er später vor, dass es sein Vorgehen gegen die Franziskaner als ‚aus dem hellen Gotteswort 
erlernt‘ legitimieren würde, als ob die Franziskaner so große Übeltäter wären, dass Gott ohne alle Gerechtigkeit 
geböte, sie auszulöschen. Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 294. 
1050 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 112f. 



213 
 

Auf eine ausführliche Schriftauslegung griff er dann zurück, wenn er sich zu bestimmten 

Auslegungen äußerte1051. Zwar führte er als Gegenargument durchaus den einfachen Wortlaut 

von Bibelstellen an1052, vorrangig war er aber darum bemüht, Widerlegungen zu formulieren, 

besonders wenn es um zentrale Aspekte der Römischen Kirche ging1053. Gleichzeitig konnte er 

sich im direkten Vergleich als überlegener Theologe präsentieren: Während er den „rechten 

verstand des euangeliums“ erfassen könne, warf er Luther vor, dass „du aber die selben wrter 

ratbrechest vnd zwingest sie wider die meinung Cristi“1054. Durch die Demonstration, dass er 

die betreffende Textstelle ‚richtig‘ verstehen und deuten könne, wandte er sich gegen Luthers 

Deutungsmonopol1055. Dieses stellte er ebenfalls in Frage, wenn er seine eigenen 

Bibelkenntnisse als umfangreicher als diejenigen Luthers präsentierte1056. Indem er seinen 

Lesern vorführte, warum die jeweiligen Auslegungen verschiedener Reformatoren falsch seien, 

formulierte er nicht nur einen bloßen Widerspruch, sondern nachvollziehbare Widerlegungen. 

Da ein falsches Schriftverständnis als ein zentrales Merkmal für Häresie galt1057, war mit 

solchen Gegenüberstellungen immer der Vorwurf der Ketzerei verbunden. 

Der Schriftbeweis bot die Möglichkeit, den Reformatoren entgegenzutreten und die ‚korrekte‘ 

Auslegung der Schrift für sich und die Römische Kirche zu beanspruchen. Deshalb kündigte 

Murner kurz vor der Badener Disputation an, seine Anschuldigungen gegen Zwingli und dessen 

Anhänger „vß dem gtlichen wort beweren“ zu wollen, „oder in ire fß stapffen ston, wo ich 

das nit dette“1058. Zwar gründete dieser Ansatz nicht auf seiner eigenen Initiative, da die Schrift 

als Argumentationsgrundlage der Disputation dienen sollte1059, doch zeigte er sich überzeugt, 

                                                 
1051 Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 181. Abwertende Kommentare 
dienten ihm ebenfalls dazu, bestimmten Auslegungen zu widersprechen: „Ich wolt hie lieber lachen dan antwurt 
geben.“ Ders.: Von dem babstenthum, S. 26. 
1052 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 114. In Hinblick auf das 
Abendmahlsverständnis führte er im Kontext der Berner Disputation zur Bestätigung der ‚korrekten‘ Lesart von 
Mt 26,26 sechs Deutungen von „evangelischen ketzer[n]“ (vorrangig eidgenössischer Reformatoren) an. Ders.: 
Hier wird angezeigt, S. 827. 
1053 Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 16-29. Die abschließende Bewertung der richtigen Auslegung 
stellte er einem Konzil anheim. Vgl. ebd., S. 29. 
1054 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 29. 
1055 Luther „gipt sich vß er hr das graß in dem ewangelio wachsen / vnd er sey allein ein prediger des 
ewangeliums“. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 52. 
1056 Die Diskussion um die Bedeutung der Bibelstellen zur Schlüsselübergabe an Petrus beendete Murner mit dem 
Hinweis: „Ich weiß aber ein ander ort da sie geben seint vnd nit das / Ich wil es aber dir ietz nit sagen / den es were 
mir ein schand solt ich einen leren der sich seines christus / seines Paulus / seines ewangeliums / seiner heyligen 
schrifft also fil vnd hoch riempt.“ Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 21. 
1057 Vgl. Schmidt, Bernward: Humanistische Kontroverstheologen?, S. 119. 
1058 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 5f. 
1059 Im Kontext der Berner Disputation wies Murner auf die Bedeutung des Schriftbeweises sowohl für diese als 
auch für die Badener Disputation hin: Die Berner hatten festgelegt, woran „sich die disputierer halten sollen in 
errterung der christlichen worheyt, allein des alten und nuwen testaments und der biblischen biecher und des 
blossen, luteren, kloren gotswort, des wir doch uns z Baden auch erbotten und begeben haben und truwlich 
gehalten“. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 746. Dies war keine bloße Behauptung, sondern traf im 
Allgemeinen auf die Argumentation in Baden zu. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 192.  



214 
 

solch eine biblische Begründung vorbringen zu können und konnte siegessicher versprechen, 

sich der Reformation andernfalls anzuschließen. Aber die Ankündigung eröffnet noch eine 

zweite Lesart: Wenn er nicht dazu in der Lage sein sollte, die entsprechenden Nachweise zu 

erbringen, dann wäre er in der gleichen Position wie die Reformatoren. Damit nutzte er hier 

seine Person, um seinen Lesern die Fehlerhaftigkeit der gegnerischen Position vor Augen zu 

führen. 

Ostentativ nutzte er den Schriftbeweis in Die gottesheilige Messe, um die fünfte Schlussrede 

der Berner Disputation zu widerlegen1060 und die dort vorgeschriebene 

Argumentationsgrundlage gegen diese zu wenden. Unter anderem konnte Murner auf sechs 

biblisch begründete Argumente hinweisen, die von katholischen Disputanten in Bern angeführt, 

aber von der Gegenseite weder aufgelöst noch widerlegt worden seien1061. Gleichzeitig führte 

Murner seinem Publikum vor Augen, dass die Bibel sich nicht selbst auslegte, da Auslegungen 

einander widersprechen konnten1062. Eine verbindliche Deutungsinstanz – das Lehramt der 

Römischen Kirche – war also dringend erforderlich1063. 

Der kirchlichen Lehrautorität1064 unterstellte sich auch Murner, etwa in Auseinandersetzung mit 

Luthers Auslegung zu Mt 16,18f, der zentralen Stelle zur Legitimation des päpstlichen 

Primatsanspruches: 

Ich laß mich auch klein oder nichts irren / das vssen des sins des texts sant Augustin / in einem anderen sin 
sagt / das cristus sei der felß […] Ich laß mich aber von niemans / er sei wer er wl / daruon dringen / das 
ich die wrter cristi anders verstand, dan das er petrum ein felsen genant hat / vnd vff den selben felsen / 
das ist vff petrum seine kirchen gefundieret / dan die wrter cristi luten den sin klerer dan die sun / ich sye 
nit das daruß etwas vnrats oder nachteils entston kün oder mg / das man sprech / der text trag disen sin vff 
im / doch setz ich den vsspruch z dem concilio1065. 

                                                 
1060 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 1. Murner hatte sich zuvor erboten, auf Grundlage der 
Schrift darzulegen, dass die Berner Disputation 400 Lügen gegen den christlichen Glauben in sich berge. Vgl. 
ders.: Appellation und Berufung, S. 749f. 
1061 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 34-40. 
1062 Als einen weiteren Kritikpunk an der Forderung Berns nach dem alleinigen Schriftbeweis führte Murner an, 
dass sie ihn „biegen, war sy wllen, und damit kein spil verlüren“ und (etwa im Kontext der Badener Disputation) 
dem Gotteswort entsprechende Urteile nicht anerkennten, wenn diese ihnen nicht zusagen würden. Murner, 
Thomas: Appellation und Berufung, S. 746. 
1063 Dass eine solche Instanz dem göttlichen Willen entspreche, belegte Murner ebenfalls biblisch und führte elf 
Belegstellen auf. Diesen Nachweis druckte er in zwei seiner Schriften ab. Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den 
Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 4. Ders.: Hier wird angezeigt, S. 846. 
1064 Zwar ordnete Murner sich der kirchlichen Lehrautorität unter, doch spitzte er diese nicht auf das Papsttum zu 
– die Fokussierung auf den Papst war eine Entwicklung, die sich über das 16. Jahrhundert erstreckte: 
Glaubenssicherheit konnte „in der Logik der Kontroverstheologie aller Konfessionen“ nur ein übergeordneter 
Richter gewährleisten, der die gewisse Auslegung der Schrift vorlegte, Unklarheiten über den Schriftkanon 
beseitigte und somit die Glaubenswahrheit als Bedingung für das Seelenheil konsolidierte. In der katholischen 
Kontroverstheologie folgte daraus, dass zur Absicherung der Glaubenssicherheit Kritik am Papst als ihrem 
höchsten Amtsträger zunehmend erschwert wurde. Damit einher ging die starke Betonung des die Schrift 
garantierenden und sicher auslegenden Amtes – das Papsttum wurde zur unfehlbaren Auslegungsautorität. „Je 
fehlbarer die individuelle Auslegung der Schrift angenommen wurde, wie man bei den untereinander hoffnungslos 
zerstrittenen reformatorischen Kirchen zu sehen glaubte, umso unfehlbarer und notwendiger wurde das Lehramt.“ 
Smolinsky, Heribert: Schrift und Lehramt, S. 213/217. 
1065 Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 17f. 



215 
 

Seine Lesart vertrat er als seine eigene Auslegung, er erhob keinen Anspruch, eine verbindliche 

Entscheidung zu Exegese und Primat zu treffen. Stattdessen verwies er erneut auf ein Konzil 

als letztgültige Entscheidungsinstanz. 

Während Murner sich hier gegen Augustinus wandte, dienten ihm Kirchenväter und 

‑schriftsteller als von der Kirche anerkannte Lehrer zumeist als wichtige Bezugspersonen, auch 

in Anbetracht der ‚richtigen‘ Bibelexegese zur Absicherung seiner eigenen Lesart. Da sich für 

Murner keine intensive Beschäftigung mit der Patristik1066 nachweisen lässt, ist davon 

auszugehen, dass er Kenntnisse auf dem Niveau eines ‚normalen‘ Theologen und nicht auf dem 

eines Experten hatte. Mit Hilfe eines Rekurses auf z.B. Hieronymus, Origenes, Chrysostomos 

oder Augustinus1067, konnte er Luthers Argumentation verwerfen und erklären, wie sie ‚richtig‘ 

zu verstehen seien, oder seinen Widerspruch gegen Bern mit Aussprüchen des Augustinus 

untermauern1068. Er zog den Konsens mit Kirchenlehrern als Indikator zur Einteilung von 

Recht- und Irrgläubigen heran1069. Entscheidend für ihre Autorität war nicht ihr hohes Alter von 

bis zu tausend Jahren1070, sondern die Bewertung ihrer Lehren durch die Kirche, sodass Murner 

sie seinerseits als Konformitätsausweis nutzen konnte: Dort, wo die gemeine Christenheit deren 

Irrtümer erkannt habe, „bleib ich alle zeit bei dem spruch der gemeinen cristenheit / wa aber 

die cristenheir ire ler angenummen hat / da nim ich sie auch an“1071. 

In dem Verweis auf das Alter der Kirchenväter spiegelt sich die Bedeutung der Tradition für 

Murners Argumentation. Wie bei anderen Kontroverstheologen standen die Kirche selbst und 

ihr Alter im Vordergrund1072, wenn er auf die lange Unverfälschtheit des Glaubens hinwies und 

den Kontrast von ‚altem‘ und ‚neuem‘ Glauben aufbaute. Er ordnete sich als Anhänger der 

durch ihre lange Kontinuität bestätigten und von alten Autoritäten legitimierten1073 ‚richtigen‘ 

                                                 
1066 Im Zuge der religiösen Auseinandersetzungen entstand ein Bedarf an Kirchenväterschriften, verstärkt wurden 
sie ab den 1520er Jahren herausgegeben und gedruckt. Auf Seiten der Reformatoren gab es viele Theologen (etwa 
Capito oder Oekolampad), die sich intensiv mit den Werken der Kirchenväter auseinandersetzten und 
entsprechende Texte edierten. Unter den frühen Kontroverstheologen gab es nur wenige, die entsprechendes 
Expertenwissen vorweisen konnten, wie z.B. Cochlaeus. Vgl. Jedin, Hubert: Kirchengeschichtliches in der älteren 
Kontroverstheologie, S. 276-278. Smolinsky, Heribert: Kirchenväter und Exegese, S. 76. 
1067 Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 18f. 
1068 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 829/844/847f. 
1069 „Ein jeder christgleübiger sol die heyligen doctores dest angenemer halten, dorumb das sy den ketzeren nit 
gefallen, denn es ist nüt nuws, das die gten den bsen und die woren christen den ketzern nit gefallen.“ Murner, 
Thomas: Hier wird angezeigt, S. 848. 
1070 Murner führte das Alter der Kirchenväter gegen Luthers Aussage an, die Vorstellung der Transsubstantiation 
sei erst dreihundert Jahre alt. Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 82. 
1071 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 124. 
1072 Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 263. Schäfer, Philipp: Katholizität und 
Geschichte. Ein Beitrag zur Frage nach dem katholischen. In: Anton Ziegenaus/Franz Courth/Philipp Schäfer 
(Hgg.): Veritati Catholicae. Festschrift für Leo Scheffczyk zum 65. Geburtstag, Aschaffenburg 1985, S. 450. 
1073 Murner führte z.B. gegen die (sich noch in Arbeit befindliche) Bibelübersetzung unter Beteiligung Zwinglis 
die alte Übersetzung des Hieronymus vom Griechischen ins Latein an und stellte fest: „Wir hant ein text da by 
bliben wir, vnd ist er fünffzehen hundert jar gůt vnd wor gsin, so blibt er auch noch wor vor dem Zwingly, so wir 



216 
 

Lehre ein und verteidigte diese gegen reformatorische Kritik. In Anbetracht von Luthers 

Ablehnung der Priestersalbung beschuldigte er ihn etwa (nach der Nennung zweier biblischer 

Belege zur Königssalbung), „solchen lblichen bruch, von der zwlffbotten zeiten uff unß 

erwachsen, zů verleugnen on ursach und die heilig geschrifft, wir allegieren daz alt harkumen, 

das wir von den zwlffbotten erlernet haben, was allegierestu dargegen, wllen wir gern von 

dir hren“1074 und führte damit sowohl den Schriftbeweis als auch das ‚alte Herkommen‘ an1075. 

Zudem gab er zu bedenken, dass die zwölf Boten ‚uns‘ über „vil erlicher ding und noturfftig zů 

unser selen selikeit“ unterrichtet hätten, die nicht in der Schrift stünden, sondern „in krafft einer 

loblichen gewonheit und cristlicher warheit uff unß erwachsen sein“1076. Beide Male sprach er 

nicht nur für sich, sondern drückte Glauben und Überzeugungen aus, die er als von allen (außer 

Luther) geteilt charakterisierte und somit als Gemeinplätze vertrat. 

Ähnlich argumentierte er in Ob der König aus England ein Lügner sei: 

Nun ist doch die gantze meinung vnd red des kunigs das solche ding vß gewonheit vnd bruch der kirchen 
sei / vnd nit krefftige artikel vnsers glaubens / das wir aber so hefftig daruff halten vnd sie nit verandren 
wellen / noch das zů thůn iemans gestatten / ist das die vrsach / das wir glauben die kirch werd regieret 
durch den heiligen geist / vnd wellend ire lbliche gewonheiten vnd bruch für ein gesatz halten1077.  

Ebenso wichtig wie die inhaltliche Bestätigung war hier seine Übereinstimmung mit dem König 

und der anonymen Gruppe des ‚Wir‘, also sowohl die Gültigkeit der genannten Aspekte als 

auch ihre allgemeine Akzeptanz. Zudem diente ihm der Hinweis auf den Heiligen Geist zur 

umfänglichen Legitimation, um den Status quo pauschal bestätigen zu können, ohne auf 

Einzelfälle eingehen zu müssen. 

Im Gegensatz zu der ‚durch den Heiligen Geist regierten Kirche‘ verteidigte er das kanonische 

Recht als Leistung der ‚großen unmenschlichen Arbeit‘ Heiliger, Päpste und Konzilien1078, 

                                                 
doch wissen das Zwingly nit mer dann dry wort krichisch kan die het er ab dem fenster bret geleckt, aber ein nuwe 
irthumm můß je ein nuwen text erdichten.“ Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 35f. 
1074 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 180. 
1075 Die kumulative Aufzählung mehrerer bestätigender Instanzen diente ihm ebenfalls zur Legitimation, etwa in 
Bezug auf die Messe: „zů dem ampt der heiligen meß / wie dir von den heiligen zwlffbotten / von anfang / vnd 
allen Concilien vnd Bäpsten / auch heiligen vättern / vnd lerern / vff vnß als ein lange / lobliche gewonheit / weder 
wider got noch seine gebott / noch gůte sitten vnd geberden / als ein vätterlichs gesatz / erwachsen vnd harkummen 
ist / vnd ist das dy selbig form / mit etliche vorgonden vnd nachgonden worten / anzgend das sie in der person 
cristi Jhesu geredt werden.“ Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 46. 
1076 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 183. 
1077 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 79. Auf den Unterschied zwischen ‚Bräuchen‘ 
und ‚Artikeln des Glaubens‘ wies Murner kurz darauf erneut hin und betonte: „Domit wil ich alles das verantwürt 
han / was der kirchen gewonheit betrifft / vnd lblichen brüch / die wir nit für artickel des glaubens / sunder für 
lbwurdige gewonheiten halten / die sich in allen rechten denn gesatzen vergleichen.“ Ebd., S. 80. 
1078 „Das auch vß dem geistlichen rechten sol ein radter hauff gemacht werden / vnnd ein solliche grosse 
vnmenschliche arbeit / von den lieben heiligen / Bäpsten / vnd gemeinen Concilien zů fridsammen regimenten / 
der Christenheit zu beschreiben / in so langen iaren ein feuer da hyn tragen soll / das ist vnbedachtlich gehandelt.“ 
Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 73. Luther verbrannte das kanonisch Recht erst 
einen Monat später, sodass Murner hier noch ein Schreckensszenario entwarf. Dieser „vbelen dadten“ widmete er 
eine eigene Schrift, nachdem er über die Ursachen nachgedacht habe und ihm die 30 Artikel Luthers in die Hände 
gefallen seien. Ders.: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4/28. 



217 
 

stellte also die Autorität der an seiner Entwicklung Beteiligten in den Vordergrund. In ähnlicher 

Weise argumentierte er, nachdem Luther das kanonische Recht verbrannt hatte: Luther sei nicht 

dazu berechtigt gewesen, „die bücher richterlichen zů verbrennen die gemeine christenheit so 

mit fil tusendten doctores angenummen hat“1079. Indem er es verteidigte, nahm er gleichzeitig 

die ‚tausend Doktoren‘ gegen Luther in Schutz und positionierte sich als ihr Verteidiger, reihte 

sich als Anonymus jedoch nicht in ihre Schar ein. Das kanonische Recht verteidigte Murner 

zudem durch Verweise auf seine Person: Dem Vorwurf, dass päpstliche Dekretalen1080 mit dem 

Evangelium gleichgesetzt würden, entgegnete er, dass sie „für kein ewangelium nie vßgeben 

worden / bezüg ich mich vff alle bücher“1081. Seine eigene Lektüre hatte er bereits als 

Anonymus („hab ich mein lebtag in keinen bücheren ie verlesen […] vnd ist wider aller 

meinung vff erden“1082) als Gegenbeweis angeführt. Er schloss sich mit seiner Expertise dem 

postulierten allgemeinen Meinungsbild an, das von gelehrten Autoritäten (den Verfassern der 

‚Bücher‘) geteilt würde. 

In der Auswahl seiner Argumente bediente Murner sich desselben Korpus von der Römischen 

Kirche approbierter Schriften wie andere Kontroverstheologen. Dieser Rückgriff war nicht nur 

Ausdruck theologischen Fachwissens, sondern wandte sich auch gegen die Forderung nach dem 

alleinigen Schriftbeweis, wobei sich die protestantische Argumentation häufig selbst nicht auf 

die Schrift beschränkte1083. Weitere kontroverstheologische Argumentationsmuster, derer sich 

Murner bediente, waren der Fokus auf die Schrift und der wiederholte Verweis auf das 

kirchliche Lehramt, das die einzig richtige Schriftauslegung gewährleiste, was sich vor allem 

gegen die unterschiedlichen Auslegungen mehrerer reformatorischer Theologen richtete1084. 

Eng verknüpft mit seiner Argumentation war seine Abgrenzung von seinen reformatorischen 

Gegnern. Immer dann, wenn er ‚Fehler‘ in der gegnerischen Argumentation offenlegte und etwa 

in Hinblick auf den Schriftbeweis ihren ‚falschen‘ Auslegungen seine ‚richtige‘ Lesart 

gegenüberstelle, präsentierte er sich im Kontrast als der überlegene Theologe. Wichtig war 

dabei auch seine Einordnung in den ‚Alten Glauben‘ der ‚Alten Kirche‘, im Rückgriff auf ‚alte‘ 

Traditionen und Autoritäten stellte er sich selbst als Vertreter dieses Glaubens dar und 

legitimierte somit seine Haltung sowie sein Engagement gegen die Reformation. Zudem 

                                                 
1079 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4. 
1080 Das „immer wieder geprüfte, von der Kurie und den Päpsten durch ihre Dekretalen konstruktiv fortgeführte 
Normengefüge des kanonischen Rechts“ wurde in seiner Entwicklung den Notwendigkeiten angepasst. Mit ihrer 
europaweiten Verbreitung konnten Dekretalen andere Traditionsstränge verdrängen. Sie und ihre Hauptglossen 
waren in Europa für jeden verfügbar, der auf sie zugreifen wollte. Miethke, Jürgen: De potestate papae, S. 19. 
1081 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 137. 
1082 Murner, Thomas: Eine christliche und briederliche ermanung, S. 59. 
1083 Vgl. Iserloh, Erwin: Johannes Eck (1486-1543), S. 58/61. 
1084 Vgl. Dittrich, Christoph: Die vortridentinische katholische Kontroverstheologie, S. 262.  



218 
 

beanspruchte er, allgemein akzeptierte Gemeinplätze zu vertreten und inszenierte sich damit 

auch als (wenn auch theologisch gebildeter) Christ unter Gleichgesinnten. 

7.5) Marien- und Heiligenverehrung 

Ein weiterer wichtiger Aspekt in seiner Positionierung gegen die Reformation war der 

Ausdruck seiner persönlichen Frömmigkeit, der in sein Auftreten als Theologe eingebettet war, 

sodass sie sich nicht voneinander trennen lassen. Seine Marienverehrung bildet jedoch einen 

Aspekt, an dem sich aufzeigen lässt, wie Murner sich innerhalb seiner Schriften 

schwerpunktmäßig als frommer Christ präsentierte. 

Ein wiederkehrendes Element in Murners Schriften ist die Anrufung Gottes oder Mariens1085, 

wodurch er sich als in Gottes Sinne Handelnder auswies und unter göttlichen Schutz stellte. 

Während der Verweis auf Gott innerhalb des religiösen Konfliktes auf allen Seiten eine 

Deklaration der Rechtgläubigkeit bedeutete, bezog er durch die Anrufung Mariens Stellung 

gegen die Reformation und fügte sich in ein gängiges Muster des herrschenden 

Flugschriftenstreites ein: Kontroverstheologen bezogen sich ostentativ auf Heilige als Mittler 

und Fürsprecher, um die von ihnen verteidigte Religionskultur zu untermauern1086. Murners 

publizistische Stellungnahme war dabei aber mehr als eine Reaktion, da die Marienthematik 

bereits ein Bestandteil seiner Publizistik war: Schon in dem (unveröffentlichten) Tractatus de 

immaculata Virginis conceptione hatte er sich 1499 mit der in Gelehrtenkreisen diskutierten 

Lehre der unbefleckten Empfängnis beschäftigt und Einwände dagegen zu widerlegen 

versucht1087. Eine weitere Auseinandersetzung mit dieser Thematik erfolgte 1509 in seinen 

Publikationen zum Jetzerhandel. In weiteren Schriften, die keinen Fokus auf mariologische 

Themen legten, hatte er seiner eigenen Marienverehrung ebenfalls Ausdruck verliehen, etwa in 

Form von Mariengebeten1088. Außerdem gehörte er zu den einflussreichsten Marienpredigern 

des Spätmittelalters1089, in beiden aus reformationsfreundlicher Perspektive überlieferten 

                                                 
1085 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 8. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 295. Murner 
an den Magistrat von Straßburg, 19.06.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 81. 
1086 Vgl. Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube, S. 404. 
1087 Eine Edition und Übersetzung findet sich in Landmann, Florenz: Eine unvollendete Jugendschrift Thomas 
Murners: Tractatus immaculata Virginis conceptione 1499. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 15 
(1941-1942), S. 110-128. Die unbefleckte Empfängnis war zur Zeit seines Klostereintritts und seiner ersten 
Studienjahre Diskussionsgegenstand nicht nur an deutschen Universitäten. Am Oberrhein behielt das Thema durch 
den Einfluss Sebastian Brants an Aktualität. Murner nahm 1503 auf einem Provinzialkapitel seines Ordens in 
Esslingen an einer Disputation teil, in der er sich u.a. zu dieser Thematik äußerte. Vgl. ebd., S. 92-95/107f. 
1088 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Thome Murner ad republicam Argentinam Germania Nova. In: Emil von Borries: 
Wimpfeling und Murner, S. 232. Ders.: Ein andechtig geistliche Badenfart / des hochgelerte[n] Herre[n] Thomas 
mürner / der heilige[n] geschrifft doctor barfser orde[n] / z Straßburg in de[m] bad erdicht / gelert vn[n] 
vngelerten nutzlich z bredige[n] vn[n] z lesen, hg. v. Victor Michels (= Thomas Murners Deutsche Schriften 
1,2), S. 146-152. 
1089 Vgl. Bäumer, Remigius: Marienfrömmigkeit und Marienwallfahrten im Zeitalter der Katholischen Reform. In: 
German Rovira (Hg.): Der Wiederschein des Ewigen Lichtes. Marienerscheinungen und Gnadenbilder als Zeichen 



219 
 

Predigten seiner Luzerner Zeit waren Heiligen- und Marienverehrung1090 jeweils wichtige 

Aspekte. Das Elsass, Straßburg und das Straßburger Münster unterstand dem Patrozinium 

Mariens1091, ebenso die Klosterkirche des Luzerner Franziskanerklosters1092. 

Wenn also Murner die Marienthematik aufgriff, dann knüpfte er an sein bisheriges Wirken an, 

zumal seine publizistischen Äußerungen in sein öffentliches Auftreten zu Gunsten der Marien- 

und Heiligenverehrung eingebettet war, aber auch in sein grundsätzliches Engagement gegen 

die Reformation. Er demonstrierte seine eigene Frömmigkeit1093 und gleichzeitig seine 

Opposition zur Reformation. Alle seine Bezugnahmen auf Maria haben feststellenden 

Charakter: Er stieß keine Diskussion um Art oder Berechtigung ihrer Verehrung an, sondern 

stellte sie als Teil der christlichen Glaubenspraxis heraus. Dass Murner mit der Marienthematik 

aber nicht nur vertrauten Mustern folgte, sondern auch auf Luther reagierte1094, zeigt sich daran, 

dass er sie ab 1522 verstärkt aufgriff, als Luther sich gegen die Anrufung Heiliger wandte1095 – 

weitere Heilige nannte Murner in seiner Publizistik jedoch nur selten. 

                                                 
der Gotteskraft. Kevelaer 1984 (= Marianische Schriften des Internationalen Mariologischen Arbeitskreises 
Kevelaer), S. 169. 
1090 Er verteidigte die Heiligenverehrung durch biblische Exempel gegen Anhänger des ‚neuen Glaubens‘, die die 
Anrufung und Fürbitte der Heiligen sowie Wallfahrten verworfen hätten. Gegen Heiligenbilder gerichtete 
Ikonoklasmen prangerte er an. Vgl. Auszug aus dem Tagebuch des Züricher Stadtschreibers Beyel, 20.02.1529. 
In: Strickler Johannes (Hg.): Actensammlung 2, S. 57. Vor dem 1. Kappeler Krieg rief er die in Luzern 
Zurückgebliebenen auf, zu Gott und Maria zu beten. Er initiierte, zur „beatissimam Virginem Mariam Ebicenam“ 
zu ziehen (wohl die Marienkapelle in der Luzern zugehörigen Gemeinde Ebikon), die ihnen Segen, den Gegnern 
aber Verdammnis bringen solle. An die Prozession schloss sich eine Messe in Ebikon an. Myconius, Oswald: 
Commentarius de Tumultu Bernensium intestino 1528, S. 117f. Vgl. Hecker, Clemens: Die Kirchenpatrozinien 
des Archidiakonates Aargau im Mittelalter. Freiburg i.Ü. 1946 (= Zeitschrift für schweizerische 
Kirchengeschichte. Beiheft 2; Diss. 1946), S. 21. Hörsch, Waltraud: Ebikon (Gemeinde) (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D617.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
1091 1520 wurde mit großem Aufwand im Münster die größte bis zu diesem Zeitpunkt jemals gegossene Glocke, 
die Marienglocke, aufgehängt. Vgl. Rapp, Francis: De la réforme Grégorienne a la contre-réforme. In: ders. (Hg.): 
Le diocèse de Strasbourg. Paris 1982 (= Histoire des diocèses de France N.S. 14), S. 74. 
1092 Vgl. Hecker, Clemens: Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau, S. 32. 
1093 Murners Marienverehrung wurde zu seiner Schmähung genutzt. Im Murnarus Leviathan wurde ihm unterstellt, 
Maria „ein Metzen, oder ein Madunnen“ genannt zu haben. Dass diese deutschen Bezeichnungen im lateinischen 
Text angeführt werden, lässt sie als wortwörtliche Widergabe erscheinen. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, 
fol. A3v. Vgl. Thurau, Markus: Ein katholischer Kater, S. 187. 
1094 Ende 1520 hatte er etwa die Sorge geäußert, dass Maria durch Luthers Lehre der Sündenvergebung als 
Fürsprecherin aller Sünder aus der christlichen Kirche und dem Kreis der Heiligen gedrängt werden könne. Murner 
bezog sich auf Lazarus Spenglers Schutzrede, wobei Spengler Maria an der entsprechenden Stelle gar nicht 
erwähnt hatte. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 158. Spengler, Lazarus: 
Schutzrede für Luthers Lehre. In: Hamm, Berndt/Wolfgang Huber (Hgg.): Lazarus Spengler 1, S. 95f. 
1095 Luthers Mariologie entsprach zunächst der traditionellen Auffassung, 1521 hob er ihre Gnadenfülle hervor. 
Zwar achtete er sie selbst noch in seinen späteren Jahren hoch, doch lehnte er die katholische Marienverehrung ab. 
Ab 1522 kritisierte er die Anrufung von Heiligen, da diese nur Exempel seien, während Christus den 
Glaubensmittelpunkt bilde. Ihre Verehrung sei Abgötterei, die Anrufung Mariens in ihrer Funktion als 
Schutzmantelmadonna oder als Mittlerin lehnte er ebenfalls ab. Gegen die Antiphone ‚Regina Coeli‘ und ‚Salve 
Regina‘ sprach er sich 1522 in einer Predigt aus. Zentrale Texte wie das Ave Maria blieben für ihn weiterhin 
wichtig, doch sollten sie Demut, Glauben und Vertrauen in Gott lehren. Vgl. Bäumer, Remigius: 
Marienfrömmigkeit und Marienwallfahrten, S. 170f. Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern 
Germany. Protestant and Catholic Piety, 1500-1648. Cambridge 2007 (= Past and Present Publications), S. 62. 
Lienhard, Marc: Martin Luther, S. 714. Ziegler, Walter: Die Franziskaner-Observanten, S. 187. 



220 
 

Im Kontext der Auseinandersetzung zwischen Heinrich VIII. und Luther führte Murner zur 

Kritik am reinen Schriftbeweis die Jungfräulichkeit Mariens an, die sich nicht aus der Schrift 

belegen ließe. Er stellte deshalb fest, dass Luther dazu geschwiegen habe, „dan soltestu dein 

meinung von vnser lieben frawen sagen / du würdest aller christen huld verlieren / die ie z der 

mtter gotz ir hertz ersetzt heten vnd sie für vnser fürbitterin halten vnd glauben“1096. In Ein 

Neues Lied kritisierte er den Umgang mit aus Kirchen entfernten Heiligenbildnissen, legte dabei 

aber einen Fokus auf Maria. Überspitzt formulierte er die Bitte an die Christenheit: „wölt ie der 

heylgen nit, / Behaltent doch alleine / Mariam, ist mein bitt“1097. Die herausragende Stellung 

Mariens nicht nur innerhalb der Heiligenverehrung der Römischen Kirche, sondern auch in 

Murners persönlicher Frömmigkeit fand hier ihren Niederschlag. Dabei kehrte er die Rollen der 

üblichen Konstellation von Bittenden (Christen) und um Hilfe Ersuchten (Maria oder Heilige) 

um und ließ den Sänger an dieser Stelle nicht als Bittsteller gegenüber Maria auftreten, sondern 

für sie bitten. In der Rezeption des Liedes, ob gesungen oder lesend vorgetragen, wäre diese 

Fürbitte jeweils wiederholt und ihr so Nachdruck verliehen worden. 

Im Lutherischen Narren setzte er sich ebenfalls mit der Kritik an der Heiligenverehrung 

auseinander, indem er den 14. Bundesgenossen auf karikierende Weise die reformatorische 

Haltung dazu vortragen ließ1098. Die der Szene zugeordnete Illustration (Abb. 35) zeigt die 

Verbrennung einer Marienstatue1099, obwohl in den Versen nur St. Martin, St. Wendelin und 

St. Antonius explizit beim Namen genannt werden. Damit sparte er Maria hier im Satiretext 

aus, dichtete selbst keine Polemik auf sie und gab keine solche Polemik wieder1100. Stattdessen 

                                                 
1096 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 114f. 
1097 Murner, Thomas: Ain new lied, V. 113-128. 
1098 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1595-1650. 
1099 Es handelt sich wahrscheinlich um eine bloße Illustration des geschilderten Geschehens. Der Ikonoklasmus in 
Wittenberg lag bereits fast ein Jahr zurück, in Straßburg hatte bisher keiner stattgefunden. Vgl. Moger, J. Travis: 
Pamphlets, Preaching and Politics, S. 345/349. Tatsächlich stand die erste ikonoklastische Handlung in Straßburg 
aber in Zusammenhang mit Maria: Sie fand am 02.02.1524, einem Marienfest, statt. Da das Münster Straßburgs 
Maria geweiht und sie die Stadtpatronin war, war dies für die Stadt ein wichtiges Fest und wurde entsprechend 
aufwändig in Form von Prozessionen und religiösen Zeremonien begangen. Ziel der rein verbalen ikonoklastischen 
Handlung war St. Agnes, die zu den bekanntesten und beliebtesten Heiligen zählte und die ebenfalls für ihre 
Reinheit und Jungfräulichkeit geehrt wurde. Vgl. Wandel, Lee Palmer: Voracious idols and violent hands. 
Iconoclasm in Reformation Zurich, Strasbourg, and Basel. Cambridge/New York/Melbourne 1995, S. 111-113. 
Die reformatorische Kritik an Heiligendarstellungen wandte sich in Übereinstimmung mit dem Schriftprinzip 
gegen die Glaubensvermittlung über Bilder und gegen tradierte legendenhafte Vorstellungen. Der volksfrommen 
Annahme ihrer Realpräsenz entsprechend wurden Heiligen direkt angegriffen, wenn ihre bildlichen Darstellungen 
attackiert wurden. Vgl. Gisi, Lucas Marco: «Darumb vash hinus mit, doch mit gschickte!». Ikonoklastisches 
Handeln während der Reformation in Bern 1528. In: Zwingliana XXX (2003), S. 50f. 
1100 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1613/1639/1643. Etwas später führte ‚Bruder 
Veit‘ für ‚alle Landknechte‘ aus, warum er sich nicht dem ‚Lutherischen Bund‘ anschließe. Als wichtigen Grund 
nennt er die Verehrung Heiliger, insbesondere als Nothelfer. Namentlich zählt er Maria, Georg, Jakob, Valentin, 
Quirin, Vitus, Cornelius, Hubertus und Antonius auf. Vgl. ebd. V. 1782-1801. Diese konzentrierte Nennung von 
Heiligen war eine Seltenheit, da Murner kaum auf Heilige neben Maria verwies und vergleichsweise kurz 
abhandelte. Er führte etwa das „exempel Ursula mit irer gesellschafft alle verieher sein gewesen cristlichs 
glaubens“ an, ohne ihre Eigenschaft als Heilige anzusprechen. Ders.: Von dem babstenthum, S. 18.  



221 
 

steht sie im Bild als prominente Repräsentantin des von den Reformatoren verworfenen 

Heiligenkultes, wodurch Murner ihre vermeintliche Schändung nonverbal in seine eigene Kritik 

aufnahm. Er positionierte sich deutlich gegen das angeprangerte Verhalten, warnte vor 

möglichen Ikonoklasmen und dem Ende ihrer Verehrung. 

In der Eidgenossenschaft bot ihm Copps Kalender, der sich gegen die Heiligenverehrung der 

Römischen Kirche und deren Heiligenkalender wandte, Anlass für die Publikation seines 

Kalenders. Murner kritisierte insbesondere, dass „schelmen sollent für gots fründ im kalender 

sin / vnd bößwicht die heilige gots gebererin Mariam mit sampt den marterere[n] gottes vß 

gedechtnis der menschen vnd dem Kalender verdrungen haben“, während etwa Kain und Judas 

aufgeführt würden1101. Zwar kritisierte er dabei die generelle Umgestaltung des 

Heiligenkalenders und die Neubewertung der darin aufgeführten Heiligen, doch thematisierte 

er vor allem den Umgang mit Maria1102. Im zweiten Teil des Kalenders, der Zeichenerklärung, 

führte Murner verschiedene zentrale Anklagepunkte gegen die Reformation aus, wobei sich 

zwei Zeichen auf die Heiligenverehrung beziehen. Ein Gesicht mit ausgestreckter Zunge wird 

gedeutet als schändliche Reden Oekolampads über Maria und alle Heiligen Gottes, ein 

Totenkopf als die Aushebung von Heiligengräbern, wie es bei den Heiligen Felix und Regula 

geschehen sei1103 Indem er seine generelle Kritik am reformatorischen Umgang mit dem 

                                                 
1101 Murners Kritik ist nur für nichtbiblische Märtyrer berechtigt (Stephanus wird etwa auch in Copps Kalender 
am 26.12. aufgeführt), biblisch belegte Marienfeste (Maria Reinigung am 02.02., ‚Maria‘ am 02.03., Mariä 
Heimsuchung am 02./03.07., die Verkündigung des Herrn als ‚der englische Gruß‘ am 25.03.) sind auch in Copps 
Kalender enthalten. Vgl. Copp, Johannes: Evangelischer Wandkalender. 
1102 Demensprechend charakterisierte er Oekolampad in der Einleitung als „lugenhafftiger schender Marie der 
mter gottes“. Im Kalendarium legte Murner die Schändung Heiliger zwei Personen zur Last, in beiden Fällen 
Mariens: Helvidius (10.05.) wurde beschrieben als „ein schender der ewige[n] iu[n]gfrauwenschafft Marie“ und 
Oekolampad (18.09.) als „ein sche[n]der Marie“. Murner, Thomas: Kalender. Auf der Badener Disputation hatte 
Eck Oekolampad zu der Aussage gebracht, dass Maria und die Heiligen im Himmel für die Menschen als Fürbitter 
aufträten, was u.a. durch Fabri publik gemacht wurde. Oekolampad widersprach diesem Missverständnis in einer 
Predigt, die als Druck verbreitet wurde. Er habe zwischen biblisch belegbarer Fürbitte der Heiligen und ihrer 
Anrufung differenziert. Ersteres berechtige nicht zum Letzteren. Marias Verehrung (diese gebühre Christus) lehnte 
er ab. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 154f. Oekolampad, Johannes: Von Anrůffung der heylgen 
/ Joannis Ecolampadij / vff ettlicher widersecher / vnd zůuorab Doctor Fabri / vnnutz gegenwurfflich tandt / 
andtwort / Offenlich gepredigt / an allerheylgen tag. Basel 1526, fol. A2vf. Helvidius hatte Ende des 
4. Jahrhunderts der ewigen Jungfräulichkeit Mariens widersprochen und die Ansicht vertreten, dass sie nach Jesus 
noch weitere Kinder mit Joseph als Vater geboren habe. Vgl. Hunter, David G.: Helvidius, Jovian, and the 
Virginity of Mary in Late Fourth-Century Rome. In: Journal of Early Christian Studies 1,1 (1993), S. 49. 
1103 Murner, Thomas: Kalender. Beide sind Stadtpatrone Zürichs, wo sie Anfang des 4. Jahrhunderts ihr Martyrium 
erlitten haben sollen. Über ihrem Grab wurde das Großmünster erbaut, wo zentrale Akte der städtischen Politik 
abgehalten wurden. Amtspersonen legten dort ihre Amtseide ab und die Bevölkerung gelobte der städtischen 
Führung ihren Gehorsam. Die Reliquien der Heiligen wurden am 02.10.1525 vom Großmünster ins Frauenmünster 
überführt, 1535 wurden sie christlich bestattet. Der Felix und Regula-Altar wurde demontiert und, ebenso wie die 
Altarplatten anderer städtischer Kirchen, Anfang September 1526 zur Errichtung des Lettners im Großmünster 
verwandt. Vgl. Dörner, Gerald: Kirche, Klerus und kirchliches Leben in Zürich von der Brunschen Revolution 
(1336) bis zur Reformation (1523). Würzburg 1996 (= Studien zur Literatur- und Kulturgeschichte 10; Diss. 1993), 
S. 18/164/259. Maissen, Thomas: Die Stadtpatrone Felix und Regula. Das Fortbestehen einer Thebäerlegende im 
reformierten Zürich. In: Dieter R. Bauer/Klaus Herbers/Gabriela Signori (Hgg.): Patriotische Heilige. Beiträge zur 
Konstruktion religiöser und politischer Identitäten in der Vormoderne. Stuttgart 2006, S. 213. 



222 
 

Heiligenkult in Wort und Tat mit aktuellen Ereignissen verband, betonte er die Relevanz seiner 

Reaktion.  

Murner zeigte sich außerdem davon überzeugt, von Maria unterstützt zu werden. So gab er sich 

zuversichtlich, die christliche Einigkeit durch die Heilige Schrift und altes Recht 

wiederherstellen zu können, „mit handtreichung vnd hilff des barmhertzige[n] gots vnd der 

hochgelobten jungkfrauwen Maria“1104. Noch einen Schritt weiter ging er in der deutschen 

Ausgabe der Akten der Badener Disputation, der er anonym ein kurzes, an Maria gerichtetes 

Gedicht auf dem Titelblatt voranstellte: „Maria zart man sagt von dir / Groß lob vnd eer das 

gloubent wir / Du habst gmeine Cristenheit / Vor yrthm bhiet vnd ouch vor leid / Ach hilff 

vns auch z einikeit / Durch din sun Ihesum reine meydt / Rieff an für vns sin gtlich krafft / 

Z frid vnd rw der Eidtgnoschafft.“ 1105 Den meisten Lesern wird es als offizieller Bestandteil 

des Protokolls erschienen sein, doch handelt es sich um eine mottohafte Zudichtung 

Murners1106. Er formulierte die Verse als ein umfassendes, von einem ‚Wir‘ vorgetragenes 

Gebet, sodass alle Teilnehmer der Disputation oder alle von ihr Betroffenen darunter gefasst 

werden konnten. Darin sprach er Maria einen Anteil am Ergebnis der Disputation zu, das er 

somit, ebenso wie seine eigene Position, bestätigte. 

Insgesamt fällt auf, dass Murner die Marien- und Heiligenverehrung wiederholt aufgriff und 

sich selbst als Marienverehrer präsentierte, sie innerhalb seiner kontroverstheologischen 

Schriften jedoch nie diskutierte1107: Er publizierte keine eigens dieser Thematik gewidmete 

Schrift – selbst im Kalender widmete er sich ihr nicht vorrangig. Zudem formulierte er, anders 

als etwa in Hinblick auf die Messe, keine ausführliche Widerlegung der reformatorischen 

                                                 
1104 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a4v. 
1105 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. a1r. Auf der Disputation wurde eine These zur Fürbitte 
Mariens und der Heiligen verhandelt, Murner widmete der Absage der Marienverehrung drei seiner 
Ehrloserklärungen. In Ein wahrhaftiges Verantworten und E. Roterodami, versah Murner die Erklärungen jeweils 
mit Zwischenüberschriften und fasste sie in thematischen Gruppen zusammen – die Schändung Mariens bildete 
dabei einen Schwerpunkt. Vgl. ders.: E. Roterodami, fol. d3r. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 299. 
1106 Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 253. 
Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 227. 
1107 Mariologie und Heiligenverehrung wurden von Kontroverstheologen oft thematisiert. Hieronymus Gebwiler 
oder Dietenberger verfassten dazu etwa eigene Schriften. Eck widmete der Heiligenverehrung im Enchiridion ein 
eigenes Kapitel, worin er auch die Mariologie thematisierte (später um eine Auseinandersetzung mit der Kritik an 
den Antiphonen ‚Regina Coeli‘ und ‚Salve Regina‘ erweitert). Die von den Kontroverstheologen vertretene 
Marienverehrung wurde 1549 auf dem Mainzer Provinzialkonzil bestätigt. Vgl. Dietenberger, Johann: Grundt 
vn[n] vrsach / auß d[er] heylige[n] schrifft / wie vnbillich vn[n] vnredlich / das heylig lobsangk Marie Salue regina 
/ Geweycht saltz vn[n] wasser / Metten vnd Co[m]plet / in etliche[n] Stetten wirt vnderlassen / verspott vnd 
abgestellt. Köln 1526. Gebwiler, Hieronymus: Beschirmung des lobs vnd eren der hochgelobte[n] hymelischen 
künigin Marie / aller heiligen gottes / auch der wolangesetzten ordnungen der Christlichen kirchen wider die 
freuenliche[n] heilige[n]schmeher die da sprechen / Maria sei nit ein mter gottes / Maria sei ein frauw wie ein 
an[der] fraw / vn[n] hab nicht für vnß armen sünder zbitten. Straßburg 1523. Bäumer, Remigius: 
Marienfrömmigkeit und Marienwallfahrten, S. 173/175. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Einleitung. In: dies. (Hgg.): 
Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 39. Schäfer, Philipp: Katholizität und Geschichte, S. 445. 



223 
 

Kritik. Zwar war ein Teil seiner Aussagen zu dieser Thematik mit seiner fachlichen Expertise 

verbunden – er äußerte sie immer auch als Theologe, der wusste, welche Aspekte biblisch belegt 

waren und welche auf anderen Quellen gründeten –, doch stellte er diese nicht in den 

Vordergrund. Stattdessen bot ihm der Ausdruck seiner eigenen Marienfrömmigkeit die 

Möglichkeit, seinen (laikalen) Lesern auf der Ebene ihrer Verehrung zu begegnen. Gerade weil 

die Marienfrömmigkeit in der Bevölkerung weit verbreitet war, bot sie das Potenzial, als ein 

verbindendes Element zwischen Murner und seinen Lesern zu fungieren. Da Maria und alle 

Heiligen „in all ihren kultischen Formen zu einem altgläubigen Unterscheidungsmerkmal“1108 

wurden, war eine positive Bezugnahme auf sie immer auch eine Stellungnahme gegen die 

Reformation. Murner stellte sich in seinem wiederholten Rekurs auf die Marienfrömmigkeit in 

eine doppelte Kontinuität, sowohl in Hinblick auf die hergebrachte Verehrung der Heiligen 

(insbesondere Mariens) als auch seine eigene, bereits vor seiner Auseinandersetzung mit der 

Reformation zum Ausdruck gebrachte Frömmigkeit. 

7.6) Fazit 

Der Ausweis, selbst Theologe zu sein und sich als solcher qualifiziert äußern zu können, war 

für die Legitimation von Murners gesamtem Engagement in der theologischen 

Auseinandersetzung um die Reformation von großer Wichtigkeit. Er bildete die Grundlage 

dafür, dass er beanspruchen konnte, die ‚richtigen‘ Ansichten im Sinne der Römischen Kirche 

zu vertreten, sowie für die Rahmung seiner Publizistik, in der er religiöse Angelegenheiten 

durch die Volkssprache zwar vor Laien zu diskutierte, seine Leser aber auf die Rolle des 

Publikums verwies, während er den Konflikt als Theologe mit anderen Theologen führte. Dabei 

bestand sein self-fashioning als Theologe aus einer Kombination verschiedener Aspekte, sodass 

er sein publizistisches Engagement situationsspezifisch begründen konnte. 

In seinem direkten Umfeld war er durch sein äußeres Erscheinungsbild als Mönch erkenntlich 

und wirkte innerhalb seiner Gemeinden in klerikaler Funktion, z.B. als Prediger, sodass er für 

ein lokales Publikum nicht zwingend auf seine geistlichen Rollen hinweisen musste, um in 

diesen wahrgenommen zu werden. Tat er dies doch, betonte er sie. Insgesamt zielte sein 

Auftreten in bestimmten geistlichen Rollen und Funktionen eher auf einen entfernten 

Rezipientenkreis. In Hinblick speziell auf die Eidgenossen, die jenseits seines direkten 

Einflussbereiches in Luzern lebten, konnte er durch seine Stellung als Geistlicher in Luzern 

eine Verbindung aufzeigen und sich an seine Leser wie an seine Gemeinde wenden. Zentral 

war dann weniger seine Zugehörigkeit zum geistlichen Stand im Allgemeinen, von Bedeutung 

                                                 
1108 Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube, S. 252f. 



224 
 

waren die ihm übertragenen Aufgaben oder von ihm übernommenen Funktionen im 

Besonderen. Sie eröffneten ihm die Möglichkeit, seine Einwände zu einer bestimmten 

Problemlage als zuständiger Seelsorger zu äußern und sein Engagement gegen die Reformation 

aus seinem geistlichen Amt abzuleiten. 

Für seinen Umgang mit (reformatorischer) Kritik am kirchlichen System hingegen war seine 

grundsätzliche Zugehörigkeit zum geistlichen Stand von grundlegender Bedeutung, da er den 

(nicht nur von Reformatoren) erhobenen Vorwürfen als Repräsentant dieses Systems 

begegnete. Zum einen bekannte er sich damit ausdrücklich zur Römischen Kirche, zum anderen 

nutzte er seine Person, um Vorwürfe zu entschärfen. Die Einordnung in die bestehenden 

kirchlichen Strukturen betonte er außerdem durch den wiederholten Hinweis, sich der 

kirchlichen Entscheidungsgewalt zu unterwerfen. Sein Bekenntnis zur Römischen Kirche und 

ihrem Lehramt verdeutlichte er nicht nur dadurch, dass er sie zu verteidigen suchte, sondern 

auch durch seine Argumentation. Mit seiner auf den von ihr approbierten Quellenkanon 

basierten Argumentation wies er sich als Theologe mit entsprechenden fachlichen 

Kompetenzen aus, der sich gegen reformatorische Kritik sowie das sola scriptura-Prinzip 

positionierte. Dabei führte er seine Argumente nicht einfach nur an, sondern inszenierte er sich 

jeweils als derjenige, der sie in Auseinandersetzung mit bestimmten Gegnern oder spezifischen 

Kritikpunkten vorbrachte. 

Insgesamt beließ er es jedoch nicht dabei, als Kleriker eine Sonderstellung zu beanspruchen, 

durch die er seinen Lesern von einer überlegenen Position aus begegnete, sondern streute auch 

solche Elemente ein, durch die er ihnen auf der Ebene eines gemeinsamen Glaubens auf 

Augenhöhe begegnete. Dies tat er, wenn er ‚Gemeinplätze‘ postulierte, die von allen 

‚Rechtgläubigen‘ Christen geteilt würden, besonders deutlich wird dies in Hinblick auf das 

Themenfeld der Marienverehrung, da die weit verbreitete Marienfrömmigkeit ein verbindendes 

Element zwischen Murner und vermutlich einem Großteil seiner Leser bildete. Da er seine 

theologische Position als persönliche Überzeugung vertrat, zeigte er sich innerhalb seiner 

Publizistik nicht nur als (gelehrter) Theologe, sondern auch als frommer Christ. Gemein war 

allen Facetten, die Murners self-fashioning als Theologe ausmachten, dass er sich zur 

Römischen Kirche mit ihren Lehren bekannte und sich selbst in die bestehenden Strukturen 

einordnete, die er bestätigte. Mit diesem Bekenntnis einher ging seine Abgrenzung von 

reformatorischen Positionen und der Kritik am Status quo. Dabei eröffnete ihm gerade das als 

von ‚der Norm abweichend‘ bewertete Verhalten der Reformation die Möglichkeit, dieses nicht 

nur aus theologischer Sicht anzuprangern, sondern ebenso aus juristischer Perspektive als 

kriminelles Handeln zu verurteilen.   



225 
 

8) Murner als Jurist 

Zwar bestimmte Gerichtsterminologie die Sprache von theologischen Streitschriften des 16. 

Jahrhunderts – Polemiker erhoben Klage, verteidigten sich gegen gegnerische Vorwürfe und 

forderten Urteile1109 –, doch konnte Murner sich im Gegensatz zu anderen Kontroverstheologen 

tatsächlich als studierter Rechtsgelehrter1110 äußern und positionieren. Ebenso wie Murner sich 

als ein gelehrter Theologe zur Reformation äußern konnte, verfügte er über die Qualifikation, 

zeitgenössische Vorgänge juristisch zu bewerten. Grundlage dafür boten ihm sein juristisches 

Studium sowie der Titel eines Doktors beider Rechte1111, des römischen und kanonischen 

Rechts1112, den er erst kurz vor Beginn seines kontroverstheologischen Engagements erworben 

hatte und dessen Verleihung er ursprünglich durch Feierlichkeiten hatte öffentlich inszenieren 

wollen1113. Die Zeit unmittelbar vor seinem Auftreten gegen die Reformation und seiner 

                                                 
1109 Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 59. 
1110 Cochlaeus, der zuvor juristische Studien verfolgt hatte, bewertete Luthers Positionen ebenfalls aus juristischer 
Perspektive. Dies tat er bereits in seiner ersten kontroverstheologischen Schrift, der Antwort auf den gottlosen 
Appell Luthers gegen den Papst des Jahres 1520. Vgl. Wolf, Gerhard Philipp: Johannes Cochlaeus, S. 127/139. 
1111 Zasius hatte angezweifelt, ob Murner zum Doktor beider Rechte promoviert werden dürfte. Neben der 
Zugehörigkeit zu einem Bettelorden sah Zasius ein Problem in Murners publizistischer Tätigkeit. Wegen seiner 
Narrensatiren und der Popularisierung des Rechtes durch Übersetzungen hielt er Murner der Promotion für 
unwürdig. Nachdem Murner eine entsprechende päpstliche Genehmigung eingeholt hatte, konnte er den 
juristischen Doktortitel offiziell führen. Er wurde wegen seiner Bemühungen um die Popularisierung des Rechtes 
auch von anderen Gelehrten angefeindet. Die Kritik des Zasius wog schwer, weil dieser in Gelehrtenkreisen als 
Jurist hohes Ansehen genoss. Vgl. Erler, Adalbert: Thomas Murner als Jurist, S. 22f. Lembke, Sven/Markus 
Müller: Einleitung, S. 5. Newald, Richard: Elsässische Charakterköpfe, S. 159. Pauser, Josef: Welch Frevel!, 
S. 204/206f. Die Problematik von Murners juristischem Doktortitel und seiner Ordenszugehörigkeit fand Eingang 
in Reformationspolemik: In der Aufzählung von gegen ihn gerichteten Schmähungen nannte Murner eine Schrift, 
in der St. Franziskus darüber klage, dass er ein rotes Barett trage. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen 
Lutherischen Narren, V. 418f. Urbanus Rhegius thematisierte die Ereignisse um Murners Promotion. Vgl. 
Rhegius, Urbanus: Dyalogus nit vnlustig zulesen, newlich vo[n] Martino Luther / vnd Simone Hesso / zů Worms 
geschehen. Ich bitt ain yeden leser dises bchleins / er wll die sach im besten verstan / dan[n] dieweyl die 
vngelerten Romanisten de[n] kstlichen schatz die hailige geschrifft also durchächten / vnd auffiren aygen geytz 
ziehen bin ich auß Christlichem zorn bewegt / vnd hab auß iren sache[n] auch ain Luthers gespt mssen machen 
/ vnd doch hflich / dan[n] ich hab irer geschonet / wolten sy auff irer blindthait verharren / ich mst die feder baß 
spitze[n] / Aber got wll sy erleychten in ainem rechten glauben. Amen. Augsburg 1521, fol. B1vf. 
1112 Das römische (Corpus iuris civilis Kaiser Justinians) und kanonische Recht (Corpus Iuris canonici) bildeten 
das gemeine Recht, das seit dem Mittelalter in weiten Teilen Europas sowie im Reich Geltung besaß und zentraler 
Gegenstand der juristischen Ausbildung war. Um 1500 dominierte das kanonische Recht nicht nur an den 
Universitäten, sondern auch in Hinblick auf seine Wirkmächtigkeit – die Kirche beanspruchte für die geistliche 
Rechtsprechung eine umfassende Gültigkeit. Vgl. Luig, Klaus: Gemeines Recht (Art.). In: Handwörterbuch zur 
deutschen Rechtsgeschichte 2. Berlin 2012², Sp. 61f. Schlinker, Steffen: Rezeption des römisch-kanonischen 
Rechts (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 11.Stuttgart/Weimar 2010, Sp. 201. Wall, Heinrich de: Die 
Neugestaltung des evangelischen Kirchenrechts und die Rolle der „weltlichen“ Juristen. Vom kanonischen Recht 
zur landesherrlichen Kirchenordnung. In: Strohm, Christoph (Hg.): Reformation und Recht. Ein Beitrag zur 
Kontroverse um die Kulturwirkung der Reformation. Tübingen 2017, S. 181. Witte, John: Recht und 
Protestantismus. Die Rechtslehren der lutherischen Reformation. Gütersloh 2014, S. 56/58f. 
1113 Murners Absicht, seine Promotion öffentlich zu inszenieren, entsprach dem Promotionsritual. Die von ihm 
geplante öffentliche Inszenierung seiner juristischen Doktorwürde war jedoch auf Widerstand gestoßen. Neben 
dem Zweifel, ob ein Franziskaner ein Doktor kaiserlichen Rechts werden könne, stellte sich die Frage, ob ein 
Bettelmönch sein Doktorat mit viel Aufwand feiern dürfe. Nach Rücksprache mit der römischen Kurie wurde 
Murners Promotion noch im selben Jahr (zwischen Juni und August) ohne Feierlichkeiten vollzogen. Vgl. Füssel, 
Marian: Rang, Ritual und Wissen. Zur Rolle symbolischer Kommunikation für die Formierung des 
Gelehrtenhabitus an der spätmittelalterlichen Universität. In: Frank Rexroth (Hg.): Beiträge zur Kulturgeschichte 



226 
 

Rückkehr nach Straßburg hatte er mit juristischen Studien verbracht. Er war als einer der ersten 

Dozenten in Erscheinung getreten, der seine Vorlesungen auf Deutsch hielt, zudem hatte er sich 

mit seiner juristischen Publizistik1114 nicht nur an ein exklusives Fachpublikum gewandt, 

sondern durch Übersetzungen in die Volkssprache einen breiteren Leserkreis angesprochen1115 

– an der Entwicklung der deutschen Rechtssprache hatte Murner maßgeblichen Anteil1116. 

Seine Beschäftigung mit juristischen Sachverhalten setzte er während seines Engagements 

gegen die Reformation fort: Zwar veröffentlichte er ab 1521 keine ausschließlich juristische 

Schrift mehr1117, doch arbeitete er wohl an einer weiteren juristischen Lernhilfe1118. In seiner 

kontroverstheologischen Publizistik trat er als Rechtsgelehrter in Erscheinung, sobald er auf 

sein juristisches Fachwissen zurückgriff oder sich gar als Doktor beider Rechte bezeichnete1119. 

Um Murners Auftreten als Jurist sowie seinem Umgang mit rechtlichen Fragen nachzugehen, 

sollen im Folgenden erst die Schriften Murners Beachtung finden, in Hinblick einerseits auf 

seinen eigenen Umgang mit der Zensur, andererseits auf die Bedeutung von Recht und Unrecht. 

Das Augenmerk liegt darauf, wie er sich durch seine juristische Argumentation positionierte, 

                                                 
der Gelehrten im späten Mittelalter. Ostfildern 2010 (= Vorträge und Forschungen 73), S. 230. Liebenau, Theodor 
von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 121-123. 
1114 Einen Überblick über Murners juristische Schriften gibt Kaib, Hildegard: Zu den juristischen Schriften Thomas 
Murners. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg 
(Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la Bibliothèque nationale et 
universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe 
1987, S. 93-111. 
1115 Auch populäre Rechtsliteratur richtete sich als Fachliteratur an ein Fachpublikum, das in der Rechtspflege tätig 
war. Murners juristischen Schriften waren vor allem aus seiner Lehrtätigkeit in Basel hervorgegangen und während 
seines zweijährigen Aufenthaltes dort erschienen. Gerade für seine Bemühungen um die Popularisierung 
juristischen Wissens, etwa in Form seiner Übersetzung der Institutionen, war er (namentlich von Zasius) stark 
kritisiert worden. Murners Institutionen erlebten mehrere Auflagen, bis sie durch andere Übersetzungen abgelöst 
wurden. Weitere Übersetzungen von Teilen des Corpus Iuris Civilis hatte Murner beabsichtigt, aber nicht 
umgesetzt. Vgl. Kaspers, Heinrich/Wilhelm Schmidt-Thomé u.a. (Hgg.): Vom Sachsenspiegel zum Code 
Napoléon. Kleine Rechtsgeschichte im Spiegel alter Rechtsbücher. Köln 1972 (= Zeugnisse der Buchkunst 2), 
S. 104. Kisch, Guido: Die Anfänge der Juristischen Fakultät Basel 1459-1529. Basel 1962 (= Studien zur 
Geschichte der Wissenschaften in Basel XV), S. 87/91f. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 206f. Kritisiert worden 
war er ebenfalls für seine mnemotechnischen Lernhilfen, wie dem Lernkartenspiel Chartiludium, die er zum 
leichteren Memorieren der Institutionen entwickelt hatte. Zur negativen Bewertung solcher Lernspiele hatte u.a. 
der schlechte Ruf des Glücksspiels beigetragen. Innovativ war Murner nicht wegen des mnemoteschnischen 
Ansatzes gewesen, sondern weil er ihn als erster auf die Jurisprudenz angewandt hatte. Vgl. Erler, Adalbert: 
Thomas Murner als Jurist, S. 57. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 224. Schumann, Eva: Beiträge studierter Juristen 
und anderer Rechtsexperten zur Rezeption des gelehrten Rechts. In: Jahrbuch der Akademie der Wissenschaften 
zu Göttingen 2007 (2008), S. 451. 
1116 Vgl. Burmeister, Karl Heinz: Das Studium der Rechte im Zeitalter des Humanismus im deutschen 
Rechtsbereich. Wiesbaden 1974, S. 186. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 206. Smolinsky, Heribert: Thomas 
Murner, S. 85. 
1117 Seine letzte Publikation dieser Art war Murner, Thomas: Der keiserlichen stat rechten ein inga[n]g vnd wares 
fundame[n]t. Meister vnd rädten tütscher nation von Doctor Thomas Murner gegabet vnd zů gefallen verteütschet. 
Straßburg 1521. 
1118 1526 fertigte er das (unvollendete) Lernschachspiel Instituta Helvetiorum an, dessen Handschrift erhalten ist. 
Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 323. 
1119 Dies nur in einem Drittel seiner Schriften (10 von 30), nämlich Protestation, Vom Lutherischen Narren, 
Mendatia Lutheri, Purgatio vulgaris, Ein Brief, der Kalender, beiden Aktenausgaben zur Badener Disputation, 
Appellation und Sendbrief. 



227 
 

sowohl durch ihren Inhalt als auch die Art und Weise, in der er diese vorbrachte. Um einen 

Vergleich seines Auftretens inner- und außerhalb seiner Publizistik zu ermöglichen, rücken 

danach einige Auseinandersetzungen in den Fokus, in denen Verstöße gegen geltendes Recht 

verhandelt wurden. In solche Verhandlungen war er zwar vornehmlich außerhalb seiner 

Publizistik verwickelt, doch standen sie mit dieser in Zusammenhang und fanden zum Teil 

Eingang in seine Schriften. 

8.1) Die Zensur in Straßburg 

Mit der anonymen Veröffentlichung seiner ersten kontroverstheologischen Schriften wählte 

Murner eine zumindest problematische Taktik. Während die anonyme Veröffentlichung von 

Druckschriften erst im Reichstagsabschied von Augsburg 1530 reichsweit verboten wurde, 

wurden anonyme Schmähschriften in Straßburg bereits in einem Mandat vom 25.03.1521 

untersagt. Da Murner sich mit der Protestation bereits vor dem Mandat, nämlich am 

08.03.1521, zu seinen anonymen Schriften bekannte und die Anonymität aufgab, machte er sich 

keines Verstoßes gegen dieses Mandat schuldig. Dennoch war die Anonymität seiner ersten 

Schriften heikel, da er sich wegen der Verheimlichung seines Namens potenziell in ein 

zwielichtiges und anrüchiges Licht setzte1120. Diesem Umstand war sich auch Murner bewusst, 

sodass er sich bereits in seiner ersten Schrift zu einer Begründung seiner Anonymität veranlasst 

sah: Er äußere sich nicht, um Luther zu schaden, sondern zur Erkenntnis der göttlichen 

Wahrheit „on darthůn / meins namens das mir von dyr geantwurt werde / so du sihest das ich 

vß verschwygung eigens namens kein rům ersůchen begere“1121. 

Der Rekurs auf die selbst gewählte Anonymität innerhalb seiner Schriften erschöpfte sich nicht 

in dieser Demutsbekundung, sondern bestand auch darin, wie er sich mit der Zensur arrangierte. 

Indem er in jeder Schrift versicherte, dass seine Autorschaft dem Straßburger Bischof bekannt 

sei1122, betonte er, dass er sich der für die kirchliche Indizierung von Veröffentlichungen 

entscheidenden Person1123, zu erkennen gegeben und sich dessen Urteil unterworfen habe. Weil 

sich diese Erklärungen in bereits veröffentlichten Schriften befanden, konnte er sie als von dem 

                                                 
1120 Vgl. Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 25.03.1521. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur 
Reformation, S. 98. Murner, Thomas: Protestation, S. 602. Halbey, Hans Adolf: Druckkunde für Germanisten, 
Literatur- und Geschichtswissenschaftler, S. 53. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften der frühen 
Reformation, S. 219. 
1121 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32f. 
1122 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87. Ders.: Wie doctor M. Luter vß 
falschen vrsachen, S. 29. Eine Ausnahme bildet Von der Babylonischen gefenknuß der Kirchen.  
1123 Seit 1487 gab es eine bischöfliche Präventivzensur, laut einer Vorschrift des 5. Laterankonzils (1515) sollten 
die Bischöfe der jeweiligen Druckorte alle Schriften überprüfen und eine Druckerlaubnis erteilen. Vgl. Burkhard, 
Dominik: Repression und Prävention. Die kirchliche Bücherzensur in Deutschland (16.-20. Jahrhundert). In: 
Hubert Wolf (Hg.): Inquisition, Index, Zensur. Wissenskulturen der Neuzeit im Widerstreit. Paderborn/München 
u.a. 2001 (= Römische Inquisition und Indexkongregation 1), S. 308. Wolf, Hubert: Index. Der Vatikan und die 
verbotenen Bücher. München 2006, S. 33. 



228 
 

Straßburger Bischof sanktioniert präsentieren. Durch das geschilderte Verfahren, sich dem 

Bischof zu erkennen zu geben, schaffte er sich die Möglichkeit, seine Schriften zwar anonym 

zu veröffentlichen, dabei aber die Redlichkeit seiner Absichten zu betonten. Er verdeutlichte, 

dass er sich im Gegensatz zu anderen anonymen Autoren (von Schmähschriften) nicht vor 

seiner Verantwortung als Verfasser verstecke. Zudem ist aufschlussreich, dass Murner diese 

Verfahrensweise in seinen Schriften kommunizierte. Der wiederholte Hinweis auf die 

Bekanntheit seiner Autorschaft zielte darauf ab, seine Schriften – ihrer Anonymität zum Trotz 

– vor seinen Lesern als legitim auszuweisen1124. Dabei suchte er sich unter Bezug auf den 

Bischof als Leumund seinem Publikum gegenüber als vertrauenswürdig darzustellen. 

Da es in Straßburg bereits 1520 schwierig war, für anonyme Schriften das bischöfliche 

Imprimatur zu erlangen, arrangierte Murner sich durch diese Verfahrensweise mit den 

zeitgenössischen Zensurbestimmungen gegen Schmähschriften, um den Nachweis erbringen 

können, gerade keine anonymen Schmähschriften verfasst zu haben1125. Dementsprechend 

stellte er in seiner Protestation rückblickend fest, er habe seine Schriften den  

durchlüchtigten, erwürdigen fürsten vnd herren ordentlichen richteren der Mentzischen Prouintzen1126 
eröffnet vnd zugesendet. Namlich einem ertzbischoff von Mentz, vnd bischoff zu Straszburg, mit fleisiger 
anhangender bit solch mein schreiben zu erkennen, straffen, dulden, abthun, oder lasen bleiben, als billiche 
vnderthenikeit erfordert, gegen ordenlichen richteren, vermeint damit auch mein schreiben für kein 
schmachbiechlin solten erachtet werden (so sie auch noch mit keinen rechten mögen) so mein namen denen 
eröffnet wer, den billich solch sachen den cristlichen glauben betreffen, solten als hirten nit verborgen sein. 
Wer auch nit von nöten solchen meinen namen iedem besunder zu entdecken, so vsz demütikeit zu vermeiden 
eincherlei rums darusz zu erschöpffen, sunder dz usz verschweigung des schreibers dest fürderlicher zu der 
matery vnd sachen geret würd. Nach einem alten spruch, nit wer, sunder waz geret würt nim acht1127. 

Der Umstand, dass er sich in einer eigenen Veröffentlichung zu seinen bisherigen Publikationen 

bekannte sowie die Ausführlichkeit, mit der er sich zu seiner Anonymität äußerte, weist darauf 

                                                 
1124 Es fällt auf, dass der Drucker Grüninger ebenfalls die Notwendigkeit sah, Murners anonyme Schriften sowie 
den Lutherischen Narren an eine externe Gewalt anzubinden. Er fügte den 1520 erschienenen Schriften Murners 
ein kaiserliches Druckprivileg an. Das auf dem kaiserlichen Bücherregal gründende Druckprivileg schützte Werke 
unter Androhung von Strafe vor einem unautorisierten Nachdruck. Das Privileg konnte sowohl Autoren als auch 
Buchdruckern oder Buchhändlern verliehen werden. In beiden Ausgaben des Lutherischen Narren ist es am 
Anfang vermerkt („Cum priuilegio.“), doch wird es nur in einer Ausgabe näher erläutert. Diese Erklärung ist 
ausführlicher als in den anderen Schriften gestaltet und verbietet den Nachdruck bei Strafe für fünf Jahre (statt 
eines Jahres). Das rasche Vorgehen des Straßburger Rates gegen den Lutherischen Narren macht jedoch deutlich, 
dass ein Druckprivileg keinen Schutz vor der städtischen Zensur bot. Murner, Thomas: Von dem grossen 
Lutherischen Narren, S. 12/355. Vgl. ders.: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211. Ders.: 
Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87. Ders.: Von dem babstenthum, S. 55. Ders.: Von Doktor Martin 
Luthers Lehren und Predigen, S. 164. Eisenhardt, Ulrich: Die kaiserliche Aufsicht über Buchdruck, Buchhandel 
und Presse im Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation (1496-1806). Ein Beitrag zur Geschichte der Bücher- 
und Pressezensur. Karlsruhe 1970 (= Studien und Quellen zur Geschichte des deutschen Verfassungsrechts. Reihe 
A: Studien 3; Habil. 1970), S. 10f. Hemels, Joan: Pressezensur im Reformationszeitalter (1475-1648). In: Heinz-
Dietrich Fischer (Hg.): Deutsche Kommunikationskontrolle des 15. bis 20. Jahrhunderts. München/New York u.a. 
1982 (= Publizistik-Historische Beiträge 5), S. 27. 
1125 Vgl. Giesecke, Michael: Der Buchdruck in der frühen Neuzeit, S. 777, Endnote 93. 
1126 Das Bistum Straßburg war eine Suffragandiözese der Kirchenprovinz Mainz. Vgl. Kundert, Werner: Das 
Erzbistum Mainz, S. 692. 
1127 Murner, Thomas: Protestation, S. 599 (Hervorhebung im Original). 



229 
 

hin, dass sie ein zentraler Kritikpunkt war. Damit deckt sich, dass er sich hier des 

Bescheidenheitstopos bediente und die Bedeutung der Sache in den Vordergrund stellte. Seine 

Anonymität war in höchstem Maße legitimationsbedürftig.  

In Hinblick auf Murners Publizistik ist zu bedenken, dass sie immer verschiedenen Zensuren 

unterlag, da er neben der kaiserlichen und bischöflichen Aufsicht auch derjenigen seiner 

Ordensoberen sowie der städtischen Räte seiner jeweiligen Aufenthaltsorte unterworfen war. 

Dies betraf insbesondere Straßburg, wo es bereits eine, wenn auch nicht streng gehandhabte, 

Zensur gab, während sich die Zensur generell erst im Laufe der konfessionellen 

Auseinandersetzung weiter entwickelte1128. Allerdings scheint die Straßburger Zensur nicht in 

besonderem Maße gegen Murners Publikationen vorgegangen zu sein, da er bis zur 

Veröffentlichung des Lutherischen Narren seine kontroverstheologischen Schriften, auch die 

anonymen, anscheinend ohne größere Probleme veröffentlichen konnte und nicht gegen sie 

eingeschritten wurde. Lediglich Von der Babylonischen gefenknuß der Kirchen hatte bei dem 

Zensor Sebastian Brant Anstoß erregt, der ihre Publikation zunächst verbieten wollte1129.  

Gegen den Lutherischen Narren ging die Zensur vor, nachdem kurz nach Erscheinen Klage 

gegen diese sich „wider Got, gut sitten vnd erbarkeit“ wendende Publikation1130 erhoben 

worden war. Alle noch nicht verkauften sowie nach Möglichkeit die bereits verkauften 

Exemplare wurden konfisziert und sollten verbrannt werden. Um dem Lutherischen Narren 

doch noch ein Publikum zu verschaffen, erfolgte eine zweite Auflage außerhalb Straßburgs, 

von der ebenfalls der Großteil vernichtet wurde1131. 

                                                 
1128 Vgl. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 300. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 26. Wolf, 
Hubert: Index, S. 16. Das Amt des Zensors war in Straßburg bereits zuvor eingeführt worden – wegen der 
Germania-Debatte, an der Murner maßgeblich beteiligt gewesen war. Sebastian Brant hatte das Amt des Zensors 
ab 1504 bis zu seinem Tod (10.05.1521) inne. Nachfolger wurde Brants Schwiegersohn Peter Butz bis zu dessen 
Tod 1531. Vgl. Fuchs, François-Joseph: Les critères du choix des secrétaires de la ville de Strasbourg 
(Stadtschreiber) au XVIe siècle. In: Marijn de Kroon/Marc Lienhard (Hgg.): Horizons européens de la réforme en 
Alsace. Das Elsass und die Reformation im Europa des XVI. Jahrhunderts. Mélanges offerts à Jean Rott pour son 
65e anniversaire. Straßburg 1980 (= Société Savante d’Alsace et des Régions de l’Est. Collection «Grandes 
publications» 17), S. 9-11. Israel, Uwe: Sebastian Brant und Johannes Geiler von Kaysersberg, S. 53. 
Niederberger, Antje: Sebastian Brant, das Reich und die Eidgenossen. In: Sven Lembke/Markus Müller (Hgg.): 
Humanisten am Oberrhein. Neue Gelehrte im Dienst alter Herren. Leinfelden-Echterdingen 2004 (= Schriften zur 
südwestdeutschen Landeskunde 37), S. 198.  
1129 Vgl. Flood, John L.: Heinrich VIII. und Martin Luther, S. 5. Einlage an Sebastian Brant im Schreiben Hans 
Bocks und Conrad von Duntzenheims an den Rath, 18.04.1521. In: Hans Virck (Hg.): Politische Correspondenz 
der Stadt Stassburg im Zeitalter der Reformation. Erster Band 1517-1530. Straßburg 1882 (= Urkunden und Akten 
der Stadt Strassburg. Zweite Abteilung), S. 45. 
1130 Die Begründung entsprach den 1504 eingeführten Zensurbestimmungen. Vgl. Baumhauer, Hermann: Die 
Anfänge der katholischen Presse im Elsass. Der Weg zur katholisch-politischen Meinungszeitung. (Ein Beitrag 
zur Geschichte des politischen Katholizismus). Konstanz 1939 (= Diss. 1939), S. 21. 
1131 Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 22./27.12.1522. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur 
Reformation, S. 99f. Vgl. Büchner, Frauke: Thomas Murner, S. 271. Schillinger, Jean: Le corps grotesque dans 
‚Le grand fou Luthérien’ de Thomas Murner (1522). In: Mary-Nelly Fouligny (Hg.): Réalités et représentations 
du corps dans l'Europe des XVIe et XVIIe siècles 2. Nancy 2011, S. 303. Wie genau die zweite Auflage zustande 
kam, ist unklar. Möglicherweise handelt es sich um einen neuen Druck – der Drucker Grüninger hatte angezeigt, 



230 
 

Abgesehen von der Konfiskation wurden keine weiteren Schritte gegen Murner oder dessen 

Drucker Grüninger unternommen. Explizit wurde für Grüninger der Verlust der Schriften, also 

der darin gebundenen Produktionskosten, als ausreichende Strafe anerkannt. Murner erhielt 

eine Verwarnung, „solch büchlein oder dergleichen nit mer zu machen“, wobei sich der 

Magistrat zusätzlich an dessen Konvent wandte, um ihn von diesen Aktivitäten abzuhalten. 

Gleichzeitig wurde allen Druckern der Stadt die Veröffentlichung von Schmähschriften sowohl 

für als auch gegen Luther verboten1132. Dass Grüninger fortan keine Aufträge von Murner mehr 

annahm und dieser somit keinen Drucker mehr in Straßburg finden konnte1133, gründete auf der 

Entscheidung Grüningers, nicht auf einem Verbot1134. Die in den folgenden Jahren vom Rat 

ergriffenen Maßnahmen zielten jedoch darauf ab, Murner von seiner publizistischen Tätigkeit 

abzuhalten: 1523 wurde er (neben anderen Geistlichen) wegen aufrührerischer Aussagen erneut 

verwarnt, Anfang Juni 1524 brachte ihm die Einrichtung seiner eigenen Druckerei eine Klage 

ein, weil er nicht der Druckerzunft angehörte – der Inhalt der Schrift scheint für die Klage keine 

Bedeutung gehabt zu haben. Am 15.06.1524 verbot der Rat ihm sowie Hieronymus 

Gebwiler1135 die schriftstellerische Betätigung, was einem Publikationsverbot gleichkam1136. 

                                                 
dass Murner eine Neuauflage in Hagenau beabsichtigte – oder um den Verkauf von (sich von der Erstauflage 
unterscheidenden) Restexemplaren. Vgl. Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 22./27.12.1522. In: 
Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur Reformation, S. 100. Merker, Paul: Einleitung. In: Thomas Murner: Von dem 
großen Lutherischen Narren, hg. v. ders. (= Thomas Murners Deutsche Schriften 9), S. 41. Neukirchen, Thomas: 
Nachwort. In: Thomas Murner: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 359.  
1132 Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 22./27.12.1522. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur 
Reformation, S. 100. 
1133 Eine weitere Publikation Murners wurde von Wolfgang Köpfel gedruckt: Murner, Thomas: Ein brieff des 
Edlen Künigs vß Engelandt / z den Fürsten von Sachßen / von dem Luther. // Herzog Jrgen vß Sachßen antwurt. 
Straßburg 1523. Grüninger druckte weiterhin die Werke anderer Kontroverstheologen, 1522/1523 druckte er etwa 
fünf Kontroversschriften des Johannes Cochlaeus und 1523/24 in rascher Abfolge ebenfalls fünf Werke Johannes 
Dietenbergers. Vgl. Laube, Adolf: Das Gespann Cochläus/Dietenberger, S. 126f/131. 
1134 Der Beschluss vom 27.12.1522 kann als Druckverbot für Murners Werke bei Grüninger ausgelegt werden. 
Vgl. Willer, Jakob: Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt Straßburg, S. 147. 
1135 Der elsässische Humanist Hieronymus Gebwiler (1474-1545) war ab 1509 Rektor an der Lateinschule des 
Straßburger Münsters und setzte sich für ihre Reform nach den Vorstellungen Wimpfelings ein, er verfasste 
pädagogische Schriften. Gegen die Einführung der Reformation in Straßburg bezog er früh Position und publizierte 
ab 1523 sowohl deutsche als auch lateinische Streitschriften. Im Karsthans wurde er, ebenso wie Murner, 
verspottet. Im Zuge des Verbotes aufrührerischer Schriften musste er das Manuskript seiner begonnenen 
Straßburger Chronik dem Stadtrat übergeben. Die Neuordnung des Straßburger Schulwesens enthob ihn seiner 
Tätigkeit, sodass er 1525 die Stadt verließ und Rektor an der Schule in Hagenau wurde. Dort engagierte er sich 
ebenfalls gegen die lutherischen Lehren. Vgl. Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 06./15.09.1522. 
In: Manfred Krebs/Hans Georg Rott (Hgg.): Quellen zur Geschichte der Täufer 7. Elsaß, 1. Teil: Stadt Straßburg 
1522-1532. Gütersloh 1959 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 26), S. 4. Duntze, Oliver: 
Ein Verleger sucht sein Publikum, S. 267f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 29. Kämmel, Heinrich: 
Gebwiler, Hieronymus G. (Art.). In: Allgemeine Deutsche Biographie 8. Leipzig 1878, S. 486f. Mertens, Dieter: 
Gebwiler (Gebwilerius), Hieronymus (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-1520. Verfasserlexikon 1. 
Berlin/Boston 2008, Sp. 870f. 
1136 Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 55/98. Baillet, Lina: 1500-1530: L’imprimerie en 
expansion. In: Hubert Bari (Hg.): La Mémoire des Siècles. 2000 ans d’écrits en Alsace. Straßburg 1989, S. 162. 
Ritter, François: Histoire de l’imprimerie alsacienne, S. 105/107. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), 
Sp. 305. 



231 
 

Das Verbot des Lutherischen Narren lässt sich auch, aber nicht nur, als Parteinahme der Zensur 

Straßburgs für die Reformation auffassen, handelte es sich doch um eine Schmähschrift, die als 

solche offiziell angezeigt worden war. 1519 war beispielsweise der Druck von Murners 

Moralsatire Die Geuchmat verhindert worden, um politische Konflikte zu vermeiden. Diese 

war daraufhin in Basel veröffentlicht worden1137. Zudem bemühte Murner sich Anfang 1521 

um das Einschreiten des Zensors Brant gegen reformatorische Schmähschriften und bewarb 

sich (vergeblich) nach dem Tod Brants um dessen Nachfolge1138, sodass er sich um die 

Möglichkeit bemühte, die städtische Zensur in seinem Interesse zu lenken. In Hinblick auf die 

Ausübung der Zensur in Straßburg ist zudem anzumerken, dass reformationsfreundliche 

Schriften nicht vor ihrem Eingreifen geschützt waren, wie sich am Beispiel des Druckers 

Wolfgang Köpfel zeigt: Neben weiteren Schriften veranlasste dessen Traktat zur Priesterehe 

und eine Beschwerde des Bischofs darüber den Magistrat am 12.09.1524 zur Veröffentlichung 

der ersten Zensurverordnung1139. Alle Publikationen mussten seitdem dem Magistrat zur 

Prüfung vorgelegt und der Drucker jeweils genannt werden. 1526 wurde Köpfel wegen der 

Wahrhaftigen Handlung, worin weder Autoren1140 noch Drucker benannt wurden, in Haft 

gesetzt. Andererseits griff die städtische Zensur nur sporadisch ein, sodass es auffällig ist, wie 

selten sie gegen reformatorische Publikationen vorging. Zwar war in Straßburg seit dem 

26.01.1520 der Druck papstfeindlicher Schriften verboten, doch konnten 

reformationsfreundliche Publikationen ohne Probleme veröffentlicht werden. Das Wormser 

Edikt war 1521 in Straßburg veröffentlicht worden, ohne jedoch umgesetzt zu werden1141. 

Bis 1522 war es Murner möglich, sich mit den in Straßburg herrschenden Bedingungen zu 

arrangieren und seine Schriften zu veröffentlichen, wenngleich er sich wiederholt veranlasst 

sah, seinen Lesern die Legitimation seiner anonymen Schriften vor Augen zu führen. Sobald 

jedoch der Straßburger Rat gegen seine Publizistik vorging, suchte er sich über dessen 

                                                 
1137 Vgl. Wiegand, Hermann: Sebastian Brant (1457-1521). Ein streitbarer Publizist an der Schwelle zur Neuzeit. 
In: Paul Gerhard Schmidt (Hg.): Humanismus im deutschen Südwesten. Biographische Profile. Sigmaringen 1993, 
S. 98. 
1138 Vgl. Fuchs, François-Joseph: Les critères du choix des secrétaires de la ville de Strasbourg, S. 10. Liebenau, 
Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 172. 
1139 Ursächlich war u.a. auch die Entschuldigung der Katharina Zell. Vgl. Kaufmann, Thomas: Pfarrfrau und 
Publizistin, S. 209f. Das Mandat ist abgedruckt in: Kastner, Ruth (Hg.): Quellen zur Reformation, S. 101f. Sowie 
Saladin, Johann Georg: Strassburger Chronik. Fortsetzung II, hg. v. Aloys Meister/Aloys Ruppel. In: Mitteilungen 
der Gesellschaft für Erhaltung der geschichtlichen Denkmäler im Elsass. 2. Folge 23 (1911), S. 308f.  
1140 o.A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden. Die Berichte stammen von verschiedenen, nicht 
sicher bestimmten Autoren. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 35f. Über diese Schrift beschwerte 
Murner sich ausführlich beim Straßburger Rat. Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther 
Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 88-104. 
1141 Vgl. Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 26.01.1520. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur 
Reformation, S. 97. Chrisman, Miriam Usher: Reformation printing in Strasbourg, S. 217/219. Ritter, François: 
Histoire de l’imprimerie alsacienne, S. 219/242f. 



232 
 

Intervention hinwegzusetzen, was sich insbesondere an der Einrichtung seiner eigenen 

Druckerei zeigte. Thematisiert hat er in seiner Veröffentlichung lediglich seine 

Übereinstimmung mit der bischöflichen, nicht aber mit der städtischen Zensur. Seine Konflikte 

mit letzterer erwähnte er ebenfalls nicht und sprach auch in seinen unveröffentlicht gebliebenen 

Schriften, Purgatio vulgraris und Mendatia Lutheri, die Entstehungsbedingungen nicht an. 

Insofern lag ihm daran, die Legitimation seiner Publizistik aufzuzeigen, nicht jedoch darüber 

öffentlich zu verhandeln oder seine Verstöße gegen geltende Bestimmungen hervorzuheben. 

Allerdings hätte er sich mit der Veröffentlichung von Schriften mit Hilfe seiner eigenen 

Druckerei in aller Deutlichkeit über die städtischen Verbote hinweggesetzt. 

Eine Anbindung seiner Werke an eine Autorität wie den Straßburger Bischof findet sich nur in 

seinen anonymen Schriften und in der Protestation. Da es sich um ein auf seine anonymen 

Schriften beschränktes Vorgehen handelte, legitimierte er dadurch nur die Anonymität, nicht 

seine Publizistik an sich. Die Berechtigung, sich selbst publizistisch innerhalb der religiösen 

Auseinandersetzung zu äußern, bezog er aus dem Umstand, dass er selbst Theologe war sowie 

aus der Notwendigkeit, auf reformatorische Publikationen im selben Medium zu reagieren. In 

seiner Argumentation wiederum zog Murner neben einem theologischen auch einen 

juristischen Bewertungsrahmen heran, um sowohl seine eigene als auch gegnerische Positionen 

vor seinem Publikum zu beurteilen. 

8.2) Recht und Unrecht in seiner Publizistik 

Ein wiederkehrendes Motiv in Murners Schriften war die Thematik von Legalität und 

Illegalität. Grundlegend in seiner Darstellung war die Opposition zwischen einerseits der 

Römischen Kirche und ‚allgemeinen Christenheit‘ sowie andererseits den verschiedenen 

Reformatoren und ihren Anhängern, die gegen geltendes Recht verstoßen würden. Murner 

präsentierte sich in dieser Gegenüberstellung als Vertreter ‚richtiger‘, bzw. ‚rechtmäßiger‘ 

Ansichten sowie als Kläger, der die Verstöße seiner Gegner anprangerte. 

Murner nutzte verschiedene Anknüpfungspunkte, etwa wenn er auf gegnerische Schriften 

reagierte, die ihrerseits rechtliche Themen ansprachen1142. Er befasste sich aber auch mit der 

                                                 
1142 Besonders deutlich in Murners Reaktion auf Luthers Erklärung zur Verbrennung der Bannandrohungsbulle 
und des kanonischen Rechts. Vgl. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 1-30. In 
Erwiderung auf Luthers Adelsschrift, die „nach katholischen Maßstäben als ungerechtfertigter Eingriff und 
Übergriff der weltlichen Gewalt in die kirchliche Hierarchie und das kanonische Recht der Kirche erscheint“, 
formulierte er eine vorrangig biblisch basierte Argumentation, mit der er derjenigen Luthers widersprach. Nur 
vereinzelt verwies er auf ‚kaiserliche Verbote‘ oder das ‚kaiserliche Recht‘ (verbunden mit der Aufforderung an 
Luther, dieses zu lesen), explizite Bezüge auf kanonisches Recht finden sich nicht. Heckel, Martin: Von Luthers 
Reformation zum ius reformandi des Reichskirchenrechts. Rechtliche Perspektiven der Adelsschrift Luthers 1520. 
In: Arndt Kiehnle/Bernd Mertens u.a. (Hgg.): Festschrift für Jan Schröder zum 70. Geburtstag. Tübingen 2013, 
S. 675. Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 176f/186. 



233 
 

Frage der Rechtmäßigkeit verschiedener Handlungsweisen und aktueller Ereignisse, nahm 

Bewertungen vor1143 und belegte Reformatoren mit kriminalisierendem Vokabular1144. Dabei 

stellte Murner zumeist geltende Rechtssätze für seine Zwecke zusammen und zeigte die 

einzelnen Verstöße somit nicht nur auf, sondern wies sie nach. Auf seine juristische Expertise 

verwies er immer dann, wenn er sich auf Gesetzestexte bezog1145, sich eines entsprechenden 

Vokabulars bediente oder juristische Vorgänge anführte. Er nutzte etwa einen juristischen 

Bewertungsrahmen, um dem Wahrheitsanspruch reformatorischer Lehren und 

Schriftauslegung zu widersprechen: 

So wir nun und darzů Doctor Luther in hangender sachen ston, und er daryn nichs ernüweren solt, alß der 
für das zůkinfftig concilium appellieret hat, habt ir üch keiner warheit zů nennen (Quia res iudicata pro vero 
habetur1146). Dan ein geurteilete red sol für ei[ne] warheit geachtet werden, und nit hangende oder spennige 
reden, den wir zů gleicher weiß vermeinen, das wir unsere artikel, so wider sich seint, auch uß dem heiligen 
ewangelio ziehen, unnd gleich so wol gern behalter und liebhaber des ewangeliums wolten erfunden werden 
alß yr1147. 

Tatsächlich war das Heranziehen juristischen Fachvokabulars nicht typisch für 

kontroverstheologische Streitschriften, es ist vielmehr Ausdruck einer juristischen 

Gelehrtenkultur und ein Spezifikum bestimmter Autoren1148. Sein self-fashioning als Jurist in 

Ergänzung zu seinem Auftreten als Theologe war dementsprechend eine Besonderheit Murners 

unter den Kontroverstheologen und eröffnete ihm eine zusätzliche Perspektive im Umgang mit 

gegnerischen Positionen. 

Innerhalb seiner Publizistik führte er seine juristischen Argumente unterschiedlich aus, nahm 

aber jeweils Bewertungen vor und fällte Urteile. Über die Einteilung in ‚richtig‘ und ‚falsch‘ 

hinausgehend begründete er, warum sich wer – aus Murners Sicht immer die gerade von ihm 

betrachtete Gegenseite – im Unrecht befände. Teilweise nannte er als Belege nur Kürzel für 

bestimmte Absätze oder Regelungen1149, führte (ausführliche) lateinische Passagen an1150 oder 

paraphrasierte die jeweiligen Bestimmungen zusätzlich auf Deutsch1151. Durch die 

verschiedenen Arten, sich auf geltendes Recht zu beziehen, gestaltete er sein Auftreten als Jurist 

                                                 
1143 Beispielsweise sprach er der Berner Disputation ihre Rechtmäßigkeit ab und begründete dies erst aus 
juristischer, dann aus theologischer Perspektive. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 830f. 
1144 Plakativ im Kirchendieb- und Ketzerkalender. Einen Überblick über die kriminalisierenden Bezeichnungen 
bei Murner gibt Jörgensen. Vgl. Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen, S. 96. 
1145 Er bezog sich i.d.R. auf einzelne Bestimmungen und nannte spezifische Gesetzestexte wie die Goldene Bulle 
nur selten beim Namen. Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 34. Ders.: Von dem grossen Lutherischen 
Narren, V. 1244. 
1146 Es handelt sich um eine römische Rechtsregel, die Eingang in Justinians Digesten gefunden hatte. Vgl. Stapf, 
Beatrice: Die Entwicklung der Rechtskraftlehre im französischen und spanischen Recht. Eine rechtsvergleichende 
Untersuchung. Tübingen 2017 (= Veröffentlichungen zum Verfahrensrecht 139; Diss. 2015), S. 13. 
1147 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 143f. 
1148 Johannes Eck gehört ebenfalls zu ihnen. Vgl. Kettmann, Gerhard: Zum Fremdwortgebrauch, S. 433. 
1149 Etwa „de re. iur. Potest quis li. VI und Qui facit li. eo. et ti. eo“. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 834. 
Ähnlich etwa auch bei ders.: Cavssa Helvetica, fol. Rr3v. 
1150 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 85f. 
1151 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 13. 



234 
 

auf unterschiedliche Weise: Allein die Kompetenz, gezielt auf bestimmte Artikel verweisen zu 

können, wies ihn als fachkundig in seiner Argumentation aus. Bloße Artikelnennungen 

unterfütterten seine Argumentation mit authentischen Belegen, die jeder – soweit er die Kürzel 

richtig deuten konnte – überprüfen konnte, der über tiefere Rechtskenntnisse oder Zugang zu 

den jeweiligen Gesetzestexten verfügte. Sobald es Murner für seine Ausführungen förderlich 

erschien, zitierte er ausgewählte Passagen und konnte so durch die ausführliche Darlegung 

Akzente setzen. Wenn er pointiert lateinische Zitate anführte, nutzte er die Dignität des Rechts, 

um seine Belege durch (relativ) wortgetreue Wiedergaben zu betonen. Die lateinischen 

Bestimmungen ließ er jedoch zumeist nicht unkommentiert stehen und verband sie mit 

deutschen Erklärungen oder Übersetzungen, verfuhr mit ihnen also in gleicher Weise wie auch 

mit anderen lateinischen Zitaten innerhalb seiner deutschsprachigen Publizistik. 

Wenn er die rechtlichen (lateinischen) Bestimmungen erklärte, deutsche Paraphrasen oder 

Übersetzungen anführte, wandte er sich vorrangig an ein Publikum, bei dem er weder 

tiefergehendes juristisches Wissen noch Lateinkenntnisse voraussetzte. Auf diese Weise zeigte 

er sich als jemand, dem an dem Verständnis seiner Leser lag, und knüpfte an eine 

Verhaltensweise an, mit der er sich in den Jahren unmittelbar vor der Reformation von seinen 

Fachgenossen abgegrenzt hatte: Er bekleidet wieder die Rolle eines Rechtsgelehrten, der sich 

in der Vermittlung juristischer Inhalte nicht auf die lateinische Fachsprache und damit einen 

exklusiven Rezipientenkreis beschränkte, sondern der auf die deutsche Sprache zurückgriff. 

Nicht auf das Recht an sich legte Murner den Fokus, sondern auf die überzeugende Erklärung 

des vorgeworfenen Rechtsbruches. Neben der grundsätzlichen Verurteilung der Reformation 

als kriminell stand bei Murner somit immer auch die Erklärung, warum dem so war. Darin 

spiegelt sich die didaktische Grundausrichtung seiner kontroverstheologischen Schriften: Statt 

bereits gefällte Urteile zu wiederholen (die wie etwa das Wormser Edikt der Ausbreitung 

reformatorischer Lehren kein Ende setzten), zeigte er verschiedene Verstöße gegen geltendes 

Recht auf, um die Reformation vor seinen Lesern zu diskreditieren. 

Als Instanz, die (juristische) Bewertungen vornahm, trat er insbesondere in Ob der König aus 

England ein Lügner sei und Mendatia Lutheri auf. Darin erläuterte er detailliert, dass Luther 

lüge und Heinrich VIII. zu Unrecht angegriffen habe. In der deutschen Fassung führte er auf 

diese Weise 50 Lügennachweise vor1152, in der lateinischen Schrift wollte er 400 Lügen 

nachweisen, von denen die Ausführungen zu den ersten zehn erhalten sind1153. Als Autor der 

Schriften war es jeweils Murner, der Luther der einzelnen Lügen überführte und ihn deswegen 

                                                 
1152 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 138. 
1153 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a4v/g4v. Die 10. Lüge ist nur zum Teil erhalten. 



235 
 

anklagte. In Form des konstruierten Dialoges zwischen Heinrich, Luther und der jeweils 

folgenden Bewertung durch Murner nahm Murner eine ‚Untersuchung‘ vor, die oberflächlich 

einer Disputation ähnelte. Gleichzeitig waren die Schriften strukturell als gerichtliches 

Verfahren konzipiert (ohne ein solches jedoch nachzubilden), wenn er Widersprüchlichkeiten 

zwischen den Sichtweisen aufzeigte und somit zuvor angebrachte Argumente zurückwies1154. 

Murner selbst erscheint dabei zwar nicht explizit als Richter, erfüllt aber diese Funktion, wenn 

er jeweils Aussagen Luthers und Heinrichs gegenüberstellte bzw. ‚anhörte‘ und im Anschluss 

eine Bewertung der Aussagen vornahm. Allerdings erhob er selbst nie den Anspruch, einen 

neutralen Blickwinkel einzunehmen, und machte schon in der Vorrede seine Parteinahme für 

Heinrich VIII. gegen Luther deutlich1155. 

Seine juristische Ausbildung nutzte er in Ob der König aus England ein Lügner sei zudem dazu, 

sich zu Luther in Kontrast zu setzen: Er unterstellte Luther, ‚ein Jurist‘ sein zu wollen1156, 

widersprach diesem vermeintlichen Anspruch aber sofort und führte ihm Mängel in der 

Beweisführung vor. Auch formuliert er eine demonstrative Aufforderung: „Nun spitzendt die 

oren ir iuristen / vnd erkennend ob der luther nit auch iura durch ein neperloch1157 gelesen hab 

/ so er spricht. Negatiua non probatur1158. Wo hat er das gelesen.“ Daraufhin trumpfte Murner 

mit seiner eigenen juristischen Bildung auf und führte auf engem Raum eine Fülle von 

(lateinischen) Gegenbeweisen aus Gesetzestexten1159 an. Zudem kritisierte er, das es „auch 

gng [sey] das man dir wider alle art der iuristen. Qui sine lege erubescunt loqui1160. müß 

glauben on allegation / vnd sol allein geng sein / das du sprichst die iuristen sagens“, zumal 

Luther auf das Recht zurückgreife, das er zuvor verbrannt habe. Auch solle sich niemand des 

                                                 
1154 Vgl. Norland, Howard W.: The Role of Drama in More’s Literary Career. In: The Sixteenth Century Journal 
13,4 (1982), S. 72. Die Dialogstruktur findet sich auch in anderen zeitgenössischen Kontroversschriften (z.B. in 
Morus Responsio ad Lutherum, 1523) und war keine Innovation Murners. Vgl. ebd. Doernberg, Erwin: Henry VIII 
and Luther. An Account of Their Personal Relations. London 1961, S. 38. 
1155 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 49f. 
1156 Mit diesem Vorwurf reagierte Murner auf die Argumentation Luthers, die er in der vorangegangenen Passage 
wiedergab: „VF [sic!] das ander ist das die recht weiß z disputieren wan einer ein artikel settz vnd der ander 
leugnet denselben / so ist der in schuldig zu beweisen der in setzt / den die iuristen auch sagen. Negatiua non 
probatur. Noch ist künig heintz so klg / das er den artikel setzt vnd treibt vff mich ich sol das nein beweisen / vnd 
er wil das ia nicht beweisen.“ Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 84. 
1157 Das gleiche Sprachbild, einen Text bloß durch ein Bohrloch gelesen zu haben, hatte Murner bereits in einer 
früheren Schrift herangezogen, um die Lektüre der Heiligen Schrift durch Anhänger der Reformation zu 
charakterisieren. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 145.  
1158 Die Regel „Ei incumbit probatio, qui dicit, non qui negat“ findet sich in den Digesten des Corpus Iuris Civilis. 
Kerlen, Dietrich: Assertio. Die Entwicklung von Luthers theologischem Anspruch und der Streit mit Erasmus von 
Rotterdam. Wiesbaden 1976 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Abteilung für 
Abendländische Religionsgeschichte 78), S. 74. Seibl, Maximilian: Die Beweislast bei Kollisionsnormen. 
Tübingen 2009 (= Studien zum ausländischen und internationalen Privatrecht 231; Diss. 2009), S. 114. 
1159 In der Edition sind sieben verschiedene Passagen vorrangig aus dem Codex Iustinianus identifiziert. Vgl. 
Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 168f. 
1160 Murner spielt damit auf Sap 13,17. („Non erubescit loqui cum illo, qui sine anima est”) an. Pfeiffer-Belli, 
Wolfgang (Hg.): Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 169. 



236 
 

Rechtes bedienen, gegen das er verstoßen habe. Seine Kritik führte Murner noch weiter, indem 

er Luther nicht nur widersprach, sondern zusätzlich einen Übersetzungsfehler nachwies. Daraus 

konnte er die Folgerung ziehen: „so hastu allen iuristen gngsam angezeigt / was du für ein 

iurist bist / bei dem lieben got mein luther du kanst gar nichs in iure / thst dich me vß dan in 

deinem leib vnd leben ist“1161. 

Bereits als Anonymus hatte Murner den Rückgriff Luthers auf das Recht kritisiert: In Bezug 

auf die Obrigkeit des Papstes, der durch die Einsetzungsworte Christi in Nachfolge Petri stehe, 

berief Murner sich auf ‚alle Konzilien‘ und die gesamte Christenheit, die ein gemeinsames 

Verständnis von Mt. 16 teilen würden. Gegen diese einhellige Meinung der Christenheit 

versperre sich Luther. Murner wolle nun ‚an den Tag legen‘, aus welchen Gründen er dies tue: 

Erstlich wendet doctor Martin für1162 / das die iuristen selb sagen / wie in disen worten Petro kein gewalt 
geben sei / sunder allein versprechen. Vt in glosa c. considerandum dis. L. Et panor. De Elec. C. 
significasti1163. Das laß ich sein / des gewaltz halb / das er hie versprochen ist / Vnd Johannis an dem letsten 
ca1164. geleistet vnd geben sy / alß auch die selben lerer der rechten offenlich vnd dapfer bekennen. Blaffet 
aber doctor Luther so hoch vff / vnd wil sich mit inen beschnen vermeint / zim es sich inen bepstlichen 
gewalt in disen worten verlcknen / sol im vil me gebüren als einem lerer der heiligen geschrifft das den 
iuristen zimpt vnd gebürt. Darzů sag ich das du inen mit der vnwarheit zů legest / das sie bpstlichen gewalt 
verlcknen / sunder sie sagen / das er hie versprochen sei / vnd darnach Petro gegeben worden. Sag du wie 
sie / so hastu sie für kein deckmantel für zů wenden / deine irrung mit inen zů beschirmen / vnd wellen wir 
vnß auch dein in dem fal nichts beklagen1165. 

Murner unterstellte Luther hier nicht nur ein Missverständnis, sondern klagte ihn der bewussten 

Täuschung durch den Bezug auf die genannten Juristen an und diskreditierte damit Luthers 

Bezug auf juristische Autoritäten grundsätzlich als Schwindel. Die Kompetenz, sie ‚richtig‘ zu 

verstehen und als Beleg rechtmäßiger Ansichten zu nutzen, beanspruchte Murner für sich. 

Seinen Rang als Jurist nutzte Murner erneut im Lutherischen Narren als Anknüpfungspunkt, 

um Luthers Verhältnis zum Recht in Frage zu stellen, indem er ‚Luther‘ und dessen Anhänger 

vorführte und ihre Moral anzweifelte. ‚Luther‘ fragt nämlich ‚Murner‘: „Was bistu doch für ein 

iurist / Vnd hast die regel nit gewist / Das vil me ligt an der dat / Dan wie man das geredet hat“ 

und führt den Lebenswandel der ‚lutherisch‘ Gewordenen als Beispiel an1166. Damit lenkte er 

die Aufmerksamkeit auf diese Rolle, wobei die vermeintliche Infragestellung der juristischen 

Qualifikation im Kontext der Satire als Bestätigung erscheint, ist doch die Figur ‚Luthers‘ darin 

negativ konnotiert. Ohne an dieser Stelle eine juristische Argumentation ausführen zu müssen, 

verwies Murner über den fiktionalen Text hinaus auf seine realen Kompetenzen. 

                                                 
1161 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 85-87. 
1162 Murner bezieht sich auf Luthers Resolutio Lutheriana. Vgl. WA 2, S. 188. 
1163 Gemeint sind Decretum Gratiani I, Distinctio L, LIII mit der Glosse Gratians. Der Kommentar des Nikolaus 
de Tudeschis zu den Dekretalen Liber I, Titulus 6. Sowie Decretales Gregorii IX, Liber I, Titulus VI, Capitulum 
IV. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 128. Vgl. Luther, Martin: Resolutio Lutheriana, S. 30. 
1164 Joh. 21,16. Vgl. Luther, Martin: Resolutio Lutheriana, S. 30. 
1165 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 16f. 
1166 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3956-3975. 



237 
 

Dass Murner die juristische Perspektive zur umfassenden Abwertung der Reformation diente, 

zeigt sich besonders anschaulich im Kontext der Badener Disputation. Dort trat er nämlich als 

Theologe und Jurist auf1167, indem er seine vergeblich zur Diskussion gestellten Thesen sowohl 

theologisch als auch juristisch begründete. In dem Abdruck seiner Ehrloserklärungen1168 

betonte er dementsprechend, dass er mit ihnen keine Schmähungen bezwecke, sondern „allein 

die ketzerisch, verfierisch, erloß und kirchen diebische leren des Zwinglys und aller 

lutherischen bßwicht, mit dem gttichen natrlichen statrecht und aller vlker recht z 

durechtigen1169, vervolgen und erloß anzzeigen“1170. Murner suchte die seiner Ansicht nach 

ketzerischen Lehren mit Hilfe beider Rechte, also umfassend, zu widerlegen. Dabei formulierte 

er keine Anschuldigungen, sondern vierzig Verurteilungen, die er jeweils durch die zumeist 

gleichlautende Formulierung „Famosus est qui“1171, bzw. „Erloß ist, der“1172, beginnen ließ. 

Dabei handelte es sich nicht um Urteile über theologische Ansichten, sondern um Urteile über 

als Fehlverhalten bewertete Taten und sichtbare Vergehen1173. Dementsprechend stellte er mit 

diesen Erklärungen einen umfassenden Merkmalskatalog zusammen, welche kriminellen 

Handlungsweisen er mit den Lehren Luthers und Zwinglis in Verbindung brachte und sowohl 

den Reformatoren als auch ihren Anhängern vorwarf. 

Zur Polemik diente Murner der juristische Bewertungsrahmen nicht nur in der Abwertung der 

Reformation im Allgemeinen, sondern auch in Hinblick auf Bern: Wenn er einer 

reformationsfreundlichen Obrigkeit, die als Administrative juristische Kenntnisse besitzen 

sollte, die konkrete Rechtslage erklärte oder deren Verhaltensweisen beurteilte, dann 

                                                 
1167 An der Disputation nahmen nicht nur Theologen teil. In den einzelnen Delegationen waren idealerweise 
„sowohl Vertreter der weltlichen Obrigkeit als auch altgläubige und, wenn vor Ort vorhanden, neugläubige 
Kleriker vertreten“, disputiert wurde (mit Ausnahme des Schulmeisters Dominik Zili, der 1527 seine erste 
Pfarrstelle antrat) nur von Theologen. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 87-99/115. 
1168 „Infamia notatus wird von demjenigen gesagt, der wegen gesetzwidriger Handlungen für ehrlos erklärt ist.“ 
Eine Ehrloserklärung hat ebenso wie eine entehrende Strafe zur Folge, dass die betreffende Person ihre Ehre 
verliert. Schrader, Norbert: Termini zwischen wahrer Natur und willkürlicher Bezeichnung. Exemplarische 
Untersuchungen zur Theorie und Praxis historischer Wissenschaftssprache. Tübingen 1990 (= Reihe 
Germanistische Linguistik 105), S. 64/66. 
1169 In der Edition des Textes wird „durechtigen“ mit „verfolgen“ übersetzt, Raabe gibt die Wortbedeutung „den 
Bann aussprechen“ an. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297. Raabe, Susanne M.: Der 
Wortschatz in den deutschen Schriften Thomas Murners 1, S. 132.  
1170 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297. Diese Feststellung ist in Ein wahrhaftiges 
Verantworten dem Abdruck der Ehrloserklärungen als Einleitung vorangestellt, in E. Roterodami folgt sie nach 
den Erklärungen. Vgl. ders., fol. e1v. In diesen beiden Kurzfassungen der Ehrloserklärungen beschränkte Murner 
sich weitgehend auf die Wiedergabe der inhaltlichen Aussagen, ohne einzelne Belege für seine Verurteilungen 
anzuführen, die in der Langfassung der Caussa Helvetica abgedruckt sind. Vgl. z.B. ders.: Cavssa Helvetica, 
fol.Tt1v/Rr2r. Die Erläuterung, aus ‚göttlichem natürlichen‘ und ‚aller Völker‘ Recht geschöpft zu haben, ersetzt 
somit detaillierte Nachweise. 
1171 Z.B. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Rr1v. 
1172 Z.B. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297. 
1173 Etwa: „Erloß ist, der klsterliche gter, mit zgelassenen handlen und contracten, erblichen rechten, oder sunst 
mit rechtmessigen titeln berkummen, mit gewalt hinnimpt, beraubt, dan er sol mit den hochgerichten gestraft und 
belumdet werden.“ Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 298f. 



238 
 

suggerierte er deren Unkenntnis und Inkompetenz. Im Sendbrief kommentierte er ein 

Antwortschreiben Berns an die der Berner Disputation ferngebliebenen acht Orte, in dem Bern 

das Verhalten dieser Orte kritisiert hatte1174. Murner griff diese Kritik auf und beleuchtete sie 

aus juristischer Sicht: Er beschuldigte Bern, den Orten auf zweierlei Weise Unrecht zu tun, 

wenn Bern erstens vermeine, von ihnen der Unehrbarkeit bezichtigt worden zu sein, und diese 

Bezichtigung zweitens vor Gericht erfolgt sei. Auf ca. zwei Seiten führte Murner dann aus, wie 

die Orte auf die Schlussreden der Berner Disputation reagiert hätten und warum Bern sich im 

Unrecht befände. Unter anderem führte er drei Wege auf, wie Unehrbarkeit festgestellt werden 

könne, nämlich durch eine rechtliche Feststellung, ein richterliches Urteil oder eine entehrende 

Strafe. Dabei stellte Murner sich als derjenige dar, der Bern und seinen Lesern den rechtlichen 

Sachverhalt erklärte und bewertete. Dies ergab sich nicht nur daraus, dass er kommentierte, 

sondern auch daraus, dass er seine Person explizit in seine Ausführungen miteinbezog („[a]ber 

ich mß denen von Bern anzeigen was do sige der vnerberkeit antasten vn[n] notieren“). Er 

betonte seine eigene Expertise und stellte sich Bern entgegen. 

Abschließend stellte er fest: 

Es ist eben die disputatz ob dz gesatz / der hencker oder der richter ein dieb ddte / vnd ligt am tag das 
solches dz gesatz tht / vn[n] weder dem richter noch dem hencker niemans dorumb z sol. Also thndt 
vns Christlichen predigeren die euangelischen dieb / wir leren das gesatz / Du solt nit stelen / vnnd ist aber 
kelch rauben vnd stelen auch gestolen / eim geystlichen stelen ist als wol gestolen als detestu das einem 
weltlichen / nun wen[n] wir das predigen so schryent sy den mort über vns wir tasten sy irer eeren an / vnd 
gedenckent nit das es gott durch sin gesatz tht / zerbissent die rten mit den bsen kinden / vergessent das 
die mtter die rten regieret. Also geschicht auch den acht orten hie dz gesatz / der richter / die straff / halt 
disse schlußreden vnerber das gedenckt man nit vnd clagt die an die das gesatz melden1175. 

Er antwortete auf die initiale Kritik Berns mit einer weitreichenden Beschuldigung, die jedoch 

nicht als Anklage an den Ort formuliert ist. Er wandte sich nur gegen Bern, wenn der Ort sich 

auf die Seite der ‚Evangelischen Diebe‘ stellte. Indem er den Vorwurf des Rechtsbruches an 

diese Bedingung knüpfte, stellte er die rechtmäßige Herrschaft des Ortes nicht direkt in Frage. 

In Kontrast zu den ‚Dieben‘ (und Bern) stellte er die acht Orte sowie ‚uns christliche Prediger‘ 

als Vertreter der weltlichen und geistlichen Gewalten, die das Befolgen ‚des Gesetzes‘ zu Recht 

anmahnten. Gleichzeitig zeigte er seine eigene Betroffenheit auf, da er sich in die Gruppe der 

Leidtragenden einreihte: Er lebte und wirkte in einem der acht Orte, war einer der genannten 

Prediger, die der Ehrverletzung beschuldigt und als Kleriker vom kritisierten Kirchenraub 

betroffen waren. 

Im weiteren Verlauf des Sendbriefes ist Murners Auftreten als Jurist erneut von besonderer 

Bedeutung, wenn es um den Vorwurf des Eidbruches geht. Bern war in seinem Schreiben darauf 

                                                 
1174 „Getruwen lieben eidtgnossen wir hettent vns anders z vch versehen den[n] dz ir vns der gestalt mit vor 
gericht angetastet vnd der vnerberheit gezigen.“ Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B4v. 
1175 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B4v-C1v. 



239 
 

eingegangen, dass die anderen Orte ihm gegenüber die Einhaltung des Pfingstmontagseides1176 

angemahnt hätten, was Murner zum Anlass nahm, sich dieser Thematik ausführlich zu 

widmen1177. Dabei handelte es sich angesichts der auf gegenseitige Eidestreue beruhenden 

Eidgenossenschaft um ein zentrales Problem, sodass der Vorwurf schwer wog. Weil es sich um 

eine Angelegenheit handle, die die Ehre berühre und damit niemandem Unrecht geschehe, 

müssten vor allem Gott und dessen ‚heilige Gerechtigkeit‘ beachtet werden – Murner kündigte 

seine Ausführungen als einen Nachweis an, der diesen Maximen entspräche. Nach einer 

Auflistung von sechs Gründen, warum Bern den acht Orten gegenüber verpflichtet sei, den Eid 

einzuhalten1178, argumentierte er mit einem stark juristischen Fokus: 

Ich verstand hie die fürsichtigen wisen herren [der] acht ort in disser ordenlicher erzelung fast wol worumb 
sy also nach ordnung meldung thnd / vnd wils mit kurtzen latinschen worten allen doctores [der] rechte[n] 
auch z verston vnd z henden geben. Quippe quod his sex allegatis eausis velint ex Bernensium iure 
iura[n]do obligationem sibi quesitam esse hic disputationis scopus et cardo / Das ist also fil gesagt / die 
acht ort wellent vß dissen sechs vrsache[n] vermeinen die Berner syent jnen verbunden den gethonen eydt 
z halten / Da ligt das gantz fundament disser spennigen sachen. So ich nun dar von ein eigen consiliu[m] 
mit fil allegierens aller rechten vff erden ersetzt hab / wil ich hie allein in der sum[m] on alles allegieren 
dem leyen dissen span z verston geben vnd sag1179. 

Damit stellte er der an Laien adressierten Erklärung eine an gleichrangige Juristen gerichtete 

Anzeige voran, die er durch den Sprachwechsel absetzte. Durch dieses Vorgehen konnte er 

seinen Lesern Verschiedenes vorführen: Indem er die Fachsprache Latein verwandte und sich 

an ihm gleichrangige ‚Doktoren der Rechte‘ richtete, markierte er seine Feststellung als einen 

begründeten juristischen Sachverhalt und nicht als polemischen Vorwurf. Zudem suggerierte 

er durch die gezielte Adressierung der ‚Doktoren der Rechte‘, dass auch diese zu seinem 

Leserkreis gehörten. Gleichzeitig führte er seine eigene fachspezifische Expertise vor, ohne 

sein lateinunkundiges Publikum von seinen Ausführungen auszuschließen, weil er seiner 

lateinischen Anzeige unmittelbar ihre Übersetzung folgen ließ. Seiner Ankündigung, im 

Folgenden keine umfassende rechtliche Begründung auszuformulieren, weil er diese bereits im 

Consilium erbracht habe, lässt sich entnehmen, dass er im nicht überlieferten Consilium einen 

besonders starken Fokus auf eine rechtliche Argumentation legte oder beabsichtigte, dies zu 

tun. In diesem Werk wäre er demnach deutlich als Jurist aufgetreten. 

                                                 
1176 1526 verpflichtete sich Bern gegenüber Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg und Solothurn, alles 
„des gloubens halb“ zu „halten wie von alter har“ und den Artikel, der jedem seinen Glauben freistellte, zu 
widerrufen. Abschließend wurden Frieden und Einheit innerhalb der Eidgenossenschaft ausgebeten. Abschied, 
21.05.1526. In: Steck, R./G. Tobler (Hgg.): Aktensammlung 1, S. 315f. Bereits in der Appellation hatte Murner 
diesen Eid angesprochen: In Anbetracht des Eides, von dem Bern selbst die anderen Orte informiert habe, könne 
und wolle Murner nicht glauben, dass die ‚fromme, löbliche Herrschaft‘ von Bern „uff den nuwen eerlosen glauben 
gefallen, in dem weder eer noch eyd,brieff noch sigill, fůg noch glimpff, glübd noch verspruch gehalten werden“. 
Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 744.  
1177 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F1v-F3v. 
1178 Die acht Orte umfassten hier die sieben Orten, denen Bern 1526 sich mit dem Pfingstmontagseid verpflichtet 
hatte, sowie Glarus. Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. A1r. 
1179 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F1vf. 



240 
 

Die Einordnung seiner Schriften in einen juristischen Rahmen stellte Murner nicht nur durch 

entsprechende Argumentation und Vokabular her, sondern auch durch ihre Titelgebung. Ein 

wahrhaftiges antworten […] wider das schändliche, erstunkene, und erlogene Anklagen Ulrich 

Zwinglis war eine Antwort auf Zwingli, die juristisch konnotiert verstanden werden kann, da 

das ‚Antworten‘ vor Gericht eine Erwiderung auf erhobene Klagen bezeichnete1180. In Hier 

wird angezeigt teilte er seine Ansichten zur Berner Disputation mit und meldete gleichzeitig 

normverletzende oder strafbare Handlungen1181, derer Bern sich schuldig mache. Dieses 

Verhalten charakterisierte Murner ebenfalls im Titel der Schrift sowohl als unchristlich und 

frevelhaft als auch als unrechtlich1182. Exemplarisch soll an drei Schriften, die eng mit seinem 

Tun verbunden waren und in denen er die juristische Konnotation bereits im Titel besonders 

hervorhob, ausgeführt werden, wie er mit ihnen seine eigene Position zu verteidigen suchte: 

Protestation, Purgatio vulgaris sowie Appellation und Berufung. 

Die Protestation1183 war eine Verteidigungsschrift, in der er Beschwerde gegen auf seine Person 

zielende Angriffe einlegte und sein eigenes Verhalten rechtfertigte. Er führte darin das aus, was 

eine ‚Protestation‘, eine „Rechtsverwahrung, Einwendung, [ein] Einspruch“1184, war. Sein 

öffentlicher Einspruch erfolgte in Absprache mit dem Rat, der ihm den Aushang gestattet hatte. 

Darin charakterisierte Murner seine bisher veröffentlichten kontroverstheologischen Schriften, 

derentwegen er u.a. angefeindet wurde, ebenfalls als Protestationen: Er habe die christliche 

Wahrheit fördern wollen, wie „ich mich des in allen meinen büchlin offenlich protestiert vnd 

bezügt hab“. Luthers Schriften habe er widersprochen, wo diese weder der Wahrheit noch dem 

christlichen Glauben entsprächen, und sich „einer regel der rechten beholffen, meines rechten 

mich gebrucht, damit vermeinet niemans zu letzen oder iniurieren“1185. Insgesamt stellte er alle 

seine bis zu diesem Zeitpunkt erschienenen kontroverstheologischen Schriften durch ihre 

Einordnung in der Protestation1186 als berechtigte Einwände und juristische Akte dar, ohne dass 

er in einer von ihnen eine primär juristische Argumentation verfolgt hätte. 

                                                 
1180 Vgl. ant-worten. In: Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache 16. Frauenfeld 
2012, Sp. 1697. Antworten. In: Deutsches Rechtswörterbuch. Wörterbuch der älteren deutschen Rechtssprache 1. 
Weimar 1932, Sp. 791. 
1181 Vgl. A(n)-zeig. In: Schweizerisches Idiotikon 17, Heft 224, Sp. 369. 
1182 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 855. 
1183 Dies war nicht die erste Protestation Murners. 1515 hatte er eine unbetitelte Schrift herausgegeben, in der er 
gegen Anschuldigungen seiner Amtsführung als Guardian wegen protestierte. Ein gekürzter Abdruck findet sich 
bei Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 588-590. 
1184 Protestation. In: Deutsches Rechtswörterbuch 10, Sp. 1383. Murners Protestation ist eine Protestationsschrift, 
ein „förmliches Schreiben, das eine Protestation enthält“. Vgl. Protestationsschrift. In: Deutsches 
Rechtswörterbuch 10, Sp. 1385. 
1185 Murner, Thomas: Protestation, S. 598f. 
1186 Einige dieser Schriften (bzw. Teile davon) hatte er zuvor bereits als ‚Protestationen‘ charakterisiert. Vgl. z.B. 
Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Ders.: An den großmächtigsten und 
durchlauchtigsten Adel, S. 177. 



241 
 

Mit der Titelgebung seiner Purgatio vulgaris gab er einer weiteren Schrift eine juristische Form, 

denn die ‚Purgation‘ bezeichnete in einem Prozess die „Reinigung durch Eid von einer 

Anschuldigung“1187. Dabei wählte Murner eine ganz besondere Art der Purgation: Die ‚purgatio 

vulgaris‘ (im Gegensatz zur ‚purgatio canonica‘, dem zusammen mit Eidhelfern geleisteten 

Reinigungseid) war nicht nur die lateinische Bezeichnung einer vor der Allgemeinheit 

abgelegten ‚gemeinen Purgation‘1188, sondern bezeichnete außerdem das Ordal, dessen 

Akzeptanz als Beweismittel in Prozessen jedoch bereits im 13. Jahrhundert durch 

Neuregelungen im kanonischen Recht eingeschränkt worden war1189. Zwar konstruierte Murner 

in seiner Purgatio vulgaris selbst kein Gottesurteil, sondern verteidigte sich gegen 

Anschuldigungen, denen er sich im Kontext des Ablegens der Kutten der Straßburger 

Franziskaner ausgesetzt sah, doch war diese Bedeutungskomponente im gewählten Titel 

präsent. Murner konnte bereits im Titel eine deutliche Position gegen die Anschuldigungen 

beziehen, auf die er reagierte und sich als zu Unrecht Angeklagter inszenieren. 

In der Appellation und Berufung übersetzte er den juristischen Fachbegriff schon im Titel1190, 

sodass er ihn durch die erklärende Dopplung betonte. Darin wandte er sich auch im Namen 

Ecks und Fabris gegen die Berner Disputation sowie die publizierten Disputationsakten, machte 

also von Anfang an deutlich, dass es sich nicht allein um seine Appellation handelte. Seinen 

Widerspruch formulierte er nicht in Form eines ausführlichen Traktates, sondern stellte ihn aus 

verschiedenen kurzen Texten zusammen1191. Im ersten Teil der Publikation, der auf einen 

Zeitpunkt noch vor der Berner Disputation datiert ist, machte Murner deutlich, dass die 

Appellation als eine solche zu verstehen sei:  

Die wil nun, über das ob erzelt alles, ein loblich herrschafft von Bern unserem erschinen zů Baden 
antwurten und überflüssigs genůg thůn mit einer nuwen disputation und filerley meldung anzeigen und 
fürwenden, hoch und nachteylig beschweren und beschwert haben, und aber appellation, berůff für den 
obristen richter, den merern oder verstendigern theyl allen beschwerden, lut aller rechten ist zůgelassen, 
und in gemeiner eidtgnossen landt summarie et de plano und nit lut formlicher rechten appellieret würt, 
stand ich hie als einer, der appellieret vor üweren genaden für uns dry antwurter, Doctor Ecken, Doctor 
Faber und mich, in hoffnung irer ratihabition. Appellier und berieff mich wider alle ire attentata, und was 
sy der disputation zů Baden nachtheyligs handlen, sprechen oder beschliessen werden, und appellier in der 
bestendigsten form, maß und gestalt, unnd wie das noch vermügen aller rechten beschehen sol und můß, 
als ob es von wort zů wort hie beschriben und beschehen were, nüt ußgenummen, wider solche vermeinte 
disputation von Bern und unbillichs fürnemen für die XII ort einer frommen und loblichen eidtgnoschafft, 
auch die von Bern nit ußgenommen, sonder für sy selber baß zů underrichten appellieret. Wllen auch 

                                                 
1187 Purgation. In: Deutsches Rechtswörterbuch 10, Sp. 1452. Ab Ende des 17. Jahrhunderts gab es in Österreich 
mit dem Purgationsprozess ein Gerichtsverfahren, das der eigentlichen Anklage voranging. Zur Reinigung von 
einem Verdacht konnte neben dem Purgationseid auch eine Purgationsschrift dienen. Vgl. Purgationsprozeß. In: 
ebd., Sp. 1453. 
1188 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 28.09.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 69. 
1189 Vgl. Strauch, Dieter: Der Große Schied von 1258. Erzbischof und Bürger im Kampf um die Kölner 
Stadtverfassung. Köln/Weimar/Wien 2008 (= Rechtsgeschichtliche Studien 25), S. 155. 
1190 Vgl. Berufung. In: Deutsches Rechtswörterbuch 2, Sp. 54. 
1191 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 755f. 



242 
 

disser appellation, berieffet von den XII orten, nachkommen, und ir unbillichs fürnemen erzelen, beweren 
unnd bybringen1192. 

Murner ordnete damit seine eigene Appellation in das Geschehen um die Disputation sowie in 

einen juristischen Bewertungsrahmen ein, wodurch er sie als eine angemessene Reaktion 

auswies. Indem Murner sie als von Eck und Fabri geteilte Meinung vorstellte, vermied er es, 

als alleiniger Kläger aufzutreten und verlieh seinem Standpunkt Gewicht und Nachdruck. 

Den Abschluss der Schrift betitelte er als „Prosecution und nachkommen der obgethonen 

appellation an ein lobliche herrschaft von Bern, Thome Murners bezügnis und rechtmessig 

protestation“1193. Dort bezog er (wieder unter Verweis auf Eck und Fabri) erneut Stellung gegen 

die Berner Disputation und die zwinglischen Lehre und rahmte seine im Mittelteil der Schrift 

abgedruckten Briefe, die an ihn gerichtete Einladung zur Disputation sowie seine und Luzerns 

Absagen, durch die Rechtsmittel der ‚Appellation‘ und ‚Prosekution‘ ein. Hierbei fungierte die 

Prosekution, die „(gerichtliche) Verfolgung einer Angelegenheit“1194, als Aktualisierung der im 

Vorfeld der Berner Disputation formulierten Appellation. Die Briefe dienten ihm in dieser 

Konstellation als Belege, dass seine Ablehnung der Disputation berechtigt sei. 

Murner charakterisierte seine Schriften durch ihre Titel als juristische Verfahrensweisen, mit 

denen er Einspruch gegen die Reformation sowohl lutherischer als auch zwinglischer Prägung 

erhob. Eine Gemeinsamkeit dieser Schriften besteht darin, dass er sie als Reaktionen auf bereits 

gefällte ‚Urteile‘ und Bewertungen verfasste und somit gerade nicht als initiale Anklagen 

konnotierte. Mit ihnen verteidigte er sowohl seine Position als auch seine Person. Indem er 

seine Schriften als juristische Handlungsweisen auswies, betonte er diesen Aspekt, ohne 

innerhalb der Schriften jedoch vorrangig juristisch zu argumentieren – keine seiner gegen die 

Reformation gerichteten Schriften war aus einer vorrangig juristischen Perspektive heraus 

verfasst. Dabei präsentierte er sich zum einen als Vertreter der ‚richtigen‘, legalen Sache, der 

nachweisen konnte, wo der jeweils behandelten Gegenseite ein Rechtsbruch vorzuwerfen sei. 

Zum anderen konnte er sich als ein unschuldiges Opfer darstellen, das zu Unrecht von seinen 

Feinden angeklagt und verleumdet worden sei. 

In allen seinen kontroverstheologischen Schriften war Murner als Jurist mehr oder minder stark 

präsent, sodass es sich dabei zwar nicht um die vordergründige, aber doch eine sehr wichtige 

Rolle handelte, die Murner in seiner Publizistik bekleidete. Dabei fällt auf, dass sich sein 

Auftreten als Jurist im Allgemeinen darauf beschränkte, sich als studierter Rechtsgelehrter 

auszuweisen, der über entsprechendes Fachwissen verfügte. Geltendes Recht und dessen 

                                                 
1192 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 748f. 
1193 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 754. 
1194 Prosekution. In: Deutsches Rechtswörterbuch 10, Sp. 1379. 



243 
 

Anwendung sowie die Beurteilung von Richtig und Falsch boten ihm wichtige Argumente, die 

er für seine Zwecke vorbringen konnte. Damit einher ging der Ausweis seiner juristischen 

Expertise sowie seiner eigenen Rechtstreue – auch dort, wo er eigene Rechtsbrüche 

thematisierte. Insgesamt gestaltete er sein self-fashioning weniger durch ein plakatives 

Auftreten als Jurist1195, sondern vielmehr durch das Heranziehen eines juristischen 

Bewertungsrahmens sowie eine auf das Recht bezugnehmende Argumentation. Er trat als 

derjenige auf, der Verstöße durch Reformatoren oder deren Anhänger aufzeigte und gegen diese 

Klage erhob. Dementsprechend vermochte er die Reformation sowohl aus theologischer als 

auch juristischer Perspektive heraus zu diskreditieren, ihr und seinen Gegnern also mit einer 

umfassenden Verwerfung entgegentreten. Dies erlaubte ihm, die Reformatoren und ihre 

Anhänger vor seinen Lesern nicht nur als Ketzer, sondern außerdem als Gesetzesbrecher zu 

diffamieren. 

Explizit benannt, auf welches Rechtskorpus er sich jeweils bezog, hat er nur in selten Hinweisen 

auf bestimmte Regelungen. Eine exakte Zuordnung war somit nur denjenigen Lesern möglich, 

die selbst über ein entsprechendes Fachwissen verfügten. Der Rechtsbezug an sich war für 

Murners Argumentation entscheidend. In Hinblick auf die rechtlichen Bestimmungen, die er 

selbstständig in die Diskussion einführte, fällt jedoch auf, dass es vorrangig das römische Recht 

war, auf das er zurückgriff, während Bezüge auf das kanonische Recht zumeist eine Reaktion 

auf Kritik daran waren1196. Dies war etwa der Fall, als er sich mit Luthers Begründung, warum 

er das geistliche Recht verbrannt habe, auseinandersetzte1197. Dabei verknüpfte er seine 

Ausführungen zum kanonischen Recht mit dem breiten Spektrum der für die kirchlichen Lehren 

relevanten Quellen. Insgesamt fallen seine rechtlichen Bezüge gerade dadurch auf, dass er mit 

ihnen keine theologischen Argumente vorbrachte, sodass er dadurch seine Rolle als Jurist 

betonte. Murner nutzte das Recht, um Kritik am Verhalten seiner Gegner zu üben und nicht, 

um innerkirchliche Angelegenheiten zu bewerten. Insgesamt stellte das römische Recht eine 

Norm dar, die auch jenseits der theologischen Differenzen Gültigkeit besaß und, anders als das 

kanonische Recht, von reformatorischer Seite nicht in Frage gestellt wurde1198. 

                                                 
1195 Während er durch die Nennung verschiedener Ämter und Würden gezielt als Geistlicher in Erscheinung trat, 
benannte er sich als Doktor beider Rechtet nur dann, wenn er seine Doktorwürden einzeln aufzählte. Vgl. z.B. 
Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r. Ders.: Ein send brieff, fol. I4r. 
1196 In Murners Fokus spiegelt sich möglicherweise der Umstand, dass die Angelegenheit mit dem Bann Luthers 
und dem Ausschluss von dessen Anhängern aus der Römischen Kirche aus kirchenrechtlicher Perspektive geklärt 
war. Die weitere Auseinandersetzung mit Luthers Theologie und der Reformation erfolgte auf Reichsebene im 
Rahmen des Reichsrechtes. Vgl. Heckel, Martin: Martin Luthers Reformation und das Recht. In: Zeitschrift der 
Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung Bd. 103 (2017) S. 291f. 
1197 Vgl. in besonderer Ausführlichkeit Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 1-30. 
1198 Luthers Verwerfung des kanonischen Rechts zum Trotz behielt dieses, soweit es der Schrift nicht widersprach, 
für evangelische Juristen als bewährtes geltendes Reichsrecht Gültigkeit und zwar z.B. für das Eherecht von 



244 
 

8.3) Rechtliche Auseinandersetzungen 

Im Laufe der 1520er Jahre und darüber hinaus gab es verschiedene Situationen, in denen 

Murner entweder selbst den Rechtsweg beschritt, um seine Absichten durchzusetzen, oder aber 

sich Klagen ausgesetzt sah, zu denen er Stellung bezog und gegen die er sich zu verteidigen 

suchte. Alle diese Auseinandersetzungen resultierten aus seinem Engagement gegen die 

Reformation oder standen damit im Zusammenhang. Der Blick auf diese dient dazu, auszuloten, 

inwiefern es Gemeinsamkeiten und Unterschiede in sein Auftreten als Jurist inner- und 

außerhalb seiner Publizistik gab. Exemplarisch sollen im Folgenden der Streit um seine Pension 

mit Straßburg beleuchtet werden sowie Murners Umgang mit einzelnen Klagen in der 

Eidgenossenschaft, die in Zusammenhang mit seiner Publizistik und seinem Engagement gegen 

die Reformation standen. 

8.3.1) Der Streit um seine Pension 1524-26 

Mit der Stadt Straßburg lag Murner 1524-261199 und 1530 zweimal wegen seines Unterhaltes 

im Streit. Nachdem Murner 1524 nicht mehr nach Straßburg hatte zurückkehren dürfen und 

sowohl seinen klösterlichen Unterhalt als auch seine Wohnung verloren hatte, stellte er seine 

Forderungen zunächst an die Franziskaner und rief den Straßburger Rat um Hilfe an1200, nach 

der Klosterauflösung 1524/1525 richtete er seine Ansprüche direkt an den Rat. Schließlich 

konnte Murner seine Forderungen – mit der Unterstützung Luzerns1201 – durchsetzen. Ihm 

wurde eine jährliche Pension von 52 Gulden bewilligt, was ungefähr der üblichen Zahlung für 

freiwillig aus einem Straßburger Kloster ausgetretene Mönche entsprach1202. 

Rekonstruieren lassen sich die Verhandlungen um Murners Pensionsforderungen aus einem 

Briefwechsel zwischen Murner und dem Straßburger Rat. Murners Verhältnis zur Stadt 

Straßburg war durch die vorangegangenen Geschehnisse, besonders dem Aufstand, in dem auch 

                                                 
Bedeutung. Vgl. Lück, Heiner: Beträge ausgewählter Wittenberger Juristen zur europäischen Rechtsentwicklung 
und zur Herausbildung eines evangelischen Eherechts während des 16. Jahrhunderts. In: Strohm, Christoph (Hg.): 
Reformation und Recht. Ein Beitrag zur Kontroverse um die Kulturwirkung der Reformation. Tübingen 2017, 
S. 100. Wall, Heinrich de: Die Neugestaltung des evangelischen Kirchenrechts, S. 181 
1199 1525 musste Murner die Angelegenheit wegen des Bauernkrieges und seiner Flucht aus Oberehnheim 
pausieren lassen. Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 19.06.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): 
Correspondenz, S. 80. 
1200 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 74f. 
1201 Vgl. Luzern an Straßburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 78f. 
1202 Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83. Gäumann, 
Andreas: Reich Christi und Obrigkeit, S. 82. Im Vergleich zu anderen Straßburger Franziskanern fiel sie jedoch 
relativ hoch aus: Einige Franziskaner, die noch vor der Klosterauflösung ausgetreten waren, erhielten nach einer 
Einmalzahlung von 100 Gulden jährlich 10 Gulden und „zehen fiertel fruchten“. Als alle Franziskaner pensioniert 
wurden, erhielten die „letsten vnd jüngern“ (bzw. „vnsern mit brüdern so jünger Im orden“) 30 Gulden jährlich. 
Murners Pension entsprach den Zahlungen an Provinzial Georg Hoffmann (50 Gulden) und den Guardian Ulrich 
Graf (52 Gulden). 1 AST 69,26 (Supplikation einiger Barfüßer wegen ihrer Pension, 31.12.1533). Vgl. Röhrich, 
Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 609. 



245 
 

seine Wohnung geplündert und seine Verhaftung gefordert worden war, sowie das Verbot, nach 

Straßburg zurückzukehren, nicht unbelastet. Diesem Umstand trug Murner Rechnung, indem 

er gleich zu Beginn seines ersten Schreibens an den Straßburger Rat negative Gerüchte als 

haltlos disqualifizierte und sich selbst als zu Unrecht angeklagtes Opfer darstellte1203. Dabei 

kritisierte er zwar das Verhalten der Aufständischen, doch ging er nicht auf die Hintergründe 

der Unruhe ein, klammerte also eine Diskussion über religiöse Ansichten oder die 

Religionspolitik Straßburgs ebenso aus wie weitere Konflikte, in denen Murner sich befand1204. 

Neben seinem Unterhalt war eine korrekte Verfahrensführung eine zentrale Forderung: In 

Anbetracht des Verhaltens der Aufständischen fordere und begehre er wegen seiner 

angeborenen Ehre und Liebe gegenüber der Stadt 

das rechtte prima instantia billich und underthenig von uch mynen gnedigen herren […], erforder ouch und 
begere das selbig in krafft disses brieffs von uch gegen solchen dedtlichen handleren umb gots willen, mit 
ermanung uwerer Regalien und des letsten urteil gots das uwere gnaden billich vor ougen het sy dor zu 
vermgen mich zu beklagen die wyl sy sich mit der dadten habent selb ankleger gemacht ursach zu geben 
des gewalts an mich so unverdienten gelegt, wil ich vor uweren gnaden mein leib ere und gut alß ein frum 
man wie recht verantwurten und verdretten wo ich meins leib eren und guts vor uweren gnaden erschinen 
mag oder kan1205. 

In dem danach folgenden Brief erinnerte er die Ratsherren, er habe sie „angerieffet zum andren 

mal der gerechtigkeit, mit meldung einer dadten, zu latein actione in factum1206 und mit hohem 

anrieffen uwers richterlichen ampts mich erbotten kein person zu beklagen, sunder mein leib 

ere und gut alß ein frum man vor uch meynen herren zu verantwurten“ gegenüber denen, die 

sein Hab und Gut zerstört hätten1207. Er konnte sich durch seine Kenntnisse des geltenden 

Rechtes auf bestimmte, von ihm klar benannte Sachverhalte berufen und diese einfordern. 

                                                 
1203 Murner sei berichtet worden, wie in seiner Abwesenheit mit seinem Eigentum umgegangen und dass seine 
Verhaftung gefordert worden sei. Dies könne er nicht glauben, „angesehen das ich alle zeit mich und gegen einen 
Ersamen radt gehorsamlich gehalten und erbotten hab. Ich vertruw es ouch der burgerschafft nit, den ich ir keynen 
mit wissen und willen nie beleidiget hab, und von frummeren elteren erboren bin; ouch ob got wil, nie der massen 
gehandlet hab, oder dem rechten abwichig, daß also detlich, oder mit einer uffruren solt ersuchet werden.“ Da er 
aber so viel davon höre, müsse er es glauben. Deshalb rufe er den Rat um Gottes Willen und in Kraft der städtischen 
Regalien an, „das ir mir die so mein huß ersuchet haben fil zerrissen ußhin getragen des rechten vor uwerer gnaden 
einem Ersamen weysen radt zu sein und worum sy also dedtlichen on alle gestalt und form der rechten mit mir 
gehandlet haben, mich zu beklagen, ursach zu geben, worum sy mich in gefengkniß erfordren und wo hin, wil ich 
Inen des rechten dorin sein, und von uweren gnaden wie recht antwurten, wo ich vor uweren gnaden kan, und mag 
sicher myner eeren libs und lebens erscheinen, welches mynes erbietens des rechten vor uweren gnaden wil ich 
mich mit disser myner eignen handtgschrifft bezugt und erbotten haben, und rieff noch einmal uwer ersame wißheit 
an umb gots willen und von wegen des jngsten gerichts mir gegen solchen dedtlichen handtleren zu dem rechten 
zu helffen.“ Murner an den Straßburger Rat, 28.09.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 67f. 
1204 „Was aber uwere ungelrte prdicanten betrifft und mein provintial des wil ich In dissem brieff nit begriffen 
han, den ich mit denselben ein besunders hab zu handlen.“ Murner an den Straßburger Rat, 28.09.1524. In: Adam 
Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 69f. 
1205 Murner an den Straßburger Rat, 03.10.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 71f. 
1206 „Läßt sich das Begehren des Klägers unter keine ediktale Formel bringen, dann kann er die Erteilung einer 
actio in factum beantragen, also eine im Edikt nicht vorgesehene, auf den individuellen Sachverhalt zugeschnittene 
Formel erbitten.“ Kaser, Max/Karl Hackl: Das römische Zivilprozessrecht. München 1996² (= Rechtsgeschichte 
des Altertums 3,4), S. 238. 
1207 Murner an den Straßburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 72f. 



246 
 

Dabei kritisierte er das bisherige Verfahren gegen ihn, das nicht diesen rechtlichen Normen 

entspreche. Auf spezifisch juristisches Vokabular verzichtete er in seinen Ausführungen 

insgesamt weitgehend, nutzte es aber, um die von ihm geforderten Verfahrensweisen präzise 

zu benennen. Seine Ansprüche stellte er basierend auf konkret benannte Sach- und 

Vermögenswerte – er legte etwa eine Kostenaufstellung vor, wie viel Geld er in sein Haus 

investiert habe1208 –, um eine adäquate Entschädigung zu erwirken. 

Allen Briefen, die er wegen seiner Forderungen an den Straßburger Magistrat sandte, ist 

gemein, dass er die Begründung seiner Ansprüche darlegte, dabei auf juristisches Fachwissen 

zurückgriff und sich dadurch als Jurist auswies. Ausdrücklich als Jurist trat er nur auf, wenn er 

als „Thomas Murner der heiligen gschriften und beyder rechten Doctor“1209 unterschrieb (wie 

in den beiden erhaltenen Briefen aus Luzern) und nicht nur als „Thomas Murner Doctor“1210. 

Indem er seine Doktorwürden aufzählte, betonte er sie und nutzte sie um, seiner Person und 

seinem Anliegen ein größeres Gewicht zu verleihen. Dabei sprach Murner tatsächlich aus einer 

gestärkten Position, weil sich der Ort Luzern seiner Forderungen gegenüber Straßburg annahm 

und Fürbitte für ihn leistete1211.Von besonderer Bedeutung war Murners Rolle als Jurist in der 

Renunziation, der Verpflichtung Murners auf bestimmte Verhaltensmaßregeln1212, an die die 

Zahlung der Pension gebunden war. In der einleitenden Selbstvorstellung trat er in der Fülle 

der ihn definierenden Rollen auf und formulierte damit eine umfassende Selbstverpflichtung: 

„Ich Thomas Murner barfusser orden, der heiligen geschrifften und beider rechten doctor, 

bekenn mich und thu kundt […]“1213. Die genannten Standeszugehörigkeiten zogen 

unterschiedliche Rechtsansprüche nach sich, die in der Renunziation angesprochen wurden, 

wobei gerade sein juristischer Rang eine besondere Hervorhebung erfuhr. Murner verzichtete 

nämlich auf „aller bebstlicher und keyserlicher fryheiten gnaden und libertet zc. aller andrer 

stat und landt recht so myn orden, myn stat oder sunst verlichen oder in knfftigem gegeben 

                                                 
1208 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75. 
1209 Murner an den Straßburger Rat, 19.06.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 82. Ähnlich 
Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526 und einmal aus Oberehnheim, Murner an den Straßburger Rat, 
10.11.1524. In: ebd., S. 104/75. Die Renunziation ist mit keiner Unterschrift versehen, doch benannte er sich in 
den ersten Zeilen ebenso. Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: ebd., S. 83. 1530 unterschrieb er nur den 
ersten der sechs erhaltenen Briefe aus Oberehnheim in der ausführlichen Variante. Vgl. IV 89l (Murner an den 
Straßburger Rat, 24.03.1530). In Winckelmanns Edition der Briefe fehlen die meisten Unterschriften. Vgl. z.B. 
Murner an den Straßburger Rat, 24.03.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 124. 
1210 Murner an den Straßburger Rat, Peter Villenbach und Nikolaus Kniebs, 
28.09.1524/03.10.1524/31.10.1525/26.01.1525. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 70/72/77/78. 
1211 Der entsprechende Eintrag in den Brantschen Annalen legt nahe, dass Straßburg die von Murner geforderte 
Pension ohne Fürsprache Luzerns nicht bewilligt hätte, da Murner „mit fürschrifft von der Stadt Lucern zu 
pensioniren“ sei. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 146. 
1212 Diese umfassten den Verzicht auf weitere Ansprüche, die Verpflichtung, die Stadt Straßburg und ihre 
Bevölkerung nie zu schmähen und Klagen gegen Straßburger Bürger sowie deren Angehörige nur dort zu führen. 
Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83f. 
1213 Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83. 



247 
 

werden mchten, da mit ich mich hin wider behelffen kundt, deren ich alß ein doctor beider 

rechten gnugsamlich bericht und erfaren bin.“1214 Als Jurist hatte er Kenntnis der verschiedenen 

Rechtslagen, die er zu seinen Gunsten heranziehen könnte, doch verpflichtete er sich gerade als 

Jurist dazu, dies nicht zu tun. 

Wenn die Pensionszahlung an die Renunziation geknüpft war, dann ist davon auszugehen, dass 

Murner in dieser Verzichtserklärung bestimmten Vorgaben folgte, sodass sein self-fashioning 

in diesem Schrieben nicht frei von ihm gestaltet wurde. Doch führte Murner sich in diese 

(antizipierte) Rollenzuweisungen, indem er sich mit der Erklärung (wenn auch 

gezwungenermaßen) einverstanden erklärte. Dabei geben die Vorgaben einen Hinweis darauf, 

wie der Straßburger Magistrat Murner einschätzte. Eine Auseinandersetzung mit dem Juristen 

Murner sollte offenbar verhindert werden. Dementsprechend nutzte Straßburg insbesondere die 

juristische Standesehre Murners, um diesen für die Stadt ungefährlich zu machen. 

Mit der Renunziation und der sich daran anschließenden Auszahlung der Pension war diese 

Angelegenheit beigelegt. Doch wurde diese Übereinkunft zu seiner Pension im Jahr 1530 erneut 

relevant, als Bern auf Straßburg einwirkte, die Zahlungen an Murner auszusetzen, was eine 

erneute Auseinandersetzung zwischen Murner und Straßburg nach sich zog. Berns Begehren 

gegen Murner wurzelte in der Konfliktlage zwischen Murner und den reformierten Orten, 

insbesondere Bern und Zürich, die sich im Laufe seines Aufenthaltes in der Eidgenossenschaft 

entwickelt hatte. 

8.3.2) Konflikte in der Eidgenossenschaft 

Der erste rechtliche Konflikt, den Murner in der Eidgenossenschaft führte, resultierte nicht aus 

seinem dortigen Engagement. Anlass bot eine Begegnung mit Hans Werner Frey Ende 1525 in 

Rheinau bei Straßburg1215. Frey habe Murner, offenbar ohne konkreten Anlass, „lasterlich 

geschwecht und geschmecht […] an syner eeren“1216 und „ein dieben geschulten“1217. Diesen 

Umstand ließ Murner nicht auf sich beruhen und erhob Anklage in Luzern. 

Die ab Dezember 1525/Januar 1526 laufende Auseinandersetzung zog sich in die Länge. Zum 

einen herrschte keine Einigkeit darüber, wo die Klage geführt werden sollte: Basel insistierte, 

dass Murner bündischem Recht entsprechend die Klage gegen den aus Basel stammenden Frey 

                                                 
1214 Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 85. 
1215 Vgl. Luzern an Basel, 03.02.1526. In: Emil Dürr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler 
Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang 1534, 2. Band. Juli 1525 bis Ende 1527. Basel 1933, S. 225. Luzern 
an Basel, 30.02.1526. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 445. 
1216 Aussage Hans Werner Freys auf der Tagsatzung in Luzern, Januar 1526. In: Emil Dürr/Paul Roth (Hgg.): 
Aktensammlung 2, S. 209. Erklärung Hans Werner Freys, Dezember 1525/Januar 1526. In: Johannes Strickler 
(Hg.): Actensammlung 1, S. 438. 
1217 Luzern an Basel, 03.02.1526. In: Emil Dürr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 225. 



248 
 

dort führen solle; Luzern sah sich dem nicht verpflichtet, weil die Beleidigung außerhalb der 

Eidgenossenschaft geschehen sei1218. Zum anderen scheinen sich weder Luzern noch Murner 

besonders darum gekümmert zu haben, sodass sich Basel Ende Februar direkt an Murner 

wandte und auf Basels Zuständigkeit nach bündischem Recht hinwies. Weil der Kläger diesem 

Recht nicht folge, der Beklagte aber nicht länger warten und die Sache rechtlich beilegen wolle, 

habe Frey Basel gebeten, einen Rechtstag zur Verhandlung zu verkünden. Diesen setzte Basel 

auf den 12.04.1526 an und wies darauf hin, dass er auch ohne Murner stattfinden werde1219, 

doch zog sich die Angelegenheit noch bis mindestens August 1526 hin. Basel teilte Luzern 

schließlich mit, dass die Sache dem Basler Bürgermeister Heinrich Meltinger übertragen 

worden sei. Vor diesem habe Frey erklärt, er habe alles, was er zu Murner gesagt habe, „‚von 

hörensagen gethan‘, und er wollte gern, es wäre unterlassen worden“. Da Murner inzwischen 

Zugeständnisse gemacht habe und sich mit solch einer Aussage begnügen wolle, „begehre man, 

dass Lucern den Frei seines eides entlasse und ihm stadt und land wieder öffne“1220. 

Der überlieferte Schriftwechsel legt nahe, dass Murner sich nach seiner Klage mit dieser 

Angelegenheit kaum mehr befasste. Dennoch macht dieser Konflikt deutlich, dass Murner die 

sich ihm bietende Chance nutzte, einen ihm bekannten Schmäher zu verklagen1221 – bei 

anderen, die ihn etwa in anonymen Flugschriften angefeindet hatten, war ihm das nicht möglich. 

Damit löste er das ein, was er in seiner Protestation zuvor angekündigt hatte: „Gib ich allen 

cristen menschen mit der warheit on allen rum zu verston, vnd bit sie, mir daz zu vertruwen, 

wa ich wüszt wer solche meine schmeher weren, wolt ich sie des rechten darumb vnersucht nit 

lassen, vnd meine eer dermassen retten, daz mencklich müst sehen, daz ich sorg trieg eins 

frumen vnd belumden namens.“1222 

Die Klage Murners gegen Frey bildete eine Ausnahme, da es in den überlieferten Klagen in der 

Regel Eidgenossen waren, die sich bei Luzern über Murner beschwerten. Klage erhoben sie auf 

den Tagsatzungen, also im Rahmen der offiziellen Versammlungen der eidgenössischen Orte. 

Die Unterredungen wurden vorrangig zwischen den klagenden Orten (v.a. Bern und Zürich) 

und Luzern geführt, wobei Luzern die Klagen gegen Murner nach Möglichkeit abschlägig 

                                                 
1218 Vgl. Aussage Hans Werner Freys auf der Tagsatzung in Luzern, Januar 1526 und Luzern an Basel, 03.02.1526. 
In: Emil Dürr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 210/225. 
1219 Vgl. Basel an Murner, 24.02.1526. In: Emil Dürr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 252f. 
1220 Instruktion für Basler Boten in Luzern, ca. 01.08.1526. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 486. 
1221 Eine weitere Beschwerde erfolgte im Mai 1527, als sich Luzern bei Basel über die Reden eines Hans Schmid 
aus Basel, mit dem Murner in schriftlichem Kontakt gestanden habe, beschwerte. Dieser sei in Basel (sowohl dem 
Statthalter als auch dem Rat) jedoch unbekannt, ebenso der Grund für ‚solche Reden‘. Basel versprach, dem 
nachgehen und in Erfahrung zu bringen, ob und mit wem Murner in Basel in Kontakt gestanden habe. Vgl. Basel 
an Luzern, 14.05.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 542. 
1222 Murner, Thomas: Protestation, S. 600. 



249 
 

behandelte. Äußerungen Murners zu diesen Klagen sind fast nur in seiner Publizistik 

überliefert, wobei Murner dort insgesamt selten dazu Stellung bezog – deutlich häufiger 

beschwerte er sich darin über gegnerische Schriften1223. Auf eine Klage Zürichs reagierte 

Murner, indem er in seinem Wahrhaftigen Verantworten zunächst einen Auszug aus einem 

Brief Zürichs an die anderen Orte der Eidgenossenschaft abdruckte1224 und sie damit seinem 

Publikum bekannt machte. Grund der Klage waren Murners Ein Brief sowie sein Auftreten auf 

der Badener Disputation. Auf den Abdruck des Briefes folgte „Doctor Murners antwurtt“, mit 

der er sich direkt an den Züricher Rat wandte. Erst rekapitulierte er die Anschuldigungen und 

stellte dann fest, dass dem Rat wohl Unwahrheiten berichtet worden seien, „so ewer genad mich 

nit besunder dorum erfragt oder gerechtfertiget hat, sunder offenlichen beklagt, habt ir mich 

verursachet, auch offenlichen mein verantwurtten z thn“. Danach führte er aus, dass er viel 

eher einen Grund zur Klage als Zürich habe, da dort 1. zwei „schandbchlein […] wider mich 

und andre christliche doctores“ gedruckt und verbotenerweise verbreitet würden1225. 2. klagte 

er wegen der Situation der Barfüßer dort1226, 3. gegen Zwinglis Lehre und deren Verbreitung, 

4. führte er aus, dass er in Luzern kein Schmähbuch gegen Zürich veröffentlicht habe, sondern 

gegen Zwingli und 5., dass er Zürich auf der Badener Disputation nicht verunglimpft habe1227. 

                                                 
1223 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 746. 
1224 „Und sunderlich hat der fremd mnch Doctor Murner z Lutzern ein schandtlich, erlogen, gedruckt bchlein, 
unser glimpff, er, leib und gt betreffend, ußgan und sich der nit ersettigen und verniegen lassen, uß vergifftigen 
hertzen uns und die unseren, erst nach in disser vergangener tagen uff gehaltener disputation z Baden im Ergw, 
vor heimschen und fremden, so daz geloset, on allen grundt der worheit zm h[ch]sten angelogen, 
verunglimpfft, beschuldiget und ußgespreit mit solchem pracht und schalcke, das meng frum bider mensch, so das 
gehrt, daran nit kleinen unwillen gehept, das wir, nammens, herkummens, und aller dingen halb ein loblich erlich 
ort, also schmehelich haben sollen geachtet und der welt mit gedachten lgenen in den hals kummen. Dan wir 
gtter hoffnung sint, das manchem frummen biderman leid sey, so uns mit verachtung in einem und dem andren 
begegnet und khein gefallen entpfahent.“ Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. Es handelt 
sich um einen Auszug aus einem Antwortschreiben Zürichs an Bern, Basel, Schaffhausen und andere Orte vom 
16.06.1526 auf ein Schreiben der zwölf Orte, wohl der Brief, den diese unmittelbar nach der Badener Disputation 
an Zürich gesandt hatten. Beide Briefe sind abgedruckt bei Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen 
Abschiede 4,1a, S. 913-915/919f. Später klagte Zürich auf einer Tagsatzung: Obwohl Eidgenossen einander nicht 
schmähen sollten, hätten Angehörige anderer Orte (die Fünf Orte) Zürich ohne Ursachen geschmäht. Sie hätten 
die Züricher „ketzer genennt und gescholten, ouch schmach (und) schandsprüch und lieder, uns und den unsern ze 
schmach, spott und verachtung, gesprochen, gesungen, ouch ire scherz und faßnachtspil mit uns und den unsern 
getriben, und ursach von uns genomen und das alles ze thuon den iren gestattet, verwilliget und on alle straf fürgon 
lassen. Es sind ouch newlich etlich der obgemelten unserer Eidgnossen durch unsere landschaft und gebiet gezogen 
und in und uf dem unsern die unsern ketzer gescholten, und namlich habend unser Eidgnossen von Lucern den 
münch Murner, den sy by inen in ir statt in großem wert und eeren enthalten, etliche schmach und schandbiechle 
und sonderlich eins, so er an euch und ander unser Eidgnossen von den zwelf Orten uf den tag, so zuo Einsidlen 
uf Philippi und Jacobi der heiligen zwelf botten nächst verschinens jars gehalten, gedruckt und geschickt in und 
uß irer statt, uns zuo schmach und schand, ouch verletzung unserer eeren und guoten lümbden, drucken usgan 
lassen.“ Beschwerde Zürichs anlässlich der Tagsatzung in Zürich, 05.02.1527. In: ebd., S. 1043. 
1225 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. In Ecksteins Concilium und Rychsztag wurden 
Murner, Eck und Fabri verspottet. Vgl. ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 309. 
1226 Ausführlich dazu s.o. S. 196f. 
1227 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293-295. 



250 
 

Da „ich nun sihe, daz ir von mir bel bericht sint, wil ich euch mein gantzen handel z Baden 

anzeigen, uff das kein lgner mer ewren gnaden die oren fullen mg“1228.  

Murners Verteidigung bestand hier aus verschiedenen Ansätzen: Er widerlegte die 

Anschuldigungen, erhob selbst Klage und stellte Zürich als falsch informiert sowie die 

Anklagen gegen seine Person damit als nichtig dar. Zudem diente ihm die Klage als Anlass, 

seine eigenen Ausführungen zur Badener Disputation darzulegen und seine Schlussreden, die 

Ehrloserklärungen, wiederzugeben. In Bezug auf diese folgerte Murner, dass Zürich ebenfalls 

zu den dort Angeklagten gehöre, soweit der Ort gegen diese vierzig Schlussreden verstoßen 

habe, wie vielfach im Reich geschehen1229. Murner beschuldigte Zürich so des Abfalls vom 

Glauben, ohne diese Anklage jedoch konkret auszusprechen. Zwar entschuldigte er sein eigenes 

Handeln als angebracht und berechtigt, doch formulierte er weniger eine Verteidigung seines 

Verhaltens als vielmehr einen gegen Zürich gerichteten Angriff: Er wandelte den gegen ihn 

erhobenen Vorwurf der Schmähung in einen Häresievorwurf gegen Zürich um. 

Die von Murner aufgegriffene Beschwerde Zürichs war nicht die einzige Klage, die wegen 

Murners Veröffentlichungen erhoben wurde. Zwar ging es auf den Tagsatzungen und der 

Korrespondenz der Orte durchaus um Schmähungen im Allgemeinen1230, doch war speziell 

Murner ein mehrmals genannter Autor, der Konfliktpotenzial bot. Eine Verhandlung über ihn 

wurde allerdings nicht von allen Orten in gleichem Maße angestrebt. Basler Gesandte hatten 

etwa auf einer Tagsatzung in Bezug auf Murner die Instruktion erhalten,  

nur in dem Fall, daß Zürich oder andere Orte die Angelegenheit zur Sprache bringen, bestmöglich zu 
bedenken geben, daß in so schwierigen Zeitumständen alles sollte vermieden werden, was zur Zerrüttung 
der Eidgenossenschaft diene, vor allem aber darauf dringen, daß hinfür solche Schmachbücher, Liedlein 
und anderes der Art abgethan und deren Verbreitung (‚ze machen, ze trucken oder feil ze haben‘) untersagt 
werde1231. 

Klagen über bestimmte Schriften, wie den Kalender oder die Bärensatiren1232, machen 

deutlich, dass Murners Publizistik für die gesamte Eidgenossenschaft von Bedeutung war1233. 

                                                 
1228 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 295. 
1229 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 302. 
1230 Zürich mahnte etwa im Februar 1524 (vor Murners Ankunft in der Eidgenossenschaft) an: „Da auf beiden 
Seiten allerlei Reden gebraucht werden, welche Unruhe und Widerwillen stiften, so möchte man bitten, solches 
abzustellen, und wenn das nicht völlig gelänge, so mögen die Andern doch keinen Glauben darauf setzen, sondern 
jeweilen über solche Dinge einander berichten, damit die Wahrheit gefunden und gemeine Wohlfahrt gefördert 
würde.“ Instruktion zur Rundreise Züricher Botschafter, ca. 08.02.1524. In: Johannes Strickler (Hg.): Die 
Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 370. 
1231 Basler Instruktion zur Tagsatzung in Einsiedeln, 26./27.02.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Die 
Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 1056. Basel war bei seiner Aufnahme in die Eidgenossenschaft 1501 dazu 
verpflichtet worden, im Konfliktfall zwischen den Orten zu vermitteln. Vgl. Riklin, Alois: Neutralität (Art.). In: 
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16572.php (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. 
1232 Zu den Klagen über diese Schriften s.o. S. 96, Fußnote 489 und S. 89, Fußnote 458. 
1233 Der Kalender war etwa Thema offizieller Beratungen zwischen Zürich, Bern, Glarus, Basel, Schaffhausen, 
Appenzell und St. Gallen – einer Versammlung ohne Beteiligung der Fünf Orte. Eigentlich wollte Zürich daran 
nicht teilnehmen, sah sich durch den Kalender aber dazu veranlasst. Vgl. Abschied der Tagsatzung in Bern, 



251 
 

Auf eine entsprechende Klage hin wurden im Dezember 1528 auf einer Tagsatzung alle Orte 

angewiesen, die unter den Eidgenossen üblich geworden Schmähungen in Hinblick auf ihre 

negativen Konsequenzen zu verbieten. Explizit wegen der dort publizierten Schriften 

angemahnt1234 wurden Luzern und Basel, wobei das Druckverbot für Schmähschriften in 

Luzern auf Murner als den einzigen dort ansässigen Betreiber einer Druckerei zielte. 

Zumindest dieses Verbot hatte wohl eine gewisse einschränkende Wirkung auf Murner, da er 

die Notwendigkeit sah, seinen Verstoß dagegen zu begründen. Im Sendbrief führte er aus, dass 

er sich bisher an das von den Eidgenossen beschlossene und vom Luzerner Schultheißen 

eingeführte Druckverbot gehalten habe und weiterhin gehalten hätte, wenn sich auch Zwingli 

und dessen Anhänger ruhig verhalten hätten. Zum Beweis habe er acht solcher ‚schändlichen 

Bücher‘ der Luzerner Obrigkeit angezeigt. Wegen des Verhaltens der „widerparthey“ und einer 

neuen Publikation Zwinglis habe Murner selbst wieder publiziert1235. Indem er auf das in 

Luzern geltende Druckverbot hinwies, stellte er seine Publikation als einen Verstoß gegen 

Luzerner Recht dar, sodass er nur diesem Ort Rechenschaft für seine Tat schuldig war. Durch 

die abgedruckte Schilderung kommunizierte er seinem Publikum sowohl die Beweislage als 

auch sein Verhalten, demzufolge er erst den Weg der Anzeige gewählt habe, statt sofort eine 

Erwiderung zu verfassen. Erst bei einem weiteren, explizit benannten Verstoß seiner Gegner 

setzte auch er sich demnach über das Verbot hinweg. Dabei charakterisierte er die gegnerischen 

Publikationen zwar als Schmähungen, doch verschwieg er seinen Lesern, dass das genannte 

Druckverbot explizit nur gegen Schmähschriften gerichtet war. Dazu, dass es sich bei dem 

Sendbrief ebenfalls um eine verbotene Schmähschrift handelte, bekannte er sich nur implizit 

durch seine Rechtfertigung, warum er gegen dieses Verbot verstieß. 

Nach dem 1. Kappeler Krieg und dessen Folgen scheint speziell der Verstoß gegen das 

Druckverbot keine Konsequenzen für Murner gehabt zu haben. Allerdings zeigt sich, dass die 

reformatorisch gesinnten Orte Murners (publizistisches) Engagement dauerhaft ernst nahmen, 

                                                 
26.02.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1a, S. 1049-1053. Basel hatte zuvor 
bei Zürich um eine bedachte Reaktion geworben, um ‚Friede und Einigkeit‘ nicht zu gefährden und auf die 
kommende Tagsatzung verwiesen, wo Zürich seine Beschwerden vortragen könne. Vgl. Basel an Bern, 
20.02.1527. In: Emil Dürr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 487. 
1234 Vgl. Tagsatzung in Baden, 14./15.12.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1a, 
S. 1466. Die Instruktion Basels macht deutlich, dass u.a. die Bärensatiren Murners ursächlich für dieses Verbot 
waren. Vgl. Basler Instruktion zur Tagsatzung in Baden, 14./15.12.1528. In: ebd. S. 1468. 
1235 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4r. Welche Publikation Zwinglis Murner meinte, ist unklar: Zwischen 
Dezember 1528 (dem eidgenössischen Druckverbot von Schmähschriften) und Juni 1529 (1. Kappeler Krieg) 
scheint keine eigenständige Schrift Zwinglis erschienen zu sein. Die einzige Publikation, an der Zwingli in diesem 
Zeitraum beteiligt war, ist die am 01.03.1529 publizierte Übersetzung der Prophetenbibel. Vgl. Künzli, Edwin: 
Einleitung zur Vorrede zur Prophetenbibel. In: Emil Egli/Georg Finsler u.a. (Hgg.): Huldreich Zwinglis sämtliche 
Werke 6,2. Zürich 1968 (= Corpus Reformatorum 93,2), S. 283. 



252 
 

als die siegreichen Orte Verhandlung über Murner zu einer Friedensbedingung machten. Im 

Ersten Kappeler Landfriedens heißt es:  

Zum zwölften, von wegen des Murners, da ist abgeredt und bewilliget, daß der selb Murner den beiden 
stetten Zürich und Bern zuo Baden vor den schidlüten, so jetz in dieser sach handlent, rechtes uff ir anklag 
gestendig sige, daß er ouch in alles widersagen von denen von Luzern darzuo gehalten und nach sinem 
verschulden gestraft werde; doch will man die beid stett Straßburg und Kostenz uff ir pitt der sach erlassen, 
und daß sunst der übrigen schidlüten herren und obern zuo haltenden tagen zuo Baden, namllich von 
jetlichem Ort, pundtsgnossen und zuogewandten zwen botten, so by dieser handlung gsin, dahin gefertiget 
werdint1236. 

Früh genug gewarnt, konnte Murner fliehen und sich der Verhandlung und drohenden 

Verurteilung entziehen. Versuche, Luzern deshalb des Friedensbruches zu beschuldigen, 

wurden zwar angestrengt, scheiterten aber am Friedensbestreben der Schiedsrichter. Im 

Rechtsspruch von Baden am 02.09.1529 wurde auf Veranlassung Berns und Zürichs zwischen 

diesen beiden Orten und „Thomas Murner, dem vssgewichnenn Ehrenschander zuo Lucern“ 

geurteilt: Da Murner heimlich, d.h. auch ohne Wissen Luzerns, und noch vor dem öffentlichen 

Bekanntgeben des Friedensvertrages entwichen sei, habe Luzern sich nichts zu Schulden 

kommen lassen. Wo Bern und Zürich Murners an Leib und Gut habhaft werden könnten, sollten 

sie dies tun und ihr Recht einfordern1237. 

8.3.3) Der Streit um seine Pension 1530 

Dem Rechtsspruch von Baden entsprechend handelte Bern, als es Anfang Januar 1530, kurz 

nachdem Straßburg das Christliche Burgrecht mit Basel, Bern und Zürich geschlossen hatte1238, 

auf Straßburg einwirkte, die Pensionszahlungen an Murner auszusetzen. Straßburg beschloss 

wegen der Supplikation Berns und Zürichs bereits am 08.01.1530, die Pension vorerst 

einzubehalten, damit die Gesandten „spüren mögen, daß man inen gern willfaren wollt“. 

Allerdings wollte Straßburg noch prüfen, ob der Vorwurf der beiden Orte zuträfe, dass Murner 

gegen die Abmachung wegen seiner Pension verstoßen habe und ihm diese bei Feststellung 

eines Verstoßes aberkennen1239. Um seine Pension wiederzuerlangen, forderte Murner 

Straßburg auf, einen Rechtstag für Bern und ihn anzusetzen, zeigte jedoch keine Bereitschaft, 

                                                 
1236 Der erste Landfriede, Steinhausen/Kappel, 26.06.1529. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen 
Abschiede 4,1b, S. 1481. 
1237 Rechtsspruch in Baden, 02.09.1529. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 296ff. 
1238 Es wurde (nach langen Gesprächen ab 1524) am 05.01.1530 geschlossen. Vgl. Feller, Richard: Geschichte 
Berns II, S. 211. Brady, Thomas A.: Turning Swiss, S. 192. Bern nutzte als einer der Hauptkläger die Möglichkeit, 
Murner mit Hilfe Straßburgs habhaft zu werden. Vgl. Schiedleute zur Klage Zürichs und Berns gegen Luzern, 
Baden, 02.09.1529. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1b, S. 348. 
1239 Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 181. Die Pension wurde vierteljährlich ausgezahlt, 
Straßburg scheint sie zum nächstmöglichen Zeitpunkt eingestellt zu haben, sodass Murner sich am 24.03.1530 
beschwerte. Bereits im Februar 1529 war zweimal Klage eingereicht worden, dass Murner „ein schandbüchel 
gemacht wider sein verschribung“ und seine Pension verwirkt habe, ohne dass der Rat dem Folge geleistet hätte. 
Ebd., S. 163. Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83. 
Murner an den Straßburger Rat, 24.03.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 123. 



253 
 

sich für seine Tätigkeit in der Eidgenossenschaft zu verantworten. Stattdessen nannte er nur den 

beim Straßburger Rat erweckten falschen Eindruck, er sei „rechtwichig“ sowie die scheinbar in 

der ersten Auseinandersetzung um seine Pension nicht erhobene Beschuldigung, sein 

Klostergut verschwendet und ‚unnützlich‘ vertan zu haben1240. Den Vorwurf der 

Verschwendung diskreditierte er als „etlich ufgelesenen erstunkenen lugen“, zumal er dreimal 

seine Rechnungen und Register vorgelegt habe, um das Gegenteil zu beweisen1241. Die von ihm 

aufgegriffenen Anklagepunkte betrafen nur sein Anrecht auf die Pension und Straßburg. 

Dementsprechend beschwerte er sich, dass Straßburg auf Anforderung Berns handele und „sich 

des frembden zanks wider minen vertrag“ annehme und damit „wider den vertrag gethon hat 

und mit keinen rechten uf erden thun kan oder mag“1242. 

Nachdem Bern die Einstellung der Rentenzahlung bereits erwirkt hatte, war Murner bestrebt, 

die Unrechtmäßigkeit dieses Vorgangs nachzuweisen und die Begründung Berns in Zweifel zu 

ziehen. Deshalb informierte er den Straßburger Rat, dass „die sach von Bern nit als so glatt und 

schon ist wie si fillicht“ vorgestellt worden sei. Er habe die „herrn Brünen1243 und 

Villenbach1244 derselbigen acten rechtshandel […] sehen lassen“ und somit seinen Standpunkt 

darlegt. Die ‚Akten‘ scheinen den Nachweis beinhaltet zu haben, dass außer ihm noch „fil 

fromer christlicher eidgnossen din verwicklet“ seien und es nicht ihn allein betreffe1245. Damit 

machte er auf die Komplexität des Falles aufmerksam: Es handelte sich um eine eidgenössische 

Angelegenheit, die nicht allein zwischen Bern und Murner gelöst werden könne. Dabei fällt 

auf, dass er hier dem Umstand Rechnung trug, dass er mit Bern (und Zürich) tatsächlich im 

Streit lag: Er präsentierte sich nicht als unschuldiges Opfer, als das er sich durch die Schilderung 

seiner Not und Armut infolge der ausgesetzten Pensionszahlungen an anderer Stelle wiederholt 

beschrieb1246, sondern als ins Unrecht Gesetzter. 

Während Murner die Anklagepunkte auf den Straßburger Kontext beschränkte, weitete er den 

Kreis der Instanzen aus, den er für seine Belange anrufen wollte: Um die Stadt zur weiteren 

Zahlung zu bewegen, stellte er eine Klage auf dem Reichstag in Augsburg in Aussicht, da  

                                                 
1240 Murner an den Straßburger Rat, 16.04.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 298f. 
1241 Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 125. 
1242 Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 125. 
1243 Möglicherweise Nicolaus Braun, der 1525-1541 Mitglied des Rats der XV war. Vgl. Brady, Thomas A.: Ruling 
Class, Regime and Reformation at Strasbourg 1520-1555. Leiden 1978 (= Studies in Medieval and Reformation 
Thought 22), S. 387. 
1244 Peter Villenbach war Redner des Großen Rates. Vgl. Lienhard, Marc/Stephen F. Nelson/Hans Georg Rott 
(Hgg.): Elsaß, IV. Teil: Stadt Straßburg 1543-1552 samt Nachträgen und Verbesserungen zu Teil I, II und III. 
Gütersloh 1988 (= Quellen zur Geschichte der Täufer 16; Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 
54), S. 497. An diesen hatte Murner bereits in der ersten Verhandlung um seine Pension einen Brief adressiert. 
Vgl. Murner an Peter Villenbach, 31.01.1525. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 76f. 
1245 Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127.  
1246 Vgl. z.B. Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. In Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 124. 



254 
 

ich nit zu leben hab und alle stnd gon Augspurg fertig sin muß, ob ich fillicht da miner armut rat fende. 
den[n] wo mich uwer genad nit wurde versehen, so hoff ich, ir werdent mir nit fur ubel ufnemen, wo ich 
mich keisr mt. liess uf mines klosters gieter verwisen, das ich bit uwer gnad fur kein trouwen noch drotzen 
durch got ufnem, sonder miner grossen und blossen notturft noch genedig verston wellen. 

Dabei griff er seine Ansprüche auf die Klostergüter wieder auf, auf die er in der 

vorangegangenen Renunziation verzichtet hatte. Alle seine Forderungen seien, wie er 

ausgeführt habe, eine ‚recht und billige‘ Bitte. Danach präzisierte er, dass er hoffe, dass 

Straßburg es nicht dazu kommen lasse, „das ich miner klag fur k.mt. komen mieß und mich 

miner narung halb gegen uch, minen lieben herren“ wenden müsse. Deshalb solle Straßburg 

einen „gietlichen tag setzen, ein volkomenen vertrag mir gnedig machen und halten und miner 

rechtmessigen klagen gietlich zu ruwen helfen“1247. Obwohl er offen mit der Klage vor dem 

Kaiser drohte, zeigte er sich als demütiger Untertan und signalisierte seine Bereitschaft zur 

Verständigung und alternativen Lösung. Mit dem Einlenken des Rates entfiele auch der Grund 

zur Klage. Erneut klingt diese Drohung in seinem nächsten Brief zehn Tage später an, in dem 

er ein Szenario entwirft, „wen ich gon Augsburg km“1248. 

Seine Androhung dieser Klage und seine Forderungen untermauerte er durch „die VIII artikel 

miner rechtmessigen anfordrůng“1249, die er seinem Schreiben beilegte – er hatte auf diese 

Beilage hingewiesen, unmittelbar bevor er die mögliche Klage in Augsburg zum ersten Mal zur 

Sprache brachte. In diesem Begleitschreiben ermahnte er Straßburg, ihm gegenüber rechtmäßig 

zu handeln: 

Disses sint die artikel, deren ich mich beschweret finde und rechtlichen beklag einen ersamen wisen rat der 
loblichen statt Straßburg, minen gnedigen herren, und rief ir ersam wisheit umb recht an umb gotz willen 
und in kraft irer pflichten, dadurch si schuldig sind gegen got und keiserliche oberkeit niemans rechtlos zu 
lassen, wil ir genad hiemit irer pflichten erinneret und ermanet haben1250. 

Nach diesen einleitenden Worten führte er acht verschieden Rechtsansprüche wie Erbschaft, 

Entschädigung, Rückerstattung oder einen Anteil an dem aufgeteilten Klostergut an, auf die er 

zu Gunsten der Pensionszahlung verzichtet habe, die er in Anbetracht der eingestellten 

Zahlungen nun aber einfordere1251. Er verdeutlichte seine genaue Kenntnis darüber, worauf er 

verzichtet hatte und nun begründet Anrecht erheben konnte. 

Zwischenzeitlich hatte Straßburg einen Rechtstag auf den 15.06.1530 festgesetzt, auf dem Bern 

und Zürich gemeinsam als Ankläger auftreten wollten1252. Da Murner sich nicht zum Rechtstag 

äußerte, sah Straßburg sich dazu genötigt, diesen zu verschieben1253. Murner seinerseits hatte 

                                                 
1247 Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 125f. 
1248 Murner an den Straßburger Rat, 29.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 130. 
1249 Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 126. 
1250 Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127. 
1251 Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 127f. 
1252 Vgl. Zürich an Bern, 15.05.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 301. 
1253 Vgl. Straßburg an Bern, 06.06.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 302. 



255 
 

sich weiterhin darum bemüht, die Angelegenheit nur zwischen Straßburg und sich 

auszuhandeln und somit das Anliegen Berns auszuklammern. Er forderte den Rat auf, er solle 

„ein tag an[setzen] zu Oberehenheim in disser woche mit uwerem follen gewalt“1254.  

Auf die erneute Nachfrage, ob er sich einem Rechtstag stelle, oder nicht1255, antwortete er 

abweisend: 1. sei er zu arm, um dorthin zu reisen, 2. dürfe er sich ohne Wissen oder Willen 

seiner Herren nicht vor zwei Richter stellen1256, 3. wolle er ohne Vermögen mit niemandem 

juristisch verhandeln. Deshalb sei es ihm nicht möglich, zum Rechtstag zu kommen. Auch 

beteuerte er, dass er weder den Straßburger Rat noch den Straßburgern seinen „lebtag weder 

laster noch leid gethon und beger das furter ouch nit ze thun“. In Bezug auf Bern und Zürich 

gab er zu, mit ihnen in einem von ihnen initiierten Verfahren zu hängen, doch wehrte er sich 

gegen die nun geplante Einsetzung von zwei Richtern, da die Orte mit diesen nicht mehr 

erreichen würden als zuvor mit ihrem eigenen Richter. Auch stellte er fest: „so bin ich dasselbig 

recht nit gewichen sonder iren gewalt und detlich handlung“ und legitimierte auf diese Weise 

seine Flucht. Damit zeigte er gleichzeitig den Grund auf, warum er nicht gewillt war, vor den 

eidgenössischen Orten Rechenschaft abzulegen. Allerdings stellte er unter Hinweis auf die 

weiteren Kosten für Bern und deren zunehmende Erzürnung gegen ihn seine Bereitschaft in 

Aussicht, sich zu verantworten, „wa mir das geburt“, wenn diese „je nit ruewig sin“ sollten1257. 

In Anbetracht der bisher vorgebrachten Einschränkungen handelt es sich dabei um ein Signal, 

sich einer gerichtlichen Verhandlung nicht grundsätzlich zu verweigern. 

Tatsächlich war Murner mit seiner Taktik, sich dem Rechtstag nicht zu stellen und auf seine 

Forderungen zu beharren, erfolgreich: Straßburg berichtete Bern, dass Murner trotz 

vorangegangener Zusage zu einem Rechtstag „doch dauon gefallen vnd vns mit 

weytschweiffender antwort begegnet“ sei, weil Bern und Straßburg wegen des eingegangenen 

Burgrechts ihm gegenüber parteiisch seien, und teilte Murners Einwände mit. Unter Hinweis 

auf den erwartbaren Nachteil Straßburgs aus Murners Kampf für seine Pension kündigte 

Straßburg seinen Rückzug aus der Angelegenheit an. Begründet hat Straßburg diesen Schritt 

damit, dass „Murner ein streitiger weytschweiffender Mensch [ist], vnd dem nit zuuil, wie vch 

wissen ist, vnnd der pension halb nit ruwig syn wert, solt er dann ein Regress, oder Zugang vff 

des closters guetter, wie wir achten, er lichtlich bekhommen mag“. Straßburg äußerte zudem 

                                                 
1254 Murner an den Straßburger Rat, 29.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 129. 
1255 Vgl. Straßburg an Bern, 10.06.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 303. 
1256 Möglicherweise bezog Murner sich auf seinen Aufenthaltsort Oberehnheim: Oberehnheim besaß nur die 
niedere Gerichtsbarkeit, die höhere lag beim Kaiser bzw. elsässischen Landvogt – er befand sich nicht unter 
Straßburger Jurisdiktion. Vgl. Greyerz, Kaspar von: The Late City Reformation in Germany, S. 24. 
1257 Murner an den Straßburger Rat, 08.06.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 130f. Die 
Schilderungen Murners sind auch als Bericht Straßburgs an Bern überliefert. Vgl. Straßburg an Bern, 10.06.1530. 
In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 302-304. 



256 
 

Sorge über die Nachteile für die Stadt, die aus solchen Klagen von „closterpersonen“ vor der 

Obrigkeit im Reich erwachsen könnten1258. 

Spätestens am 30.06.1530, bald nach Eröffnung des von Murner angesprochenen Reichstages 

in Augsburg1259, war ihm die Wiederaufnahme der Zahlungen in Aussicht gestellt worden. 

Murner verpflichtete sich, „den vertrag“ (wohl die Renunziation) weiterhin einzuhalten, so 

lange ihm seine Pension ausgezahlt werde1260. Danach scheinen Bern und Zürich keine weiteren 

Versuche angestrengt zu haben, Murners habhaft zu werden1261. 

Während die juristische Perspektive innerhalb Murners Publizistik auf seinem Ermessen 

beruhte, waren seine Auseinandersetzungen unter Beteiligung von städtischen Räten von 

vornherein in einem rechtlichen Kontext verortet, in den Murner sich mit seiner Argumentation 

einfügte. In den verschiedenen Konflikten wählte er in seinen Reaktionen Vorgehensweisen 

aus, die an die jeweiligen Situationen angepasst waren. Auffällig sind dabei die 

unterschiedlichen Herangehensweisen, die Murner gegenüber einerseits Straßburg und 

andererseits den eidgenössischen Orten wählte. Während Straßburg Handhabe über ihn besaß 

und Murner sich mit dem Straßburger Rat den Gegebenheiten entsprechend gut zu stellen 

suchte (selbst in der Drohung, seine Forderung auf einem Reichstag einzuklagen), zeigte er den 

ihn anklagenden eidgenössischen Orten eine größere Bereitschaft zur Konfrontation. Dies wird 

vor allem darin deutlich, dass Murner nur Streitpunkte mit Eidgenossen publizistisch aufgriff 

und deren Religionspolitik offen kritisierte, während er die Zustände in Straßburg kaum auf 

diesem Wege behandelte. In Protestation und Purgatio vulgaris prangerte er zwar die 

Geschehnisse in Straßburg an, wies dem Rat jedoch keine Verantwortung dafür zu. 

In den rechtlichen Auseinandersetzungen trat Murners Stellung als Kenner des Rechts auf 

konzentriertem Raum deutlich zutage. Die Dominanz der juristischen Perspektive ergibt sich 

                                                 
1258 Straßburg an Bern, 10.06.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 303f. 
1259 Der Reichstag wurde am 20.06.1530 offiziell eröffnet. Vgl. Förstermann, Karl Eduard (Hg.): Urkundenbuch 
zu der Geschichte des Reichstages zu Augsburg im Jahre 1530. Nach den Originalen und nach gleichzeitigen 
Handschriften 1: Von dem Ausgange des kaiserlichen Ausschreibens bis zu der Uebergabe der Augsburgischen 
Confession. Halle 1833, S. 295. Eine Zusammenfassung des Konflikts vermerkt am Ende, dass Murner die Stadt 
in Augsburg beim Kaiser verklagt habe, nachdem er den Straßburger Magistrat erfolglos um sein Recht angerufen 
habe, ohne jedoch näher darauf einzugehen. Vgl. 1 AST 176,61 (Rapport der Delegierten von Bern und Zürich 
aus Straßburg über Murners Supplik an den Straßburger Rat, o.D.). Falls Murner tatsächlich in Augsburg Klage 
geführt haben sollte, hatte sie wohl keinen Einfluss auf den Konflikt, da der Straßburger Rat bereits am 10.06.1530 
eine Wiederaufnahme der Zahlungen unter Rücksprache mit Bern geplant hatte. Der Verweis Straßburgs auf die 
Obrigkeit im Reich deutet jedoch auf den Erfolg von Murners Drohung, auf dem Reichstag zu klagen. Vgl. 
Straßburg an Bern, 10.06.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 304.  
1260 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 30.06.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 131. 
1261 Murner scheint seinerseits auch nichts unternommen zu haben, die Orte weiter zu provozieren. Unter Verweis 
darauf, dass seine Rückkehr nach Luzern „z wyteren vff rren dienen“ werde, lehnte er dem Luzerner Rat 
gegenüber die entsprechende Einladung des Franziskanerguardians ab. Murner an den Luzerner Rat, 01.04.1535. 
In: Hedwig Heger (Hg.): Thomas Murners Absage, S. 54. 



257 
 

aus dem Umstand, dass in ihnen keine religiösen Themen diskutiert wurden. Es ging um 

Pensionszahlungen, Beleidigungen und veröffentlichte Schriften. Er war hier vor allem 

Anwender des Rechts, der basierend auf geltendem Rech Verfahrensweisen und Ansprüche 

einforderte und sich für seine Anliegen an verschiedene Instanzen wandte. In der Darlegung, 

mit welcher Begründung er worauf Anrechte erheben konnte, führte er sowohl seine genaue 

Kenntnis über die jeweiligen Sachverhalte vor als auch seine rechtliche Expertise. Diese wird 

insbesondere deutlich in Anbetracht des Streites um seine Pension 1530, als er sich einer 

Verhandlung entzog. In beiden Konflikten um seine Pension zeigt sich, dass er in Straßburg als 

Jurist wahrgenommen wurde1262. Mit seinen rechtmäßigen Ansprüchen auf Unterhalt und den 

Möglichkeiten, diese einzuklagen, stellte er für die Stadt ein ernstzunehmendes Ärgernis dar. 

8.4) Fazit 

Wegen seines Engagements gegen die Reformation, insbesondere aber wegen seiner 

Publizistik, war er in seinem Alltag mit rechtlichen Fragen und Problemen konfrontiert. Mehr 

noch als in seiner Publizistik war er in solchen Konfliktsituationen dazu gezwungen, sich an 

die jeweils gegebene Situation anzupassen, Stellung zu beziehen und sein Verhalten zu 

rechtfertigen oder aber sein Recht einzufordern. Dort trat er stärker als Rechtsgelehrter in 

Erscheinung, da er sich den Anlässen entsprechend auf die rechtlichen Komponenten 

konzentrierte und gerade keine religiösen Themen diskutierte. Die rechtliche Perspektive war 

in diesen Konflikten keine Ergänzung, sondern bildete die Grundlage seiner Anführungen, er 

trat als juristisch gebildeter Kläger oder Angeklagter auf, der sich um sein eigenes Recht 

bemühte oder Klagen abzuwenden suchte. Im Vergleich mit seiner Publizistik zeigen sich 

jedoch einige Überschneidungen in seinem Vorgehen und das nicht nur in Hinblick auf solche 

Konfliktpunkte, die er in seinen Schriften aufgriff. In seinem Rückgriff auf das Recht und 

dessen Einsatz gegen die Reformation lassen sich sowohl inner- als auch außerhalb seiner 

Publizistik zwei miteinander zusammenhängende Stoßrichtungen ausmachen:  

1. Murner konnte auf sein Fachwissen als Jurist zurückgreifen, mit dem er einen für 

Kontroverstheologen ungewöhnlichen zusätzlichen Bewertungsrahmen spannen konnte, um 

die Reformation umfassend zu diskreditieren. Da es sich dabei gerade um keine notwendige 

Perspektive innerhalb des theologischen Konfliktes handelte, tritt der Umstand, dass er seine 

                                                 
1262 Dass Murners Ansehen als Rechtsgelehrter unterschiedlich bewertet wurde, zeigt sich an einem Ereignis nach 
seiner Flucht aus Luzern: Bevor er ins Elsass zurücklehrte, wurde er in Heidelberg vom Kurfürsten von der Pfalz 
aufgenommen, angeblich um diesen im jus civile zu unterrichten – Gerüchten zufolge sei er zur Hebung eines 
Schatzes an den Hof gerufen worden. Vgl. Martin Frecht an Martin Bucer, 21.02.1530. In: Reinhold Friedrich / 
Berndt Hamm / Andreas Puchta (Hgg.): Correspondance de Martin Bucer 4. Leiden / Boston / Köln 2000 (= 
Martini Buceri opera omnia Series 3; Studies in Medieval and Reformation Thought 78), S. 18. Erler, Adalbert: 
Thomas Murner als Jurist, S. 11f. 



258 
 

juristische Expertise nutzte, um das Fehlverhalten seiner Gegner auch in rechtlicher Hinsicht 

vorzuführen und sich zu diesen in Kontrast zu setzen, in seiner Publizistik besonders deutlich 

zu Tage. Dabei gestaltete Murner sein self-fashioning weniger durch den plakativen Ausweis, 

ein gelehrter Jurist und Doktor beider Rechte zu sein, sondern durch das Einflechten juristischer 

Argumente in seine vorrangig theologischen Schriften. Die weite Thematik um richtig und 

falsch, bzw. die Bewertung von Wahrheit und Lüge, Recht und Unrecht, Legalität und 

Illegalität betrachtete er nicht nur aus einer theologischen, sondern auch aus einer juristischen 

Perspektive. Er thematisierte nicht nur die Frage der Rechtgläubigkeit, sondern ebenso die der 

Rechtmäßigkeit. Im Vordergrund stand allerdings nicht eine bloße Verwerfung oder 

Verurteilung durch das Anführen der jeweils relevanten Bestimmungen, sondern eine für seine 

Leser verständliche Kriminalisierung seiner Gegner, wodurch Murner im Kontrast dazu seine 

eigene moralische Überlegenheit hervorheben konnte.  

2. Durch die Kriminalisierung seiner Gegner legitimierte er seine Opposition zu diesen sowie 

die verschiedenen Formen seines Engagements gegen sie. Mit dieser Gegenüberstellung einher 

ging die Notwendigkeit, seine eigene Rechtskonformität zu betonen. Dies gilt insbesondere für 

bestimmte Aspekte seines eigenen Verhaltens, die Verstöße gegen geltende Bestimmungen 

waren oder aber als solche wahrgenommen werden konnten, sowie für Situationen, in denen er 

sich durch sein Tun oder seine Publizistik in eine zumindest zwielichtige Lage versetzte. 

Augenfällig tat er dies in solchen Schriften, die er durch ihre Titelgebung als juristische Akte 

des Widerspruches oder der Eidesleistung markierte und damit als begründete Reaktionen auf 

bestimmte Ereignisse oder Anschuldigungen auswies. In seinem Umgang mit 

Publikationsgeboten oder -verboten in Straßburg und Luzern wird sein Bemühen um einen 

positiven Eindruck seiner Publizistik ebenfalls deutlich, wenn er mehrfach versicherte, dass 

seine Autorschaft dem Straßburger Bischof bekannt sei oder er in seiner letzten Flugschrift 

vorangegangene Verstöße durch seine Gegner anführte, um seinen eigenen Verstoß als 

Notwendigkeit zu begründen. In diesen Versicherungen spiegelt sich neben dem Bestreben, von 

seinen Lesern nicht als Autor illegitimer Schmähschriften wahrgenommen zu werden, der 

Umstand, dass er das Übertreten der ihm bekannten geltenden Bestimmungen und Normen 

bewusst vollzog.   



259 
 

Einordnung und Abgrenzung seiner Person 
 
9) Murners Verhältnis zu anderen Kontroversisten1263 und Kontroverstheologen 

Als Kontroverstheologe gehörte Murner zu den Autoren, die sich zur Verteidigung der 

Römischen Kirche gegen die Reformation bzw. ihre einzelnen Vertreter wandten. Da es sich 

bei ihnen jedoch insbesondere in der Anfangszeit um voneinander unabhängig agierende 

Einzelpersonen handelte, stellt sich die Frage, inwiefern Murner auf diese anderen Autoren 

einging. Es ist zu fragen, ob und wie Murner sich selbst zu diesen anderen Autoren und ihrem 

Engagement positionierte und ob er sich mit ihnen in Beziehung setzte, sei es in Anbindung 

oder Abgrenzung. 

Wie sich bereits in der Ermahnung zeigt, waren andere Kontroverstheologen für Murners self-

fashioning nicht irrelevant. Dort nahm er eine Einordnung seiner Schrift in die gegen Luther 

gerichtete Publizistik vor: „Hatt auch mich vnd fil andre notturfftig geducht / so dyne 

ernüwerung vnd fürgewendten artikel / vnserer aller gelauben betreffen / darin vnser heil vnd 

selikeit stand das du gedultig leidest mein vnd yedermans schreiben wider dich“1264. Sein Werk 

war demnach eine Wortmeldung unter vielen, seine Motivation zur Publikation entspreche 

derjenigen der anderen – Murner entwarf die Fiktion einer bereits laufenden, großangelegten, 

gegen Luther gerichteten Publikationsoffensive, zu der er einen Teil beitrug. Sein Verweis auf 

andere Autoren verblieb jedoch auf dieser allgemeinen Ebene, wobei zu bedenken ist, dass sich 

zu diesem Zeitpunkt nur eine Handvoll kontroverstheologischer Autoren überhaupt zu Wort 

gemeldet hatte und Murner damit nur wenige potenzielle Bezugspersonen zur Verfügung 

standen. Ähnlich verfuhr er in seiner nächsten Schrift, in der er die Reformatoren anmahnte, 

den Gegenpositionen von Doktoren, Ordensleuten und Priestern – gemeint waren potenziell 

Alveldt, Eck, Emser und Wimpina1265 – ebenso Gehör zu schenken wie diese ihnen, da ihnen 

ihr Seelenheil ebenso am Herzen liege wie den Reformatoren das Ihre. Dabei bezog er sich auf 

Geistliche und Gelehrte, die aufgrund ihrer Ränge jeweils die Qualifikation besaßen, sich zu 

den von den Reformatoren aufgeworfenen Fragen zu äußern. Als Anonymus wies er sich nicht 

direkt als solcher aus, ordnete sich ihnen jedoch zu, wenn er, nachdem er zunächst distanziert 

von ihnen als ‚sie‘ gesprochen hatte, nachfragte, „warumb leident ir [Luther und dessen 

Anhänger K.H.] unsere wyderred nit als billich, alß wir die üwern“. Ihre Ungeduld, ‚uns‘ 

                                                 
1263 Nicht alle Autoren kontroverstheologischer Werke waren Theologen, Ausnahmen bildeten hochrangige Laien 
wie Herzog Georg von Sachsen oder Heinrich VIII. von England. In der Forschung werden diese fürstlichen 
Laientheologen als Sonderfall unter den Luthergegnern bewertet. Vgl. Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest 
Opponents, S. 189. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgläubigen Gegner, S. 144. 
1264 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 33. 
1265 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 145/166. 



260 
 

zuzuhören, erwecke ihrer Lehre gegenüber Argwohn1266. Er führte die Kontroverstheologen als 

eine bereits konsolidierte und potenziell umfangreiche Gruppe vor. 

Der Verzicht auf gezielte Bezugnahmen bildet in seiner Publizistik ein Kontinuum, explizite 

Bezüge1267 auf andere Kontroverstheologen und deren Werke1268 oder überhaupt 

Nennungen1269 finden sich bei Murner insgesamt nur selten. Statt sich als Teil einer konkreten 

Gruppe gleichgesinnter Autoren bzw. Theologen darzustellen – Eck, Emser, Faber und 

Catharinus nannte er hingegen in einem Atemzug1270 – oder Verbindungen zu einem 

kontroverstheologischen Netzwerk in Opposition zur Reformation in ihren verschiedenen 

Ausprägungen zu konstruieren, beschränkte er sich auf nur einige wenige andere 

Kontroverstheologen, auf die er sich in seinen Werken bezog1271. Persönliche Kontakte lassen 

sich, wie im Folgenden aufgezeigt, insbesondere zu Heinrich VIII., Eck und Fabri belegen. 

Murners Distanz zu anderen Kontroverstheologen deckte sich mit dem Verhalten der anderen 

Theologen insofern, als dass Kooperationen eine Ausnahme1272 blieben. Das Schweigen von 

                                                 
1266 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 145. 
1267 Nur für einen sehr kleinen Leserkreis als Bezugnahme erkennbar ist die Übernahme der Wortwahl Emsers im 
Lutherischen Narren. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3324f. Bremer, Kai: 
Religionsstreitigkeiten, S. 210f. 
1268 Im Kontext der Badener Disputation bezog er sich etwa auf Emsers Schrift zu Luthers Übersetzung des Neuen 
Testamentes. Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 4. 
Ders.: Cavssa Helvetica, fol. Yy3v. Emser, Hieronymus: Auß was gründ vnnd vrsach Luthers dolmatschung / vber 
das nawe testament / dem gemeine[n] man billich vorbotten worden sey. Leipzig 1523. 
1269 Er nannte beispielsweise Eck und Fabri, weil Luther diese in Von dem Papsttum genannt hatte, ohne aber näher 
auf sie einzugehen. Vgl. Luther, Martin: Von dem Papstthum zu Rom wider den hochberühmten Romanisten zu 
Leipzig. In: WA 6, S. 306f. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 49. In seiner Erwiderung auf Spenglers 
Schutzrede fügte Murner einen Exkurs zu Eck ein, um Luthers Ablehnung des Papstes als Reaktion auf Eck 
vorzuführen. Vgl. ebd., S. 161. 
1270 Er verzichtete darauf, sich „Papa doctores achademie episcopi sancti / concilia monachi ac etiam. Eckius. 
Emserus. Iohannes faber. Catherinus“ zuzuordnen und führte seinen Namen erst später in Gemeinschaft mit Lemp 
und Cochlaeus an. Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. e4vf. 
1271 Dietenberger hat hingegen 1524 eine Liste von fast 40 Namen (darunter Bischöfe und Kontroverstheologen) 
und Institutionen erstellt, die der ‚Ketzerei‘ widersprochen und diese verworfen hätten. Vgl. Dietenberger, Johann: 
Grundt vn[n] vrsach, fol. h2vf. Eck bezog sich ebenfalls auf eine Vielzahl zeitgenössischer 
(Kontrovers‑)Theologen. Vgl. Bäumer, Remigius: Die Ekklesiologie des Johannes Eck. In: Erwin Iserloh (Hg.): 
Johannes Eck (1486-1543) im Streit der Jahrhunderte. Internationales Symposion der Gesellschaft zur Herausgabe 
des Corpus Catholicorum aus Anlaß des 500. Geburtstages des Johannes Eck vom 13. bis 16. November 1986 in 
Ingolstadt und Eichstätt. Münster 1988 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 127), S. 152. Zwanzig 
Jahre nach dem Ende von Murners publizistischem Engagement würdigte Cochlaeus Murners Publizistik für 
dessen Einsatz für Heinrich VIII. von England sowie auf der Badener Disputation. und ordnete ihn jeweils in den 
Kreis anderer relevanter Autoren und Theologen ein. In Bezug auf Heinrich VIII. führte er noch John Fisher und 
Thomas Morus an, im Kontext der Badener Disputation nannte er außerdem Eck, Fabri und Erasmus von 
Rotterdam. Vgl. Cochlaeus, Johannes: Commentaria Ioannis Cochlaei, de actis et scriptis Martini Lvtheri Saxonis, 
Chronographice, Ex ordine ab Anno Domini M.D.XVII. usq[ue] ad Annum M.D.XLVI. inclusiue, fideliter 
conscripta. Adiunctis Duobus Indicibus, & Edicto Vuormaciensi. Mainz 1549, S. 64/152-154. 
1272 Als prominentes Beispiel sei die Zusammenarbeit von Cochlaeus und Dietenberger genannt, die sich 
gegenseitig in ihrer Publizistik förderten, etwa durch das Verfassen von Vorworten oder das Anfertigen von 
Übersetzungen. Cochlaeus hatte die Publikation von Dietenbergers Werken initiiert, indem er dessen erste 
Veröffentlichungen ohne Wissen und gegen den Willen Dietenbergers veranlasste. Die Möglichkeit dazu hatte er, 
weil er mit Dietenberger in engem Kontakt stand und von diesem die Manuskripte zur Einsicht erhielt – sie 
tauschten sich über ihre kontroverstheologischen Arbeiten aus. Ihre Zusammenarbeit war auf das Jahr 1523 



261 
 

Kontroverstheologen übereinander lässt keine Rückschlüsse auf eine ablehnende Haltung 

gegenüber den jeweils anderen Autoren und ihren Werken zu. Das Grundproblem, dass ihre 

Schriften kaum Verbreitung und somit nur einen eingeschränkten Leserkreis fanden, betraf 

auch ihre Rezeption durch andere Kontroverstheologen, die vor allem in der Anfangszeit unter 

Umständen keine Kenntnis voneinander besaßen1273. Murner hatte zumindest von Alveldt, 

Catharinus, Cochlaeus, Eck, Emser, Fabri, Lemp, Treger und Heinrich VIII. von England 

Kenntnis. Doch selbst die Kenntnis von Werken und Wirken anderer Kontroverstheologen oder 

von gegnerischen Polemiken auf diese war kein zwingender Anlass für eingehende Bezug- oder 

sogar Parteinahmen. So reagierte Murner etwa in Von dem Papsttum auf Luthers gegen Alveldt 

gerichtete Schrift Von dem Papsttum zu Rom wider den hochberühmten Romanisten zu Leipzig, 

ergriff aber nicht gezielt zu Gunsten der Person Alveldts Partei. Ähnliches lässt sich am Beispiel 

Emsers zeigen: Dieser reagierte auf Luthers Auf das überchristlich Buch Bock Emsers Antwort 

und bezog sich dabei u.a. auf den Umstand, dass diese Schrift ebenfalls gegen Murner gerichtet 

war. Emser stellte fest, dass sie nichts voneinander gewusst hätten, bis sie in dieser Schrift 

‚zusammengekoppelt‘ worden seien1274. Auch merkte er an, dass er nicht daran zweifle, dass 

Murner seine Sache selbst verteidigen werde – eine Reaktion Murners auf diese Schrift ist 

jedoch nicht überliefert –, sodass Emser sich dessen nicht annehmen müsse. Einen Widerspruch 

gegen die Schmähungen Murners formulierte er nicht, ersetzte aber den Schmähnamen 

‚Murnar‘ durch die Benennung ‚Doktor Murner‘1275. 

Da Murners Bezugnahme auf andere Kontroverstheologen insgesamt auf einen sehr kleinen 

Personenkreis beschränkt war, verdienen diejenigen Bezüge oder gar Kooperationen, die 

Murner in seinen Werken thematisierte, ein besonderes Augenmerk. Relevant für Murners self-

fashioning waren zunächst Heinrich VIII. von England, dann Eck und Fabri. Eine Verortung in 

der Nähe oder gar eine personelle Anbindung an diese Murner vom Rang her überlegenen 

Autoren konnte zur Aufwertung seiner Person sowie seiner Position dienen. Um zu 

verdeutlichen, dass er eine Auswahl traf, wen er in seine Schriften integrierte, wird Konrad 

                                                 
begrenzt und endete, als Cochlaeus den gemeinsamen Aufenthaltsort Frankfurt a.M. verließ. Vgl. Laube, Adolf: 
Das Gespann Cochläus/Dietenberger, S. 123f/129-134. Zorzin, Alejandro: Karlstadt als Flugschriftenautor, S. 74f. 
1273 Emser berichtete etwa, dass er bis 1521 davon ausgegangen sei, dass er der während des ersten halben Jahres 
seiner Tätigkeit der einzige Autor gewesen sei, der sich den Publikationen Luthers und dessen Anhängern 
entgegenstellt habe. Vgl. Emser, Hieronymus: Hieronymi Emsers Quadruplica auff Luters Jungst gethane antwurt 
/ sein reformation belangend. Leipzig 1521, fol. A4v. Laube, Adolf: Das Gespann Cochläus/Dietenberger, S. 119. 
1274 Nicht nur für Luther lag die Assoziation Murners und Emsers nahe: Cochlaeus berichtete Aleander am 
25.03.1521 (Luthers Schrift gegen Emser und Murner war am 29.03. vollendet) von nicht näher beschriebenen 
Verleumdungen gegen die beiden. Vgl. Cochlaeus an Aleander, 25.03.1521. In: Walter Friedensburg (Hg.): 
Beiträge zum Briefwechsel der katholischen Gelehrten Deutschlands im Reformationszeitalter. Aus italienischen 
Archiven und Bibliotheken. In: Zeitschrift für Kirchengeschichte 18,1 (1898), S. 109. WA 7, S. 614. 
1275 Vgl. Emser, Hieronymus: Hieronymi Emsers Quadruplica, fol. A4v. 



262 
 

Treger als kontrastierendes Gegenbeispiel herangezogen. Zwischen diesem und Murner gab es 

verschiedene Berührungspunkte, die Murner eine Bezugnahme leicht erlaubt hätten, die er aber 

ungenutzt ließ. Aus chronologischen Gründen ergibt sich in der folgenden Darstellung die 

Reihenfolge, erst auf Murners Bezugnahme auf Heinrich VIII. einzugehen, sich dann Treger 

als Gegenbeispiel zuzuwenden und schließlich Murners Anbindung an Eck und Fabri zu 

betrachten. 

9.1) Heinrich VIII. von England 

Der erste Kontroversist, dem Murner sich zur Seite stellte, war Heinrich VIII. von England. 

Dieser nahm für Murners Publizistik eine herausragende Stellung ein, da Murner der 

Auseinandersetzung zwischen Luther und dem König1276 binnen zwei Jahren fünf 

verschiedenen Publikationen widmete: 

- die von Murner anonym herausgegebene Assertio septem sacramentorum1277 

(09.08.1522) 

- ihre Übersetzung, die Bekennung der sieben Sakramente (07.09.1522) 

- Ob der König aus England ein Lügner sei (10.11.1522) 

- die Übersetzung des Briefwechsels zwischen Heinrich VIII. von England und Herzog 

Georg von Sachsen über Luther (1523) 

- Mendatia Lutheri (unveröffentlicht, 1524) 

Murner beteiligte sich an der Auseinandersetzung zwischen Heinrich VIII. und Luther so stark 

wie sonst nur die Opponenten und Morus involviert waren1278. Heinrich war als König von 

England eine hochrangige Person mit theologischen Kenntnissen, die sich gegen Luther 

positionierte. Darüber hinaus war der König für die Assertio vom Papst mit dem Ehrentitel 

                                                 
1276 Heinrich hatte sich im Streit um die Sakramentenlehre 1521 mit der Assertio septem sacramentorum gegen 
Luther gewandt und Partei für den Papst ergriffen. Diese Schrift richtet sich auch gegen Luthers De captivitate 
Babylonica, doch hatte er bereits mit den Arbeiten an einem Werk begonnen, noch bevor er von dieser Schrift 
erfuhr. Er wandte sich zudem gegen das Schriftprinzip, da die Heilige Schrift einer Auslegung durch die Kirche 
bedürfe und sich Häresien durch ihre abweichende Deutung der Schrift von der Kirche entfernt hätten. Für die 
theoretischen Überlegungen seiner Stellungnahme konnte er sich auf keine Vorarbeiten berufen, bezog aber eine 
entschiedene Gegenposition und brachte das katholische Traditionsprinzip zum Ausdruck. Von der Kirche 
anerkannte Gebräuche und Wahrheiten benötigten für Heinrich keine biblische Grundlage. Sie seien legitimiert 
durch Praxis und Tradition der Kirche, apostolische mündliche Überlieferung (biblisch begründet durch Joh 21,25: 
„Es gibt aber noch vieles andere, was Jesus getan hat. Wenn man alles einzeln aufschreiben wollte, so könnte, wie 
ich glaube, die ganze Welt die dann geschriebenen Bücher nicht fassen.“), kirchliche Lehrgewalt und nur innerhalb 
der Kirche vorhandenen Glauben. Der Schriftbeweis behielt innerhalb seiner Argumentation zentrale Bedeutung. 
Vgl. Atkinson, James: Luthers Beziehungen zu England. In: Helmar Junghans (Hg.): Leben und Werk Martin 
Luthers von 1526 bis 1546. Festgabe zu seinem 500. Geburtstag 1. Göttingen 1983, S. 678. Beumer, Johannes: 
Die Opposition gegen das lutherische Schriftprinzip, S. 98-103. Fraenkel, Pierre: Einleitung, S. 8f. 
1277 Die Straßburger Ausgabe war nicht sorgfältig gearbeitet, was sie jedoch nicht von anderen unsauber 
ausgeführten Werken unterschied. Der Humanist Johannes Gallinarius bewertete sie als ‚unwürdig‘. Vgl. Flood, 
John L.: The book in Reformation Germany, S. 51. Johannes Gallinarius an Erasmus, 15.08.1522. In: Percy S. 
Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm V, S. 115. 
1278 Vgl. Headley, John M.: Thomas Murner, Thomas More, S. 74f. 



263 
 

‚Defensor fidei‘1279 ausgezeichnet worden, sodass Murner den ‚Verteidiger des Glaubens‘ 

gegen Luther verteidigte. In der Person Heinrichs verbanden sich somit weltliche Autorität und 

von der Römischen Kirche attestierte Rechtgläubigkeit – dessen Bruch mit Rom erfolgte erst, 

als Murner nicht mehr als Kontroverstheologe in Erscheinung trat. 

Auf die Assertio, bzw. auf Emsers Übersetzung dieser Schrift1280 – sowohl Emsers als auch 

Murners Übersetzung hatte Aufsehen erregt – antwortete Luther im Juli 1522 mit der zwar 

theologisch fundierten, aber den König beleidigenden, polemischen Antwort auf König 

Heinrichs Buch (um den 01.08.1522 erschienen), die zudem als lateinische Ausgabe Contra 

Henricum Regem Angliae (Ende September) erschien1281. Murner beteiligte sich mit seinen 

ersten drei relativ schnell aufeinanderfolgenden Schriften zu diesem Themenkomplex (August, 

September, November) an der publizistischen Auseinandersetzung zwischen Luther und 

Heinrich und trug damit selbst zu ihrer Aktualität bei. Die Assertio, das „cristlich vnd kostlich 

bch“1282, wandte sich nicht nur gegen Luther, sondern auch gegen De captivitate Babylonica, 

also eine Schrift, mit der Murner sich durch ihre Übersetzung bereits auseinandergesetzt 

hatte1283. Da er sich seiner Ausgabe der Assertio jedoch nicht als Herausgeber zu erkennen gab, 

setzte er sich erst explizit mit Heinrich in Beziehung, als er sich in der Bekennung der sieben 

Sakramente als Übersetzer nannte1284. Eine Teilhabe an der Verbreitung von Heinrichs Werk 

                                                 
1279 Durch die Assertio hatte Heinrich seine Reputation international gefördert: Er hatte mehrere Ausgaben nach 
Rom geschickt, nachdem das Werk von den Kardinälen approbiert worden war, ließ der Papst es an europäische 
Herrscher verschicken. Die Schrift wurde in verschiedenen europäischen Städten gedruckt, neben Straßburg etwa 
in Antwerpen, Köln, Paris und Rom. Allein auf Grund der Stellung ihres Autors war die Assertio von Bedeutung, 
sodass Luther eine Gegenschrift verfasste, obwohl er lateinische Kontroversschriften für gewöhnlich kaum 
beachtete. Luther wandte sich gegen das von Heinrich herangezogene Traditionsprinzip und betonte die 
Notwendigkeit des Schriftprinzips. Die Verleihung des Ehrentitels ‚Defensor fidei‘ an den König war bereits 1516 
angedacht worden. Heinrich strebte ihn an, um anderen europäischen Herrschern, etwa dem französischen ‚Rex 
Christianissimus‘, nicht nachzustehen. Der Titel, ebenso wie die ihm verliehene Goldene Rose, waren die höchsten 
Auszeichnungen für Laien in der Römischen Kirche. Der englische Monarch führt den Ehrentitel bis heute. Vgl. 
Beumer, Johannes: Die Opposition gegen das lutherische Schriftprinzip, S. 103/105. Laube, Adolf/Ulman Weiß: 
Einleitung. In: dies. /Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 30. Schilling, Heinz: Martin 
Luther, S. 394. Sowerby, Tracey A.: ‘All our books do be sent into other countreys and translated‘: Henrician 
Polemics in its International Context. In: The English Historical Review 121,494 (2006), S. 1275. Tjernagel, 
Neelak Serawlook: Henry VIII and the Lutherans. A Study in Anglo-Lutheran Relations from 1521-1547. Saint 
Louis 1965, S. 7. Willer, Jakob: Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt Straßburg, S. 172f. 
1280 Sie war im Juni 1522 erschienen. Der sächsische Herzog hatte sie in Auftrag gegeben, um seine Untertanen 
von dem Ablass profitieren zu lassen, der allen Lesern der Assertio gewährt wurde. Vgl. Heinrich VIII.: Schutz 
und Handhabung der sieben Sakramente wider Martin Luther. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften 
gegen die Reformation (1518-1524), S. 344. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Einleitung. In: ebd., S. 30. Krodel, 
Gottfried G.: Luther, Erasmus and Henry VIII, S. 62. Murner wies in seiner Übersetzung nicht auf den Ablass hin. 
1281 Vgl. Murner, Thomas: Ein Brief des edlen Königs aus England; Herzog Georgs aus Sachsens Antwort. In: 
Adolf Laube / Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 495. Atkinson, James: 
Luthers Beziehungen zu England, S. 678. Scarisbrick, J.J.: Henry VIII. New Haven/London 1997 (New edition), 
S. 113. Sowerby, Tracey A.: ‘All our books do be sent into other countreys and translated‘, S. 1275. 
1282 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 137. 
1283 Dem Zusammenhang von Assertio und De captivitate Babylonica trug Murner Rechnung, indem er der 
Assertio ein Exzerpt dazu anfügte.Vgl. Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem sacramentorvm, fol. N1r-O4r. 
1284 Vgl. Murner, Thomas: Bekennu[n]g der süben Sacramente[n], fol. A1r. 



264 
 

beanspruchte er somit nicht von vornherein, sondern erst mit dieser Übersetzung. Zudem 

benannte er die Bekanntmachung der ‚königlichen Schrift‘, von der möglicherweise nicht alle 

Bewohner des Reiches Kenntnis besäßen, als Grund, Ob der König aus England ein Lügner sei 

zu veröffentlichen1285. 

Murner war nicht der einzige, der gegen Luthers Schriften opponierte, dies tat auch Herzog 

Georg von Sachsen, der nacheinander sowohl die deutsche als auch die lateinische gegen 

Heinrich gerichtete Schrift bei dem Reichsregiment in Nürnberg anzeigte und Luthers 

Bestrafung forderte. Heinrich hatte sich zudem über Luthers Polemik in einem Brief (datiert 

auf den 20.01.1523, von einem Boten im April überbracht) bei den sächsischen Fürsten 

beschwert, worauf Herzog Georg am 07.05.1523 antwortete. Sowohl diese Antwort als auch 

Heinrichs Brief ließ der Herzog am 23.05.1523 durch Emser in Leipzig drucken, eine weitere 

Auflage erfolgte in Köln. Murner übersetzte und veröffentlichte beide Briefe noch im selben 

Jahr1286, wodurch er sein Einvernehmen mit beiden Fürsten demonstrieren und seine 

deutschsprachigen Leser über den Konfliktverlauf informieren konnte. 

Noch vor diesem Briefwechsel hatte Murner mit Ob der König aus England ein Lügner sei 

(November 1522) bereits auf Luthers Antwort reagiert, womit er als erster Verteidiger des 

Königs publizistisch in Erscheinung trat1287. In der Vorrede führte er aus, warum er sich gegen 

Luther wandte und für wen er sich einsetzte. Heinrich wird als „durchleuchtig / vnüberwintlich 

/ edel / frum / hochgelert / vnd Christlich künig“ eingeführt, der sich zu Gunsten von Kaiser 

und Reich gegen deren Feinde und die „mrderische ketzerey / vnd vffgonde vnmenschliche / 

schellige / vnd vngtliche leren. Martini Luthers“ durch „ein heilsam bch“ eingesetzt habe. In 

diesem habe er sich „der christlichen meßikeit vnd kunst erzeigt […] als ob er vns deutschen / 

leib / eer / gt vnd seel z beschirmen erboren wer“. Deshalb sei es „natürlichs verstands vnd 

rechtens seyner fürstlichen gnaden vnd künicklichen mayestat nit vndanckpar z sein / mit 

wider gunst wol reden / vnd seiner küniklichen gnaden z den eren gedencken / oder vff das 

aller minst in vnserem reich niemans dulden / der sein mayestat in obgenantem letze.“ Da 

Luther Heinrich, den frommen, edlen und gelehrten Fürsten geschmäht habe, der  

also messig / christlich vnd heilsam geschriben hat / z rettung der heiligen christlichen sacramenten […] 
sollen billich alle frummen christen leut springen z rettung der eren des durchleuchtigen fürsten / der vnser 
vorfechter ist des zeitlichen vnsers reichs vnd des ewigen / in anzeigung der danckbarkeit. Vnd wie wol fil 
andere weren die solches baß künten vnd vermchten dan ich / sol dennocht in solchen hendlen / ein ieder 
thn nach seim vermügen. 

                                                 
1285 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 50. 
1286 Vgl. Murner, Thomas: Ein Brief des edlen Königs aus England, S. 495f. Sowerby, Tracey A.: ‘All our books 
do be sent into other countreys and translated‘, S. 1275. 
1287 Vgl. Tjernagel, Neelak Serawlook: Henry VIII and the Lutherans, S. 23. Sie war eine der wenigen Schriften 
Murners, die eine Gegenpublikation nach sich zog. Vgl. o.A.: Antwort de[m] Murnar. 



265 
 

Obwohl er sich darüber im Klaren sei, dass der König sich selbst verteidigen könne, „wil ich 

nit dest minder / nach meinem vermügen in diesm bch mein gunst z seinen küniklichen 

gnaden anzeigen vnd anderen leuten vnsers vaterlands“, denen die Schrift des Königs nicht 

zugänglich sei, „seiner gnaden vnschuld anzeigen“ und aufzeigen, dass er kein Lügner sei. Das 

„hab ich gethon z lob keiserlicher mayestat / z rettung der eren dem frummen christlichen 

vnd warhafftigen künig vnd z den eren allen edeleuten“, weil ein gelehrter Edelmann ein 

kostbares Kleinod sei, das von dem „lesterlich vß geloffen münch vnd mrderisch blthund / 

der seine hend in priesterlichem blt weschen wil“ in einen Hinterhalt geführt werden solle1288. 

Indem Murner den König nicht nur als guten Christen, sondern auch als um das Reich bemüht 

präsentierte, konnte er die Assertio als eine Schrift vorstellen, die wegen des grundsätzlichen 

Wohlwollens des Königs dem Reich gegenüber entstanden sei. Damit betonte er ihre 

Bedeutung, wodurch er gleichzeitig die Relevanz seines eigenen Werkes steigerte. Das Motiv, 

sich für Heinrich einzusetzen, ergab sich zudem aus der Gegenüberstellung des überaus positiv 

bewerteten Königs und der im Gegensatz dazu kriminalisierten Gegner, allen voran Luther. Die 

Frage, welche von beiden Streitparteien im Recht war, erübrigte sich, ebenso wie eine 

ausführliche Begründung, warum er zu Gunsten Heinrichs eintrat, dadurch, dass er den Einsatz 

für den König als Einsatz gegen Unrecht und Bedrohung konnotierte. 

Obwohl Murner Heinrichs Einsatz für die Christen im Reich als wichtigste Eigenschaft 

vorführte und dessen Rang nicht direkt als Argument anführte, blieb dieser immer präsent, 

zumal die Redebeiträge Heinrichs im konstruierten Dialog jeweils als vom ‚König’ gesprochen 

markiert sind1289. Vorbildcharakter verlieh er seinem Einsatz für den König, wenn er gerade 

keine persönliche Motivation anführte, sondern dessen Verteidigung als etwas vorstellte, was 

jeder Christ tun sollte, und durch die Erklärung im Bescheidenheitstopos, dass andere dies 

besser tun könnten, er sich aber nach seinem Vermögen bemüht habe. Impliziert wies er damit 

auch auf den Umstand hin, dass er bisher der einzige Autor war, der sich für Heinrich eingesetzt 

hatte. Indem er sich abschließend in den Dienst von Kaiser, englischem König und allen 

Edelleuten stellte, ordnete er sich diesen zu und betonte zudem die (beanspruchte) Bedeutung 

seiner Schrift als der weltlichen Obrigkeit sowohl im Reich als auch in England dienlich. 

Den Hauptteil der Schrift konstruierte Murner als Gegenüberstellung von Aussagen Heinrichs 

aus der Assertio und Luthers Antwort darauf1290, Murner selbst trat als bewertender 

Kommentator auf. Durch die Form des Dialogs schrieb Murner sich in den Konflikt ein und 

                                                 
1288 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 49f. 
1289 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 51. 
1290 Murner übersetzte die Aussagen des Königs neu, sodass sie nicht mit dem Wortlaut der Bekennung der sieben 
Sakramente übereinstimmen. Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S.160f. 



266 
 

stellte sich auf eine Ebene mit den beiden Kontrahenten. Dabei ging es Murner nicht um die 

Darlegung einer dritten, von ihm vertretenen Position, sondern darum, Luther im Gegensatz 

zum König als Lügner zu präsentieren und 50 Lügen nachzuweisen1291. Murner machte keinen 

Hehl daraus, „das meins fürnemens in disem bch gantz nit ist z rechtfertigen / ob die meß 

ein opffer sei oder ein gt werck / sunder allein den frummen christlichen künig vß engeland 

der lügin so im on all warheit von dem luther zgelegt würt z verantwurten“1292. Als Theologe 

bestätigte er die Richtigkeit der Aussagen des Laien1293. Gleichzeitig verdeutlichte er, dass er 

keine Einzelposition vertrat, da sich auch in größerer räumlicher Distanz außerhalb des Reiches 

eine Autoritätsperson von Rang gegen Luther aussprach. Dementsprechend mahnte Murner 

Luther schon im ersten Teil von Ob der König aus England ein Lügner sei: „darumb du der 

wüsten vnzüchtigen vnd vngeistlichen wrter billig geschwigen hetest / im dreck an sein kron 

z streichen / du soltest es den frumen christen in engeland nit z schanden gethon haben / 

deren er dannocht ein künig ist / wie vbel es dich verdrüsset“1294. 

Die Anbindung an Heinrich war eine Konstruktion Murners, der in dieser Zeit keine 

Verbindungen zum englischen Hof pflegte. Dies änderte sich jedoch im Sommer 1523, als er 

sich eine Zeitlang am Hofe des englischen Königs aufhielt1295. Die Einladung erfolgte nicht 

durch Heinrich selbst, sondern beruhte auf einer Täuschung – es habe sich „a simple person“ 

als Diener des Königs ausgegeben und als solcher Murner versichert, dass der König ihn sehen 

wolle, weshalb er nach England kommen solle 1296. Murner hielt sie offenbar für glaubhaft und 

folgte ihr. Am Hof wurde er dennoch aufgenommen und für sein Engagement belohnt1297. 

                                                 
1291 Vgl. Laube, Adolf/Ulman Weiß: Einleitung. In: dies. (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-
1524), S. 30. 
1292 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 109. 
1293 Im Gegensatz dazu marginalisierte er Luthers Position: „Ich acht des künigs bch darumb dest besser / das es 
dir mißfallet / es hat es auch noch kein gelert man ie gescholten“. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland 
ein lgner sey, S. 100. 
1294 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 60. 
1295 Ca. Ende Juli und Mitte September 1523. Vgl. Headley, John M.: Thomas Murner, Thomas More, S. 74. 
1296 Morus an Wolsey, 26.08.1523. In: Rogers, Elizabeth Frances (Hg.): The Correspondence of Sir Thomas More, 
S. 276f. Murner war nicht der einzige, der durch diese Person an den Hof des Königs gelockt wurde. Vgl. ebd. 
1297 Murners Belohnung von 100 Pfund war ungewöhnlich hoch – sie entsprach dem Jahresgehalt des Sprechers 
im Parlament, bzw. der Hälfte des Gehaltes des Kanzlers Morus. Deshalb wird in der Forschung vermutet, dass er 
sie für noch nicht geleistete Dienste, ggf. für die Mendatia Lutheri, erhalten haben könnte. Vgl. Flood, John L.: 
Heinrich VIII. und Martin Luther, S. 11. Rupp, Gordon: The Battle of the Books: The Ferment of Ideas and the 
Beginning of the Reformation. In: Peter Newman Brooks (Hg.): Reformation Principle and Practice. Essays in 
Honour of Arthur Geoffrey Dickens. London 1980, S. 16. Murners Englandreise und Belohnung waren Erasmus 
bekannt, der Fabri im November 1523 davon berichtete. Vgl. Erasmus an Johann Fabri, 21.11.1523. In: Percy S. 
Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm IV, S. 350. Auch andere Kontroverstheologen suchten Heinrich auf, 
erhielten jedoch keine so große Belohnung: 1525 reiste Eck nach London, um für Unterstützung zu werben. Er 
traf verschiedene Luthergegner sowie den König. Eck, der sich zuvor für Heinrich gegen Luther eingesetzt hatte, 
wurde freundlich aufgenommen und erhielt Morus Schrift zur Verteidigung des Königs (Responsio ad Lutherum) 
als Geschenk. Dem König übergab er sein Enchiridion, das diesem gewidmet war. Fabri war 1527 nach England 
gereist, um (vergeblich) um Unterstützung gegen die Türken zu werben. Die Reise brachte ihm Prestigegewinn 
ein. Vgl. Dittrich, Christoph: Die vortridentinische katholische Kontroverstheologie, S. 215. Iserloh, Erwin: 



267 
 

Murner wurde bei Hofe als wichtiger Kontroverstheologe wahrgenommen, sein Engagement 

gegen Luther, aber auch zu Gunsten Heinrichs, waren wesentliche Faktoren für seinen 

wohlwollenden Empfang1298. Die Verbindung zum König von England beruhte damit ab 1523 

nicht nur auf einer einseitigen Konstruktion Murners, sondern auf einem für Murner positiv 

verlaufenen Aufenthalt am englischen Hof1299. 

Nach seiner Rückkehr aus England hätte Murner auf ein persönliches Zusammentreffen mit 

dem König und damit seinen privilegierten Zugang zu diesem verweisen können. In seiner 

Purgatio vulgaris verwies er allerdings nicht auf die Reise selbst, sondern (nur) auf die 

Anerkennung, die ihm der König bezeigt habe. Auf den Vorwurf, für Geld gegen das 

Evangelium anzukämpfen1300, erwidert er: „Es habent mich wol kunig, fürsten vnd herren 

kungklich vnd reichlich begabet vnd mit nammen der großmechtig künig vß Engelandt, 

                                                 
Johannes Eck (1486-1543), S. 23. Minnich, Nelson H.: On the Origins of Eck’s Enchiridion. In: Erwin Iserloh 
(Hg.): Johannes Eck (1486-1543) im Streit der Jahrhunderte. Internationales Symposion der Gesellschaft zur 
Herausgabe des Corpus Catholicorum aus Anlaß des 500. Geburtstages des Johannes Eck vom 13. bis 16. 
November 1986 in Ingolstadt und Eichstätt. Münster 1988 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 127), 
S. 53f. Sowerby, Tracey A.: ‘All our books do be sent into other countreys and translated‘, S. 1275. Ziegelbauer, 
Max: Johannes Eck. Mann der Kirche im Zeitalter der Glaubensspaltung. St. Ottilien 1987, S. 134f.  
1298 Morus berichtete, dass der König Mitleid mit Murner gehabt habe, der hereingelegt worden sei. Außerdem sei 
der König beeindruckt von dessen Glaubenseifer und Einstellung zu seiner Person gewesen – Morus hatte Murner 
einleitend u.a. als Autor eines Buches „agaynst Luther in defence of the Kingis boke“ charakterisiert. Eine 
Belohnung von hundert Pfund erscheine als angebracht. Murners baldige Rückkehr sei nötig, „ffor he is one of the 
thiefe stays agaynst t(he) faction of Luther and that parties, agaynst whom he hath wrytten many bokis in the 
Almayng tong“. Während seiner Reise habe er seine Schrift zur Verteidigung von Heinrichs Buch ins Lateinische 
übersetzt – wohl die Mendatia Lutheri (in einem frühen Stadium). Insgesamt sei er „a man for wryting and preching 
of great estimation in his cuntre“. Morus an Wolsey, 26.08.1523. In: Rogers, Elizabeth Frances (Hg.): The 
Correspondence of Sir Thomas More, S. 276f. Vgl. Headley, John M.: Thomas Murner, Thomas More, S. 74. Bei 
Hofe war Murners Engagement möglicherweise bereits vor dessen Ankunft bekannt: Der Gesandte Hannibal hatte 
zuvor „a book against Luther, in defence of the King’s book“, wahrscheinlich Ob der König aus England ein 
Lügner sei, an Wolsey gesandt. Vgl. Hannibal an Wolsey, 15.05.1523. In: Brewer, J.S. (Hg.): Letters and Papers 
3,2, S. 1272. Doernberg hat diesen Brief fälschlicherweise als Brief Nr. 3029 (statt Nr. 3025) vom 05.05.1523 
(statt 15.05.1523) angeführt. Vgl. Doernberg, Erwin: Henry VIII and Luther, S. 39/128.  
1299 Dort war ihm ein Empfehlungsschreiben für den Straßburger Magistrat ausgestellt worden, demnach er von 
Heinrich eingeladen worden sei. Ein positiver Effekt, der sich aus dem Brief für Murner ergeben hätte, lässt sich 
nicht erkennen, eine Bezugnahme Murners auf dieses Schreiben ist nicht überliefert. Laut Doernberg ist der Brief 
nie ausgeliefert worden, doch befindet sich eine Abschrift des Schreibens im Archivbestand des Kapitels von St. 
Thomas (in den Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg). Vgl. Doernberg, Erwin: Henry VIII 
and Luther, S. 39. 1 AST 176,98 (Brief Heinrichs VIII. an den Stadtrat von Straßburg, 11.09.1523). Ein Abdruck 
findet sich bei Wencker, Jakob (Hg.): Collecta archivi et cancellariӕ jura: Quibus accedunt, de archicancellariis, 
vicecancellariis, cancelariis ac secretariis commentationes. Straßburg 1715, S. 144f.  
1300. Etwa: „Wie doctor Murnar umb gleicher sach / vnd verlaugnung der warheyt willen vom knigk von 
Engellandt mit eyner grossen Summa goldes reichlich begabet / vnnd wider in teutzsch land abgefertiget were.“ 
o.A.: Gesprech büchlein / von eynem Bawern / Belial / Erasmo Roterodam / vnd doctor Johann Fabri / kürtzlich 
die warheyt anzeygend / was Erasmum vnd Fabrum z verleugnung des gots worts beweget hat. Die warheyt 
behelt den sig / vnd ir werden nit vr stehen die pforten der helle. In: Karl Simon (Hg.): Deutsche Flugschriften 
zur Reformation (1520-1525). Stuttgart 1980, S. 319. Über Capitos Bemerkung zur Belohnung („Ist yetzund zü 
gegen / vnnd vol gemts / von wegen seiner Fürstlichen pferden / vnnd Knigklichen Aengelotte[n] / die er weiters 
verdienen würt / in beschirmung seiner verfasten meinung.“) beschwerte Murner sich noch drei Jahre später, „wie 
er mir vor III Jor ungefor in einem buch myne noblen, englische roß uff das allerverachtlichst verspottet hat mit 
fil andrer schmehung“. Capito, Wolfgang: An den hochwürdigen fürsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen z 
Straßburg, fol. GG4rf. Murner an den Magistrat von Straßburg, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): 
Correspondenz, S. 94. 



268 
 

Heinrich der achtste, aber ir keiner het mir nie bevolhen, das euangelium z wyderfechten.“1301 

Wer die anderen Fürsten und Herren waren, ließ Murner offen, doch wies er sein Engagement 

als von mehreren hochrangigen Persönlichkeiten anerkannt aus. Einen Hinweis, dass er den 

König von England persönlich getroffen hatte, gab er nicht. Danach gebrauchte er seinen 

Englandaufenthalt als Beleg seiner Unschuld: Er könne die anderen Franziskaner nicht dazu 

angestiftet haben, ihre Kutten abzulegen, weil diese das Vorhaben schon gefasst hätten „jn 

meynem abwesen, alß ich noch in Engelandt was“1302. Weitere Ausführungen zu seinem 

Aufenthalt ließ er jedoch auch hier nicht folgen. Insgesamt nutzte Murner zwar die erste 

Gelegenheit nach seiner Rückkehr, um sich in seiner Publizistik erneut auf den englischen 

König zu beziehen, doch tat er dies nur in einem Umfang, in dem seine Englandreise für den 

aktuellen Konflikt von Relevanz war. Er gebrauchte seine Kontakte zum englischen Hof nicht 

dazu, innerhalb seiner Schriften ein self-fashioning als Günstling des Königs zu gestalten. Dies 

tat er möglicherweise außerhalb seiner Publizistik1303. 

Die letzte Schrift, mit der sich Murner der Auseinandersetzung zwischen Heinrich und Luther 

widmete, war die Mendatia Lutheri. Ihre Widmungsvorrede ist auf den 11.11.1522 datiert1304, 

doch arbeitete Murner bis zur Drucklegung im Jahr 1524 daran weiter1305. Er hatte sie wohl 

ursprünglich als Übersetzung von Ob der König aus England ein Lügner sei angelegt1306, sie 

schließlich jedoch zu einer anderen Schrift umgearbeitet1307. Die Absicht, Luther als Lügner 

darzustellen, behielt er in der Mendatia Lutheri bei, die dialogartige Konzeption verfolgte er 

jedoch nur bis zur dritten Lüge1308. Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass Murner 

erstmals in dieser lateinischen Schrift den Ehrentitel des ‚Defensor fidei‘ anführte1309 und somit 

erst hier explizit den Anspruch erhob, den König als solchen zu verteidigen. 

                                                 
1301 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 112. 
1302 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 114.  
1303 Möglicherweise hielt Murner den Kontakt zum Hof Heinrichs noch einige Zeit aufrecht und machte 
Mitteilungen zur Situation in Straßburg – oder erweckte zumindest diesen Eindruck: 1524 kam in Straßburg das 
Gerücht auf, dass Murner Magistrat und Bürger bei dem König verunglimpfe. Murner bestritt dies, doch besagte 
eine Zeugenaussage, dass Murner sich damit gebrüstet habe, dem König geschrieben zu haben, dass die 
Franziskaner von Bürgern mit Kot beworfen würden, damit diese ihre Kutten ablegten. Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): 
Annales de Sébastien Brant, S. 99. Jung, A.: Geschichte der Reformation der Kirche in Straßburg, S. 269f. 
1304 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. b1v. Der Druck von Ob der König aus England ein Lügner sei 
ist auf den Vorabend datiert. Vgl. ders.: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 138. 
1305 In der um Juni 1524 in Straßburg gehaltenen Vorlesungsreihe schöpfte Murner ebenfalls aus dem Werk des 
Königs, demonstrierte seine Übereinstimmung mit diesem also auch außerhalb seiner Publizistik. Vgl. Bucer, 
Martin: De Caena Dominica, S. 10. 
1306 Der erste Teil der Praefatio entspricht etwa der Vorrede. Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a4v-
b2v. Ders.: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 49f. 
1307 In der Zeit bis zur Veröffentlichung hatte er tiefere Kenntnis von englischen Kontroverstheologen erhalten und 
im Laufe des Jahres 1523 hatte sich die Kontroverse um Luther weiterentwickelt. Vgl. Headley, John M.: Thomas 
Murner, Thomas More, S. 75f. 
1308 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. g1r. 
1309 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a1r. 



269 
 

An den Anfang der Schrift stellte Murner eine ausführliche Widmungsvorrede an Heinrich 

VIII., wobei er sich eines festen literarischen Elements bediente, das Widmungen im 15./16. 

Jahrhundert insbesondere in humanistischen Schriften wurden1310. Murner bezog sein in der 

seiner Widmung geäußertes Herrscherlob nicht nur auf den König selbst, sondern ebenso auf 

die Assertio und den Einsatz Heinrichs für die Christenheit gegen Luther. Dabei ließ Murner 

mehrfach den Wortlaut von Heinrichs Brief an die sächsischen Fürsten anklingen1311, wodurch 

er einerseits seine Vertrautheit mit Heinrichs Schriften (sowohl der Assertio als auch dem Brief) 

ausdrücken und andererseits dem König schmeicheln konnte. Während bei den Aussagen aus 

der Assertio im Dialogteil eine gewisse Distanz zwischen Murners und Heinrichs Aussagen 

gewahrt blieb – er machte die entsprechenden Passagen jeweils als solche kenntlich –, 

übernahm Murner die königlichen Ansichten, wenn er Passagen aus dem Brief in seine Vorrede 

integrierte. Damit betonte er den Vorbildcharakter Heinrichs und stellte sich selbst in Nachfolge 

des Königs bzw. dessen Engagements gegen die lutherische Lehre. Die postulierte Gefolgschaft 

belegte er durch den Hinweis auf die von ihm verantworteten deutschen und lateinischen 

Ausgaben der Assertio1312 und erneuerte sie in der vorliegenden Schrift. Als Gefolgsmann des 

Königs konnte er Anteil an dessen Prestige beanspruchen. 

Eine enge Anbindung Murners an Heinrich VIII. und dessen Schriften, die über eine 

Assoziation als Herausgeber und Übersetzer hinausging, findet sich vorrangig in Ob der König 

aus England ein Lügner sei und der Mendatia Lutheri, also in den beiden Schriften, in denen 

Murner sich in dem Konflikt zwischen Heinrich und Luther einmischte und als Dialogpartner 

                                                 
1310 Vgl. Drücke, Simone: Humanistische Laienbildung um 1500. Das Übersetzungswerk des rheinischen 
Humanisten Johann Gottfried. Göttingen 2001 (= Palaestra. Untersuchungen aus der deutschen und 
skandinavischen Philologie 312; Diss. 1999), S. 245. Darin wurden die Leser informiert, wer die vorliegende 
Schrift aus welchen Gründen für wen geschrieben habe, außerdem wurde diese beworben und legitimiert. Sie 
standen in der seit der Antike gepflegten Tradition, um das Wohlwollen der Leser zu werben (captatio 
benevolentiae). Der Autor wandte sich zumeist in Briefform an eine hochgestellte Persönlichkei und beschrieb 
unter Rückgriff auf verschiedene Topoi sein Verhältnis zu diesem und begründete die literarische Gabe, etwa mit 
Dankbarkeit, Freundschaft, der Bitte um Förderung sowie oft einem antizipierten Interesse des Adressaten. Durch 
die Publikation des Widmungsschreibens drückte der Autor nicht nur sein Verhältnis zum Empfänger aus, er 
verbreitete zudem dessen Ruhm, was wiederum für den Autor als Verkünder dieses Ruhms förderlich war. Vgl. 
ebd., S. 245f. Schnabel, Werner Wilhelm: Über das Dedizieren von Emblemen. Binnenzueignungen in 
Emblematiken des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Ferdinand van Ingen/Christian Juranek (Hgg.): Ars et amicitia. 
Beiträge zum Thema Freundschaft in Geschichte, Kunst und Literatur. Festschrift für Martin Bircher zum 60. 
Geburtstag am 3. Juni 1998. Amsterdam/Atlanta, GA 1998 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis 28), S. 118. 
Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 152. Schottenloher, Karl: Die Widmungsvorrede im Buch des 
16. Jahrhunderts. Münster 1953 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 76/77), S. 2. 
1311 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2v. Emser Hieronymus (Hg.): Serenissimi ac potentissimi regis 
Angliae, Christiane fidei defensoris unuictissimi, ad illustrissimos ac clarissimos Saxonie principes, de coercenda 
abigendaq[ue] Lutherana factione, & Luthero ipso Epistola. // Item Illvstrissimi Principis Ducis Georgii ad eundem 
Regem rescripto. Leipzig 1523, fol. a4r. Scherrer, Paul: Zwei neue Schriften Thomas Murners, S. 157. 
1312 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a4r. In Ob der König aus England ein Lügner sei hatte Murner 
auf seine Übersetzung verwiesen, sich aber nicht zur Herausgabe der Assertio bekannt. Vgl. ders.: Ob der Knig 
vß engelland ein lgner sey, S. 109. 



270 
 

einschrieb. Darin präsentierte er sich gerade nicht als außenstehender Beobachter, sondern als 

Beteiligter und den beiden Kontrahenten ebenbürtig. Jenseits der intensiven Beschäftigung 

Murners mit der Assertio und Luthers Reaktion darauf legte Murner jedoch einen deutlich 

geringeren Schwerpunkt auf den König und streute in seinen weiteren Werken nur selten 

Verweise auf ihn ein. Ohne den Kontext der Gegnerschaft zu Luther besaß ein Bezug auf ihn 

für Murner keinen Mehrwert, sodass er darauf verzichtete. 

Dieser Bedeutungsverlust lässt sich in Zusammenhang mit Murners Standortwechsel von 

Straßburg nach Luzern setzen und der damit einhergehenden Änderung in seiner Stoßrichtung 

gegen die Reformation erst lutherischer, dann zwinglischer Prägung1313. Die einzige weitere 

Schrift, in der Murner auf den König zu sprechen kommt, ist die Langversion der Schlussreden, 

die er auf der Badener Disputation hatte diskutieren wollen, in denen er sich sowohl auf die 

Reformation zwinglischer als auch lutherischer Prägung bezog. Dort nannte er ihn z.B. als 

Verfasser der Assertio als ersten in einer Aufzählung von Autoren, die mit ihren Schriften 

verschiedene Riten bestätigt hätten, die von Reformatoren kritisiert worden seien1314. 

Außerdem wies er auf seine eigene Schrift zur Verteidigung des Königs gegen Luthers 

Lügen1315, nicht jedoch auf eine persönliche oder nähere Bekanntschaft zum König hin. Dass 

er sich danach nicht mehr zum Englischen König äußerte, weist darauf hin, dass er der 

Auseinandersetzung zwischen Heinrich und Luther kein nennenswertes Gewicht in der 

Auseinandersetzung mit Zwingli beimaß. Damit deckt sich, dass die Kompromittierung Luthers 

durch Heinrich 15261316 in Murners Publizistik keinen Widerhall fand. Eine dauerhafte 

Bezugsperson war Heinrich für Murner nicht, auch wenn er für ihn innerhalb eines bestimmten 

Zeitfensters von großer Relevanz war. 

                                                 
1313 Dies spiegelt sich auch in seinen Bemühungen um die ihm entwendete und dem Rat übergebene Mendatia 
Lutheri: Zunächst bat er um die Herausgabe von seinem „geschribben buch […] den kinig uß Engelandt 
betreffent“, an dem ihm „fast fil“, bzw. „nit wenig daran ligt“. Murner an den Magistrat von Straßburg, 28.09.1524. 
In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 68f/70. Ähnlich auch im Brief vom 03.10.1524. Vgl. ebd., 
S. 71. Die nächste überlieferte Nennung der Schrift erfolgte erst am 19.05.1530 als „ein exemplar us miner kisten, 
das ich kuniglicher m(ajestä)t us Engelant zu hat gesagt zu drucken und den dritten deil gedrucket hatt“. Statt aber 
die Schrift zurückzufordern, begehrte er dafür, wie auch für andere aufgeführte Verluste, eine 
Entschädigungszahlung. Beilage zum Brief Murners an den Rat von Straßburg, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann 
(Hg.): Neue Beiträge, S. 127f. 
1314 Murner nannte zudem John Fisher, Erasmus von Rotterdam, Josse van Clichtove und „plures alij“. Murner, 
Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Tt2vf. Im Kontext der Berner Disputation empfahl er die Lektüre bestimmter 
Werke von John Fisher, Eck, Fabri, Clichtove, Augustinus Marius sowie Ambrosius Pelargus, nicht aber von 
Heinrich. Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 10f. 
1315 Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Yy4r. Murner nannte nur eine Schrift, meinte also die publizierte 
Flugschrift Ob der König aus England ein Lügner sei. 
1316 Nachdem Luther falsche Informationen erhalten hatte, dass Heinrich der Reformation zuneige und im Falle 
einer angemessenen Entschuldigung Kontakte zu den Lutheranern aufnehmen wolle, hatte er diesem ein 
unterwürfiges Entschuldigungsschreiben als diplomatisches Angebot gesandt. Heinrich publizierte den Brief 
zusammen mit seiner Antwort, in der er Luther u.a. als Urheber des Bauernkrieges attackierte und die Schändung 
einer Nonne vorwarf. Vgl. Atkinson, James: Luthers Beziehungen zu England, S. 679. 



271 
 

9.2) Konrad Treger 

Während Murner sich in Heinrich VIII. eine hochrangige, aber weit entfernte Bezugsperson 

ausgewählt hatte, verzichtete er darauf, sich auf einen gleichfalls in Straßburg lebenden und 

wirkenden Reformationsgegner zu beziehen: Parallel zu Murner engagierte sich in Straßburg 

der Augustinerprovinzial Konrad Treger, der sich ebenfalls publizistisch gegen die Reformation 

wandte1317. Aufgrund der verschiedenen Berührungspunkte in ihrem Engagement, ist davon 

auszugehen, dass sie miteinander bekannt waren. Nichtsdestotrotz lässt sich ihre Bekanntschaft 

nur schwer fassen: Bis zum Jahr 1524 waren beide Theologen in Straßburg zu namhaften 

Gegnern der Reformation geworden, während des Frühlings/Sommers 1524 kam es zu 

verschiedenen Auseinandersetzungen zwischen u.a. Murner und Treger einerseits und den 

Reformatoren andererseits1318. Ebenso wie Murner war Treger als prominenter Straßburger 

Reformationsgegner1319 zu der schon genannten, von Straßburger Prädikanten veranlassten 

Disputation, bzw. Vorlesungsreihe im Franziskanerkloster eingeladen worden. Auch er nahm 

daran teil1320. Während Murner selbst sechs Vorlesungen hielt, verweigerte Treger nach der 

dritten Zusammenkunft seine weitere Teilnahme1321. Grundsätzlich akzeptierte keiner von 

                                                 
1317 Treger trat erst 1524 publizistisch in Erscheinung. Vgl. Treger, Konrad: Ad Reuerendum in Christo P. et 
illvstrem principem Fabianu[m] de monte Falcone Lausanensem Episcopu[m] paradoxa Centum fratris Conradi 
Tregarij Heluecij Augustiniane familie per superiore[m] Germaniam prouincialis de ecclesię Concilioru[mque] 
auctoritate. Straßburg 1524. Ders.: Vermanu[n]g bruder Conradts Treger. Beide Publikationen waren Teil einer 
u.a. publizistisch ausgetragenen Auseinandersetzung zwischen Treger und den Straßburger Reformatoren, 
namentlich Capito. Vgl. Miles, Brent (Hg.): Wolfgang Capito’s Warning of the Ministers of the Word and the 
Brethren at Strasbourg to the Brethren of the Regions and Cities of the [Swiss] Confederation Against the 
Blasphemous Disputation of Brother Konrad, Provincial of the Augustinian Order. In: Erika Rummel/Milton 
Kooistra (Hgg.): Reformation Sources. The Letters of Wolfgang Capito and His Fellow Reformers in Alsace and 
Switzerland. Toronto 2007 (=Publications of the Centre for Reformation and Renaissance Studies. Essays and 
Studies 10), S. 177f. Es folgte offenbar nur noch eine weitere Publikation: Treger, Konrad: Ein schner spruch / 
darinn deren von Costantz seltzame Renckh vnd Abentheür / damitt Sy vmbgon / begriffen syen. Augsburg 1529. 
1318 Katharina Zell bezog in ihrer Entschuldigung 1524 Stellung gegen Murner, Treger und Cochlaeus. Von 
Letzterem erschienen ab 1522 Schriften in Straßburg (gedruckt von Grüninger), sodass Zell sich gegen die drei 
Theologen als eine Gruppe von in Straßburg bekannten, publizistisch tätigen Reformationsgegnern wandte. Vgl. 
Zell, Katharina: Entschuldigung Katharina Schützinn, S. 21. Cochlaeus, Johannes: De gratia Sacramentorvm Liber 
vnvs Ioan. Cochl[ae]i. aduersus assertionem Marti. Lutheri. Straßburg 1522. 
1319 In der Forschung werden für gewöhnlich nur diese beiden als Straßburger Reformationsgegner genannt. 
Weniger bekannt ist z.B. der Dominikanerprior Nikolaus von Bläsheim, der (wie andere Priester, denen 
vorgeworfen wurde, die mit der Reformation sympathisierenden Prädikanten geschmäht zu haben) 1524 von 
Aufständischen festgesetzt und dem Rat vorgeführt wurde. Vgl. Bucer, Martin: Handel mit Cunrat Treger, S. 27. 
Rapp, Francis: Les Franciscains et la Réformation en Alsace: deux religieux humanistes dans la tourmente, Murner 
et Pellican. In: Annales de l’est 5 (1985), S. 159. 
1320 Bucer nannte in seiner Auseinandersetzung mit Treger „beyd, den Treger und Murrner sampt allem irem 
anhang“ als namhafte Größen, allerdings kam er nur in einer Passage auf Murner zu sprechen. Außer der 
gemeinsamen Grundhaltung nannte er keine weiteren Berührungspunkte. Vorangegangene Disputationsvorhaben 
waren am Widerstand des Straßburger Bischofs gescheitert. Treger hatte sich dem Versuch, mit ihm in Anschluss 
an ein entsprechendes Angebot in Ad Reuerendum zu disputieren, wegen der fehlenden bischöflichen Erlaubnis 
geweigert. Bucer, Martin: Handel mit Cunrat Treger, S. 19-21/42. Die Straßburger Prädikanten hatten sich schon 
im Frühjahr 1523 bei dem Stadtrat um die Erlaubnis einer Disputation mit Treger bemüht. Vgl. 1 AST 87,7 (Die 
Prädikanten bitten um Erlaubnis, mit dem Augustinerprovinzial disputieren zu dürfen, 25.03.1523).  
1321 Er hatte sie, wie Murner, nicht als Disputation bewertet und jedes Mal betont, dass keine befugten Richter 
anwesend seien und er nicht zum Disputieren gekommen sei. Vgl. Bucer, Martin: Handel mit Cunrat Treger, S. 22. 



272 
 

beiden diese Veranstaltung als Disputation, aus der ein bindendes Ergebnis hätte hervorgehen 

können. Sowohl Murner als auch Treger zeigten schließlich (unabhängig voneinander) nur die 

Bereitschaft, eine schriftliche Disputation zu führen1322.  

Im Zuge desselben Aufstandes am 05.09.15241323, in dessen Folge Murner nicht wieder nach 

Straßburg zurückkehren durfte1324, wurde Treger von der Menge gefangen gesetzt und dem Rat 

übergeben. Den konkreten Anlass für den Aufstand bot Tregers Vermahnung, doch war er 

gegen alle gerichtet, die gegen die Reformation opponiert hatten, was auch Murner einschloss. 

Ein geplantes Verhör im Barfüßerkloster zwischen Vertretern der Römischen Kirche und 

Reformatoren (Treger mit drei Gelehrten vs. Prädikanten) fand nicht statt. Nachdem Treger 

Urfehde geschworen hatte, kam er wieder frei und konnte die Stadt verlassen. Mit ihm zog der 

letzte einflussreiche katholische Prediger aus der Stadt1325.  

Treger siedelte in die Eidgenossenschaft nach Freiburg i.Ü. über. Neben seinen Aufgaben als 

Ordensprovinzial beteiligte er sich dort an der die gesamte Eidgenossenschaft betreffende 

Debatte um die Religionsfrage und nahm an verschiedenen Disputationen teil. Auf der 

Disputation von Baden war er als Gesandter des Bischofs von Lausanne vertreten1326. Dort war 

er zwar keiner der Disputanten, beteiligte sich aber an der Diskussion1327 und vertrat somit seine 

Meinung vor der Versammlung, statt sich nur auf die Rolle eines Zuhörers zu beschränken. Die 

einzige Nennung Tregers in Murners Schriften bezieht sich rund zwei Jahre später auf eine 

kurze Episode dieser Disputation, in der Treger sich zu Wort meldete. Murner ging darauf in 

zwei schnell aufeinander folgenden Schriften ein, erst in Die gottesheilige Messe (12.11.1528), 

dann in Hier wird angezeigt (08.12.1528). In der knapperen Schilderung in der Messschrift 

stellte er die Redner (Kolb und Haller vs. Treger) gegenüber. Auf Hallers Aussage, nie gegen 

                                                 
1322 Vgl. Bucer, Martin: Handel mit Cunrat Treger, S. 42. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 29. 
Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 207. Rott, Jean: Le déroulement de la réforme à 
Strasbourg. In: Marijn de Kroon/Marc Lienhard (Hgg.): Jean Rott. Investigationes historicae. Eglise et société au 
XVIe siècle. Gesammelte Aufsätze zur Kirchen- und Sozialgeschichte 1. Straßburg 1986 (= Société Savante 
d'Alsace et des Régions de l'Est. Collection «Grandes Publications» 31), S. 374. Tregers Zusage war ein weiterer, 
vergeblicher Versuch Bucers vorangegangen, ihn zu einer Disputation zu bewegen. Vgl. Bucer, Martin: Handel 
mit Cunrat Treger, S. 23. 
1323 Ein Bericht über den Aufstand findet sich bei Saladin, Johann Georg: Strassburger Chronik, S. 305f. 
1324 Dieses Verbot scheint keine endgültige Verbannung gewesen zu sein: Ende 1526 berichtete Murner dem 
Straßburger Rat, dass er am 04.08. „gon Straßburg […] kumen was“. Möglicherweise stand diese Reise mit seinen 
Pensionsforderungen im Zusammenhang, da die Renunziation Murners auf den 14.08. datiert ist. Murner an den 
Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 90. Vgl. Renunziation Murners, 
14.08.1526. In: ebd., S. 85. 
1325 Vgl. 1 AST 87,24 (Urfehde Konrad Tregers, 12.10.1524). Capito, Wolfgang: Warning of the Ministers of the 
Word, S. 178. Sauerbrey, Anna: Die Straßburger Klöster im 16. Jahrhundert, S. 261. Schmidt, Heinrich Richard: 
Reichsstädte, Reich und Reformation, S. 183f. 
1326 Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Qq1r. 
1327 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 150. Seine Beiträge haben jedoch keinen Eingang in das 
offizielle Protokoll und damit in die Aktenausgabe gefunden. 



273 
 

die Messe gepredigt zu haben, meldete sich Treger zu Wort: „Bald stund vff doctor Conrad 

trger von Friburg, sagte, herr predicant worumb redent ir das ich habs selbs von vch gehrt, 

vnd will vch das mit etlichen fast vilen bezügen.“ Darauf ließ Murner jedoch keine weiteren 

Aussagen Tregers folgen, sondern beschränkte sich auf eine negative Charakterisierung des 

sich daran anschließenden Auftreten Hallers1328. 

In Hier wird angezeigt führte er als Beispiel für die Lügen der „evangelischen predicanten“ erst 

Berchtold Hallers negativ konnotierte Aussagen als Paraphrase an und dann Tregers Reaktion: 

„Do stund uff Doctor Conradt Treger, provincial Sant Augustinus orden von Friburg uß 

[Oe]chtlandt und sprach“ und gab die Gegenrede Tregers als Wortlaut wieder, die etwas 

ausführlicher als in der Messschrift gestaltet ist1329. Bedeutend für Murners Bezug auf Treger 

war der Entstehungskontext der beiden Schriften Murners: Murner bezog sich auf den auf der 

Badener Disputation ausgetragenen Wortwechsel, während er sich mit der Berner Disputation 

auseinandersetzte. Zu dieser waren Murner und Treger gezielt auf Wunsch Bucers und Capitos 

eingeladen worden, denen nach der ergebnislosen Konfrontation in Straßburg an einer 

abschließenden Auseinandersetzung gelegen war1330. Während Murner nicht erschien, war 

Treger anwesend und einer der Hauptdisputanten der Katholiken1331. Durch den Abdruck des 

Einwandes Tregers, den dieser bereits in Baden gegen den Berner Reformatoren Haller 

vorgebracht hatte, suchte Murner die Nichtigkeit der späteren Berner Disputation aufzeigen. 

Folglich wählte Murner das Beispiel Tregers wegen dessen Bedeutung auf der Berner 

Disputation und personeller Verbindung zur Badener Disputation aus. 

Trotz der Parallelen in ihrem Engagement und verschiedener Berührungspunkte bezog Murner 

sich, bis auf die zweimal geschilderte Episode, nicht auf Treger und stellte keine Verbindung 

                                                 
1328 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 24. 
1329 „Do stund uff Doctor Conradt Treger, provincial Sant Augustinus orden von Friburg uß [Oe]chtlandt und 
sprach: Herr predicant von Bern [d.i. Berchtold Haller K.H.], worumb sagt ir das, ich binn in üwerem angesicht 
gestanden und hab uch selb gehrt wider die meß predigen, und welt ir mir des abredig sin, so will ich uch des 
mer dann mit hundert menschen bezügen“, woraufhin Haller als Lügner gegen die Messe disputiert habe. Murner, 
Thomas: Hier wird angezeigt, S. 827. Der Wortwechsel als solcher hat keinen Eingang in die Disputationsakten 
gefunden, doch griff Eck ihn in der Disputation der 2. Schlussrede auf – der von Murner wiedergegebene Wortlaut 
ist detaillierter als die Paraphrase Ecks: „biß das der erwürdig her doctor Conradt provintial vff gestande[n] vnd 
im wider sage er habs selbs vo[n] im gehrt das er der mesß zů wider geprediget hab vnd so der predicant sollichs 
für gebenn des prouintials nit hat wellen beston / hat min her prouintial sich erbotten mit fil menschen zů bewisen“. 
Ders.: Die disputacion vor den xij orten, fol. V4r. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 150. 
1330 Zur Disputation zwischen Treger, Bucer und Capito ist es dort gekommen. Vgl. o.A.: Handlung oder Acta, 
fol. XXVIr-XLVr. 
1331 Vgl. Kittelson, James M.: Wolfgang Capito. From Humanist to Reformer. Leiden 1975 (= Studies in Medieval 
and Reformation Thought 17), S. 136. Locher, Gottfried W.: Die Berner Disputation 1528. Charakter, Verlauf, 
Bedeutung und theologischer Gehalt. In: Zwingliana 14/10 (1978), S. 549. Treger hatte seine Teilnahme vorzeitig 
abgebrochen, weil ihn das Publikum nicht ohne Störung disputieren ließ. Dementsprechend war er nicht an der 
Disputation der 5. Schlussrede zum Messopfer beteiligt, auf die Murner sich in Die gottesheilige Messe bezog. 
Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 24. Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 107. Moeller, Bernd: 
Zwinglis Disputationen, S. 127. 



274 
 

zu diesem her. Gleiches gilt für Treger in Bezug auf Murner. Offenbar sah keiner von beiden 

dazu eine Veranlassung oder einen Mehrwert für die von ihnen jeweils eingenommene Position, 

zumal beide mit ihren Publikationen potenziell ein überlokales Publikum ansprachen, für das 

eine (mögliche) lokale Kooperation nicht von Relevanz gewesen wäre. Dem Straßburger 

Publikum wäre solch eine Kooperation, falls es zu einer gekommen sein sollte, auch ohne 

entsprechende publizistische Hinweise bekannt geworden. 

9.3) Johannes Eck und Johann Fabri 

Zeit seiner Tätigkeit in der Eidgenossenschaft bot die Badener Disputation Murner einen festen 

Bezugspunkt, wenn er sich mit seiner Publizistik an der religiösen Auseinandersetzung 

beteiligte. Auf dieser Disputation kam es zu einem für Murner einzigartig engen 

Zusammenwirken mit anderen Theologen, nämlich mit Johannes Eck1332 und Johann Fabri1333. 

Eine Assoziation mit diesen beiden Theologen stellte Murner erstmals im Vorfeld der 

Disputation her, indem er auf Zwinglis publizierte Absage an die Disputation reagierte und für 

Eck und Fabri das Wort ergriff – im Gegensatz zu diesen beiden erfuhr Murner in Zwinglis 

Absage keine Erwähnung1334 –, ohne diese Schrift jedoch namentlich zu benennen: „So aber 

die obgenanten doctores1335 hoch von im vnuerdienet, vnd erstlich geletzt noch nit im lande sint 

                                                 
1332 Johannes Eck (1486-1543) war ab 1510 bis zu seinem Tod Professor der Theologie an der Universität von 
Ingolstadt, der größten Universität im süddeutschen Raum. Er hatte sich bereits zu Luthers 95 Thesen ablehnend 
geäußert, auf der Leipziger Disputation hatte er sich einen Namen als dessen Gegner gemacht. Ab 1520 bezog er 
publizistisch gegen ihn Stellung und war maßgeblich an Luthers Verdammung durch die Römische Kirche 
beteiligt. Gemeinsam mit Aleander erhielt er den Auftrag, die päpstlichen Bulle Exsurge Domine im Reich zu 
publizieren. 1522 legte er mit seinem Enchiridion ein Handbuch zur Bekämpfung der Reformation vor – mit 121 
Auflagen war es eine herausragend erfolgreiche Schrift. Mit Zwingli setzte er sich erst im Vorfeld der Badener 
Disputation auseinander, nachdem er sich bereits 1524 zu einer Disputation mit diesem erboten hatte, die jedoch 
nicht zustande kam. Vgl. Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 102. Iserloh, Erwin: Eck, Johannes (Art.). In: Neue 
Deutsche Biographie 4. Berlin 1959, S. 273f. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 87. Smolinsky Heribert: 
Schrift und Lehramt, S. 211. Stierle, Beate: Capito als Humanist. Gütersloh 1974 (= Quellen und Forschungen zur 
Reformationsgeschichte 42; Diss. 1972), S. 22. Trüter, Ingo: Johannes Eck (1486-1543): Academic Career and 
Self-Fashioning around 1500. In: Richard Kirwan (Hg.): Scholarly Self-Fashioning and Community in the Early 
Modern University. Farnham 2013, S. 59. 
1333 Johann Fabri (1478-1541) war ab 1517 Generalvikar von Konstanz. 1521 bezog er Stellung gegen Luther, 
1523 gegen Zwingli und war dessen Hauptgegner auf der 1. Züricher Disputation. Ab August 1523 stand er als 
Diplomat in den Diensten des Erzherzogs Ferdinand, 1524 wurde er Koadjutor der Wiener Neustadt, 1530 Bischof 
von Wien. Auf dem Reichstag von Augsburg 1530 gehörte er der Kommission von 20 bis 26 Theologen an, die 
mit der Widerlegung der Confessio Augustana betraut war, federführend bei der Abfassung der Confutatio war 
jedoch Eck. Fabri verfasste mehreren kontroverstheologische Publikationen. Vgl. Jung, Martin H.: Historische 
Einleitung, S. 99. Lexutt, Athina: Rechtfertigung im Gespräch. Das Rechtfertigungsverständnis in den 
Religionsgesprächen von Hagenau, Worms und Regensburg 1540/41. Göttingen 1996 (=Forschungen zur Kirchen- 
und Dogmengeschichte 64; Diss. 1994/95), S. 56. Tüchle, Hermann: Fabri, Johannes (Art.). In: Neue Deutsche 
Biographie 4. Berlin 1959, S. 728f. Belegt ist eine vorherige Begegnung Murners und Fabris auf dem Reichstag 
von Nürnberg 1524, Hinweise auf eine nähere Bekanntschaft gibt es jedoch nicht. Vgl. Philipp von Feilitzsch an 
den Kurfürsten Friedrich III. von Sachsen, 11.04.1524. In: Karl Eduard Förstermann (Hg.): Neues Urkundenbuch, 
S. 184. 
1334 Vgl. Zwingli, Huldrych: Eine freundliche Schrift an die Eidgenossen, die Disputation zu Baden betreffend. In: 
Emil Egli/Georg Finsler u.a. (Hgg.): Huldreich Zwinglis sämtliche Werke 5, S. 15/23/26. 
1335 Die zuvor genannten ‚sieben christlichen Doktoren‘, die in einer anonymen Schrift geschmäht worden seien. 
Das sind die in Ecksteins Concilium auftretenden Eck, Fabri und Murner. ‚Fritz Lindou‘ und ‚Laurentz‘ basieren 



275 
 

vnd ich vs der geletzten zal bin wil mir gebüren für sy vnd mich dem biechlein zů antwurten, 

doch mit vor behaltung wo solche min antwurt den obgenanten doctores nit gefellig were inen 

on nachdeil sey, vnd mir allein sol zů gemessen werden.“1336 Er nutzte hier die Gelegenheit, 

sich bereits als einer der Disputanten zu äußern und als solcher das Wort für die angegriffenen 

Doktoren zu ergreifen. Er stellte allerdings keine engere Verbindung zwischen sich und ihnen 

her und trat nicht als Verteidiger Ecks und Fabris im Speziellen auf. Stattdessen betonte er seine 

Eigenständigkeit und bemühte sich nicht darum, den Eindruck einer Zusammenarbeit zu 

erwecken. Tatsächlich setzte er sich danach mit Zwinglis Schrift auseinander, ohne sich auf die 

beiden anderen Theologen zu beziehen. Vor der Disputation waren Anfeindungen gegen ihn, 

Eck und Fabri für Murner noch kein Anlass, zusammen mit seiner Person Eck oder Fabri zu 

verteidigen1337. Eine engere Bindung an Eck und Fabri findet sich in seiner Publizistik erst nach 

der Disputation. 

In Baden wurden die kirchliche Deutungshoheit der Schrift sowie die bestehenden Formen der 

Verehrung bestätigt, Zwinglis Lehre hingegen verworfen. Weil nicht alle Orte der 

Eidgenossenschaft das Urteil anerkannten, wurde die Hoffnung, durch die Disputation die 

Glaubenseinheit wiederherzustellen, nicht erfüllt. Allerdings wurde sie für die Katholiken – 

also diejenigen (Orte), die sich zu dem Ergebnis der Disputation bekannten, darauf beriefen und 

sich mit diesem gemeinsamen Bekenntnis von denjenigen absonderten, die es nicht anerkannten 

– zu einem wichtigen Referenzpunkt. Murner wies immer wieder auf diese hin sowie auf seine 

eigene Beteiligung daran. Dabei erscheint sein Bezug auf Eck und Fabri als ein 

wiederkehrendes Element in seiner Argumentation. 

An der Disputation waren die drei Theologen in sehr unterschiedlichem Maße beteiligt – es 

handelte sich im Grunde um Ecks Disputation: Er hatte sieben Thesen vorbereitet, von denen 

fünf verhandelt wurden. Die Diskussion über diese Thesen machte den Großteil der gesamten 

Disputation aus, sodass Eck das Gespräch dominierte. Murners und Fabris Beiträge, die sie 

vorgetragen und damit zur Diskussion gestellt hatten, wurden nicht disputiert. „Ihr Auftritt am 

Schluss hatte nur den Charakter der Demonstration und Protestation.“1338 Zur Abstimmung am 

Ende der Disputation standen schließlich nur Ecks Thesen und Oekolampads Erwiderungen1339. 

Der offensichtlichen Dominanz Ecks zum Trotz präsentierte Murner sich bereits in seiner ersten 

Schrift nach der Disputation als ein mit Eck und Fabri ebenbürtiger Disputant. In Ein 

                                                 
auf eidgenössischen Geistlichen, ‚Gryff‘ und ‚Stroubutz‘ sind fiktionale Namen. Vgl. Eckstein, Utz: Concilium, 
S. 65/67. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 2. 
1336 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 3. 
1337 Vgl. z.B. Hofmeister, Sebastian: Acta vnd handlung, fol. A3v. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v. 
1338 Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 109. 
1339 Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Oo4r. 



276 
 

wahrhaftiges Verantworten der hochgelehrten Doktoren und Herren, die zu Baden auf der 

Disputation gewesen sind meldete Murner sich stellvertretend für diese ‚hochgelehrten 

Doktoren und Herren’ (nicht nur Eck und Fabri) zu Wort. In der Vorrede legte er rückblickend 

die Hauptleistungen der drei Disputanten dar: 

uff welcher disputation erscheinen sindt drey doctores antwurtter: Johannes Eck, Johannes Faber, Thomas 
Murner, die Ulrichen Zwingly an dreien orten habent angriffen, Doctor Eck in seinem falschen glaubenn, 
doctor Faber in allen des Zwinglins gschrifften, deren er XXXXII widerfochten hat, Doctor Murner an 
seinen eren, der ouch den Zwingly da fiertzig mal eerloß ußgerieffet hat1340. 

Indem er nur sich, Eck und Fabri aufführte, präsentierte er sie als die drei wichtigsten 

Disputanten in Baden. Alle drei sind in der beiordnenden Aufzählung gleichrangig aufgeführt, 

auch in Anbetracht ihrer akademischen Titel – Alleinstellungsmerkmale wie etwa ihre 

unterschiedlichen Ämter blendete Murner aus. Die Aufzählung entsprach der chronologischen 

Reihenfolge, in der sie sich auf der Disputation jeweils zu Wort gemeldet hatten: Erst hatte Eck 

disputiert, dann Fabri gesprochen und Murner schließlich seine Schlussreden mit den 

Ehrloserklärungen vorgestellt. Da Murner ihre jeweiligen Widerlegungen Zwinglis ähnlich 

knapp zusammenfasste, stellte er ihre Leistungen als gleichwertig dar. 

Nach der Vorrede wandte er sich gegen Zwinglis Die ander antwurt1341, welche vor allem gegen 

Eck, aber auch gegen Fabri gerichtet war, wohingegen Murner erneut keine Erwähnung fand. 

Indem Murner nun auf Zwinglis Schrift antwortete, griff er einerseits zum Schutz der beiden 

kritisierten Disputanten ein, nutze aber gleichzeitig die Chance, seine eigene Person in diesen 

Konflikt einzubringen. In seiner Argumentation zur Widerlegung und Richtigstellung führte er 

sowohl Aussagen und Taten Ecks und Fabris an als auch von ihm selbst stammende 

Erwiderungen1342. Dadurch aktualisierte er ihre übereinstimmende Haltung zur zwinglischen 

Lehre und suggerierte eine Zusammengehörigkeit über die Badener Disputation hinaus. Dafür 

griff er auch gezielt Beschuldigungen auf, die sich nicht gegen ihn richteten. So warf er Zwingli 

„schelmenstck“ vor, „die du mit mir und Ecken, Fabern, Lempen1343 und andren frummen 

                                                 
1340 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 284. Auch in einem Brief desselben Jahres führte Murner 
sich zusammen mit Eck und Fabri als ebenbürtige „antwurter“ der Disputation an. Murner an den Magistrat von 
Straßburg, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel(Hg.): Correspondenz, S. 88. 
1341 Zwingli, Ulrich: DJe ander antwurt / über etlich unwarhaft / vnchristenlich antwurtten die Egg vff der 
disputation ze Baden ggeben hat / Mit einer vorred an ein lobliche Eydgnoschaft. Durch Huldrych Zuingli. Zürich 
1526. 
1342 Etwa „bezg ich mich uff des Fabers bchlein“ oder „Doctor Eck hat z Baden sein geleidt uffgesagt und 
begeret, man sol in gefencklich annemen“, um sich Zwinglis Anschuldigungen zu stellen. Oder einfach „Sag ich 
[…]“. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 285/287f. 
1343 Über Jakob Lemp ist nicht viel bekannt, von ihm sind keine Schriften überliefert. 1500 wurde er zum Doktor 
der Theologie und des kanonischen Rechts promoviert. Von 1509 bis 1532 hatte er einen Lehrstuhl an der 
theologischen Fakultät der Universität von Tübingen inne, Johannes Eck zählte zu seinen Schülern. Sowohl als 
Theologe als auch als Jurist fand er Anerkennung. Auf der Disputation von Baden war er als Gesandter des 
Bischofs von Basel anwesend. Vgl. Hartmann, J.: Lemp, Jakob (Art.). In: Allgemeine Deutsche Biographie 18. 
Leipzig 1883, S. 240. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Qq1r. Die vier Luthergegner Murner, 
Emser, Eck und Lemp wurden bereits 1521 gemeinsam karikiert (Abb. 11). 



277 
 

letten bruchest und gegen erbarnn lendren und letten gern verunglimpffest“1344. Namentlich 

genannt waren bei Zwingli nur Eck, Fabri, Lemp und ‚wenige andere‘1345, sodass Murner sich 

selbst gezielt in die Reihe der von Zwingli geschmähten Gelehrten einreihte, um den von 

Zwingli abgelehnten Gelehrten der Badener Disputation anzugehören 

Ebenso verfuhr er, als er Zwingli vorwarf: „Wilt Eckens, Fabers und mein rechtmessigs 

erscheinen argwenig machen“. Dabei sprach er zunächst als Teil eines ‚Wir‘ („Wir wissents 

wol“) und dann aus eigener Erfahrung („Ich reds uß erfarenheit“)1346. Zwar ließ Murner 

mangels expliziter Definition einen Interpretationsspielraum, wer mit ‚Wir‘ gemeint war: er mit 

Eck und Fabri, die Gruppe der auf der auf der Disputation vertretenen Gelehrten oder ganz weit 

gefasst alle, die Zwingli und dessen Lehren ablehnten. Doch bietet sich vor allem die Deutung 

an, dass er wegen des vorangegangenen Bezugs auf Eck und Fabri für diese stellvertretend das 

Wort ergriff. Auf jeden Fall beanspruchte er, an einem gemeinsamen Erfahrungs- und 

Wissenshorizont teilzuhaben und für die unter dem ‚Wir‘ zusammengefasste Gruppe 

stellvertretend sprechen zu können. 

Danach führte er kommentierend aus, was den Doktoren unterstellt werde und differenzierte, 

was einerseits Eck, Fabri und Murner im Einzelnen sowie andererseits den „andern doctores“ 

vorgeworfen werde1347 – nur sich, Eck und Fabri hob er namentlich hervor. Die zielgerichteten 

Anfeindungen gegen Teilnehmer der Disputation betrafen nicht nur die Disputanten als solche, 

sondern waren auch gegen die Disputation gerichtet. Dementsprechend war eine Verteidigung 

der angegriffenen Disputanten eine Verteidigung der gesamten Disputation, sodass Murner 

sich, Eck und Fabri zu einer Verkörperung der Disputation stilisierte, wenn er sie in seinen 

Schriften als feste Gruppe präsentierte. 

Die gleichrangige, herausragende Bedeutung der drei Disputanten führte Murner in seiner 

Rechtfertigung für den Kalender noch weiter aus. Darin rief Murner in Erinnerung, dass die 

zwölf Orte der Eidgenossenschaft in Baden  

fil gelrter menner vch vnd einer gantzen Eidtgnoschafft frid / rw / vnd einigkeit in christlichem glouben 
z erschen berieffet hatten / vnd ire besondre hoffnung solches z erlangen von gott dem almechtigen vff 
doctor Ecken doctor Fabrum / vnd mich er setzet sindt wir erschinen da vor den gsanten ratzbotten der xij 
rter einer loblichen Eidtgnoschafft keiner andren meinung noch fürnemens dan z fürdernis vnd 
ergründung der worheit des christenliche[n] gloubens vnd a[n]nzeigu[n]g der falsche[n] verfierischen leren 
des Zwinglischen glaubens / durch kein ander mittel das z erden dan durch die gtlichen vnd heiligen 

                                                 
1344 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 288. 
1345 Vgl. Zwingli, Ulrich: Die ander antwurt, über etlich unwarhaft, unchristenlich antwurtten, die Egg uff der 
disputation ze Baden ggeben hat, mit einer vorred an ein lobliche Eydgnischaft. Durch Huldrych Zuingli. In: Emil 
Egli/Georg Finsler u.a. (Hgg.): Huldreich Zwinglis sämtliche Werke 5, S. 218. 
1346 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S.289. Die entsprechende Stelle bei Zwingli nennt nur Eck 
und Fabri namentlich. Vgl. Zwingli, Ulrich: Die ander antwurt, S. 215f. 
1347 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S.289. Dabei bezog er sich auf verschiedene, von Zwingli 
stammende Äußerungen und nicht nur auf Die ander antwurt. Vgl. ebd, S. 308, Anm. 43-45. 



278 
 

gschrifften / das alles geschehen ist in maß vnd gestalt der gedruckten kundtschafften1348 der radtsbotten 
der xij rter einer lobliche[n] Eidtgnoschafft1349. 

Aus den zur Disputation Geladenen ragten Eck, Fabri und Murner dieser Darstellung zufolge 

gleichermaßen hervor: Auf sie sei seitens der Eidgenossenschaft bereits im Vorfeld eine 

besondere Hoffnung gelegt worden, die diese erfüllt hätten. Sowohl ihre Beteiligung als auch 

die von ihnen erarbeiteten Ergebnisse entsprachen demnach dem (gesamt)eidgenössischen 

Willen. Dies legitimierte nicht nur das Vorgehen der Dreiergruppe, sondern auch dasjenige der 

jeweils einzelnen Disputanten. 

In der sich daran anschließenden Rechtfertigung seines Tuns bezog er sich nur noch auf seinen 

eigenen Auftritt auf der Badener Disputation1350. Da er aber seine Beteiligung an der 

Disputation als relevante Person in den einleitenden Worten bereits eingeordnet hatte, 

präsentierte er sein geschildertes Vorgehen als den Umständen entsprechend angemessen und 

als von den Boten der zwölf Orte, also von nahezu der gesamten Eidgenossenschaft, anerkannt. 

Demzufolge hätten Murners Beiträge zur Disputation den gestellten Erwartungen sowie dem 

Niveau der Beiträge Ecks und Fabris entsprochen. 

Bestätigung findet die Bedeutung, die Murner seinem gemeinsamen Auftreten mit Eck und 

Fabri auf der Disputation beimaß und in seiner Publizistik wiederholt darlegte, in den von ihm 

herausgegebenen Disputationsakten. Im Vorwort, das er nur abdruckte, nicht aber selbst 

verfasst hatte1351, erfahren die drei Theologen besondere Erwähnung und wird ihr bis dahin, 

d.h. noch im Vorfeld der Disputation erbrachtes Engagement gewürdigt: 

In mittler zit hat sich ztragen / das die dry hochgelerten doctores / mit namen her Joha[n]n von Eck 
ordinarius vnd vicecancelarius der vniuersitet z Ingelstat in Peyern her Johann Faber fürstlicher 
durchlichtig von sterrich [etc.] vnsers gnedigisten herren hoffrat vnd herr Thomas Murner / der zitt 
leßmeister z Lucern Sich onerfordert / sonder gtwillig gschrifftlich vnnd mündtlich gegen vns erbotten 
haben, 

gegen Zwingli eine Disputation zu führen, sollte eine ausgerichtet werden1352. Diese Angebote 

hatten sie unabhängig voneinander ausgesprochen1353, sodass die Kooperation Murners, Ecks 

und Fabris wohl eine pragmatische Anpassung an die Gegebenheiten und kein initiativ 

geplantes Projekt war. Nichtsdestotrotz wurden sie wegen ihrer übereinstimmenden 

Handlungsweisen und ihrem Auftreten auf der Disputation als zusammengehörige Gruppe 

                                                 
1348 Möglicherweise die von Murner besorgte Ausgabe der Disputationsakten, die auf den Folgetag datiert ist. Vgl. 
Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a4v. Ders.: Die disputacion vor den xij orten, fol. Ss4v. 
1349 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1vf. 
1350 Vgl. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a2rf. 
1351 Der Entwurf der Vorrede stammt vom Konstanzer Weihbischof Melchior Fattlin, überarbeitet wurde sie vom 
Luzerner Stadtschreiber Johannes Huber, der die Druckvorlage für Murners Ausgabe erstellte. Vgl. Schindler, 
Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 175/231/256. 
1352 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. b1vf. 
1353 Eine Übersicht über die Schriften, in denen sie sich jeweils für eine Disputation erboten haben, findet sich bei 
Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 259. 



279 
 

wahrgenommen. Im Gegensatz zu Murners Ausführungen waren ihre Rangunterschiede durch 

die genannten Ämter hier jedoch präsent, wodurch sie gerade nicht als ein homogener 

Personenkreis vorgestellt wurden. 

In der folgenden Beschreibung der Disputation werden ihre Teilnehmer als ‚eine gute Anzahl 

hoch- und wohlgelehrter, frommer, redlicher Männer, der Heiligen Schrift verständig‘ 

charakterisiert. Nur Eck, Fabri und Murner erfahren namentliche Erwähnung: 

Deßglichen die dry hochgelerte[n] doctores herr Johann von Eck / herr Johann faber vnnd herr Thomas 
Murner / welche ouch vff samstag vor dem heiligen pfinstag in der pfarrkirchen z Baden / ir vorigs 
erbietten / vor vnnser gmeiner Eidtgnoschafft der zwlff Orten vnd der zgewandten Ersame 
Ratsbotschafften vnd vor menckliche[n] / also offenbar ernuwert haben das sy von irn gnedigsten vnnd 
gnedigen herren darum abgefertigot sigen / wellten ouch vnd erbütten sich wie vor / den allten waren 
christenlichen gloubenn gegen mengklichem mit der hilff gotts erhalten etc.1354. 

Unabhängig von ihrer jeweils sehr unterschiedlichen Bedeutung auf der Disputation, haben sie 

sich offenbar zumindest im unmittelbaren Vorfeld der Disputation – die geschilderte Episode 

ereignete sich zwei Tage vor ihrer Eröffnung – als eine feste Gruppe gezeigt, bzw. sind im 

Nachhinein so wahrgenommen worden. Die eingangs benannten Rangunterschiede spielten 

hier insofern keine Rolle, als dass sie unabhängig von ihren Ämtern allesamt ‚hochgelehrte 

Doktoren‘ waren und sich gegen Zwinglis Lehre wandten. Auf der Disputation agierten sie 

jedoch jeder für sich und leisteten eigene, separate Beiträge. Durch (nicht in das offizielle 

Protokoll eingegangene) Wortmeldungen v.a. während Ecks langer Disputation waren dennoch 

die ganze Zeit über direkte Bezugnahmen möglich1355. 

Während sich das Zusammenwirken der drei Theologen auf der Disputation in der 

deutschsprachigen Aktenausgabe vorrangig aus ihrer gemeinsamen Nennung ableitet und im 

Grunde nur Eck als Disputant erscheint, nutzte Murner die Caussa Helvetica, um die 

Disputation in seinem Sinne darzustellen. Indem Murner dort auch Fabris und seine Beiträge 

abdruckte, steigerte er ihre Bedeutung: In seiner Ausgabe war das Auftreten der beiden mehr 

wert als eine bloße Erwähnung. In Hinblick auf den quantitativen Umfang ihrer Beiträge 

beanspruchte er jedoch keine Gleichrangigkeit mit Eck1356, was in Anbetracht der Dominanz 

Ecks während der Disputation unglaubwürdig gewesen wäre. Stattdessen konnte er darlegen, 

dass er und Fabri ebenfalls entscheidende Teilnehmer gewesen waren und jeweils wichtige 

Beitrag zur Disputation geleistet hatten.  

                                                 
1354 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. b3r. 
1355 Fabri meldete sich einige Male zu Wort. Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die 
Badener Disputation von 1526, S. 99. 
1356 Ecks Part macht den überwältigenden Großteil der deutschen Aktenausgabe aus, Fabris und Murners Beiträge 
sind in jeweils einem Abschnitt kurz paraphrasiert. Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, 
fol. A1rv-Pp3v/Rr2vf. In der Caussa Helvetica entfallen auf Ecks Part 236 Seiten, auf Fabri 42 und auf Murner 
64, sodass Eck auch dort als Hauptdisputant erscheint. Vgl. ders.: Cavssa Helvetica, fol. C2v-Zz4r. 



280 
 

Eine neue Konnotation für Murners self-fashioning erhielten die Badener Disputation und sein 

Zusammenschluss mit Eck und Fabri durch die Berner Disputation. Weil sie gegen die Badener 

Disputation gerichtet war, zog Murner diese wiederholt heran, wenn er sich mit ihr 

auseinandersetzte. Eck und Fabri waren dabei für Murner erneut von Bedeutung. Eine 

Besonderheit bildet dabei die Appellation und Berufung der hochgelehrten Herren und 

Doktoren Eck, Fabri und Murner wider die vermeinte Disputation von Bern, in deren Titel er 

sich nicht nur rückblickend mit den beiden anderen Theologen in Beziehung setzte, sondern 

gemeinsam mit diesen auftrat. Sie ist nach der Berner Disputation erschienen, doch sind die 

meisten der darin abgedruckten Schriftstücke auf die Zeit unmittelbar davor datiert1357, sie 

stammten entweder von Murner selbst oder bezogen sich auf ihn. Murner erstellte diese 

Publikation allein, doch entstand sie wahrscheinlich in Abstimmung mit Eck und Fabri1358. 

In der eigentlichen Appellation, dem ersten Text der Publikation, wandte Murner sich ca. einen 

Monat vor der Disputation an den Luzerner Magistrat. Darin bemängelte er, dass die (Berner) 

Reformatoren, sobald man sie mit ‚vernünftigen Ursachen‘ belehren wolle, den Vorwurf der 

Sophisterei erhöben. Auch rügte er, dass diese mit Schmähbüchern und gedruckten Liedern 

reagieren würden, sobald man sie „mit lebendigen doctores mit grossem kosten“ unterrichten 

wolle, wie es die ‚löbliche Eidgenossenschaft‘ in Baden getan habe. Solche Beleidigungen 

resümierte Murner in Bezug auf Eck, Fabri sowie sich selbst1359 und machte damit deutlich, 

dass alle drei infolge ihres Engagements auf der Badener Disputation solchen Angriffen 

ausgesetzt waren. Zwar fügte er nur in Hinblick auf die gegen ihn gerichteten Schmähungen 

eine Kritik an der Anonymität seiner Schmäher an, doch legte er insgesamt keinen Schwerpunkt 

auf die Verteidigung seiner Person und wandte sich nach diesem kurzen Exkurs grundsätzlicher 

Kritik am Verhalten der Anhänger der Reformation zu. Anlass für Murners Kritik bot nicht nur 

der in den Schmähschriften formulierte Angriff auf die drei Theologen, sondern auch der 

Kontext, in dem diese entstanden waren. Immerhin wurden die drei genannten Theologen 

wegen ihrer Teilnahme an der Badener Disputation als deren Repräsentanten geschmäht, sodass 

                                                 
1357 Die Appellation ist auf den 09.12.1527 datiert, die Einladung Capitos und Bucers an Murner auf den 
05.01.1528. Murners Absage an diese und diejenige der Stadt Luzern an Bern nennen den 06.01.1528. Die 
abschließende Prosekution ist undatiert, aber nach der Berner Disputation, wahrscheinlich anlässlich dieser 
Publikation, entstanden. Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749/751/753/754.  
1358 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 756. 
1359 „[…] sagen Doctor Eck hab geredt, es sige kein eydtgnoß, mit züchten zů reden, er hab ein kůw etc. Und Faber 
hab die disputation zů Baden von den eydtgnossen mit gelt erkaufft […]. Und der Murner sige ein dieb, als ein 
verlogner bßwicht unnd eerloß man zů Bern von mir hat ußgeben.“ Murner, Thomas: Appellation und Berufung, 
S. 746. Mit der Beschimpfung Ecks, ‚er habe eine Kuh etc.‘ ist der Schimpfname ‚Küegehijer‘ gemeint, der schon 
im 14. Jh. auf die Eidgenossen angewandt wurde und in der Reformationszeit als Beleidigung herangezogen 
wurde. Eck wurde hier unterstellt, Unzucht mit einer Kuh getrieben zu haben. Vgl. ge-hî(j)en. In: Schweizerisches 
Idiotikon 2, Sp. 1106. Esel-, Küe-, Märhen-, Sû-Gehijer. In: ebd., Sp. 1111. 



281 
 

die vorgeführten Schmähungen Murner als Referenz dienten, um die Gegner der Badener 

Disputation und damit letztlich die gesamte Berner Disputation zu diskreditieren. 

Etwas später adressierte Murner den Luzerner Magistrat („so erschine ich hie vor uch“) „von 

wegen Doctor Ecken, Doctor Fabers in hoffnung irer ratihabition und für mich selbs anstatt 

unser drier antwurter der christlichen unnd loblichen disputation von den XII orten einer 

loblichen Eydtgnoschafft, z Baden gehalten“. Er erbot sich, Bern wegen der als unzureichend 

kritisierten Artikel der Badener Disputation zufrieden zu stellen, sodass ‚Gott und die Welt‘ 

erkennen müssten, dass es an ‚uns‘ nicht gemangelt habe. Dieses Anerbieten bekräftigte er 

durch das Versprechen, unter Einsatz von Leib, Ehre und Gut, auf alle Widersprechenden zu 

antworten und alles nur aus dem Wort Gottes zu begründen, denn „wir underthenigen und 

gehorsamen christlichen doctores, kinder der heyligen gemeinen christenheit […] habent auch 

z Baden das alles gethon lut unserer acten, so fil an uns gelegen ist und was“1360. Damit zeigte 

er sich zuversichtlich, solche Nachweise erneut vorlegen zu können. Überdies betonte er, dass 

sie sich bereits für ‚ihre‘ Lehre eingesetzt hätten und bereit seien, dieses Engagement unter 

allen Umständen fortzusetzen. Davon abgesehen suggerierte er, zwar nicht über Ecks und 

Fabris explizites Einverständnis zu verfügen, aber doch zu wissen, dass er in ihrem Sinne 

spreche, da er solch einen Vorschlag andernfalls nicht vorgebracht hätte. Der Bezug auf die 

beiden anderen Theologen diente ihm hier zudem der numerischen Erweiterung: Indem er 

stellvertretend für die beiden anderen sprach, stand er nicht allein als einziger Vertreter der 

Badener der gesamten Berner Disputation und ihren Befürwortern gegenüber. Die drei 

Theologen bildeten zusammen eine feste Gruppe, vermittels deren Zugehörigkeit Murner seine 

eigene Position zu stärken suchte. 

Der Dringlichkeit der Angelegenheit – die Berner Disputation stand unmittelbar bevor – verlieh 

er durch die Wiederholung des Appells unter Bezug auf alle drei Theologen Nachdruck, einmal 

als „stand ich hie als einer, der appellieret vor üweren genaden für uns dry antwurter, Doctor 

Ecken, Doctor Faber und mich, in hoffnung irer ratihabition“ und erneut: „Des ich mich in 

nammen der zweyer antwurter Doctor Eckens und Fabers und min üwerer gnaden kundtschafft 

begere für die XII ort unserer gethonen appellation“1361. Murner präsentierte das im Appell 

formulierte, kurz vor der Disputation vorgeschlagene Vorhaben als Versuch, die Disputation 

noch im letzten Moment zu verhindern und ein alternatives Modell vorzuschlagen, um 

theologische Differenzen zu klären. Dies sollte in Kooperation der drei Theologen geschehen 

und somit an die Badener Disputation anknüpfen. Dabei war diese personelle Komponente 

                                                 
1360 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 747f. Zu den genannten Akten s.u. S. 283, Fußnote 1369. 
1361 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 748f. 



282 
 

notwendig, damit das Vorhaben als eine Aktualisierung der Badener Disputation erscheinen 

konnte, da Murner nur gemeinsam mit den beiden anderen Disputanten die Disputation 

vertreten konnte, nicht jedoch als Einzelpersonen. Der nachträgliche Abdruck des Angebots 

lieferte zudem den Nachweis, dass sich die drei Theologen, die alle eine Einladung zur Berner 

Disputation ausgeschlagen hatten, einem Gespräch nicht grundsätzlich verweigerten. 

Die Sammelschrift schließt mit der an Bern gerichteten Prosekution als Nachtrag zur 

Appellation, worin Murner erneut im Namen Ecks und Fabris das Wort ergriff und diesmal 

durchgängig für diese sprach. Murner griff die Ankündigung der Disputanten und Prädikanten 

der Berner Disputation auf, auf alle Einwände gegen diese Disputation eingehen zu wollen, um 

die bereits in der Appellation verlautbarte Aufforderung zu erneuern: „Nun sint wir hie, und 

berieffet von inen, stellent wir unser lib, eer und gt, und wllent irem berieffen entsprechen 

mit der hilff Gottes als fromm, eerlich, christlich doctores, vor den XII orten einer frommen 

und loblichen Eydtgnoschafft durch unsere gschrifften“ den Prädikanten ihre Unwahrheiten 

nachweisen, mit denen diese Bern verführt hätten1362. Zwar hatte Murner vor der Disputation 

ohne Wissen der beiden anderen Theologen, aber unter Annahme ihres Einverständnisses für 

diese gesprochen, doch verstärkte er durch die spätere Erneuerung dieses Angebotes sowie den 

Umstand, dass er diesmal uneingeschränkt für die beiden sprach, den Anschein, dass er 

Einvernehmen mit ihnen agierte. Durch diese Wiederholung bestätigte er im Nachhinein 

sowohl das initiale Angebot als auch ihre gemeinsame Haltung. 

In Auseinandersetzung mit der Berner Disputation nutzte Murner später erneut die Möglichkeit, 

sich mit Eck und Fabri in Beziehung zu setzen1363. In einer Schilderung zu den Umständen 

seiner Einladung zur Disputation, in Hier wird angezeigt – eine weitere Erklärung befinden sich 

im Sendbrief1364 –, nutzte er die Parallelen zwischen seinem und Ecks1365 Fernbleiben von der 

                                                 
1362 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 754. 
1363 Nicht immer stellte er einen Bezug zwischen sich und den beiden anderen Disputanten her: In der 
Gottesheiligen Messe gab er etwa (lediglich) einen gekürzten Ausschnitt aus der Diskussion zwischen Oekolampad 
und Eck wieder. Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 46-48. Die ausführliche Fassung findet sich in 
ders.: Die disputacion vor den xij orten, fol. W3rff. Später führte er Garanten „der alten vngezwifleten Christlichen 
kirchen“ auf, wozu er u.a. den Abdruck von Fabris Nachweis von 150 Lügen in der Caussa Helvetica zählte, ohne 
Fabri jedoch namentlich zu nennen. Außerdem führte er allgemein „die erlich vnd Christlich disputation von 
Baden, vnnd alle die sich deren vnderschriben handt“ an. Ders.: Die gottesheilige Messe, S. 48. 
1364 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B2r. 
1365 Murner bezog sich auf eine Publikation Ecks, in der dieser drei Briefe in Reaktion auf seine Einladung zur 
Berner Disputation zusammengefasst hatte – Murner hatte in seiner Appellation die gleiche Form der 
publizistischen Erwiderung gewählt. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 839. Eck, Johannes: Eyn 
Sendbrieff an eyn Fromme Eydgnoschafft / betreffenede die Ketzerysche Disputation Frantz Kolben des 
außgelauffenen Munchs / vnd Berchtolt Hallers des verlognen predicanten z Bern. // Eyn ander brieff an Vlrich 
Zwingli. // Der drit brieff an Chnrat Rotenackker z Vlm. Basel 1528. Eck präsentierte ich im Verbund mit den 
anderen Theologem, wenn er auf seine, Fabris und Murners Beiträge auf der Badener Disputation verwies. Zu 
Murner heißt es: „Des geleychen doctor Thoman Murner viertzig mal in [d.i. Zwingli K.H.] eerloß / eyn dieb / eyn 
rauber gescholten / als verschlickt hat / der sunst vber nacht biecher speyen kann.“ Ebd., fol. 2v. 



283 
 

Disputation, um seine eigene Abwesenheit zu begründen. Tatsächlich gab es in Hinblick auf 

die Umstände ihrer jeweiligen Einladung einige Übereinstimmungen: Beide waren erst kurz 

vor Beginn der Disputation eingeladen worden1366, sodass sie nicht die Möglichkeit hatten, sich 

darauf vorzubereiten sowie pünktlich dort zu erscheinen. Zudem waren sie durch Reformatoren 

(Eck durch Zwingli und Konrad Sam1367, Murner durch Capito und Bucer), nicht aber direkt 

durch das die Disputation ausrichtende Bern eingeladen worden1368. Diese Einladungen machen 

deutlich, dass das Erscheinen der beiden von verschiedenen Interessensgruppen als 

wünschenswert erachtet worden war. Indem Murner darlegte, wie sie jeweils eingeladen 

worden seien, machte er für seine Leser die Gründe ihres Fernbleibens nachvollziehbar. Die 

Umstände ihrer Einladungen erlaubten beiden eine einfache Absage aus formellen Gründen, 

die zumindest prinzipiell sowohl von Befürwortern als auch Gegnern der Disputation akzeptiert 

werden konnte, da es sich gerade um keine theologische Begründung handelte. 

Es gab noch eine weitere Parallele zwischen Murner und den beiden anderen Theologen, die 

Murner heranzog, um seiner Ablehnung der Berner Disputation Nachdruck zu verleihen:  

Denn dieselbig [d.i. die Badener Disputation K.H.] was wider sy [die zuvor genannten ‚Evangelischen‘ 
K.H.] und zeigt klorlich an, das Doctor Hußschin [d.i. Oekolampad K.H.] und Zwingly ertzketzer sindt in 
christlichem glauben, lut Doctor Eckens acten, und das der nuw glauben ein diebscher, eerloser glauben 
sige, lut Doctor Murners acten. Zeigt auch an, daz des Zwinglins biecher falsch und erlogen sint, lut Doctor 
Fabers acten1369, dorumb achtent sy der selbigen disputation nit1370. 

Statt auf die (von Murner gedruckte) offizielle Ausgabe der Disputationsprotokolle zu 

verweisen, führte er die von ihnen jeweils verantworteten ‚Akten‘ an, also schriftlich fixierte 

Niederschriften, die prinzipiell von jedem konsultiert werden konnten. Durch die Auflistung 

ihrer drei ‚Akten‘ präsentierte er sie als gleichwertige Leistungen, die zusammen eine 

umfassende Verwerfung der zwinglischen Lehren darstellten. Diese drei Theologen und ihre 

                                                 
1366 Murner legte seinen Lesern die Umstände seiner Einladung dar: An dem Tag, an dem alle Teilnehmer in Bern 
hätten anwesend sein sollen (Abend des 06.01.), habe ihm der Luzerner Schultheiß die erst an diesem Tag durch 
berittene Boten an den Magistrat überbrachte Einladung ausgerichtet. Murner hätte frühestens am dritten 
Disputationstag erscheinen können. Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749. Ders.: Ein send 
brieff, fol. B2r. Auch Cochlaeus kritisierte, dass er nicht hätte rechtzeitig kommen können, weil er das Anschreiben 
zu spät erhalten habe. Vgl. Cochlaeus, Johannes: An die Herren Schultheiß und Rat zu Bern wider ihre vermeinte 
Reformation. In: Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530) 2, S. 717. 
1367 Konrad Sam (1483-1533) vertrat die zwinglische Lehre in Ulm. Vgl. Specker, Hans Eugen: Sam, Konrad 
(Art.). In: Neue Deutsche Biographie 22. Berlin 2005, S. 403-404. 
1368 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749. Ders.: Hier wird angezeigt, S. 831f/857.  
1369 Gemeint sind möglicherweise anlässlich der Disputation verfasste Texte wie Murners Ehrloserklärungen. 
Während der Disputation hatten Schlussreden in Baden an Pfarrkirche und Rathaus (Eck) bzw. der Kirche 
(Murner) ausgehangen. Abgedruckt sind sie in Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. c3r-c4r. 
Ders.: Cavssa Helvetica, fol. C1rf. Fabri hatte Artikel für die Disputation vorbereitet und später veröffentlicht: 
Fabri, Johann: Christenliche beweisung Doctor Johan[n] Fabri über sechs Artickel / des vnchristenlichen Vlrich 
Zwinglins Meister zů Zürich / überantwurt offentlichen in der pfarrkirchen vor den verordnete[n] vierer Bischoffen 
/ Costentz / Basel / Losan / vn[n] Chur / auch der zwlff orten gemeiner eidtgnoßschafft / vnnd ander treffenlichen 
bottschafften vn[n] gelerten darz aller gemein in dem heilige[n] geist vo[n] Christenlicher einigkeit wegen z 
Baden im Ergw vff de[n] xvj. tag May Anno M.D.xxvj. by einandern versamlet gewesen sind. Tübingen 1526. 
1370 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 839. 



284 
 

Aufzeichnungen erscheinen dabei als Verkörperung der Disputation, die anderen Teilnehmer 

sowie das offizielle Protokoll treten in den Hintergrund. 

Später im Sendbrief waren diese ‚Akten‘erneut von Relevanz: In einer Passage nahm Murner 

die Rolle der acht Orte1371 ein und antwortete für diese. Dabei legte er einen starken Fokus auf 

Eck, Fabri und sich selbst, wenn er ihre Argumente anführte, die Bern des Eidbruches 

überführen sollten1372. Danach fasste er zusammen: „Das sige allein in der sum[m] gemelder / 

dan so all dry doctores antwurter der disputation z Baden jeder syne eignen acten1373 gemacht 

hat / die von üwern lerern noch mit keinem wort nie sint angetastet worde[n] noch 

verantwurt“1374. Da Murner in dieser Passage aus der Perspektive der acht Orte heraus sprach, 

erscheinen die vorgebrachten Argumente, seine eingeschlossen, als von der ‚rechtgläubigen‘ 

Obrigkeit dieser Orte anerkannt. Dieser Eindruck der Akzeptanz wird unterstrichen durch den 

Hinweis, dass die ‚Akten‘ der drei Doktoren von den zwinglischen Theologen bisher nicht 

widerlegt worden seien. Alle drei waren demnach in gleichem Maße dazu in der Lage, für die 

Gegenseite unwiderlegbare Argumente vorzubringen und diese publik zu machen. 

Die Dreierkonstellation aus Eck, Fabri und Murner war keine freie Konstruktion Murners, 

sondern ergab sich aus dem gemeinsamen Auftreten auf der Badener Disputation, das Murner 

in seinem Sinne zu einer festen Zusammengehörigkeit modellierte. Die beiden anderen 

Theologen dienten Murner als Anknüpfungspunkt, um auf bestimmte Schriften zu reagieren, 

sowie als fixe Bezugspersonen, an deren Seite er sich verorten konnte. Dadurch konnte er nicht 

nur seine Position legitimieren, sondern auch seine eigene Bedeutung hervorheben, wenn er 

sich ihnen nicht nur beiordnete, sondern als ebenbürtiger Disputant zur Seite stellte. Von 

Relevanz war dies für Murner nicht nur in unmittelbarem Zusammenhang mit der Disputation, 

sondern auch in der darauffolgenden Auseinandersetzung um die Berner Disputation. Dieser 

konnte Murner gemeinsam mit den beiden Theologen als Vertreter der Badener Disputation in 

einer stärkeren Position entgegentreten als nur als Einzelstimme. Entsprechend bemüht war er 

darum, seine eigene Handlungsweise und Haltung als mit denen Ecks und Fabris in Einklang 

zu präsentieren. Dabei unterlag Murners self-fashioning als Teil der Dreiergruppe einem 

                                                 
1371 Die Adressanten des titelgebenden Sendbriefes sind Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg, 
Solothurn und Glarus. Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. A1r. 
1372 Dabei setzte er einen Schwerpunkt auf seine eigene Argumentation: Für sein erstes Argument bezog er sich 
auf die Badener Disputation und Eck („vnd der obgenant doctor Eck das alles beweret hat mit der heyligen 
geschrifft lut siner Acten“). Punkte 2-4 stammen von ihm („Zům andren so vnderwyset vns doctor Murner“). Im 
sechsten Aspekt bezog er sich auf Fabri („Zů letst / bericht vns doctor Fabri in einem besondren bůch das er hat 
lassen wider den Zwingly drucken“). Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. H3r-H4v. 
1373 Berns Erklärung, dass die in Baden unterlegenen Berner Prädikanten um eine erneute Disputation gebeten 
hätten, hatte Murner bereits zu Beginn entgegengesetzt, dass diese nie den Akten Ecks, Murners oder Fabris 
widersprechen könnten. Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. C2v. 
1374 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. H4v. 



285 
 

situativ begründeten Wandel: Während er im Bezug auf die Badener Disputation darum bemüht 

war, seine Gleichrangigkeit als Disputant zu konstruieren und somit seine Position aufzuwerten, 

nutzte er in Anbetracht der Berner Disputation die Anbindung an die beiden anderen Theologen 

vorrangig dazu, mit ihnen in einer geschlossenen Front gegen die Berner Disputation und ihre 

Folgen aufzutreten, wofür der Anschein der Gleichrangigkeit ebenfalls von Bedeutung war. 

Es fällt auf, dass Murner sich mit Eck und Fabri allein unter Rückgriff auf die Badener 

Disputation in Beziehung setzte. Zu einer weiteren Zusammenarbeit, etwa in Form einer daran 

anschließenden Kooperation, ist es nicht gekommen. Darüber hinaus band Murner ihre 

Kontroversschriften, die nicht mit der Disputation im Zusammenhang standen, nicht in seine 

Ausführungen ein, sie waren für ihn weitgehend irrelevant. Seine Bezugnahme auf Eck und 

Fabri diente dementsprechend weniger der Untermauerung seiner Argumentation und 

Ansichten als ‚richtig‘, sondern vorrangig zur Einordnung seiner eigenen Person als ein 

maßgeblich an der religiösen Auseinandersetzung beteiligter Theologe in der 

Eidgenossenschaft. 

9.4) Fazit 

In Hinblick auf seine gesamte kontroverstheologische Publizistik bemühte sich Murner nicht, 

ein umfangreiches Beziehungsgeflecht zwischen sich und anderen Kontroverstheologen zu 

konstruieren und in seiner Publizistik abzubilden. Die verschiedenen Überschneidungen in 

seinem und Konrad Tregers Engagement gegen die Reformation ließ er etwa ungenutzt. 

Stattdessen wählte er sich prestigeträchtigere Publizisten und Theologen aus, an die er sich 

anschloss: Er trat als Verteidiger des Englischen Königs und somit als Verteidiger des 

‚Defensor fidei‘ auf sowie als ein Eck und Fabri gleichrangiger Disputant. Dabei nutzte er seine 

Bezüge auf diese nicht zur inhaltlichen Bestätigung seiner Ansichten oder Argumentation, 

sondern zur Aufwertung der Bedeutung seiner Person. Mit Heinrich VIII. konnte Murner sich 

einer weltlichen Autorität zur Seite stellen, deren theologische Ansichten vom Papst approbiert 

waren, und ihre gemeinsame Ablehnung Luthers betonen. Zwar war dabei die Königswürde 

Heinrichs VIII. ein wichtiger Faktor, doch war es vorrangig die Assertio als Werk des Königs, 

bzw. der König als Autor dieses Werkes, auf den er sich bezog. Heinrich VIII. war für Murners 

Zwecke allerdings nur in Auseinandersetzung mit der Reformation lutherischer Prägung von 

Bedeutung, sodass er sich in der Eidgenossenschaft nur auf ihn bezog, als er diese in den Blick 

nahm. 

Infolge der Badener Disputation waren ihm stattdessen Johannes Eck und Johann Fabri 

wichtige Bezugspersonen. Ihr jeweiliges Auftreten auf der Disputation bot Murner die 

Möglichkeit, eine Verbindung mit den anderen (Kontrovers-)Theologen in seiner Publizistik 



286 
 

aufzugreifen und als Teil seines self-fashionings zu gestalten. Durch den wiederkehrenden 

Rekurs auf die beiden und allem voran die Konstellation der festen Dreiergruppe 

Eck/Fabri/Murner betonte er seine eigene Bedeutung auf der Disputation als gleichwertig und 

steigerte die Relevanz seines eigenen Beitrages. Denn statt als verhinderter Disputant – die von 

ihm vorgestellten Thesen wollte keiner mit ihm diskutieren – stellte er sich als ein ebenso 

wichtiger Disputant wie Eck oder Fabri (dessen Beitrag so ebenfalls eine Aufwertung erfuhr) 

vor und somit als ein ebenso fähiger und wirkmächtiger Theologe. Nur gemeinsam mit den 

beiden anderen Theologen konnte Murner beanspruchen, die Badener in Opposition zur Berner 

Disputation zu repräsentieren. 

Insgesamt fällt auf, dass die Badener Disputation die Grundlage für Murners Bezugnahme auf 

Eck und Fabri bildete: Nur ihr (gemeinsames) Auftreten sowie deren Publikationen, die im 

Kontext der Disputationen von Baden und Bern entstanden waren, fanden, von einzelnen frühen 

Erwähnungen abgesehen, überhaupt Eingang in seine Schriften. Ihr generelles Engagement 

gegen die Reformation im Reich sprach er nicht an. Es waren die Disputanten von Baden, Eck 

und Fabri, denen er sich zur Seite stellte und nicht die Kontroverstheologen. In Anbetracht des 

starken Fokus auf die Badener Disputation in seiner Bezugnahme auf Eck und Fabri sowie 

seines Umgangs mit Heinrich VIII., den er nicht mehr erwähnte, sobald Luther nicht mehr im 

Zentrum seines Interesses stand, lässt sich davon ausgehen, dass Murner seine Anbindung an 

Eck und Fabri ebenso aufgegeben hätte, sobald die Badener Disputation nicht mehr von 

Relevanz für ihn gewesen wäre. Murner bemühte sich um keine grundsätzlichen Anbindungen 

an andere Personen oder Theologen, um seine Position zu stärken, sondern wählte situative 

Bezugnahmen, um sich im Kontext bestimmter Auseinandersetzungen zu verorten. 

Der genauere Blick auf die hier behandelten Autoren und Theologen macht deutlich, dass die 

wenigen Bezüge Murners auf andere Kontroverstheologen nicht nur dem Umstand geschuldet 

waren, dass es grundsätzlich nur eine überschaubare Personengruppe gab, auf die Murner hätte 

verweisen können. Ein Mangel an Anknüpfungspunkten war jedenfalls kein Hinderungsgrund, 

wie die Anbindung an Heinrich VIII. zeigt. Murners weitestgehender Verzicht auf 

Bezugnahmen beruhte auf seiner eigenen Entscheidung, ebenso wie die gezielte Gestaltung 

seines Verhältnisses zu Heinrich VIII., Eck und Fabri. Nur in Hinblick auf diese drei sah er 

offenbar einen Mehrwert darin, sie in seine Schriften zu integrieren und sich ihnen temporär 

zur Seite zu stellen. Doch auch wenn Murner keine Bestrebungen zeigte, sich dauerhaft anderen 

Reformationsgegnern zuzuordnen, bedeutet dies nicht, dass er sich in seinen Schriften 

grundsätzlich als Einzelkämpfer präsentierte. Murner war durchaus darum bemüht, sich sowie 

sein Engagement in seinem jeweiligen Umfeld einzuordnen.   



287 
 

10) Murner als Teil der Gemeinschaft: Einordnung in sein Umfeld und sein Bezug zu 
Obrigkeiten 

Da Murner sich eigenständig als kontroverstheologischer Publizist betätigte und äußerte, stellt 

sich die Frage, wie er sich und sein Tun in sein Wirkungsumfeld einordnete und wie er sein 

self-fashioning in dieser Hinsicht gestaltete. Immerhin agierte er mit seiner Publizistik nicht 

losgelöst von seinem jeweiligen Umfeld, in dem er sich gegen die Reformation engagierte. 

Diese Einbettung wird insbesondere dann deutlich, wenn er einen bestimmten Leserkreis 

adressierte, den er über seine Ansichten zu verschiedenen Aspekten der Reformation 

informieren wollte oder dem er sein Tun erklärte, wenn er sich als Teil einer ‚rechtgläubigen, 

gemeinen Christenheit‘ darstellte oder wenn er sich auf bestimmte (über-)lokale Obrigkeiten 

bezog wie beispielsweise Kaiser oder Stadtrat.  

Um einen Einblick zu gewinnen, mit wem er sich wie und wann oder gerade nicht in Beziehung 

setzte und welche Strategien sich in seinen Schriften ausmachen lassen, soll zunächst Murners 

wiederkehrende Selbstverortung als Teil eines zumeist nicht näher spezifizierten ‚Wir‘ 

Beachtung finden. Denn sobald er als Teil dieses ‚Wir‘ auftrat, präsentierte er sich gerade nicht 

als Einzelperson, sondern als Angehöriger einer Gruppe. Danach sollen Murners Einordnung 

in die Stadt Straßburg und das Reich sowie in den Ort Luzern und die Eidgenossenschaft in den 

Fokus rücken. Dabei soll auch der Frage nachgegangen werden, inwiefern Murner den 

spezifischen Gegebenheiten seiner Aufenthaltsorte Rechnung trug, welche Gemeinsamkeiten 

und Unterschiede sich darin ausmachen lassen, wie er seine Einordnungen und Anbindungen 

jeweils gestaltete. 

10.1) Selbstverortung als Teil des ‚Wir‘ 

Insbesondere in seinen ersten Schriften stand Murner als ein früher kontroverstheologischer 

Autor unter Legitimationsdruck, nicht nur wegen seiner Beteiligung an der publizistischen 

Debatte, sondern auch, weil in seinen anonymen Publikationen die Möglichkeit der Zuordnung 

durch seinen Namen entfiel. Seinem Anspruch, die ‚richtigen‘ (theologischen) Ansichten der 

‚rechtgläubigen‘ Christen zu vertreten, verlieh Murner in allen seinen kontroverstheologischen 

Schriften nicht nur durch eine inhaltliche Opposition zu Luther oder Zwingli Ausdruck, sondern 

auch durch die Verortung seiner (anonymen) Person als Teil einer ‚rechtgläubigen‘ (Groß-

)Gruppe, die er in den meisten seiner Schriften als ‚Wir‘ anführte und für die er stellvertretend 

das Wort ergriff1375. Wichtig für seine Einordnung als ‚rechtgläubig‘ war demnach nicht nur 

die Zuordnung zu exklusiven Kreisen im kirchlichen System, etwa als Theologe oder Mönch, 

                                                 
1375 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32. Die Subsumierung seiner selbst 
unter ein ‚Wir‘ findet sich ebenso in Schriften anderer Autoren. Vgl. z.B. bereits Tetzel, Johann: Widerlegung 
eines vermessenen Sermons, S. 59. 



288 
 

sondern ebenso zur christlichen Gemeinschaft1376. Die ‚Rechtgläubigen‘, mit denen er sich 

zusammenschloss, waren nicht nur Theologen – der Kreis anderer Kontroverstheologen, auf 

den er sich bezog, war übersichtlich –, sondern allgemein Zeitgenossen. Wenn er für diese das 

Wort ergriff, beanspruchte er, dass er und diese ‚Rechtgläubigen‘ dieselben Ansichten teilten, 

die er in seinen Schriften repräsentativ vertrat. 

In Ob der König aus England ein Lügner sei band er ‚uns‘ etwa schon zu Beginn der Schrift in 

seine Suche nach dem Lügner mit ein: „So aber wir in dißem bch ie ein eerloßen lügner schen 

vnd finden miessen / das niemans z kurtz geschehe / wil ich eins ieden wort vnder eignem 

namen melden.“1377 Die Unbestimmtheit, wen er unter dem ‚Wir‘ erfasste, eröffnet einen 

Interpretationsspielraum. Es kann eine von Murner repräsentierte fiktive Gruppe bezeichnen, 

die Murner zur numerischen Erweiterung heranzog, um gerade nicht als Einzelperson in den 

Konflikt zwischen Luther und Heinrich VIII. einzutreten. Es kann aber auch so verstanden 

werden, dass Murner seine Leser auf diese Weise an seiner Suche beteiligte, sodass es ein 

integratives Element bildete. Allerdings war diese Inklusion insofern limitiert, als dass die 

Leser dafür mit den von Murner als ‚Wir‘ vertretenen Ansichten übereinstimmen mussten, denn 

innerhalb des aus Zitaten konstruierten Dialoges integrierte Murner ‚uns‘ nur in seine 

Redebeiträge. Eine Alternative zu seinen eigenen Ansichten ließ er somit nicht zu. 

Murner war selbst immer in diese Gruppe integriert, sodass das ‚Wir‘ keine neutrale Instanz 

blieb, sondern seine Ansichten teilte und von ihm in der Argumentation eingesetzt wurde, um 

seine Position zu unterstützen. So nutzte er es etwa, um Luthers Verständnis von der Messe zu 

marginalisieren, wenn er feststellte, „das wir mit sampt dem künig nit mer dan ein meß wissen 

/ christi ihesu des gebenedeyten“1378, oder gegen Luther ‚unsere‘ Ansicht vom Messopfer 

ausführte1379 und damit Luthers Lehren als falsche Einzelmeinungen disqualifizierte. Diese 

Verbindung führte Murner so weit, dass er eine weitere Publikation von ‚uns‘ ankündigte1380 

und somit gemeinsame Aktionen über den situativen Kontext der aktuellen Schrift hinaus in 

Aussicht stellte. 

Die angekündigte Fortdauer der Gemeinschaft von Murner und dem ‚Wir‘ entspricht dem 

dauerhaften Rekurs Murners auf diese Gruppe in seinen Schriften. Allerdings machte er nur 

                                                 
1376 Deutlich wird diese Zuordnung etwa in Hinblick auf das von ‚uns‘ geteilte Abendmahlsverständnis, das er in 
seiner publizierten Predigt postulierte. Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 8. 
1377 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 51. Diese Beteiligung des ‚Wir‘ an der Suche 
aktualisierte Murner durch wiederholte Nennungen, etwa bei einem erfolgreichen Fund: „GOt [sic!] sei gelobet 
wir haben aber ein lügner funden / vnd haben dannocht nit weit gescht.“ Ebd., S. 91. 
1378 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 100. 
1379 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 126. 
1380 In Bezug auf das Thema der Ehe kündigte Murner an: „doch wllen wir daruon in einem eignen bch weiters 
mit im reden“. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 132. 



289 
 

selten deutlich, wer unter diesem ‚Wir‘ zu verstehen sei. Die Unbestimmtheit blieb innerhalb 

einer Schrift selbst dann bestehen, wenn er sich situativ einer bestimmten Gruppe zuordnete, 

für die er das Wort ergriff, da diese Zuordnung nicht für die gesamte Schrift Gültigkeit besitzen 

musste1381. Das ‚Wir‘ bezeichnete insgesamt keine konsistente Gruppe, sondern gab nur den 

Anschein von Geschlossenheit. Kontinuität bestand jedoch insofern, als dass die 

Deutungsfreiheit, wer unter dem Murner einschließenden ‚Wir‘ zu fassen sei, in einem 

bestimmten Rahmen eingeschränkt war: Sie war immer als ‚rechtgläubige‘, meist umfangreiche 

(Groß-)Gruppe im Gegensatz zu den marginalisierten ‚Anderen‘, den Reformatoren und deren 

Anhängern konnotiert1382 – Zuordnung und Abgrenzung gingen Hand in Hand1383. Dabei 

täuscht diese vermeintlich strikte Trennung darüber hinweg, dass eine solche (konfessionelle) 

Unterscheidung in der Zeit von Murners Publikationen nicht gegeben war. 

Zentral für den Rückgriff auf diese nicht näher definierte Gruppe war, dass Murner mit ihrer 

Hilfe seine Position als Gemeinplatz vertreten konnte. Da sie mutmaßlich die Mehrheit 

repräsentierte – er wandte sich in seinen Schriften für gewöhnlich als Teil einer Gemeinschaft 

gegen einen begrenzten Kreis von Reformatoren1384 –, konnte er sich allein schon durch das 

Mengenverhältnis als Vertreter der ‚richtigen‘ Ansichten präsentieren. Dabei beließ Murner es 

nicht bei der bloßen Gegenüberstellung eines umfangreichen ‚Wir‘ und eines übersichtlichen 

‚Du‘ oder ‚Ihr‘, sondern führte das Mengenargument außerdem aus, „dan es ist billicher filen 

zů glauben dann einem allein“1385. Dabei war die Gegenüberstellung von Mehr- und Minderheit 

mehr als nur eine Bewertung der jeweiligen Gruppengrößen, weil Unterschiede zwischen den 

Menschen nach der christlichen Auffassung auf den Sündenfall zurückzuführen waren. 

Individualität wurde „als die Summe derjenigen Eigenschaften des Einzelwesens verstanden 

[…], die seine Differenz von dem Ideal ursprünglicher paradiesischer Einheit ausmacht“. 

Zudem war „die spätmittelalterliche Gesellschaft noch sehr stark von dem Gedanken der 

Höherwertigkeit der Gemeinschaft vor den Interessen des Einzelwesens geprägt“, sodass solche 

Eigenschaften, die den einzelnen von der Gemeinschaft abhoben, als negativ bewertet 

                                                 
1381 Im ersten Teil von Ein wahrhaftiges Verantworten, sprach Murner in Auseinandersetzung mit Zwinglis Kritik 
an der Badener Disputation allgemein für ein ‚Wir‘ ohne nähere Definition. Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein 
wahrhaftiges Verantworten, S. 289/291/293. Im zweite Teil findet sich ein spezifisches ‚Wir‘, wenn er als 
(Züricher) Franziskaner auftrat („unns armen barfssen, die wir allezeit gern unns dem Züricher Rat erbietig 
gezeigt hätten“), um gezielt das Verhalten Zürichs dem dort ansässigen Franziskanerkonvent gegenüber zu 
kritisieren. Ebd., S. 294. 
1382 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 829. 
1383 Damit ist dieses ‚Wir‘ ein anderes als dasjenige, welches etwa auf Reichstagen zur neutralen Bezeichnung 
verschiedener Religionsparteien gewählt wurde. Vgl. Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und 
Fremdbezeichnungen, S. 371. 
1384 Vgl. z.B. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 175. Ders.: Die 
gottesheilige Messe, S. 48. 
1385 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 72f. 



290 
 

wurden1386. Murner urteilte beispielsweise, dass Luther sich „wider ein solche grosse anzal der 

christen“ sperre, die die Legitimation des Papsttums aus dem Evangelium heraus anerkenne. 

Indem Luther sich von „ein solche grose menig der cristen“ absondere, verleugne er 

Christus1387. Damit übereinstimmend wandte Murner sich in seinen Schriften sowohl an 

bestimmte Gemeinschaften wie die Bewohner Straßburgs1388 oder des Luzerner 

Territoriums1389 als auch weit gefasst an ‚alle frommen Christen und ehrbaren Leute‘1390 oder 

bezog sich auf ‚alle frommen Christenleute‘1391, denen seine Sorge gelte. Er erhob den 

Anspruch, vor einem umfassenden Publikum die ‚allgemeine‘ Meinung zu vertreten. 

Murner, Karl V. (auf dem Reichstag von Worms) und andere bedienten sich mit der Verwerfung 

aus quantitativen Gründen eines Topos der Ketzerpolemik, das seit Augustinus Anwendung 

fand. „Mit solchen ‚universalistischen‘ Aussagen definierte sich die römisch-katholische Partei 

exklusiv als alleinige Vertreterin der gesamten rechtgläubigen Christenheit, wobei sie sich 

zunächst auch durch die numerischen Verhältnisse noch durchaus bestätigt fühlen konnte.“1392 

Neben dem Ausweis einer persönlichen Rechtgläubigkeit konnte Murner sich auf diese Weise 

in einer ‚gemeinen Christenheit‘ als ‚rechtgläubige Großgruppe‘ verorten. Somit benötigte er 

weitestgehend keine spezifischen Bezugspersonen, sondern konnte sich in Übereinstimmung 

mit einer suggerierten Mehrheit präsentieren, wodurch er sich in eine Gemeinschaft integrieren 

konnte, ohne andere Personen in sein Engagement und dessen Folgen zu involvieren. Dies 

besaß den Vorteil, dass die von ihm herangezogene Gemeinschaft stets seinen Ansichten 

entsprach und für seine Zwecke zur Verfügung stand. Weniger Gestaltungsfreiheit besaß 

Murner in Bezug auf sein politisches Umfeld, mit dem er sich arrangieren musste. 

10.2) Einordnung in sein näheres und ferneres Umfeld 

10.2.1) Straßburg und das Reich 

Murner verortete seine Straßburger Schriften im reichsweiten Kontext, wodurch er dem 

Umstand Rechnung trug, dass die Reformation eine reichsweite Angelegenheit war. Außerdem 

                                                 
1386 Pastenaci, Stephan: Erzählform und Persönlichkeitsdarstellung in deutschsprachigen Autobiographien des 
16. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur historischen Psychologie. Trier 1993 (= Literatur – Imagination – Realität 6; 
Diss. 1992), S. 243. 
1387 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 14/16. Mit dieser quantitativen Argumentation wandte er sich 
auch in seiner Predigt unmittelbar an seine Gemeinde als Teil der Mehrheit: Er kontrastierte den Glauben der 
„ganze[n] versamlung der cristenheit“ mit dem Widerspruch des „nüwen gloubens iiij, v (oder) vj menschen“, 
obwohl „vier (oder) fünf tusent und noch mer zügen und kundschaften“ davon ablegen könnten. Auszug aus dem 
Tagebuch des Züricher Stadtschreibers Beyel, 20.02.1529. In Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 2, S. 57. 
1388 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 598. 
1389 Vgl. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1r. 
1390 Vgl. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 114. An einen ebenso weit gefassten Adressatenkreis wandte sich 
etwa auch Eck. Vgl. Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen, S. 82. 
1391 Vgl. Murner, Thomas: Kalender. 
1392 Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen, S. 83. 



291 
 

entsprach er damit der politischen Ausrichtung seines Wirkungsortes, der Reichsstadt 

Straßburg. Mit Verweisen auf Herrschaftsträger wie den Kaiser1393 demonstrierte er, dass er 

sich bei aller Deutlichkeit seiner Meinungsäußerungen ihrem abschließenden Urteil 

unterwerfen werde und dass es sich bei der Auseinandersetzung um die Reformation um keine 

Debatte handle, die ohne die zuständige Obrigkeit mit den entsprechenden Kompetenzen 

entschieden werden könne. Schon in seiner ersten Schrift erklärte Murner, dass Rede und 

Widerrede (Murners und aller anderen) 

allein vß dem grund geschehe / das keiserliche vnd hispanische maiestadt / mitsampt allem durchlüchtigsten 
dütschen adell [sic!] / durch red vnd wyder red / das best vnd warhafftigst ermessen / als in einem gemeinen 
spruch stodt.[…] Vnd wo sich obgenante keiserlich vnd kingkliche maiestadt / der sachen allein nit z 
vnderziehen würd / sunder allein vff ein gemein concilium der Christenheit berieffen / alß dan ist wol z 
ermessen / das soliche red vnd widerred z erfindung der warheit dienet / vß welcher die hochuerstendigen 
des conciliums die warheit beschließen / vnd ergründen mchten / denen ich auch disses mein schreiben / 
vnd mich selbs, vnderworffen haben wil / vnd nit anders den vff ire verbesserung wil gethon haben1394. 

In gleicher Weise beanspruchte er in Anbetracht von Missbrauchsvorwürfen ebenfalls keine 

Weisungskompetenzen, sondern verwies auf zuständige Instanzen, wobei er sich nicht auf 

kirchliche Amtsträger beschränkte1395. Den bestehenden Herrschaftsstrukturen ordnete er sich 

demonstrativ unter: „Wann Keiser, Fürsten, oberkeit / mich heissent stille ston, / Z vnderthen 

bin ich bereit / vnd wills als vnderlon: / Wie sye mir das gebieten, / das will ich nemen an, / Mit 

straffen oder gten / will ich z fryden ston.“1396 Im Umkehrschluss machte Murner damit 

deutlich, dass ihm noch kein entsprechender Befehl erteilt worden sei, sich also noch keine 

Obrigkeit an seinem Engagement gestört habe. Als der Straßburger Rat danach jedoch gegen 

Murners Publizistik vorging, handelte er dem hier angekündigten Verhalten mit der Einrichtung 

seiner eigenen Druckerei zuwider. 

Zwar dienten die von ihm angesprochenen Obrigkeiten als Referenzpersonen, doch wandte er 

sich dabei nicht direkt an diese als seine Adressaten und suchte somit keine engere Verbindung 

                                                 
1393 Beispielsweise: „Ich hoff das frum vnd fridenreich blt vß stereich werde sich des auch nit vnderston / sunder 
gots ordenung vff erden fürlassen gon vnd seinem willen in himmel vnd vff erden.“ Murner, Thomas: Wie doctor 
M. Luter vß falschen vrsachen, S. 29. 
1394 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 33. Ähnlich etwa in ders.: An den 
großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 174. 
1395 Etwa: „mein meinung ist weder münch noch pfaffen noch niemans anders z verantwurten dieser deiner [d.i. 
Luthers K.H.] oder andrer anklag / ich beuilhe solches dem Concilio / oder Keiserlicher vnd Hispanischer maiestat 
üch z vereinigen“. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 67. 
1396 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 210. Murner antwortete hier auf keine bestimmte Strophe von Stifels Lied, 
doch hatte Stifel Luthers Auftreten in Worms angesprochen, sodass Murners Inszenierung als gehorsamer Untertan 
als Erwiderung darauf gewertet werden kann: „Zů Worms er sich erzeyget, / er tratt keck vff den plan, / sein feynd 
hat er geschweyget, / keinr dorfft jn wenden an. // Er lasszt sich nit erschrecken / die schühen fledermeyß, / Sein 
leer thůt er vollstrecken / zů Gottes lob vnd preyß: / Die worheit thůt jn stercken, / sye macht vil menschen wyß: / 
der baur die sach wil mercken, / das mügt Cölln vnd Paryß.“ Stifel, Michael: Johannes thůt vns schreiben. In: ebd., 
S. 203. In der Protestation hatte Murner bereits angekündigt, dass er schreiben werde, „so lang mir der athem vsz 
gat es werd mir dan vndersagt, von denen die des gewalt haben, als dan wil ich mich gehorsamlich erzögen“. 
Zudem bekundete er die Bereitschaft, sich für seine Schriften zu verantworten. Murner: Protestation, S. 601. 



292 
 

zu ihnen aufzubauen. Vielmehr dienten sie ihm als übergeordnete Instanzen, über die er sprach 

und auf die er verwies. Da er ihre ablehnende Haltung gegenüber Luther zum Teil voraussetzen 

konnte und verallgemeinernd für alle voraussetzte, konnte er sie als Referenzpersonen 

einsetzen, wodurch er suggerierte, dass die in seinen Schriften geäußerten Ansichten mit den 

Ihrigen übereinstimmen würden. Eine Ausnahme unter seinen Straßburger Publikationen bildet 

An den Adel insofern, als dass Murner sich dort sowohl in der Vorrede als auch dem Beschluss 

direkt an den Kaiser sowie den deutschen Adel wandte und einen konzentrierten Aufruf an diese 

formulierte, den Glauben zu schützen und gegen Luther vorzugehen1397. Diese ungewöhnlich 

starke Anbindung an die weltliche Obrigkeit ist den konzeptionellen Vorgaben von Luthers 

Adelsschrift geschuldet, die Murner für seine Zwecke adaptierte. Dass diese Hinwendung zum 

Adel als Reaktion erfolgte, formulierte er selbst: Luther habe ‚uns‘ dazu „verursachet, z 

beschützung der warheit keiser, künig, fürsten und herren wider dich [d.i. Luther K.H.] 

anzrieffen“1398. Die Adressierung von Kaiser und Adel nutzte er zur Rahmung des gegen 

Luther gerichteten Hauptteils und setzte somit dem Appell Luthers den seinen entgegen. Dabei 

legte er jedoch einen größeren Schwerpunkt auf den Kaiser als es Luther getan hatte, was im 

Vergleich der einleitenden Anreden der beiden Werke deutlich wird: Während Luther sowohl 

Kaiser als auch Adel adressierte, formulierte Murner eine ausführlichere, nur an den Kaiser 

gerichtete Anrede1399. In Übereinstimmung mit dieser einleitenden Adressierung des Kaisers 

richtete er die Vorrede vorrangig an den Kaiser, obwohl er im Titel der Schrift umfassend „den 

großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel deutscher Nation“1400 angesprochen hatte. Der 

starke Fokus auf den Kaiser lässt sich dadurch erklären, dass der Reichsadel aus Murners 

Straßburger und damit reichsstädtischer Perspektive von untergeordneter Bedeutung war – 

Murner thematisierte den Adel nahezu ausschließlich im Zusammenhang mit dem Kaiser. 

Allerdings machte er deutlich, dass er den Adel ebenfalls im Blick habe:  

Aber daz klagent wir deiner durchlüchtigsten genaden maiestat und christlichem hertzen, mit sampt den 
durchlüchtigsten churfürsten, fürsten und herrnn geistlich oder weltlichs stats, das solche beschwerden der 
deütschen nation durch Martinum Luther […] fürgeschlagen werden […] z einem deckmantel, unseren 
christlichen glauben umbzkren, […], ein hantfoll leüt, uff daz er uns von aller andren cristenheit, die on 
zal ist, absündre, lerne ein küngkrich z einigen und ein keyserthm z verlieren, ein unsiniger mensch, 
der bapst, keiser, bischoff, under, ober, sampt der gantzen karten, der massen stot z vermischen, das kein 
erwürdigs angesicht eincherlei ordenung in christlichen glauben erfunden werd, so doch uß kriegsleüffen 
erfaren ist, daz nidergang der ordenung ein fal sey ernstlichs fürnemmens. 

                                                 
1397 Vgl. Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 171-174/210f. 
1398 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 175. 
1399 Luther adressierte Kaiser und Adel als: „Der allerdurchleuchtigsten, Groszmechtigsten Keyserlichen Majestet 
und Chrislichem Adel deutscher Nation.“ Luther, Martin: An den Christlichen Adel deutscher Nation von des 
Christlichen standes besserung. In: WA 6, S. 405. Murners Anrede lautet: „Dem aller durchlüchigsten [sic!] 
großmechtigsten fürsten und herren, hernn Karolo, erweltem rmischen keiser, hispanischer und etc. maiestadt 
etc.“ Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 171. 
1400 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 171. 



293 
 

Deshalb solle der Kaiser zusammen mit seinem Adel den christlichen Glauben schützen1401. 

Murner ‚enttarnte‘ Luthers Beschwerden als ein Täuschungsmanöver und negierte somit dessen 

Appell an den Adel. Diesem setzte er seine eigene Warnung entgegen, die er an dasselbe 

Publikum richtete wie Luther und das er hier, zusammen mit dem Kaiser, in aller Deutlichkeit 

ansprach und zum Handeln aufforderte. Da er sich an die Adeligen in ihrer Funktion als 

weltliche Herrschaftsträger wandte, betonte er die Gefahren sowohl für den Glauben als auch 

für die bestehende Ordnung. Doch obgleich sich Murner hier sowohl Kaiser als auch Adel 

unterordnete, indem er sie mit achtungsbekundenden Anreden ansprach, positionierte er sich 

nur dem Kaiser gegenüber als demütiger Untertan1402. 

Am Schluss der Schrift wandte er sich im Gegensatz zum vorangegangenen Fokus auf den 

Kaiser an den Adel: 

Ich ker jetz wider zu uch, ir großmechtigen, durchlüchtigen, hoch und wol gebornen, strengen, 
erennotfesten, frumen edellüt unsers vetterlichen tütschen lands, mit ermanung der dapfferkeit euwerer elter 
und eerlichen namens und adelichen harkumens, daz ir euch die liebe Cristi unsers herren und euwers 
vätterlichen gesatz durch kein mißverstand lasen in euwerm hertzen erlschen von wegen der ewigen 
selikeit, die wir mit üch von Got erwarten, nit leichtlich durch ernüwerung lasen in einen unglauben füren, 
sunder als ir in krafft euwers adelichen harkummens verpflicht sein, unsern glauben verfechten, beschützen 
und beschirmen, das recht und die billicheit in disem bundschů ermessen, Doctor Luther nit in allen dingen 
glauben, der euch alle euwers adelichen stats beraubt hat, und zů pfaffen gemacht, ansehen wllen, daz der 
uffrüren gleich vor me geschehen sein, und eben in solchen articklen ist aber alwegen der cristlich glaub 
für gangen, und sein solch nüw und erdichte menschliche fünd zertrent worden und undergangen mit 
grosem schaden und schanden deren, die solche zwitracht erweckt hetten1403. 

Eindringlicher als in der Vorrede formulierte er hier einen Appell, indem er den Adel nicht nur 

warnte, sondern ihn aufgrund dessen Herkunft zum Eingreifen aufforderte. Damit sprach er den 

Adel nicht nur als kollektiven Stand an, sondern forderte jeden einzelnen Herrschaftsträger auf, 

sich gegen Luther zu engagieren. Formuliert hatte er diese Handlungsaufforderung nicht als 

Kritik, dass dies bisher nicht geschehen sei, sondern als Folgerung aus seiner vorliegenden 

Schrift, mit der er seine Leser über seine Auffassung von Luthers Lehren als Irrtümer und 

Falschaussagen informierte. 

Der Umstand, dass Murner mit An den Adel vorrangig auf Vorgaben aus Luthers Schrift 

reagierte und keine engere Anbindung an weltliche Herrschaftsträger suchte, spiegelt sich darin, 

dass Murner seine Anbindung an den Adel nicht darauf auslegte, seine eigene Position (als 

Anonymus) zu stärken oder sein Handeln, insbesondere diese Publikation, zu legitimieren. 

                                                 
1401 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 172. 
1402 „Welche christliche bit und billiche hoffnung in dich, einen christgleubigen, menschlichen und angeborner art 
gütigen fürsten uß stereich [sic!], so du zů hertzen verfasset, unseren glauben, deine und unser alle seligkeit 
beschützen würdst und beschirmen, da mit deines anherren Maximiliani, unsers on sein gewonliche titel, lieben, 
früntlichen und vetterlichen künig art, ader und gemiet nachfolgent erfüllest, in die fußstapffen deiner frummen 
elter und vorfaren drittest. Ich geschweig, Gottes gebot daran diegest, dir in das ewig leben erschüßlich und zu 
dem ewigen keiserthům dienent.“ Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 173. 
1403 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 210. 



294 
 

Diese Schrift fügt sich jedoch insofern in die Reihe seiner anderen Werke ein, als dass er 

vorrangig auf eine reichsweite Obrigkeit als übergeordnete Instanz verwies. Auf lokale Bezüge 

verzichtete er insgesamt weitgehend, Ausnahmen bildeten die wiederkehrenden Verweise auf 

den Straßburger Bischof in seinen anonymen Schriften, dem Murners Autorschaft bekannt sei, 

sowie Protestation und Purgatio vulgaris. Statt sich explizit gegen eine Straßburger 

Ausprägung der Reformation oder die dortige Rezeption von Luthers Lehren zu wenden, 

widerlegte er vor seinem (Straßburger) Publikum Luthers Lehren und Schriften. Murners 

Werke waren in Hinblick auf einen überlokalen Bezugsrahmen konzipiert und drückten einen 

grundsätzlichen Widerspruch gegen die Lehren Luthers aus, der potenziell auch über Straßburg 

hinaus auf Interesse stoßen konnte. In seinen ersten Schriften lässt sich sein Verzicht auf eine 

lokale Verankerung zudem aus seiner Anonymität erklären, da eine enge Anbindung an 

bestimmte lokale Autoritäten seinem Anspruch auf Repräsentanz einer allgemeinen christlichen 

Haltung widersprochen hätte. 

Nichtsdestotrotz war es in seinen ersten Schriften namentlich der Bischof von Straßburg, der 

ihm als Garant der Rechtgläubigkeit seiner Publikationen diente. Dabei bezog Murner sich auf 

diesen nicht nur als den Vertreter der kirchlichen Zensur seines Druckortes, dessen Imprimatur 

er erhalten hatte. Stattdessen stellte er durch seine wiederholten Schilderungen, dass er diesem 

seine Schriften zugesandt und habe, eine Verknüpfung zwischen dem Bischof, sich und seinen 

Schriften her. Der implizite Nachweis der Druckerlaubnis mit den vorliegenden Schriften, in 

denen die Erklärung jeweils abgedruckt war, diente ihm als Beleg, dass der Bischof mit Art und 

Inhalt seiner Schriften einverstanden war. Eine besondere Betonung dieser suggerierten 

Übereinstimmung mit dem Bischof findet sich in Murners letzter anonymen Schrift, in der er 

eine Erweiterung der Erklärung vornahm: Zum einen erklärte er darin, dass er sowohl dem 

Bischof von Straßburg als auch dem Metropoliten, dem Erzbischof von Mainz seine 

Autorschaft entdeckt habe. Zum anderen deklarierte Murner, dass er ein Mensch sei, der sich 

irren könne und im Falle eines Irrtums von diesen Bischöfen berichtigt werden wolle und deren 

Weisung Folge leisten werde1404. Da auch diese Schrift inklusive der Deklaration erscheinen 

konnte, diente sie als Nachweis, dass keiner der genannten Bischöfe eine entsprechende 

Zurechtweisung für notwendig erachtet hatte. Der Mainzer Erzbischof war für ihn eine weitere 

explizit benennbare Autorität zur Bestätigung seiner Tätigkeit. Eine Anbindung der Person 

Murners und nicht nur des Anonymus an die Bischöfe von Straßburg und Mainz erfolgte – 

sofern niemand der von Murner aufgezeigten Möglichkeit gefolgt war, seinen Namen zu 

                                                 
1404 Vgl. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 29. 



295 
 

erfahren – jedoch erst rückwirkend, als Murner sich in der Protestation zu seinen Schriften 

bekannte. Darin griff er den ausgeweiteten Legitimationsnachweis seiner letzten anonymen 

Schriften auf und verwies auf die beiden Bischöfe als Richter über seine Publizistik1405.  

Trotz seiner Anbindung an die beiden Würdenträger beanspruchte Murner jedoch nicht, zu 

ihnen in einem besonderen Näheverhältnis zu stehen und stellte keine Bemühungen an, eine 

engere Anbindung an sie herzustellen, etwa indem er sich durch Widmungen in ihre Dienste 

gestellt hätte. Von einer Reaktion der beiden auf seine Nachrichten in dieser Angelegenheit 

berichtete er nicht. Sie dienten ihm in ihrer Funktion als geistliche Würdenträger und 

Repräsentanten der Römischen Kirche lediglich als Bezugspersonen, denen er sich unterordnen 

konnte und die als Garanten seiner Rechtgläubigkeit fungierten. Durch seine Assoziation mit 

ihnen demonstrierte er sein Bekenntnis zur Römischen Kirche, ihrer Hierarchie und ihren 

Lehrkompetenzen. Mit der Aufgabe der Anonymität entfiel jedoch die Notwendigkeit, das 

(implizite) Einverständnis der Bischöfe mit seinen Schriften anzuführen, sodass er nach der 

Protestation auf entsprechende Hinweise und überhaupt Bezüge auf die Bischöfe verzichtete 

und sie damit nicht zu dauerhaften Bezugspersonen machte. Daran wird deutlich, dass Murner 

keine grundsätzliche Veranlassung sah, seine theologischen Ansichten durch den Bezug auf 

andere Theologen abzusichern. Immerhin engagierte er sich aus dem Selbstverständnis heraus, 

die ‚richtige‘ Position zu vertreten. Er war ein studierter Theologe, der seine religiösen 

Ansichten als solcher selbst verantworten konnten, sobald er für seine Werke verantwortlich 

zeichnete und mit seiner Standeswürde in Erscheinung trat. 

Sonderfälle unter Murners Schriften bilden sowohl Protestation als auch Purgatio vulagris, da 

er sie als Verteidigungsschriften konzipierte, in denen er auf lokale Anschuldigungen reagierte 

und sich dort stärker im Straßburger Kontext als in seinen anderen Schriften verortete. Dies gilt 

insbesondere für die Protestation, die als Aushang räumlich innerhalb der Stadt1406 eingeordnet 

war und mit der er gezielt Rezipienten innerhalb der Stadt ansprach. Die Einbettung dieser 

Schrift in die Straßburger Verhältnisse wird ferner dadurch deutlich, dass er sich gezielt auf die 

in Straßburg erschienenen Publikationen sowohl Luthers (über die er sich beschwerte) als auch 

                                                 
1405 Er habe „mein schreiben in geschrifften gethon vnseren durchlüchtigen, erwürdigen fürsten vnd herren 
ordentlichen richteren der Mentzischen Prouintzen eröffnet vnd zugesendet. Namlich einem ertzbischoff von 
Mentz, vnd bischoff zu Straszburg, mit fleisiger anhangender bit solch mein schreiben zu erkennen, straffen, 
dulden, abthun, oder lasen bleiben, als billiche vnderthenikeit erfordert, gegen ordenlichen richteren, vermeinet 
damit auch mein schreiben für kein schmachbiechlin solten erachtet werden (als sie auch noch mit keinen rechten 
mögen) so mein namen denen eröffnet wer, den billich solch sachen den cristlichen glauben betreffen, solten als 
hirten nit verborgen sein.“ Murner, Thomas: Protestation, S. 599. 
1406 Auch zum allgemein städtischen Kontext äußerte Murner sich in seiner Publizistik kaum, doch nahm er die 
städtischen Obrigkeiten etwa in die Pflicht, wenn er die Hoffnung äußerte, dass in Anbetracht des Unruhepotentials 
der Lehren Luthers „die frummen weisen rädt in den stetten das erkennen vnd darfor seint das dein wietende ler 
nit für sich gang“. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 124. 



296 
 

seine eigenen (zu denen er sich bekannte) bezog1407. Der starke Fokus auf den lokalen Bezugs- 

und Leserkreis drückt sich noch in einer weiteren Besonderheit aus, da es die einzige Schrift 

war, in der er sich als Autor nicht nur als Franziskaner sowie Doktor der Heiligen Schrift und 

beider Rechte, sondern zusätzlich als Straßburger auswies1408. 

Seine Verortung innerhalb der Bevölkerung Straßburgs führte er weiter aus, als er sich mit 

gegen seine Person gerichteten Schmähungen auseinandersetzte, zu denen die Abwandlung 

seines Familiennamens in ‚Murnar‘ zählte. In Anbetracht solcher Schmähungen führte er das 

Ansehen seiner Familie innerhalb der Stadt an1409 und ordnete sich somit als Mitglied des in 

der Stadt alteingesessenen, angesehenen Familienverbandes der Murner ein – ein Argument, 

das nur im Straßburger Kontext hilfreich war. Da die Familie Murner das Bürgerrecht besaß 

und sowohl Murners Vater als auch Bruder für den Stadtrat tätig (gewesen) waren, besaß dieser 

Hinweis Nachdruck. Murner beschränkte sich jedoch nicht auf seine Familienehre allein, 

sondern kombinierte diese mit seiner Standesehre, da er des Weiteren auf die Universitäten von 

Basel und Freiburg verwies, an denen er seine drei Doktorwürden erlangt hatte1410. 

Bestimmte Familienmitglieder nannte Murner hier nicht, doch involvierte er Verwandte in sein 

Tun: Herperth Hetter besiegelte 1526 die Renunziation Murners als Straßburger Bürger, 

Ratsherr und Vetter1411 und trug somit dazu bei, dass Murner seine Pension erhielt. An ihn ist 

zudem der einzige erhaltene Brief Murners an einen Verwandten adressiert. Darin beauftragte 

er ihn Anfang 1529, für die Überführung von 300 Exemplaren der Caussa Helvetica von 

Frankfurt nach Straßburg sowie für Investitionen in Murners Besitz zu sorgen. Auch informierte 

er ihn über die Lage in der Eidgenossenschaft und die Hintergründe eines von Bern und Zürich 

erbetenen Rechtstages gegen ihn. Hetter gegenüber gab er zu, dass die beiden Orte zu Recht 

erzürnt seien und legte vier Schriften als Beweis bei. Diese Schriften habe er doppelt übersandt, 

damit Hetter die Dubletten Johannes und den Söhnen des Sixtus zusende1412. Murner trug somit 

Sorge, dass seine Familie (namentlich Vetter, Bruder und Neffen) über seine Publizistik 

informiert war, zumindest dieser Vetter war an der Distribution seiner Werke beteiligt. 

In der erneuten Auseinandersetzung um seine Pension 1530 wählte Murner seinen Bruder 

Johannes anstatt des Anwalts des Rates als Anwalt für den von ihm gewünschten Rechtstag1413. 

                                                 
1407 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 598/601. 
1408 „Allen vnd ieden besunder die diesen brieff lesen oder hören lesen Entbüt ich Thomas Murner von Straszburg 
barfüsser orden, der heiligen geschrifft vnd beider rechten Doctor, mein andechtig gebet, vnderthenige dienst.“ 
Murner, Thomas: Protestation, S. 598. 
1409 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 601. 
1410 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 601. 
1411 Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 85. 
1412 Vgl. Murner an seinen Vetter in Straßburg, 27.02.1529. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 290-293. 
1413 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 29.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 130. 



297 
 

Johannes scheint erst durch diesen Wunsch in die Auseinandersetzung eingebunden worden zu 

sein, da Murner in seinen Briefen an den Rat erst auf seinen Bruder verwies, nachdem er ihn 

als Anwalt bestimmt hatte. In den beiden auf die Wahl seines Bruders folgenden Briefen 

Murners erscheint Johannes als Mittelsmann, der Murner über die wohlwollende Haltung des 

Rates sowie die Wiederaufnahme der Pensionszahlungen informierte1414. In der ersten 

Auseinandersetzung um seine Pension hatte Murner statt seines Bruders einen unbenannten 

Schwager involviert, der zusammen mit Peter Villenbach, dem Redner des Großen Rates, Geleit 

für ihn erwirken sollte, damit er sein Anliegen persönlich vortragen könne1415. 

Die Einordnung seiner Person in sein unmittelbares Straßburger Umfeld war für seine 

Protestation von Bedeutung, doch beschränkte er sich nicht auf diesen lokalen Kontext, wie 

bereits im Verweis auf die von ihm besuchten Universitäten angedeutet. Zwar verteidigte er 

sich darin vor einem Straßburger Publikum, doch betraf der in seinen Publikationen 

ausgetragene Konflikt nicht allein Straßburg, sodass Murner darin gleichermaßen über den 

Straßburger Kontext hinauswies und sein Engagement somit sowohl lokal als auch überlokal 

verortete. Die notwendigen Kompetenzen, um über die Schriften sowie innerhalb der religiösen 

Debatte zu urteilen, wies er nur Autoritäten außerhalb der Stadt zu: Es solle  

nach aller red vnd widerred die sach zu den rechten gesetzt vnd an den richter gelasen zu erkennen vnsern 
aller groszmechtigsten Keiser vnd künig Karolum daz frumm blut vsz Osterich, die durchlüchtigen vnd 
hochgebornen Churfürsten vnd herren, geistlich oder weltlich, oder ein zukünfftigs Concilium, oder wer in 
dieser sachen den glauben betreffen zu richten oder zu erkenen hab vnd mag1416. 

Indem er seine Schriften solch einem abschließenden Urteil anheimstellte, wies er ihnen eine 

über die Stadt hinausreichende reichs- und kirchenweite Bedeutung zu. Da er nur Luther und 

sich selbst als Autoren dieser ‚Rede und Widerrede‘ benannte, schränkte er den Kreis der für 

die theologische Auseinandersetzung relevanten Autoren stark ein, hob seine eigene Bedeutung 

hervor und stellte sich als den einzigen Opponenten Luthers von Rang dar. Seine eigenen Werke 

präsentierte er als so bedeutend, dass sie Kaiser und Konzil als richtungsweisend vorgelegt 

werden könnten. Da er hier die bereits als Anonymus angemahnte Verfahrensweise 

wiederholte, machte er deutlich, dass diese auch nach der Aufgabe seiner Anonymität weiter 

einforderte und sie nicht nur der Legitimation der anonymen Publikationen diente. 

Neben diesem grundlegenden Urteil regte er eine weitere, jedoch nicht mit einem 

abschließenden Urteil konkurrierende Möglichkeit an, seine Schriften zur Diskussion zu 

                                                 
1414 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 08.06.1530 und Murner an den Straßburger Rat, 30.06.1530. In: Otto 
Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 130f. 
1415 Vgl. Murner an Peter Villenbach, 31.01.1525 und Murner an Nikolaus Kniebs, 26.01.1525. In: Adam Walther 
Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 76f. 
1416 Murner, Thomas: Protestation, S. 600. 



298 
 

stellen: Er erbot sich, seine Schriften vor den Schulen von Basel, Freiburg, Heidelberg und 

Mainz1417 zu verteidigen – also in universitären Kontexten außerhalb Straßburgs. Damit 

beabsichtige er weder eine Aufforderung zur Disputation noch eine Klage gegen Luther zu 

äußern, sondern wolle auf mögliche Vorwürfe, Luthers Ehre in seinen Schriften verletzt zu 

haben, antworten1418. Zwar stellte er nicht in Aussicht, wie seiner Meinung nach über den 

Vorwurf der Ehrverletzung befunden oder wem im Urteil über ‚Rede und Widerrede‘ Recht 

gegeben werde, doch zeigte er seine Zuversicht auf ein ihm günstiges Ergebnis dadurch an, 

dass er diese Möglichkeiten der externen Bewertung überhaupt zur Sprache brachte. Damit 

signalisierte er Gesprächsbereitschaft, machte aber gleichzeitig deutlich, dass er seine Schriften 

in der Stadt selbst nicht zur Diskussion stellte. 

In Hinblick auf den Straßburger Rat fällt auf, dass dieser in der Protestation keine Erwähnung 

fand, obwohl er ihren Aushang genehmigt hatte. Dieser diente ihm in der Purgatio vulgaris 

hingegen wiederholt als Referenzpunkt1419, mit dessen Hilfe er sein Verhalten im Konflikt um 

das Ablegen der Kutten durch die Straßburger Franziskaner zu begründen und zu legitimieren 

suchte. Grundlage dafür bot ihm der Umstand, dass die Franziskaner den Rat in die Frage um 

ihre Kleidung involviert hatten. Murner wies dementsprechend im ersten Teil seiner 

Rechtfertigung nicht nur darauf hin, dass er Änderungen an seiner Kleidung problemlos 

vornehmen könne, da das Aussehen der Ordenskleidung nicht vorgeschrieben sei. Er erklärte 

ferner, dass er (und nicht die Straßburger Franziskaner) seine Ordensregel dem „ersamen 

weysen radt der löblichen stat Straßburg“ zur Erklärung vorgelegt habe. Danach schilderte er 

das Bemühen der Franziskaner, sowohl sein eigenes als auch das seiner „convents kindren“, 

um die päpstliche Erlaubnis, ihre Kleidung ändern zu dürfen. Er zählte die deshalb 

angesprochenen kirchlichen Amtsträger auf, die er mit Namen, ihrem jeweils bekleideten Amt 

sowie dem Ort, an dem das Ersuchen jeweils an sie gerichtet worden sei, genau bestimmte: 

die hochwürdigen herren vnd vetter ein bischoff zů Verula, bebstlicher heiligkeit legaten zů Costnitz, vnd 
Campeio, ein cardinal zů Nürnberg, vnd das jn eigner person ouch mit Jakobo Müller, vnser convents 
schaffner erschinen zů Zabern vor vnserem gnedigen herren, einem bischoff von Straßburg, vnd habent 
syner gnaden alß vnserem conservator vnser schwerlichs anligen beklagt vnd ein solche verendrung 
fürgehalten. 

                                                 
1417 Zur Relevanz dieser Städte für Murner s.o. S. 80, Fußnote 411. 
1418 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 601. 
1419 Wie wichtig Murner der Bezug auf den Rat im Zusammenhang mit seiner Purgatio vulgaris war, wird 
außerdem daran deutlich, dass er sie dem Rat zuschicken wollte. In einem Brief an diesen berichtete er: „Do mit 
send ich uweren gnaden ein gemeyne purgation zu latein vulgarem purgationem, die ich mit der zeit In sunderheit 
understand wor zu machen mit rechten, den myner meynung gar nit ist on recht etwas fr zu nehmen.“ Bei einer 
der beiden überlieferten Versionen der Purgatio vulgaris handelt es sich um eine als Druckvorlage eingerichtete 
Handschrift, die sich in dem gleichen Quellenbestand wie der Brief befindet, in dem er von ihrer Übersendung 
berichtete. Während Strobel diese Abschrift als Autograph Murners einschätzt, bezweifelt Lefftz ihre 
Übersendung. Vgl. 1 AST 323,19 (Purgatio vulgaris). Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 106f. Murner an den 
Straßburger Rat, 28.09.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 69. 



299 
 

Außerdem verwies er auf eine dem Straßburger Rat vorliegende Supplikation, in der die 

Franziskaner dem Rat angeboten hätten, sich um eine päpstliche Genehmigung zu bemühen. 

Als er aber gesehen habe, dass die anderen Franziskaner die vor dem Straßburger Bischof, 

Kardinal Campeggio und dem Straßburger Rat abgelegten Versprechen gebrochen hätten, habe 

er sich von den anderen abgesondert und wieder seine alte Kleidung angelegt1420. Durch die 

genaue Aufzählung, welche Amtspersonen in die Genehmigung involviert waren, verdeutlichte 

Murner die Verbindlichkeit, die er den Zusagen beimaß, die die Franziskaner den verschiedenen 

Amtsträgern geleistet hatten. Dabei präsentierte Murner den Bruch der Versprechen als 

alleinigen Grund, sich von seinen Mitbrüdern zu distanzieren, ohne spezifische Verstöße zu 

benennen. Im Gegensatz zu ihnen wies Murner sich als loyal sowohl der kirchlichen als auch 

der städtischen Obrigkeit gegenüber aus. 

Es fällt auf, dass Murner andere Franziskaner in der Purgatio vulgaris nur anführte, um sein 

eigenes Verhalten zu legitimieren. Bestimmte Mitbrüder aus seinem Konvent integrierte er gar 

nicht erst in seine Darstellung. Zumindest sein Schweigen über den in Straßburg residierenden 

Provinzial Georg Hoffmann lässt sich anhand der Auseinandersetzung um die Kutten der 

Straßburger Franziskaner erklären: Das erste Schreiben in dieser Angelegenheit hatten die 

Franziskaner (ohne Murners Beteiligung) ohne Wissen des Provinzials an den Straßburger Rat 

gesandt. Das nächste Schreiben an den Rat, an dessen Übergabe Murner beteiligt war, enthielt 

eine umfassende Beschwerde über den Provinzial, der sich dem Vorhaben der Straßburger 

Franziskaner entgegengestellt habe. Neben dessen Verhalten den Konventsbrüdern gegenüber 

(er sähe Zwietracht und spotte über sie) wurden ihm vor allem sein Lebenswandel sowie die 

damit verbundenen Kosten für den ihn beherbergenden Konvent zur Last gelegt und mit 177 

Gulden jährlich bezifferten – im direkten Vergleich zum „Abgang der Lutherey halb“ von 180 

Gulden. Schließlich baten die supplizierenden Franziskaner um Schutz vor dem Provinzial, der 

damit gedroht habe, sie in den Turm zu werfen, und äußerten den Wunsch, Bürger zu 

werden1421. Murners Zustimmung zu den in dieser Supplikation erhobenen Vorwürfen ergibt 

sich daraus, dass er zu denjenigen gehörte, die dem Rat das Schreiben übergaben. Zudem 

verlieh Murner noch im selben Jahr dem Rat gegenüber seiner persönlichen Abneigung 

Ausdruck: Er äußerte die Ansicht, dass Hoffmann Anteil an dem Unrecht habe, das ihm 1524 

zuteilgeworden sei, als seine Wohnung in seiner Abwesenheit geplündert worden war. Dem 

Straßburger Rat berichtete er, „wie fast ich doch hr daz mein provinzial dorzu sol bewegt und 

                                                 
1420 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 109-111. 
1421 Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 604-606. Vgl. auch die Schilderung bei Jung, A.: 
Geschichte der Reformation der Kirche in Straßburg, S. 264-267.  



300 
 

gehetzet han; wo das wor were miest ich dennocht ettwas meins unwillens gegen den dehtlichen 

handleren niederlassen und meins rechtens mich an mynen so holdseligen provintial zu 

kumen“1422. Der Franziskanerprovinzial war für Murner keine Autoritätsperson, zu der er einen 

Bezug hätte herstellen können, um seine Position zu festigen. 

Im weiteren Verlauf der Purgatio vulgaris verwies er nur noch auf weltliche Obrigkeiten, um 

sich zu rechtfertigen. Abgesehen vom vorgesehenen Reichstag von Speyer als möglichen 

neutralen Richtort1423 war es vor allem der Straßburger Rat, der für ihn einen wichtigen 

Fixpunkt bildete: In Anbetracht der Anschuldigung, Straßburger Bürgern vorgeworfen zu 

haben, dass diese die Franziskaner geschmäht hätten, „erbüt ich mich, für meyn person dorum 

straff z entpfahen von einem ersamen weysen radt der löblichen stat Straßburg“, sollten diese 

Beschuldigungen berechtigt sein. Als Beleg, dass nicht er es gewesen sei, der die Franziskaner 

zum Ablegen ihrer Kutten bewegt habe, verwies er nicht nur auf seine Abwesenheit während 

seines Englandaufenthaltes, sondern auch auf zwei dem Rat vorliegende Briefe, in denen der 

wirkliche ‚Hauptmann‘ angezeigt sei1424 – er enthielt sich hier demonstrativ einer öffentlichen 

Beschuldigung, indem er keinen Namen nannte. In Anbetracht der gegen ihn gerichteten 

Schmähungen bot er an, sich diesen entweder vor den Obrigkeiten der Schmähenden zu stellen 

– die Schmäher stammten demnach nicht nur aus Straßburg – oder „vor einem ersamen weysen 

radt der löblichen stat Straßburg, meynen gnedigen herren, wo ich sicher vor jren gnaden 

erschinen mag vnd kan“1425. Der Rat diente ihm hier als eine wichtige Instanz, mit deren Hilfe 

er sich gegen verschiedene Anschuldigungen und Schmähungen zur Wehr setzen konnte. Dazu 

hatte er in dieser speziellen Konfliktlage in besonderer Weise die Möglichkeit, da der Rat 

bereits in die Auseinandersetzung um die Kutten der Franziskaner involviert war, und Murner 

ebenfalls an der Angelegenheit beteiligt, aber im Gegensatz zu seinem weiteren Engagement 

gegen die Reformation nicht ihr Initiator war. Dies nutzte Murner zu seinen Gunsten aus, sodass 

er sich auf den Rat berufen und an dessen Seite positionieren konnte. 

Insgesamt fällt auf, dass er seine Bezüge auf den Straßburger Rat allein auf solche Aspekte 

beschränkte, die diesen als weltliche Ordnungsinstanz der Stadt betrafen. 

Entscheidungskompetenzen über die Debatte um Luther und damit auch seine eigene 

kontroverstheologische Publizistik erkannte er anderen Instanzen zu, etwa (weltlichen) 

                                                 
1422 Murner an den Straßburger Rat, 28.09.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 68. 
1423 Vgl. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 113. Gemeint war der im Reichstagsabschied von Nürnberg für 
den 11.11.1524 festgesetzte Reichstag in Speyer, der jedoch am 30.09.1524 durch Karl V. abgesagt wurde. Vgl. 
Aulinger, Rosemarie: Einleitung. In: Rosemarie Aulinger (Hg.): Der Reichstag zu Augsburg 1525, der Reichstag 
zu Speyer 1526, Der Fürstentag zu Esslingen 1526. München 2011 (= Deutsche Reichstagsakten. Jüngere Reihe. 
Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V 5/6), S. S. 55/57. 
1424 Die genannten Briefe sind nicht erhalten. Vgl. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 114.  
1425 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 114. 



301 
 

Reichsständen oder Universitäten1426. Dies versetzte ihn dazu in die Lage, sich ungeachtet der 

religionspolitischen Haltung des Rates – die Mehrheit des Rates neigte ab Anfang des Jahres 

1524 der Reformation zu – auf dessen Autorität berufen. Kritik am Rat übte er nicht1427. 

Obwohl Murner sich in seiner Publizistik nur in der Purgatio vulgaris so ausführlich auf den 

Rat bezog, gab es einige Situationen, in denen der Rat für Murner eine besondere Rolle spielte. 

Zu nennen sind insbesondere die Einschränkungen, die der Rat Murner wegen dessen 

Engagements gegen die Reformation auferlegte, etwa in Form von Ermahnungen oder des 

Publikationsverbotes. Fügte er sich solchen Einschränkungen, dann akzeptierte er die 

Entscheidungen des Rates, setzte er sich jedoch über sie hinweg, so leistete er ostentativ 

Widerstand gegen die Politik des Rates. Da es von den Auseinandersetzungen zwischen Murner 

und dem Rat nur verstreute Nachrichten gibt, kommt dem zu den Verhandlungen um seine 

Pension erhaltenen Teil der gewechselten Korrespondenz eine besondere Bedeutung zu. Im 

Gegensatz zu seiner Publizistik war Murner in seinen Briefen an den Rat dazu gezwungen, sich 

diesem als seinem Adressaten gegenüber zu positionieren. In den erhaltenen Briefen machte er 

seine Forderungen gegen die Stadt geltend und kritisierte die spätere Zahlungseinstellung als 

Vertragsbruch, doch legte er sie auf eine gütliche Beilegung und nicht auf eine Eskalation 

gerichtet aus. Sein Bemühen, sich der Konfliktsituation zum Trotz mit Straßburg gutzustellen, 

spiegelt sich in Aussagen, die seine Verbundenheit mit der Stadt ausdrücken. Dementsprechend 

betonte er, dass er sich rechtmäßig verhalte und aus seiner Not heraus zum Handeln gezwungen 

sei. Des Weiteren „fell ich uweren gnaden nit destminder zu fussen und ermane uch miner elter 

und das ich von herzen ein guter Strassburger bin und all min leptag ein ersamen wisen rat in 

eren hab getragen und ein lobliche statt Straßburg vor ougen gehabt“. Da Murner dem Rat 

jedoch nicht als Bittsteller gegenübertrat, sondern sein Recht einforderte, ordnete er sich diesem 

nicht bedingungslos unter: Er hoffe, dass der Rat es nicht dazu kommen lasse, dass er sich 

seines Unterhaltes wegen an den Kaiser wenden und sich damit „gegen uch, minen lieben 

herren, sperren“ müsse1428. Seiner Androhung einer Klage auf dem Reichstag von Augsburg 

verlieh er Nachdruck, indem er sie wiederholte, wobei er jedoch deutlich zu machen suchte, 

dass er zu diesem Schritt gezwungen sei, wenn der Rat ihm seinen Unterhalt vorenthalte und 

betonte, dass es auch in seinem Sinne sei, eine Konfrontation zu vermeiden1429 – der Hinweis 

                                                 
1426 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 601. 
1427 Dem Rat gegenüber wies er später darauf hin, dass er sich aus Rücksicht auf den Rat mit seiner Kritik 
zurückhalte: Seine Beschwerde, dass er keine reformatorischen Prediger in die Stadt gelassen hätte, beendete er 
mit dem Hinweis, dass „ich das jetz ston [las] von uwerer gnaden eren wegen“. Murner an den Straßburger Rat, 
09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 97. 
1428 Murner an den Straßburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 126. 
1429 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 29.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beiträge, S. 129f. Bereits 
als er um die Unterstützung des Rates gegen seinen Konvent bat, hatte er betont, dass er „je so fil mir muglich ist 



302 
 

auf eine Klage auf dem Reichstag vor dem Kaiser diente ihm als Drohkulisse, um seinem 

Anliegen in Straßburg Gewicht zu verschaffen. Darüber hinaus zeigt sich Murners Bemühen 

um eine gütliche Verständigung insbesondere daran, dass er die Religionspolitik der Stadt, in 

der nach der Auflösung des Franziskanerklosters die Frage um seinen Unterhalt erst wurzelte, 

weder im Prozess der Aushandlung seiner Pension noch in seiner späteren Forderung ihrer 

weiteren Auszahlung offen zur Sprache brachte. 

In Hinblick auf seine lokale Einbindung fällt zudem auf, dass er von sich selbst, wenn er sich 

in die Stadt einordnete, als Bewohner oder als aus Straßburg stammend sprach, Bürger war er 

dort nicht. Allerdings bemühte er sich zeitweise um das Bürgerrecht: Im März 1524 gehörte er 

zu den Franziskanern, die das Bürgerrecht erwerben wollten, doch wurde dieses Bestreben 

abschlägig beantwortet1430, sodass Murner es Anfang 1525 vergeblich erneut begehrte1431. 

Weder seine Bemühungen um das Bürgerrecht noch dessen Verweigerung durch den Rat, 

fanden Niederschlag in seinen Briefen, die er danach an den Rat sandte. Stattdessen betonte er 

seine Verbundenheit mit der Stadt1432. 

Diese Einbindung in die städtischen Kontexte gestaltete Murner durch den Bezug auf 

Gruppierungen wie den Rat oder seinen Familienverband, nicht aber durch eine Anknüpfung 

an Einzelpersonen. Von seinen Gegnern abgesehen nannte er nur wenige Zeitgenossen 

namentlich. Seine Zugehörigkeit zum relativ festen Kreis gelehrter Luthergegner in 

Straßburg1433 spiegelt sich nicht in seinen Schriften wieder. Insofern bildet die Nennung der 

                                                 
gern wolt schonen allem des noch straßburg schmacket, von wegen angeborner lieben so ich gon Straßburg hab“. 
Murner an den Straßburger Rat, 28.09.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 70. 
1430 Vgl. Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 605. Smolinsky, Heribert: Eine Persönlichkeit an 
der Zeitenwende, S. 25. 
1431 Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 113. Zwar hatte Straßburg Weihnachten 1524 
geboten, dass alle Geistlichen Bürger werden sollten, doch waren in einem entsprechenden Mandat vom 
Jahresanfang Angehörige von Klöstern explizit ausgenommen worden. Dieses hatte Anfang 1524 Proteste nach 
sich gezogen, u.a. soll Murner Schmähschriften verfasst und gedruckt haben. Vgl. Wencker, Johann: Summarische 
Chronik, S. 151. Der Ausschluss von Mönchen scheint jedoch kein grundlegendes Hindernis gewesen zu sein, 
sodass der Franziskanerprovinzial Hoffmann das Bürgerrecht am 26.03.1524 erwerben konnte – zwei Wochen, 
nachdem die Franziskaner um das Bürgerrecht ersucht hatten. Vgl. Baum, Adolf: Magistrat und Reformation. 
Straßburg 1887, S. 205. Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 605. 
1432 Er wandte sich „alß vwers erbornen kinds“ an „mynen gnedigen lieben herren vetteren und regenten meins 
vatterlands“ und bat um Unterstützung, da er „von wegen myner angebornen liebe zu uch mynen herren und 
mynem vatterlandt in allem hertzen nit kan noch mag erfinden, uweren gnaden erstlich ein andren weg 
frzuschlagen“ als den der Güte und Freundlichkeit. Murner an den Straßburger Rat, 19.06.1526. In: Adam 
Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 80f. Ende 1526 bat er den Rat, ihn „alß uwer kindt und ein frummer 
truwer Straßburger“ nicht dem Zorn der Prädikanten zu überlassen. Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. 
In: ebd., S. 97. 
1433 Vgl. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 223. Im Murnarus Leviathan werden neben Murner der 
Jurist Wedele und der Arzt Lorenz Frisius angegriffen. Vgl. ebd. Merker, Paul: Der Verfasser des Eccius Dedolatus 
und andere Reformationsdialoge. Mit einem Beitrag zur Verfasserfrage der Epistolae obscurorum virorum. Halle 
a.d.Saale 1923 (= Sächsische Forschungsinstitute in Leipzig. II. Neugermanistische Abteilung 1), S. 38. Anfang 
1523 wurde Murner gemeinsam mit „meister Stephan Dieler“ (Kaplan am Allerheiligenstift) und ‚anderen 
Priestern‘ ermahnt, weil sie „uffrürische wort triben, beschicken und sagen“. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de 
Sébastien Brant, S. 55. Vgl. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 197. 



303 
 

beiden Straßburger Peter Wickram1434 und Hieronymus Gebwiler in seiner Protestation eine 

Ausnahme, doch führte er sie gerade nicht an, um auf eine Verbundenheit mit ihnen 

hinzuweisen, sondern um sich von ihnen zu distanzieren. Er betonte nämlich, dass diese nicht 

mit seinen Schriften in Verbindung stünden1435, nachdem sie offenbar mit Murners Wirken in 

Beziehung gesetzt worden waren. 

Die weitgehende Abwesenheit von Bezugspersonen in Murners Schriften macht deutlich, dass 

er keine Bestrebungen verfolgte, sich mit anderen Personen in einem besonderen 

Näheverhältnis darzustellen oder diese dauerhaft in sein publizistisches Engagement 

einzubinden, um seine Position zu stärken oder ein self-fashioning als (zentrales) Mitglied eines 

(Straßburger) Kreises von Luthergegnern zu gestalten. Ebenso verfuhr er mit seinen 

Bezugnahmen auf die verschiedenen Würdenträger, die ihm zwar als Referenzpersonen 

dienten, die er aber nur selten direkt ansprach oder dauerhaft in seine Werke einband. Diese 

Distanz zeigt sich auch in räumlicher Hinsicht, da es in der Regel externe Instanzen des Reiches 

oder der Römischen Kirche waren, auf die Murner sich in seiner Publizistik bezog – selbst der 

Bischof von Straßburg residierte nicht in der Stadt selbst. Heinrich VIII. von England, mit dem 

er sich zeitweise intensiv beschäftigte und zur Seite stellte, war ebenfalls eine weit entfernte 

Bezugsperson, wobei er die räumliche Distanz zu diesem insofern verringerte, als dass er dessen 

Einsatz für das Reich betonte. Insgesamt waren es Herrschaftsträger, auf die er sich ganz 

allgemein berufen konnte, ohne sie nennenswert in sein Wirken zu involvieren. Hinweise auf 

sie dienten Murner zur Legitimation der von ihm vertretenen Ansichten sowie seiner 

Publizistik, ohne aber praktische Folgen für ihn oder seine Bezugspersonen nach sich zu ziehen. 

Anders verhielt er sich hingegen in der Eidgenossenschaft, wo er sich in seinen Schriften mit 

den verschiedenen Orten in Beziehung setzte und das Verhalten einzelner Orte vor seinem 

Publikum mehr oder minder direkt ansprach. 

10.2.2) Luzern und die Eidgenossenschaft 

Im Gegensatz zur Reichsstadt Straßburg war die Eidgenossenschaft de facto vom Reich 

unabhängig. Dem trug Murner Rechnung, indem er sich während seines Aufenthaltes in der 

                                                 
1434 Peter Wickram († 1540) war der Neffe des Predigers Geiler von Kaysersbergs und dessen Nachfolger als 
Münsterprediger (1512-1522). 1522 wurde er Kaplan des Konvents von St. Agnes und St. Margaretha und danach 
Pfarrer von Ensisheim. Sein 1517 erlangtes Kanonikat von St. Thomas gab er 1528 wegen der Einführung der 
Reformation auf und nahm stattdessen eine Pension an. Vgl. Peter Wickram an Capito, 26.01.1521. In: Rummel, 
Erika/Milton Kooistra (Hgg.): The Correspondence of Wolfgang Capito 1, S. 119. Schulz-Grobert, Jürgen: Das 
Straßburger Eulenspiegelbuch. Studien zu entstehungsgeschichtlichen Voraussetzungen der ältesten 
Drucküberlieferung. Tübingen 1999 (= Hermaea. Germanistische Forschungen N.F. 83), S. 96. 
1435 „Entschuldig auch den hochgelerten herren vnd doctor Petrum Wyckram, vnd Magistrum Hieronimum 
Gewyler (Gebwiler), daz sie mir darzu weder rat noch that ie geben haben. Ich hab auch von des wegen nie mit 
inen ein wort oder werck geret oder gehandlet, sunder das mit meiener eignen federn gethon vnd wil es noch me 
thun.“ Murner, Thomas: Protestation, S. 601 (Hervorhebung im Original). 



304 
 

Eidgenossenschaft nicht auf Herrschaftsträger aus dem Reich bezog und sein Wirken 

stattdessen im eidgenössischen Rahmen verankerte. In seiner Verortung innerhalb der 

Eidgenossenschaft fügte er sich in die sich ihm bietende Situation ein, auf seine 

vorangegangenen Aufenthalte in Bern (Prediger und Lesemeister im Franziskanerkloster) und 

Basel (Studium, Lehre, Promotion) verwies er nicht. 

In der Eidgenossenschaft war Murner grundsätzlich von dem Wohlwollen Luzerns abhängig, 

wo er nach seiner Flucht vor aufständischen Bauern 1525 Zuflucht und Unterstützung fand. Der 

Ort ging nicht gegen Murners Publikationen vor und schützte ihn vor dem Zugriff anderer 

eidgenössischer Orte, insbesondere vor Zürich und Bern1436. Aufgrund dieser Abhängigkeit und 

der Stellung, die Murner in der städtischen Seelsorge einnahm, ist davon auszugehen, dass die 

Art und Weise seines Engagements gegen die Reformation grundsätzlich mit dem Rat 

abgestimmt war und er in Einvernehmen mit diesem handelte. 

Rückschlüsse auf eine enge Verbindung zwischen Murner und dem Luzerner Rat lassen sich 

aus seinem dortigen Wohnort sowie der Situierung seines seelsorgerischen Amtes ziehen: 

Zwischen dem Luzerner Rat und Murner bestand nämlich nicht nur eine Übereinstimmung ihrer 

religiösen Ansichten, sondern auch eine besondere Nähe in räumlicher Hinsicht: Das 

Franziskanerkloster in Luzern, in dem Murner untergebracht war, war für die Stadt mehr als 

nur ein Konvent innerhalb der Stadt, da das Kloster seit dem 15. Jahrhundert regelmäßig als 

Rathaus fungierte. Im 16. Jahrhundert etablierte sich die Frequenz von drei Ratssitzungen pro 

Woche1437. Auch in Hinblick auf die Seelsorge war das Kloster für das städtische Leben von 

Bedeutung, da die Gottesdienste des Klosters bei der städtischen Bevölkerung auf positive 

Resonanz stießen und die Mönche eng mit der Bevölkerung vernetzt waren. Deutlich machte 

der Luzerner Rat sein Bemühen um die Seelsorge der Stadt, indem er die Barfüßer anwies, nur 

Gottesdienste im ‚alten Brauch‘ zu halten und dem Kustos der Franziskaner, Heinrich Stollisen, 

im Februar 1526 mitteilte, dass der Rat sich des Klosters angenommen habe, nachdem sich die 

Provinzoberen nicht vorbildlich verhalten hätten1438. Deshalb habe er Ehrenleute zur Visitation 

                                                 
1436 Die beiden Orte stimmten ihr Vorgehen gegen Murner untereinander sowie mit den anderen Orten ab, wenn 
dessen Schriften auf Tagsatzungen thematisiert wurden. Darüber hinaus kooperierten speziell Zürich und Bern 
miteinander, um gegen Murner vorzugehen: Noch während Murners Anwesenheit in Luzern wurde zwischen dem 
22. und 25.02.1529 in Luzern über die Klage Berns und Zürichs gegen Murner verhandelt. Die Klage ging 
vorrangig von Zürich aus, doch hatte Bern seine Boten nach Luzern entsandt, um den Züricher Boten gegen Murner 
beizustehen. Vgl. Notizen, 17.02.1529. In: R. Steck/G. Tobler (Hgg.): Aktensammlung zur Geschichte der Berner-
Reformation 2, S. 968. Akten zur Verhandlung der Klage Berns und Zürichs gegen Murner, Luzern, 22.-
25.02.1529. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede 4,1b, S. 65-73. 
1437 Nach der Beschwerde eines italienischen Ordensvisitators im Jahr 1572 wurde dort 1575 die letzte Sitzung 
abgehalten. Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfüßerkloster Luzern, S. 52. 
1438 Da Luzern und Straßburg zur selben Ordensprovinz gehörten, handelt es sich bei den hier kritisierten 
Provinzoberen um die gleichen, die Murner bereits aus seiner Straßburger Zeit kannte. Dazu gehört demnach auch 
der Provinzial Georg Hoffmann.  



305 
 

und Beaufsichtigung des Klosters bestimmt – der Rat übernahm somit Kompetenzen der 

geistlichen Obrigkeit. Möglicherweise war es Murner gewesen, der den Rat in seinem 

Misstrauen gegenüber Kustodie und Provinzoberen bestärkt hatte1439. 

Murners Amt als Leutpriester von 1526 bis 1529 in der Peterskapelle, einer Filialkirche der 

Stiftskirche St. Leodegar Im Hof, zeugt ebenfalls von Murners gutem Verhältnis zum Stadtrat, 

dem seit 1433 das Besetzungsrecht dieser Präbende oblag. Darüber hinaus war die Kapelle für 

die Stadt Luzern von zentraler Bedeutung, da sie nicht nur für regelmäßige Gottesdienste, 

sondern auch für Gemeindeversammlungen und andere (städtische) Zwecke genutzt wurde. Als 

Rats- und Gemeindekapelle fungierte sie gleichermaßen als Gebets- und Gemeindehaus1440.  

Das Einverständnis zwischen Murner und dem Rat spiegelte sich neben der engen Verknüpfung 

seiner Lebens- und Wirkstätten mit dem Rat auch darin, dass er die religiöse Position Luzerns 

nach außen hin repräsentierte: An der Badener Disputation nahm er als Gesandter Luzerns teil 

und wurde dementsprechend in der Abstimmungsliste als eidgenössischer Teilnehmer 

aufgeführt1441. Die Einladung zur Berner Disputation war ihm über den Luzerner Rat 

angetragen worden, sodass er als Luzerner Theologe eingeladen wurde. Da Luzern jedoch 

zusammen mit weiteren sieben Orten beschlossen hatte, keine Repräsentanten dorthin zu 

entsenden, untersagte Luzern Murner die Teilnahme. Diesem Verbot leistete Murner Folge und 

druckte die Absage Luzerns an Bern zur Begründung seiner Abwesenheit ab1442. Indem Murner 

sein Einvernehmen mit dem Ort und seine Stellung als Repräsentant der religiösen Haltung 

Luzerns in seiner Publizistik kommunizierte, eignete er sich diese Funktion als Teil seines self-

fashionings an. Deutlich machte Murner seine Konformität mit der Luzerner Religionspolitik 

                                                 
1439 Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfüßerkloster Luzern, S. 50-53/85. Die Übernahme der Kompetenzen fiel mit dem 
Tod des Guardians Johannes Kuchimann (gesichert 1523 im Amt) am 01.02.1526 zusammen. Während Murners 
Zeit in Luzern war wahrscheinlich Simon Böcklin († 1533) Guardian. Dessen Nachfolger Rudolphus Schilling hat 
Murner gebeten, nach Luzern zurückzukehren. Vgl. Murner an den Luzerner Rat, 01.04.1535. In: Hedwig Heger 
(Hg.): Thomas Murners Absage, S. 54. Degler-Spengler, Brigitte/Josef Frey: Franziskanerkloster Luzern, S. 223f. 
1440 Vgl. Cysat, Renward: Collectanea Chronica und denkwürdige Sachen pro Chronica Lucernensi et Helvetiae. 
Erste Abteilung Stadt und Kanton Luzern 2,1: Collectanea Chronica und denkwürdige Sachen zur 
Kirchengeschichte und zur kirchlichen Reform der Stadt Luzern, hg. v. Josef Schmid. Luzern 1977 (= Quellen und 
Forschungen zur Kulturgeschichte von Luzern und der Innerschweiz 5,1), S. 156/238/266. Weber, Peter Xaver: 
Die Peterskapelle in Luzern als Gotteshaus und als Rats- und Gemeindehaus. In: Der Geschichtsfreund 98 (1945), 
S. 26f/39f/44. Es war nicht außergewöhnlich, dass Murner als Auswärtiger mit dem Amt des Leutpriesters der 
Peterskapelle betraut wurde, da die Pfründeinhaber auch aus dem weiteren Umfeld der Diözese Konstanz 
stammten. Den Leutpriestern standen für gewöhnlich zwei Gehilfen zur Seite. Vgl. ebd., S. 40. 
1441 Unter der Kategorie ‚In der Eidgenossenschaft‘ wurde er an erster Stelle als „Thomas Murner der heiligen 
geschrifft vnd beider rechten doctor / Leßmeister z lucern zn Barffssenn“ angeführt. Murner, Thomas: Die 
disputacion vor den xij orten, fol. Qq2r. In der Caussa Helvetica steht er unter „Ex Heluetijs confœderatis“, er 
benannte sich aber nicht explizit als Luzerner Theologe. Allerdings war diese örtliche Zuordnung insofern 
ersichtlich, als dass die Teilnehmer nach ihren jeweiligen Herkunftsorten gruppiert waren und nach der Nennung 
Murners die weiteren Luzerner Teilnehmer folgen. Dass Murner sich nicht als Luzerner Teilnehmer bezeichnete, 
lässt sich als pragmatische Kürzung erklären, da die seine Bezeichnung ansonsten den abgedruckten Umfang von 
exakt zwei Zeilen überschritten hätte. Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. a2v. 
1442 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 753f. 



306 
 

etwa auch durch die Bezeichnung Luzerns als den Druckort seiner Schriften. Murner benannte 

nämlich nicht einfach nur die Stadt Luzern, sondern charakterisierte diese dabei wiederholt als 

‚christliche Stadt‘1443. Luzern attestierte er in jeder seiner Schriften die ‚Rechtgläubigkeit‘. 

Bedingungslosen Rückhalt besaß er in Luzern jedoch nicht, wie sich infolge des Kalenders 

zeigte. Dieser war nicht nur bei Anhängern der Reformation auf Ablehnung gestoßen, sondern 

auch im Luzerner Herrschaftsgebiet. Im Territorium Luzerns musste er offenbar in stärkerem 

Maße um Verständnis werben als in seinem unmittelbaren Umfeld, wo er als Seelsorger in 

direktem Kontakt zur Bevölkerung stand. Deshalb sah Murner sich dazu veranlasst, sich mit 

einer erklärenden, in Briefform abgefassten Publikation speziell an die „christen des alten 

woren vnd vngezwiffleten glaubens der gemeinen christenheit alle vnderthon vnd verwandten 

der lbliche[n] herschafft von Lutzern“ zu wenden und um Verständnis und Rückhalt für sein 

(publizistisches) Engagement zu werben. Detailliert benannte er seinen Adressatenkreis, 

nämlich Schultheiß, Vögte, Amtsleute und alle Untertanen der Luzerner Herrschaft1444. Der 

Fokus auf das Luzerner Territorium ist eine Besonderheit, da er in dieser Schrift ein deutlich 

enger gefasstes Publikum ansprach als in seinen anderen Publikationen. Allerdings diente diese 

lokale Werbung um Rückhalt durchaus seinem weiter gefassten Engagement, weil er dadurch 

auch seine Stellung im Ort stärken konnte. Außerdem war sie durchaus über das Luzerner 

Territorium hinaus ausgerichtet, da er sich durch die von ihm gewählte Form der 

veröffentlichten Druckschrift gerade nicht auf diesen Leserkreis beschränkte. Stattdessen 

kommunizierte er allen seinen Lesern, dass er allein auf die Anschuldigungen aus dem Luzerner 

Territorium reagiere und nicht etwa auf die Kritik Zürichs. 

Murner wandte sich wegen der im Territorium kursierenden ‚üblen Berichte‘ an die 

Bevölkerung, die den gegen Murner erhobenen Vorwürfen (etwa das Provozieren eines 

Krieges) offenbar Glauben schenkte. Es diene nämlich 

mir zů hchster vnda[n]ckparkeit ouch vneren […] solches zů vndersto[n] in vwer vnd miner gnedigen 
herrren land vnd gepieten die mir in nten fil gůtz vnd frindtschafft bewissen handt wil mir gebüren vch 
fro[m]men biderben lüt vss de[m] landt der worheit zů berichten / den ich das in der stat Lutzern nit von 
nten acht / die ob got wil mich solches argwons vnschuldig wissen vnd halten1445. 

Sein gutes Verhältnis zur Stadt bekräftigte er vor seinem Publikum durch die Bekundung seiner 

Dankbarkeit, seine damit verbundene Verpflichtung Luzern gegenüber bezog er auf das 

gesamte Territorium. Als verbindender Referenzpunkt diente ihm dabei die gemeinsame 

Obrigkeit, ‚eure und meine gnädigen Herren‘. Mit dem Hinweis darauf, dass er sich in Luzern 

nicht zu rechtfertigen brauche, verdeutlichte er verschiedene Dinge: Zum einen zeigte er seine 

                                                 
1443 Vgl. z.B. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. e4v. Ders.: Die gottesheilige Messe, S. 49. 
1444 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1rf. 
1445 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1v. 



307 
 

enge Verbindung zum Ort auf, die sich insbesondere in dem ihm dort entgegengebrachten 

Vertrauen spiegelte. Zum anderen entkräftete er die ihm gegenüber erhobenen Vorwürfe, die 

seiner Darstellung zufolge nur im Territorium erhoben worden seien. 

Im Folgenden beschrieb Murner seine Beteiligung an der Badener Disputation und betonte 

mehrmals, in Abstimmung mit den zwölf Orten gehandelt zu haben. Anhänger Zwinglis hätten 

jedoch Schmähschriften verfasst, „die xii ort einer loblichen Eidtgnoschafft vnd besonders 

vwere vnd miner gnedigen herren von Lutzern vnd vch frommen biderben lüt selber an lib / ere 

/ gůten namen leben wib vn[n] kind / land vnd lüt geschendet“. Murner sei nach einem Jahr 

dann zu dem Entschluss gekommen, „das ich kein frum man were wo ich vwerer herren vnd 

vwer deren ich můß vnd brot iß / io ouch der frommenn loblichen xij rter ere vnd loblichs 

bekantlichs har kommen nit verdrete vnd verantwurt“ und den Kalender verfasst. Dies habe er 

aus eigenem Antrieb getan und sich namentlich dazu bekannt. Außerdem stelle er sich einem 

Urteil der zwölf Orte bei Leib und Leben zur Verfügung, wenn seine Angaben nicht stimmen 

sollten1446. Damit präsentierte er die Publikation des Kalenders als ein wohlüberlegtes, 

begründetes Eingreifen zu Gunsten der zwölf Orte und der Herrschaft von Luzern, das 

gleichermaßen den Luzerner Untertanen diene – Murner engagierte sich somit nicht nur für die 

Stadt Luzern, sondern darüber hinaus für das Luzerner Territorium und die gesamte 

Eidgenossenschaft.  

Insgesamt hoffe Murner, dass „ir frommen biderben lütt vnd bsondere lieben gůten ginner vnd 

fründe min handlung mit der warheit erzelt […] mich loben solle[n] vnd nit schelten“. Um 

dieses Wohlwollen warb Murner nicht nur in Bezug auf den Kalender, sondern ebenso in 

Hinblick auf sein generelles Engagement gegen die (zwinglische) Reformation. Deshalb 

formulierte er als abschließenden Wunsch: „Damit ich mich vweren gnaden vnd ersamer 

wißheit beuilhe / mit ernstlicher frintlicher bit vonn mir nit lichtlich mer vnerlichs zů gelouben 

den ich nie anders in allen minen sinnen vnd dancken hab gehabt den was zů lob vnd der eren 

gottes dienet vnd zů gůtem den arme[n] verfierte[n] christen.“ Unterzeichnet hat er das 

Schreiben sowohl als ‚Pfarrer zu Luzern‘ als auch als „vwer Gwilliger Caplonn“1447. Er stellte 

sich als Seelsorger in den Dienst des gesamten Luzerner Territoriums und beschränkte sich 

dezidiert nicht nur auf seinen Pfarrbezirk. 

Die Strategie, seine Publizistik als Einsatz zu Gunsten ganz Luzerns und der katholischen Orte 

zu legitimieren, verfolgte Murner noch in seiner letzten Publikation. In der Begründung, warum 

er gegen das 1528 von den Eidgenossen beschlossene Verbot von Schmähschriften verstoße, 

                                                 
1446 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a3vf. 
1447 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a4rf. 



308 
 

kam der (Luzerner) Obrigkeit eine besondere Bedeutung zu: Er erklärte, dass das Verbot in 

Luzern durch Schultheiß Hans Hug eingeführt worden sei. Murner habe sich daran gehalten, 

nicht aber die „nuw gleübigen predicanten“, von denen Murner „acht solcher schentlicher 

biechlin für mine gnedigen herrn von Lutzern rdt vnd hundert getragen / für irer gnaden augen 

nider gelegt / vnd mich des beschweret auch beclagt / dz die widerparthey das ansehen gemeiner 

eidthnossen nit halten wolt“. Wegen einer Publikation Zwinglis habe er selbst wieder publiziert. 

Dabei betonte er, dass er vom Luzerner Magistrat keinen entsprechenden Auftrag erhalten habe 

und dass dieser davon nichts gewusst habe. Murner habe aber eingreifen müssen, weil „die nuw 

gleübigen schwetzer vn[n] lugner mine gnedigen herren / irer gnaden vnderthonen / in der statt 

vnd vff dem land / auch die acht from[m]en Christlich ort1448 nit vngeschent lassen“ wollten1449. 

Durch die geschilderte Episode bestätigte er das korrekte Verhalten Luzerns, kommunizierte 

seinen Lesern, dass er die gegnerischen Publikationen bei seiner Obrigkeit angezeigt habe, 

bevor er zur Gegenpublikation geschritten sei, und entband Luzern von der Verantwortung für 

sein Tun. Zudem machte er deutlich, dass er sich aus eigener Motivation zur Verteidigung 

Luzerns und der anderen sieben Orte einsetzte. Indem er sich in den Dienst der acht Orte stellte, 

legitimierte er seinen Verstoß gegen das Publikationsverbot. 

Insgesamt waren jedoch so ausführliche Bezugnahmen auf Luzern in Murners Schriften eine 

Ausnahme. Über Vorkommnisse innerhalb der Stadt äußerte er sich nicht. Auf die Täufer in 

Luzern und das verstärkte Vorgehen der Stadt gegen diese während seines Aufenthaltes kam er 

etwa nie zu sprechen. Da Murners Leben und Wirken in Luzern in den städtischen Kontext 

eingebunden war, konnte er zum Rat und zur Bevölkerung seine Verbindungen direkt vor Ort 

knüpfen und vertiefen, sodass er dafür nicht auf seine Publizistik angewiesen war – um die 

Unterstützung der Stadt Luzern warb er in keiner seiner Schriften. Mit seinen Publikationen 

wandte er sich nie an Luzern allein, sondern potenziell an die gesamte Eidgenossenschaft, der 

sein Engagement galt. Dafür wiederum bezog er Legitimation aus seinem Aufenthalt in Luzern 

und die ihm dort übertragenen Aufgaben. 

Obwohl Murners Augenmerk der gesamten Eidgenossenschaft galt, sprach er nie von allen 

dreizehn, sondern maximal von zwölf Orten1450. Mindestens einen Ort schloss er damit stets 

ostentativ aus der Gemeinschaft aus: Zürich. Immerhin war Zürich bis 1528 der einzige Ort, 

der Änderungen in der religiösen Praxis eingeführt hatte, sodass Murner in Abgrenzung zu 

Zürich eine religiös geeinte Eidgenossenschaft konstruieren konnte. Die zwölf Orte bildeten als 

                                                 
1448 Die auf dem Titelblatt genannten acht Orte Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg, Solothurn und 
Glarus. Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. A1r. 
1449 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4rf. 
1450 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 284. 



309 
 

‚christliche‘ Eidgenossenschaft Murners Bezugsrahmen, an den er sich wandte, in dem er 

agierte und in dem er sein Engagement verortete. Dabei bedeutete der Ausschluss Zürichs zwar 

eine Kritik Murners an dessen Religionspolitik, die er durchaus deutlich äußerte1451, doch 

vermied er direkte Angriffe gegen den Ort und stellte dessen Herrschaft nicht in Frage. 

Stattdessen betonte er, dass er den „ersamen weisen radt der lblichen stat Zürich, die frummen 

altan [sic!] christlichen Zůricheren, deren, ob Got wil, noch grsser zal ist, in keinerley weg wil 

angetastett und enteret haben, wie ich mich des och uff der disputation, zů Baden gehalten, 

protestieret unnd bezgt hab“1452. In Reaktion auf Zwingli und dessen Absage an die Badener 

Disputation stellte er klar:  

Von deinen herrn gib ich dir kein antwurt, dann was gemaine eidtgnossen, unsere gnedigen herren, mit 
einander handlen, gebrt mir nit von zů reden, aber dir antwue[r]t ich, das es einer loblichen und frommen 
Eidtgnoschaft gewonhait nye ist gewesen, kirchendieb, rauber, ketzer bßwicht und landtschelmen, als du 
einer bist, zů iren anschlegen zů nemmen, sy werden, ob Got wil, an dir auch nit anfohen1453. 

Murners Bezugnahme auf die zwölf Orte der Eidgenossenschaft und der Ausschluss Zürichs 

fußte auf der Badener Disputation, an der nur Zürich nicht teilnahm, wobei er Vorbehalte 

einzelner Orte gegen die Disputation ausblendete. Bereits im Vorfeld hatte sich Zürichs 

Opposition dem Disputationsvorhaben gegenüber abgezeichnet, sodass sich Murner in seinem 

Brief kurz vor der Disputation wegen Zwingli und dessen Ablehnung der Disputation1454 an die 

„Strengen eren not festen Fursuhtigen Ersamen wysen der xij rter einer lblichen 

eydtgnoschafft gesandten botten“ der Tagsatzung von Einsiedeln1455 wandte1456. Diese Orte 

hätten „on vnseren radt“, also von Murner und anderen unabhängig, die Badener Disputation 

angesetzt „vs treffenlichen vrsachen vnd notwendigen bewegt, des wir vns vff das aller hchst 

gefreuwet haben, in meinung vnseren christlichen, gtlichen, vnd vetterlichen, glauben zů 

retten“. Da Zürich auf dieser Tagsatzung ebenfalls vertreten war, schloss er dessen Boten aus 

seinem Adressatenkreis aus1457. Außerdem kündigte er an, dass ‚wir‘ ‚unsere‘ durch 

                                                 
1451 Am Ende von E. Roterodami fügte Murner die Verse „Wer hats von eydtsgnossen mer gehort / Das die von. 
Zürich siben ort / Ringer achten dan dry pfaffen / Das kan nit gte frintschafft schaffen“ zwischen zwei lateinische 
Bibelzitaten ein, die sich auf Diebstahl bezogen. Murner betonte seine Kritik am Verhalten Zürichs nicht nur durch 
die Platzierung der Verse, sondern auch durch den Rückgriff auf das Deutsche in der vorrangig lateinischen 
Publikation. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. e4v. Mit den ‚drei Pfaffen‘ meinte Murner vermutlich die drei 
Reformatoren, die an der 1. Züricher Disputation teilgenommen hatten: Zwingli, Sebastian Meyer aus Bern und 
Sebastian Hofmeister. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 18. 
1452 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 284f. 
1453 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 289. 
1454 Zwingli machte sie publik in Zwingli, Huldrych: EJn früntliche geschrift an gemein Eydgnossen der .xij. Orten 
vnnd zgwandten. Die disputation gen Baden vff den .xvj. tag Mey angeschlagen / betreffende. Vonn Huldrychen 
Zuingli. Zürich 1526. 
1455 Der Brief ist auf den 30.04.1526 datiert, die Tagsatzung in Einsiedeln fand am 02.05. statt. Das Schreiben 
scheint dort auf positive Resonanz gestoßen zu sein. Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang: Einleitung. In: Thomas Murner 
im Schweizer Glaubenskampf, S. XXXIV. 
1456 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 1. 
1457 In der Edition der Schrift Murners werden nur die Gesandten Appenzells, Berns und Zürichs als sicher 
identifizierbare Teilnehmer genannt. Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen 



310 
 

Schmähschriften verletzte „ere, leib vnd leben, da vor vweren gnaden zů verantworten, in krafft 

einer gegen were“ und anzeigen würden, „wie frumlich, christlich, vnd eerlich die nuw 

gleubigen mit vns vnd vnseren gieteren vmb gangen sint“1458. Sich als ein Mitglied dieser 

Gruppe der nicht näher definierten Vertreter des genannten ‚christlichen, göttlichen und 

väterlichen Glaubens‘ und als Befürworter der anstehenden Disputation zu präsentieren, war 

für Murner nicht nur in numerischer Hinsicht von Vorteil, sondern diente ihm gleichzeitig dazu, 

sich als in die eidgenössischen Angelegenheiten involviert darzustellen. Dies war insofern 

wichtig, als dass seine Stellung als Beteiligter an der religiösen Auseinandersetzung zumindest 

vor der Disputation noch anfechtbar war – der Brief war Murners erste deutschsprachige, in der 

Eidgenossenschaft publizierte Kontroversschrift –, wie im weiteren Verlauf des Briefes deutlich 

wird: In Auseinandersetzung mit Zwinglis Absage an die Badener Disputation erklärte er 

gegenüber den „gnedigen frommen weisen lieben herren“, dass er als ein „anheimscher 

[Anwesender K.H.] den handel“ anfangen müsse, weil die von Zwingli geschmähten Doktoren 

noch nicht im Lande seien und er selbst zu den Angegriffenen gehöre. Dabei betonte er vor 

Gott und ‚Euren Gnaden‘, dass er in dem Handel bis zum Ende reden und schreiben werde, 

nicht um Zürich zu schmähen, sondern aus der Notwendigkeit heraus, durch die göttliche 

Wahrheit Leib, Leben und Ehre zu verteidigen1459. Zu Beginn seines Aufenthaltes und 

Engagements in der Eidgenossenschaft erachtete er es offenbar noch als erforderlich, sein 

Handeln und seine Wortmeldungen als Auswärtiger ausführlich zu begründen1460. Dabei diente 

ihm die Erklärung auch dazu, sich in eine Gemeinschaft gelehrter Zwingligegner einzureihen. 

Diese Zuordnung beruhte insofern auf einer Konstruktion Murners, als dass Murner in Zwinglis 

Absage an die Disputation keine Erwähnung fand. Allerdings bezog Murner sich außerdem auf 

Ecksteins Concilium, das er für ein Werk Zwinglis hielt1461, in dem Murner tatsächlich zu den 

Geschmähten zählte. Mit seiner Unterschrift am Ende der Schrift verdeutlichte er zudem, dass 

er sich nicht als Außenstehender an die Tagsatzung wandte, sondern als ein von der (religiösen) 

Lage in der Eidgenossenschaft Betroffener. Dort wies er sich nämlich mit seinen geistlichen 

                                                 
Ersamen wysen, S. 1. Die Adressierung des Briefes an diese zwölf Orte ohne Zürich kann auch als Reaktion auf 
Zwinglis Schrift gewertet werden, der zuvor dieselbe Gruppe von Orten angesprochen hatte. Vgl. Zwingli, 
Huldrych: Eine freundliche Schrift an die Eidgenossen, S. 10. 
1458 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 2. 
1459 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 3.  
1460 Diese Begründung seiner Beteiligung als Auswärtiger war vielleicht eine Reaktion auf Zwinglis Schrift, in der 
dieser sich als „geborner Eydgnoß, der ouch mit einer Eydgnoschafft vil erlidten“ habe, in Kontrast zu Eck und 
Fabri gesetzt hatte, die von ihrer Jugend an der Eidgenossenschaft feindlich gesinnt seien. Zwingli, Huldrych: Eine 
freundliche Schrift an die Eidgenossen, S. 27. Obwohl sich Zürich über den „fremd mnch Doctor Murner“ 
beschwert hatte, war seine Herkunft kein verstärkt vorgebrachter Vorwurf. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges 
Verantworten, S. 293. Möglicherweise kam Murner zupass, dass er in Luzern einen Platz in der städtischen 
Seelsorge innehatte und sich während seines Jurastudiums für längere Zeit in Basel aufgehalten hatte. 
1461 Vgl. Murner, Thomas: Ein worhafftigs verantwurten, S. 14 



311 
 

Ämtern als „[euer] gnaden gewilliger diener vnd Caplon“1462 aus und weitete so seine Stellung 

als Luzerner Seelsorger auf die anderen Orte der Eidgenossenschaft aus. 

Auf die Badener Disputation konnte er rückblickend immer als Gemeinschaftsprojekt der 

Eidgenossen, bzw. der zwölf Orte verweisen, obwohl Dissens sowohl auf der Disputation, etwa 

in der abschließenden Abstimmung über die Schlussreden1463, als auch danach deutlich 

geworden war1464. Immerhin war die Disputation als gemeinsame Veranstaltung der zwölf Orte 

abgehalten und ohne Eklat beendet worden, sodass er eine Verbindlichkeit für alle Beteiligten 

veranschlagen konnte. Doch mit der zunehmend offen zutage tretenden Uneinigkeit der Orte in 

ihren religiösen Ansichten änderte Murner den von ihm direkt angesprochenen Leserkreis und 

damit auch die Verortung seiner Person. Als Referenzpunkt dienten ihm weniger die zwölf 

Orte, auf die er sich im Zusammenhang der Badener Disputation auch weiterhin bezog1465, als 

vielmehr diejenigen Orte, die das Ergebnis der Badener Disputation anerkannten und sich zur 

Römischen Kirche bekannten. Als Begründung für seinen Kalender führte er dementsprechend 

an, dass er in Copps Kalender „die christlichen rter / einer frommen loblichen vnd vralten 

eidtgnoschafft“ Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg und Solothurn sowie die 

„from[m]en christlichen waleser1466“ geschmäht sehe. Als Luzerner Seelsorger sei er durch 

Luzerns Bündnis mit den anderen Orten auch für diese verantwortlich, zudem sei er „ein vnder 

hürt / hieter vnd vorfechter / der obgenanten christlichen schefflin des woren oberhürten / mins 

gnedigen lieben herren vnd vaters. Herren Huge[n] Bischoffs z Costnitz“1467. Tatsächlich fand 

in Copps Kalender aber (bis auf den Druckort Zürich) kein einziger Ort Erwähnung – Copps 

Kalender wandte sich als Alternativentwurf ganz allgemein gegen die Heiligenverehrung „des 

Bapsts Kalenders“1468. Indem Murner die allgemeine Ablehnung des Heiligenkultes als 

gezielten Angriff auf die sich ausdrücklich zur Römischen Kirche bekennenden Orte auslegte, 

suchte Murner seine publizistische Erwiderung durch seine Stellung als Geistlicher in der 

Eidgenossenschaft zu legitimieren. Von Luzern ausgehend konnte er über dessen Bündnis 

argumentieren, als Untergebener des Bischofs von Konstanz beanspruchte er Kompetenzen, die 

sich auf das gesamte Bistum – also auf fast alle Orte der Eidgenossenschaft – bezogen. Die hier 

                                                 
1462 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6. 
1463 Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Pp4v-Qq4v. 
1464 Das Ergebnis der Disputation wurde erst nachträglich in Vor- und Nachwort der Druckausgabe der Akten 
formuliert. Unterzeichnet wurde es von den neun Orten Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Glarus, Freiburg, 
Solothurn und Appenzell. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 182. 
1465 Er kritisierte etwa Bern dafür, dass es sich durch seine Disputation und deren Wendung gegen die Badener 
Disputation von den anderen elf Orten absondere und statt des ‚gemeinen christlichen Glaubens‘ ‚Ketzerei‘ 
fördere. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 830. 
1466 Wallis war ein Zugewandter Ort. Vgl. Truffer, Bernard: Wallis (Art.). 
1467 Murner, Thomas: Kalender. 
1468 Copp, Johannes: Evangelischer Wandkalender. 



312 
 

verfolgte Strategie ist insofern bemerkenswert, als dass er sonst nirgends aus seiner Stellung in 

Luzern heraus die Konstruktion der seelsorgerischen Verantwortung so ausführlich erläuterte 

sowie so gezielt auf den Konstanzer Bischof und daraus ableitbare Befugnisse verwies. 

Seine Stellung in Luzern war für die Legitimation seines Engagements gegen die Berner 

Disputation ebenfalls von Bedeutung. In dem am Anfang der Appellation abgedruckten, an den 

Luzerner Rat gerichteten Schreiben1469 antwortete Murner auf die Einberufung zur Berner 

Disputation „für min person nit allein als ein seelsorger und predicant üwerer gnaden [d.i. 

Luzerns K.H.] underthonen, sonder auch als ein respondent und antwurter der disputation z 

Baden gehalten“1470. Wegen beider genannter Rollen, als Prediger und Seelsorger Luzerns 

sowie als Disputant in Baden, war er von der Einberufung dieser späteren Disputation betroffen 

und in beiden Rollen formulierte er seine Ablehnung, wobei er sich jedoch argumentativ 

hauptsächlich auf die Badener Disputation bezog, gegen die die Berner Disputation gerichtet 

war1471. Miteinander verbunden waren beide Rollen1472 allerdings dadurch, dass diese 

Appellation initial an Luzern gerichtet war, was er in Form einer erneuten Anrede an Luzern 

im Verlauf der Schrift („so erschine ich hie vor uch, minen gndigen günstigen lieben herren, 

kleinen und grossen redten der lblichen statt und herrschafft von Lutzern“1473) aktualisierte. 

Mit seinem Vorhaben, gemeinsam mit Eck und Fabri vor den zwölf Orten auf alle 

Widersprüche zur Badener Disputation zu antworten1474, verteidigte Murner nicht nur die 

Disputation, die die drei Theologen in der vorgeschlagenen Vorgehensweise als Gemeinschaft 

repräsentiert hätten. Er involvierte außerdem die zwölf Orte der Eidgenossenschaft ungeachtet 

ihrer jeweiligen Haltung zu beiden Disputationen, was auch Bern einschloss1475. Demzufolge 

würde sich ein Nichtanerkennen der Badener und die Einberufung der Berner Disputation 

gegen alle zwölf Orte richten. Luzern bat er in diesem Zusammenhang um Unterstützung: Im 

Namen Ecks und Fabris begehre er „üwerer gnaden kundtschafft […] für die XII ort unserer 

gethonen appellation ein oder mer instrument brieff und sigel glaubhafftig, so fil uns not sin 

werden lut disser üweren gnaden ingelegten geschrifften“1476. Da Murner dieses Schreiben erst 

                                                 
1469 Dem Titel der Schrift ist zu entnehmen, dass die hier abgedruckte Appellation ursprünglich vor dem Großen 
und Kleinen Rat Luzerns vorgetragen worden war. Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 755. 
1470 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 744. 
1471 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 744-749. 
1472 Darauf, dass er für Luzern an der Badener Disputation teilgenommen hatte, wies er nicht hin. Die Legitimation, 
über religiöse Angelegenheiten zu diskutieren, leitete sich aus seiner Zugehörigkeit zum geistlichen Stand ab. 
1473 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 747f. 
1474 Murner erbot sich, Eck und Fabri „by verlust unsers libs, eren unnd gts, vor den XII rten einer frommen 
loblichen Eydtgnoschafft, die disputation z Baden betreffen, menigklichen und jedem widersprecher z 
antwurten“. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 748. 
1475 Er bewertete die Berner Disputation als ein unbilliges Benehmen gegenüber den zwölf Orten der 
Eidgenossenschaft, einschließlich Bern. Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749. 
1476 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749. 



313 
 

im Nachhinein publizierte, warb er nicht in dem Medium der Flugschrift um Luzerns 

Unterstützung, sondern legte seinen Lesern dar, dass er sein Vorgehen gegen die Berner 

Disputation mit seiner Obrigkeit abzustimmen suchte, bzw. sich um deren Zustimmung bemüht 

habe. Durch den hier zur Schau gestellten Willen zur Kooperation mit den Orten legitimierte er 

sein Engagement gegen diese Disputation, ohne eine explizite Zustimmung Luzerns oder der 

anderen Orte vorweisen zu müssen. 

In Ein send brieff bildet wieder eine bestimmte Gruppe von Orten der Eidgenossenschaft den 

Bezugsrahmen, da diese Schrift zu Beginn den Abdruck des Sendbriefes der ‚acht christlichen 

Ort‘ (der Fünf Orte mit Freiburg, Solothurn und Glarus) enthält, den diese von einer Tagsatzung 

in Luzern an Bern mit der Ermahnung gesandt hatten, nicht zur Reformation überzugehen1477. 

Indem Murner diesen etwa ein Jahr später abdruckte, rief er ihn in Erinnerung1478 und schloss 

sich der darin formulierten Ermahnung an. Da aber Bern die Reformation inzwischen eingeführt 

hatte, hatte die Mahnung als solche ihre Aktualität verloren. Sie diente Murner stattdessen zur 

Kontextualisierung des in Anschluss daran abgedruckten und durch ihn kommentierten 

Schreibens von Bern an Luzern vom 27.12.15281479, dem Hauptteil der Publikation. Murner 

erläuterte u.a. die Hintergründe, wie er von diesem Schreiben Kenntnis erlangt habe: Er 

berichtet, dass der Brief Berns den acht Orten versiegelt zugesandt worden sei. Er habe nur 

deshalb von ihm und der darin geäußerten Kritik an seiner Person (diese bezog sich auf die von 

ihm verantwortete Aktenausgabe zur Badener Disputation) Kenntnis erhalten, weil die 

‚frommen Herren‘ der Orte ihm günstig gewogen seien und es ihm ermöglichen wollten, seine 

Ehre zu verteidigen1480. Durch diese Schilderung demonstrierte er die günstige Haltung der acht 

Orte ihm gegenüber, da er andernfalls keinen Zugriff auf das Schreiben erhalten hätte, um 

darauf zu reagieren. Zum anderen entlastete er die ‚frommen Herren‘, da diese ihm nur 

begründet, um dessen verletzter Ehre willen, von dem Brief in Kenntnis gesetzt hätten. Ob und 

wie Murner darauf reagierte, war ihm, da es sich gerade nicht um eine Aufforderung zur 

Erwiderung handelte, dementsprechend selbst überlassen. Gleichzeitig veranschaulichte er 

durch diese Schilderung, dass die Verteidigung seiner Ehre ein wichtiges Anliegen bestimmter 

                                                 
1477 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. A1r-B1r. 
1478 Bereits auf der Tagsatzung in Luzern am 18.12.1527 hatten die Orte beschlossen, ihre Missive in Form eines 
Druckes bekannt zu machen. Etwa zur gleichen Zeit hatte Karl V. ein Mandat zum Verbot der Berner Disputation 
ausgestellt (datiert auf den 28.12.), das (wohl durch Eck veranlasst) zusammen mit dem Sendbrief abgedruckt 
worden war. Vgl. Karl V.: Mandat gegen die Disputation von Bern. Sendbrief der Eidgenossenschaft an Bern. In: 
Adolf Laube/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530) 1, S. 495-501. Ein separater 
Abdruck ist erschienen als o.Hg.: Abgeschrifft einer Missiuen / so die acht Ort einer loblichen Eydgnosschafft ir 
Bottschafft vff Mitwoch nach Lucie zů Lutzern / in dem Jar Tusent Fünffhundert Sybenundtzweintzig versamlet / 
Jren lieben Eydtgnossen der fro[m]men Herrschafft von Bern zůgesandt. Freiburg i.Br. 1527. 
1479 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B1v-I3v. 
1480 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. C4r-D1r. 



314 
 

Orte der Eidgenossenschaft sei, wohl aber v.a. Luzerns, dessen Exemplar des Schreibens der 

Kommentierung Murners zugrunde lag. 

Allerdings scheint Murner nicht offiziell von dem Berner Schreiben in Kenntnis gesetzt worden 

zu sein, wie aus dem dritten Text der Sammelschrift hervorgeht. Dort beschrieb er, dass der 

Brief „by nacht vn[n] by nebel an den pfarhoff z Lutzern angeschlage[n] worden“1481 sei. 

Durch diesen Hinweis konnte er den Luzerner Rat, aus dem die Information über den Brief 

vermutlich stammte, vor Anschuldigungen in Schutz nehmen, den Brief weitergegeben zu 

haben, weil der Informant schlichtweg unbekannt war, bzw. mit Hilfe des geschilderten 

Szenarios verschwiegen wurde. Dabei betonte Murner auf diese Weise in noch stärkerem Maße 

als in der vorangegangenen Schilderung, dass er keinen Auftrag zur Antwort erhalten habe und 

seine publizistische Reaktion allein auf seiner Entscheidung beruhte. Vor allem aber machte er 

deutlich, dass mindestens einem Mitglied des Luzerner Rates oder jemandem aus dessen 

Umfeld daran gelegen war, Murner über das Schreiben zu informieren. Obwohl Murner nicht 

direkt in die eidgenössische Diplomatie involviert war, besaß er Kontakte zum relevanten 

Personenkreis, aus dem er (Insider-)Informationen erhalten konnte. Zwar wies Murner auch 

darauf hin, dass das Schreiben Berns publiziert worden sei1482, doch führte er diesen Hinweis 

nicht im Kontext dieser Schilderungen an. Im Vordergrund seiner Ausführungen stand der 

Ausweis seines guten Verhältnisses zur Luzerner Obrigkeit. 

Der Abdruck des Sendbriefes der acht Orte als Teil der Sammelschrift legitimierte Murners 

Position. Wenn Murner in Anschluss daran auf Berns Schreiben reagierte, konnte aber den 

Anspruch erheben, in ihrem Sinne zu antworten. Tatsächlich argumentierte Murner, mit 

Ausnahme der auf ihn bezogenen Passage zu den von ihm herausgegebenen Disputationsakten, 

weitgehend auf die Position der acht Orte fokussiert und blieb damit auf einer die gesamte 

Eidgenossenschaft betreffenden Argumentationsebene1483. Dabei diente ihm die personelle 

Zuordnung seiner Person zu den acht Orten nicht nur zur Stärkung seiner Position, sondern 

auch als ein pauschales Argument gegen Schmähungen Berns: Weil Bern Murner zusammen 

mit den acht Orten geschmäht habe, seien diese Schmähungen von vornherein entkräftet, da 

diese sich gegen die ‚ehrbaren Leute‘ richten würden1484. 

                                                 
1481 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I3v. 
1482 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I2v. Die Druckausgabe des Schreibens weist keinen spezifischen 
Adressaten aus, während Murner eine an „Den from[m]en fürsichtigen wysen Schultheissen klein vn[n] grossen 
rdten [der] statt Lutzern / vnsern in sonders gten fründen vnd getruwen lieben eidtgnossen“ gerichtete Version 
abdruckte. Ebd., fol. B1v. Vgl. o.Hg.: Antwurt Schultheyssen / kleinen vnd grossen Radts der statt Bernn, fol. A2r. 
1483 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B4vf. 
1484 „Es trstet mich auch hierinn das die von Bern mich mit den acht orte[n] den from[m]en biderben lüten 
geschmehet handt / vnd bin[n] ob gott will mit solchen erbern lüten von deren lichtfertigen reden vngeschendt / 
dan[n] sich solches mit keiner worheit nimmermer erfinden sol.“ Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. D1r. 



315 
 

Die Betonung seiner Übereinstimmung mit den acht Orten führte Murner so weit, dass er sich 

am Ende des kommentierten Briefes als (inoffizieller) Sprecher der Orte präsentierte: In 

Angesicht der Überzeugung der beiden Konfliktparteien (Bern vs. acht Orte), dass sie jeweils 

die Wahrheit verträten, während die anderen einem Irrtum verfallen seien, „will ich mir eben 

lassen sin als ob ich die acht ort were / vn[n] will über disse rede den Berneren antwurten wie 

fast sy mich das nit gebetten haben / vnd in irem radt nit gesessen bin[n] / Aber noch minem 

Christlichen beduncken“1485. Da er nicht in die eidgenössische Religionspolitik eingebunden 

war, ergriff er hier die Gelegenheit, sich einzubringen und suggerierte, die Haltung der acht 

Orte wiedergeben zu können, um seinen Ausführungen Nachdruck zu verleihen. Dabei stellte 

er klar, dass sich seine Kritik allein auf das religiöse Leben betreffende Aspekte beschränkte 

und klammerte weltliche Angelegenheiten, trotz der deutlichen Äußerungen seiner Meinung, 

explizit aus1486 – in Anbetracht der von ihm scharf verurteilten Berner Disputation bemühte er 

sich, den Eindruck einer Einmischung in eidgenössische Politik zumindest zu verringern.  

Während Murner sich gegenüber den Eidgenossen verortete und eine Anbindung an zumindest 

einen Teil der Orte suchte, verzichtete er weitgehend auf Bezugnahmen auf geistliche 

Obrigkeiten, etwa den Konstanzer Bischofe Hugo von Hohenlandenberg1487 (1496-1530/1531-

1532)1488, in dessen Bistum Luzern lag. Eine explizite Unterordnung Murners unter den „woren 

ober hürten / mins gnedigen lieben herren vnd vatters. Herren Huge[n] Bischoffs z 

Costnitz“1489 ist eine Seltenheit. Für den sporadischen Verweis auf diesen lassen sich 

verschiedene Gründe nennen: Ein Bezug auf den Bischof und dessen Diözese hätte zwar weiten 

Teilen der Eidgenossenschaft gegolten, aber gerade nicht dem gesamten Territorium. Wollte 

                                                 
1485 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. H3r. 
1486 Über die Schlussreden der Berner Disputation urteilte Murner: „Das sy aber syent wider Christlich ordnung 
vn[n] satzung ligt am tag heller den[n] das es mg verleügknet werden. Ob es aber sige wider die geschwornen 
pündt das gadt mich nüt an / den[n] ich mich der sachen disser welt nie beladen noch vnderzogen hab. Aber von 
dem alten har kom[m]en ist / dz so die eidtgnossen in krieg zogen schwrendt sy kilchen / clster / klusen nit z 
schedigen / des glichen auch die priesterschafft das sy auch stiff hielten vnd hattendt glick vnd seligkeit. Wie aber 
dz from[m] alt har kom[m]en von dissen eua[n]gelischen gehalten würt das gib ich jnen z radten.“ Murner, 
Thomas: Ein send brieff, fol. B4v. 
1487 Er hatte nach anfänglichen Sympathien für Zwingli ab 1522 Position gegen ihn und die Reformation bezogen. 
Nach Einführung der Reformation verließ er Konstanz 1526/27. Vgl. Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz. 
Geschichte, S. 124f. Vgl. ders.: Das Bistum Konstanz. I. Die Bischöfe: Hugo von Hohenlandenberg, S. 380f. 
1488 Vgl. Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz. I. Die Bischöfe: Hugo von Hohenlandenberg, S. 376. 
1530/1531 hatte Balthasar Merklin das Bischofsamt inne. Laut May war Hohenlandenberg bis 1528 Bischof, 1529 
gefolgt von Merklin. Diese Unstimmigkeit erklärt sich durch die Umstände der Nachfolge: 1528 war Merklin von 
Karl V. und Ferdinand als Koadjutor vorgeschlagen und von Bischof und Domkapitel akzeptiert worden. 1529 
verschlechterte sich der Gesundheitszustand Hohenlandenbergs, der die Sukzession einleitete. Im März 1530 
wurde Merklin vom Papst im Amt bestätigt. Nach dem überraschenden Tod Merklins wurde Hohenlandenberg 
erneut zum Bischof gewählt. Vgl. ebd., S. 381. Ders.: Das Bistum Konstanz. I. Die Bischöfe: Balthasar Merklin, 
1530-1531. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. Gallen 
1. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: Erzbistümer und Bistümer II,1), S. 385. May, Georg: Die 
deutschen Bischöfe angesichts der Glaubensspaltung des 16. Jahrhunderts. Wien 1983, S. 300/304f. 
1489 Murner, Thomas: Kalender. 



316 
 

Murner die gesamte Eidgenossenschaft ansprechen, konnte er sich nicht nur auf einen der für 

die Eidgenossenschaft relevanten Bischöfe berufen, um sein Tun zu legitimieren. Zudem war 

besonders eine Kopplung an den Konstanzer Bischof problematisch1490, da dieser stark an das 

Reich gebunden war1491. Abgesehen von dieser strukturellen Problematik charakterisierte 

Murner Hohenlandenberg öffentlich als einen „alten unvermüglichen herren“1492 und gab mit 

dieser Einschätzung selbst eine Erklärung, warum er sich nicht stärker auf ihn bezog, ohne ihn 

als Amtsinhaber jedoch grundsätzlich in Frage zu stellen1493. Der Bezug auf die anderen 

Bischöfe der eidgenössischen Bistümer konnte für Murner ebenfalls heikel sein: Der Bischof 

von Sitten, Philipp de Platea (1522-1529), war nicht von Rom bestätigt worden1494. 

In Einklang damit, dass Murner sich nicht verstärkt in die Dienste des Bistums von Konstanz 

stellte, suchte Murner keine Verbindung zu Fabri, weil dieser Konstanzer Generalvikar1495 

gewesen war, sondern wegen dessen Teilnahme an der Badener Disputation. Mit dem 

wiederholten Verweis auf Fabri ging jedoch eine Legitimation seines Engagements innerhalb 

des Bistums einher, war doch das vormalige Amt nicht von der Person Fabris zu trennen. 

Darüber hinaus entsprach Murner insofern einer bischöflichen Religionspolitik, als dass er an 

der Badener Disputation teilnahm, an der u.a. der Bischof von Konstanz beteiligt war1496, und 

der Berner Disputation ebenso wie die geladenen Bischöfe fernblieb1497.  

                                                 
1490 Bereits vor der Reformation hatte der Bischof in dem eidgenössischen Teil seines Bistums seinen Einfluss nur 
in beschränktem Maße geltend machen können. Vgl. May, Georg: Die deutschen Bischöfe, S. 300. 
1491 Die Hälfte der Diözese erstreckte sich über Reichsgebiet; beide Residenzstädte Konstanz und Meersburg lagen 
im Reich. Das Bistum gehörte zur Kirchenprovinz Mainz. Vgl. o.A.: Karte über die Archidiaconate und Decanate 
oder Landcapitel des Bischtums Constanz vor der Reformationszeit nach P. Neugarts Angaben 1871. In: 
Freiburger Diöcesan-Archiv. Organ des kirchlich-historischen Vereins der Erzdiöcese Freiburg für Geschichte, 
Alterthumskunde und christliche Kunst, mit Berücksichtigung der angrenzenden Bisthümer 6 (1871), Anhang. 
Degler-Spengler, Brigitte/Werner Kundert/Helmut Maurer/Rudolf Reinhardt: Das Bistum Konstanz. Einleitung. 
In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. Gallen 1. 
Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: Erzbistümer und Bistümer II,1), S. 41. 
1492 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 835. Murner kritisierte die Einladung der Bischöfe zur Berner 
Disputation, indem er sie kommentierte: Der Bischof von Sitten sei bettlägerig, mit dem Bischof von Lausanne sei 
ein ‚welscher‘ Bischof zu einer deutschen Disputation geladen worden, der Bischof von Basel habe genügend 
Ketzer in seinem Umfeld, er müsse nicht nach Bern kommen, um welche zu sehen. Vgl. ebd. Die Kommentare 
beruhen auf oberflächlichen Beobachtungen, zu keinem von ihnen führte Murner ein Näheverhältnis vor. 
1493 Den Bernern warf er hingegen vor: „Hettent sy ire bischff gehorsamer meinung als ire hirten erbetten wer 
jnen baß angestande[n] den[n] also tratzlich berieffen / by verlierung alles des so sy bischfflichs ampts halbe[n] 
in iren landen haben / vnd dz in eigner person / dar von ob in irem radtschlag gng gesagt ist.“ Murner, Thomas: 
Ein send brieff, fol. E4r. 
1494 Kalbermatter, Philipp: Platea, Philipp de (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D18637.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
1495 Fabri stand bereits seit 1523 in kaiserlichen Diensten und wurde in der Abstimmungsliste der Badener 
Disputationsakten unter „ander gelert lüt“ als „Der Fürstlichen. Durchlüchtigkeit von sterich [etc.] Hoffrat/Doctor 
Johanns Fabri“ aufgeführt. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Qq1v. 
1496 Während der Bischof 1525 ein Disputationsvorhaben noch abgelehnt hatte, war er, ebenso wie Fabri, an den 
Vorbereitungen der Badener Disputation beteiligt. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 106. 
1497 Die Bischöfe waren mehr vor- als eingeladen worden. Das Ergebnis der Disputation stand bereits im Vorfeld 
fest. Vgl. Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz. Geschichte, S. 125. 



317 
 

10.3) Fazit 

Zentral für die Legitimation von Murners Publizistik sowie seine Opposition zur Reformation 

war seine Integration in die von ihm konstruierte ‚rechtgläubige Gemeinschaft‘. Diese 

Einordnung demonstrierte er u.a. durch die Unterordnung unter jeweils relevante, vorrangig 

weltliche Obrigkeiten, um seine Anbindung an sein näheres und weiteres Umfeld aufzuzeigen. 

Da der von Murner jeweils angestrebte publizistische Wirkungshorizont über die beiden Städte 

Straßburg und Luzern hinausreichte, wählte er zumeist jeweils weiter gefasste Bezugsrahmen, 

das Reich sowie die gesamte Eidgenossenschaft (ohne Zürich). In sein jeweiliges lokales 

Umfeld ordnete er sich i.d.R. nur dann ein, wenn er auf Kritik reagierte. Ähnlich agierte Murner 

in Hinblick auf die insgesamt nur selten gesuchte Anbindung an geistliche Würdenträger. Zwar 

bestätigte er die kirchlichen Hierarchien, insbesondere die Stellung des Papstes1498, doch 

wandte er sich weder direkt an diesen oder andere (hochrangige) Würdenträger noch 

beanspruchte er, zu diesen in einem besonderen Näheverhältnis zu stehen. Situative 

Bezugnahmen ließ er zwar in sein Werk einfließen, doch hatte er insgesamt keine dauerhaften 

Bezugspersonen, weder unter Angehörigen des geistlichen Standes noch unter Laien. Statt sich 

an konkrete Personen zu binden, verortete er sich als Repräsentant einer zumeist nicht näher 

definierten Gruppe, unter die er sich durch die Verwendung des Personalpronomens ‚Wir‘ 

subsumierte. Diese Einordnung gab ihm die Möglichkeit, sich auch ohne personelle 

Bezugnahmen als Wortführer einer Mehrheit darzustellen und den von ihm vertretenen 

Ansichten Nachdruck zu verleihen, suggerierte er doch, dass diese einem allgemeinen Konsens 

entsprächen. 

In dem hier skizzierten Vorgehen lassen sich zwei Strategien ausmachen: 

1. Die Anbindung seiner Person an eine aus seiner Perspektive rechtgläubige Gemeinschaft 

diente nicht nur zur Legitimation seines (publizistischen) Engagements, sondern auch zur 

Bestätigung, dass er ‚Rechtgläubige Gemeinplätze‘ vertrat. Hierfür bediente Murner sich mit 

der „Betonung der Eintracht in den eigenen Reihen“1499 eines weit verbreiteten 

kontroverstheologischen Argumentationsmusters. Diesem Muster entsprechend postulierte er 

in seinen Schriften eine Geschlossenheit der ‚Rechtgläubigen‘. 

2. Es war gerade die Art und Weise, wie er sich in seinem Umfeld verankerte, die dazu beitrug, 

dass er eigenständig agieren konnte. Denn neben der allgemeinen Einordnung in eine 

                                                 
1498 Der Verteidigung des Papstes gegen die Angriffe Luthers widmete Murner mit Von dem Papsttum eine eigene 
Schrift. Allerdings wandte er sich nie direkt an den Papst, sondern wies etwa auf eine Bitte an den Papst als 
Handlungsoption hin: In Hinblick auf die strengen (Fasten-)Vorschriften erklärte er, dass, falls diese jemandem zu 
schwer seien, „so wellent wir sein heiligkeit demietig erbitten / das er vns der beschwerden vetterlich entledige“. 
Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 23. 
1499 Dittrich, Christoph: Die vortridentinische katholische Kontroverstheologie, S. 262. 



318 
 

‚rechtgläubige‘ Gemeinschaft beschränkten sich seine Bezugnahmen auf Amtsträger, 

wohingegen die Benennung bestimmter Einzelpersonen, von Reformatoren und einer Handvoll 

Kontroverstheologen abgesehen, eine Ausnahme blieb. 

Murner diente eine Kombination aus beiden Ansätzen der Anbindung und Einordnung dazu, 

seine Opposition zu untermauern, die Form seiner Erwiderungen zu legitimieren und sich als 

Teil einer Gemeinschaft statt als Einzelstimme zu präsentieren. Statt ein self-fashioning als 

Zentralgestalt eines Netzwerkes persönlicher Kontakte zu gestalten, trat er als Seelsorger und 

treuer Untertan auf, der sich zum Wohle der von ihm vertretenen ‚rechtgläubigen‘ Mehrheit 

einsetze, ohne andere Personen oder Gruppen direkt zu involvieren.   



319 
 

11) Murner in Opposition zur Reformation 

Weil die Einordnung in eine Gemeinschaft und die Ausgrenzung ‚der anderen‘ Hand in Hand 

gingen (‚Othering‘1500), war die Einordnung Murners in die ‚christliche‘ Gemeinschaft ein 

wichtiger Aspekt, um seine Gegnerschaft zur Reformation und ihren einzelnen Vertretern zu 

verdeutlichen. Murner wandte sich mit seinen Publikationen gezielt gegen verschiedene 

Vertreter der Reformation, sodass die Abgrenzung von diesen im Zentrum seines 

(publizistischen) Engagements stand. Adressaten seiner Publizistik waren dabei nicht primär 

die jeweils benannten Gegner, sondern sein Publikum, vor dem er Stellung bezog. 

Die Bedeutung der von Murner innerhalb seiner Schriften gestalteten Opposition ist vor dem 

Hintergrund zu sehen, dass (wie die überlieferten Nachrichten nahe legen) kein nennenswertes 

Aufeinandertreffen von Murner und Vertretern der Reformatoren zustande kam, obwohl er 

seines Engagements wegen in verschiedene Konflikte verwickelt war und es nachweislich 

Bemühungen um Gespräche mit seiner Beteiligung gab: In Straßburg verweigerte er sich der 

von den Reformatoren angestrebten Disputation und hielt stattdessen eine Vorlesungsreihe. 

Eine ‚disputatiuncula‘ mit Bucer kam zwar zustande, doch gibt es keine näheren Informationen 

darüber. Weder Bucer noch Murner scheinen ihr genügend Bedeutung beigemessen zu haben, 

ein größeres Publikum von ihrem Inhalt in Kenntnis zu setzen1501. Auf der Badener Disputation 

wurden Murners Schlussreden nicht diskutiert. An der Berner Disputation nahm er nicht Teil, 

einer Verhandlung nach dem 1. Kappeler Krieg entzog er sich durch Flucht, zuvor hatte Luzern 

bereits Anklagen anderer Orte gegen Murner abgeblockt. 

Wenn Murner die Konfrontation mit seinen reformatorischen Gegnern also vorrangig innerhalb 

seiner Publizistik austrug, ist nicht nur danach zu fragen, wie er seine Opposition gestaltete, 

sondern auch danach, wem er sich entgegenstellte und damit besondere Aufmerksamkeit 

schenkte. Immerhin wandte er sich jeweils gegen ausgewählte Gegner, wodurch er seine 

Schriften und sich selbst in Opposition zu diesen explizit benannten Personen oder Gruppen, 

ihren Schriften und Ansichten oder Ereignissen einordnete. Eine Schwerpunktsetzung lässt sich 

insofern ausmachen, als dass er sich insbesondere mit Luther und Zwingli als den Leitfiguren 

der jeweiligen Reformationsbewegungen auseinandersetzte. Damit entsprach Murner der 

allgemeinen Tendenz, dass Polemiker Konflikte durch die Wahl einzelner (zentraler) Gegner 

personalisierten und stark vereinfachten1502. In Hinblick auf die von Murner thematisierten und 

                                                 
1500 Im Prozess des ‚Otherings‘ wird das ‚Andere‘ definiert, von dem die eigene Gruppe, das ‚Wir‘, unterschieden 
wird. Siehe hierzu ausführlich z.B. Brons, Lajos: Othering, an Analysis. In: Transcience. 6,1 (2015), S. 69-90. 
1501 Eine Erwähnung Bucers in der im Zeitraum um die ‚disputatiuncula‘ entstandenen Mendatia Lutheri legt nahe, 
dass Murner diesem damals besondere Relevanz beimaß. Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. f1r. 
1502 Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 39f. 



320 
 

angesprochenen Reformatoren fällt zudem auf, dass er sich gerade nicht mit an seinen 

Aufenthaltsorten wirkenden Reformatoren befasste, sondern mit solchen, mit denen Murner 

wegen deren überlokaler Bedeutung oder ihrer Rezeption konfrontiert war. Luther und Stifel 

waren etwa von Murner gewählte Gegner, zu denen er sich aus einer räumlichen Distanz heraus 

äußerte. Dies ist jedoch nicht mit einem Stillschweigen über die jeweilige Situation an seinem 

Aufenthaltsort gleichzusetzen, da er seine Ansichten im lokalen Kontext auf andere Weise 

äußern konnte, etwa in Gesprächen oder in Form von Predigten. 

Um der Frage nachzugehen, wie Murner sein self-fashioning in Relation zu seinen Gegnern 

gestaltete, soll im Folgenden insbesondere Murners Umgang mit denjenigen Reformatoren in 

den Blick rücken, mit denen er sich intensiver auseinandersetzte. Insgesamt war die Gruppe 

wiederkehrender Gegner, gegen die er sich wandte und die er namentlich benannte, auf nur 

wenige Reformatoren beschränkt: In seiner Straßburger Publizistik waren dies namentlich 

Luther und Stifel, in der Eidgenossenschaft Zwingli, Hofmeister, Haller und Kolb sowie Capito. 

In der näheren Betrachtung des Umgangs Murners mit dieser Gruppe von Gegnern soll 

aufgezeigt werden, dass Murner zwar jeweils auf die sich ihm bietenden Gegebenheiten 

einging, es aber auch einige Gemeinsamkeiten und Muster gibt, die sich in der Gestaltung seiner 

Opposition ausmachen lassen und mit denen er bestimmte Strategien verfolgte. 

11.1) Martin Luther 

Murners erste kontroverstheologischen Publikationen waren vorrangig als Reaktionen auf 

ausgewählte Schriften Luthers konzipiert, was eine enge Anbindung nicht nur an dessen Werke, 

sondern auch an dessen Person nach sich zog. Besonders deutlich wird dies an Murners 

Widerlegung von Luthers 30 Thesen zur Begründung der Verbrennung der 

Bannandrohungsbulle und des kanonischen Rechtes, die er in Wie Doktor M. Luther aus 

falschen Ursachen bewegt das geistliche Recht verbrannt hat eng an Luthers Warum des 

Papstes und seiner Jünger Bücher von D. Martin Luther verbrannt sind anlehnte. Indem er 

diese Schrift zudem als direkte Entgegnung auf Luther formulierte (z.B. „[du] vermeinst“, „Du 

sprichst“; „Ich verstand es aber weit anders dan du“, „So sag ich aber luter“), beschränkte er 

den für die Auseinandersetzung relevanten Personenkreis weitgehend auf sich (als Anonymus) 

und Luther. Luthers Ausführungen und Murners Gegendarstellung sollten ‚dem gemeinen 

Mann‘ als Grundlage dienen, ein Urteil über Luthers Tat zu fällen1503. Damit forderte er Luther 

zwar nicht mehr wie zuvor zu einem Schriftwechsel auf, doch legte er wie mit allen seinen 

Publikationen eine Gegenüberstellung ihrer Ansichten vor. 

                                                 
1503 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4f/12/14/16. Murner adressierte Luther 
ebenfalls in der Ermahnung. Vgl. ders.: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 29/31. 



321 
 

Zentral für seine Positionierung gegenüber Luther war Murners Anspruch, im Gegensatz zu 

diesem die ‚richtige‘ Position zu vertreten, hatte er doch Luthers ‚Irrtümer‘ zum Anlass 

genommen, ihm in seinen Schriften offen zu widersprechen. Wiederholt tat er dies zum Beispiel 

in Hinblick auf voneinander abweichende Deutung der Schrift, wobei Murner durch weitere 

Kommentierungen Luthers Kompetenzen in Frage stellte, etwa: „Nun kumpt aber doctor 

Martinus Luther / vnd wil das freuelich widerfechten / tht aber solichs mit so schlechten 

kindischen / vnd vngegrünten ynreden / das mich wundert / wa er sein vernunfft hin hab 

gethon.“1504 Durch solche Anmerkungen wies er sich als der fähigere Theologe aus1505.  

Die Haltung, in der Murner sich Luther gegenüber positionierte, war grundsätzlich ablehnend, 

unterlag jedoch einem Wandel: Während er zuerst noch eine Begegnung auf Augenhöhe und 

ihm gegenüber Dialogbereitschaft signalisierte, formulierte er seine Ablehnung mit 

Voranschreiten des Konflikts immer deutlicher. Da er seine Schriften vorrangig aus der Ich-

Perspektive heraus formulierte, bestimmte und inszenierte er Nähe und Distanz von sich als 

Sprecher ausgehend. Nähe zu Luther konstruierte er etwa in den ersten Zeilen seiner ersten 

Schrift: „ERwürdiger [sic!] geistlicher in got / liepster vatter. vnd mitbrůder in dem glauben 

christi ihesu / vnsers herren. Ich entbüt dir mein christliche liebe mit erkantniß der warheit.“1506 

Später sprach er Luther zwar noch auf ähnliche Weise an, unterließ aber eine persönliche 

Ehrerbietung. Stattdessen kündigte er im Anschluss an die Anrede als Teil eines ‚Wir‘ ‚unsere‘ 

Gegenrede als Antwort auf Luther an1507. 

Gerade weil Murner den Fokus seiner ersten Schriften auf Luther legte, erscheint dieser dort 

zumeist als Einzelstimme ohne einen Bezug auf Gleichgesinnte oder Anhänger, was eine 

Marginalisierung der von Luther entwickelten Lehren bedeutete. Damit suchte er publizistisch 

eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit Luthers Lehren und nicht mit ihrer Rezeption, 

bzw. ihrer spezifischen Auslegung vor Ort. Aus dieser starken Fokussierung auf die überörtlich 

relevante Person Luthers folgte die Ausrichtung auf ein umfassendes, nicht nur auf Straßburg 

begrenztes Publikum, sodass er den Straßburger Kontext in seinen Schriften nur in Protestation 

und Purgatio vulgaris explizit ansprach1508.  

In der von Murner entworfenen Grundkonstellation stand der von Luther repräsentierten 

Minderheit eine umfassende Opposition gegenüber, sodass Murner seine Ansichten nicht nur 

als persönliche, sondern als von einer Gemeinschaft geteilte Überzeugungen (‚Wir‘) 

                                                 
1504 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 31. 
1505 Eine ähnliche Taktik verfolgte etwa auch Emser. Vgl. Bremer, Kai: Emsers und Luthers Streit, S. 84. Ders.: 
Religionsstreitigkeiten, S. 86. 
1506 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 31. 
1507 Vgl. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4. 
1508 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 598. Ders.: Purgatio vulgaris, S. 109. 



322 
 

präsentierte. Die integrative Struktur des ‚Wir‘ bedingte dabei den Ausschluss des oder der 

‚anderen‘: Er, schloss Luther als Einzelperson aus, wenn er ihn als einzigen Adressaten direkt 

ansprach1509 oder über ihn Negatives berichtete. Dem Kaiser gegenüber klagte er etwa, dass  

solche beschwerden der deütschen nation durch Martinum Luther, ein warhafftigen Cathelinam und on 
zweiffal ein zornigen, unbesinten man, mit solchen ungeschickten, unchristlichen und unwarhafftigen 
mitlen fürgeschlagen werden, das niemans zwifflan mag, er nem solche beschwerden des rmschen 
mißbruchs fur ein behilff und ein specklin uff die fallen und z einem deckmantel, unseren christlichen 
glauben umbzkren, fieglich sein gifft ußzgiessen und hussisch, wicklffische botschafften z 
verkünden, mit den Bhemen, Moscoviteren1510 z vereinigen, ein hantfoll leüt, uff daz er uns von aller 
andren cristenheit, die on zal ist, absündre, lerne ein küngkrich z einigen und ein keyserthm z verlieren, 
ein unsiniger mensch, der bapst, keiser, bischoff, under, ober, sampt der gantzen karten, der massen stot z 
vermischen, das kein erwürdigs angesicht eincherlei ordenung in christlichen glauben erfunden werd, so 
doch uß kriegsleüffen erfaren ist, daz nidergang der ordenung ein fal sey ernstlichs fürnemmens1511. 

Über die polarisierende Einordnung von ‚uns‘ und ‚den anderen‘ hinaus implizierte die 

Opposition weitere Zuschreibungen wie viele / einer, richtig / falsch oder alt / neu1512, die 

ebenso zur Diskreditierung der jeweiligen Gegenseite sowie zur Aufwertung der eigenen 

Position beitrugen. In dieser Gegensatzpaarung verortete Murner sich und alle, die tatsächlich 

oder mutmaßlich seinen Ansichten zustimmten, grundsätzlich auf der positiv besetzten Seite. 

Eingehend führte er diesen Kontrast etwa im Kontext der Worte aus, die im Ritus der Wandlung 

gesprochen werden sollten:  

Du [d.i. Luther K.H.] solt vnß nit also dorecht oder leichtfertig achten / das wir der zwlff[botten] 
[Ergänzung im Original K.H.] bruch / aller Concilien / bäpsten / patriarchen / ertzbischoffen / heiligen 
doctores / geistlichen vnd weltlichen rechten solten abston / als menschlichen zůsatzen. Vnd deinem 
vngegrünten fürnemen nachfolgen / darumb wir dir in sollicher form nit werden gehellen [zustimmen K.H.] 
/ sunder die gebruchen / die alle cristenheit Europe haltet / vnd deren sich gebruchet / vnß nit zertrennen 
von einem / so großen huffen der frummen cristen / vnd dir allein zůston / dan sich der formen die Bhem 
selb gebruchen / vnd in dem stück wider dich sein1513. 

Deutlich gestaltete er solch eine Gegenüberstellung in Ob der König aus England ein Lügner 

sei, da der Dialog Murner nicht nur die Möglichkeit bot, sich auf Seiten Heinrichs VIII. zu 

präsentieren, sondern auch, gemeinsam mit diesem eine Front gegen den als Einzelstimme 

marginalisierten Luther zu beziehen. Mit dem Lügennachweis bzw. mit jedem einzelnen 

Lügenvorwurf1514 stellte Murner Luthers Glaubwürdigkeit zusätzlich in Frage. 

                                                 
1509 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vß falschen vrsachen, S. 4. 
1510 Murner reagierte an dieser Stelle auf Luther und dessen Hinweis auf christliche Glaubensgemeinschaften, die 
von Rom unabhängig waren. Vgl. Luther, Martin: Von dem Papstthum zu Rom wider den hochberühmten 
Romanisten zu Leipzig. In: WA 6, S. 287. 
1511 Murner, Thomas: An den großmächtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 172.  
1512 Das ‚Neue‘ galt als Verfälschung der ‚alten‘ Wahrheit, sodass der Vorwurf der ‚Neuerung‘ von verschiedenen 
Seiten erhoben wurde. Vgl. Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen, S. 88. 
1513 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 47. Vgl. gehellen. In: Schweizerisches 
Idiotikon 2, Sp. 1141. 
1514 Dabei handelt es sich sowohl um die 50 Lügen, die er ihm bis zum Ende der Schrift nachgewiesen haben 
wollte, als auch um generelle Vorwürfe, die er innerhalb seiner Textbeiträge immer wieder einpflegte, etwa: „da 
schweigstu vnd kumst mit einem andren herfür / vnd was du wilt das verantwurtst / was du nit wilt das vberhupffstu 
wie du selbs sagst nach der lügner art“. Außerdem betonte er seinen eigenen Gegensatz zu Luther: „wil er nun 
sagen das ich mein wort also eng span das ich auch solche natürliche volg verlgne / sag ich das er nur vrsach 
sch z liegen vnd lesteren“. Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 115. 



323 
 

Luther gegenüber nahm Murner zwar anfänglich keine so endgültige Verurteilung vor wie 

gegenüber Zwingli, den er schon früh als „kirchendieb, rauber, ketzer bßwicht und 

landtschelmen“1515 bezeichnete, doch wertete er Luther insbesondere im Kontrast zum König 

eindeutig etwa als „hippenbůb1516 und ein hůrenwürt“1517 bis hin zur Kriminalisierung negativ 

ab – wie andere Polemiker gab Murner mit seinen Schriften „Anlaß zur Unversöhnlichkeit“1518. 

Wegen der Stellung des Königs sowie dessen Einsatz zu Gunsten des Reiches verurteilte er das 

Tun Luthers als „wider das natürlich recht / den durchleuchtigen frummen christlichen fürsten 

/ so biebisch / riffigenisch [unverschämt K.H.] vnd lesterlich“. Die Schmähung des Königs 

bewertete er als für einen Lehrer der christlichen Lehren unangemessen, als welcher Luther 

angesehen werden wolle. Im akzentuierten Kontrast zwischen dem „frummen christlichen vnd 

warhafftigen künig“ und der Ehre aller Edelleute und Luther, dem „lesterlich vß geloffen münch 

vnd mrderisch blthund / der seine hend in priesterlichem blt weschen wil“ bezog Murner, 

der sich zur Rettung der Ehre des frommen, christlichen und wahrhaftigen Königs sowie zur 

Ehre aller Edelleute eingesetzt habe1519, eine deutliche Position. 

Obschon Murner seine publizistische Auseinandersetzung mit der Reformation auf Luther 

fokussierte, leugnete er nie, dass Luther Anhänger gefunden hatte, wobei er diesen Kreis 

ebenfalls marginalisierte und nur auf eine Handvoll von ihnen einging oder reagierte. Er bezog 

in seine Entgegnungen immer wieder auch Publikationen mit ein, die zu Gunsten Luthers 

verfasst worden waren. Beispielsweise bildete Lazarus Spenglers anonyme Schutzrede Anlass 

für Von Martin Luthers Lehren und Predigten1520. Insbesondere im Lutherischen Narren 

wandte Murner sich gegen einen größeren Personenkreis, da er einen umfassenden Schlag 

gegen die reformatorische Bewegung ausführte und nicht nur gegen Luther. Dort griff er 

beispielsweise die 15 Bundesgenossen des Eberlin von Günzburg auf und gestaltete eine 

Persiflage auf diese als zentralen Bestandteil seiner Satire1521, ohne ihren Autoren jedoch beim 

Namen zu nennen. Murner marginalisierte Luther selbst dann, wenn er auf Schriften reagierte, 

die für Luther und die Reformation Partei ergriffen. 

                                                 
1515 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 289. 
1516 Diese Bezeichnung der Verkäufer von Backwerk steht sprichwörtlich für „eine Person, die andere schmäht“. 
Hippenbube. In: Karl Friedrich Wilhelm Wander (Hg.): Deutsches Sprichwörter-Lexikon. Ein Hausschatz für das 
deutsche Volk 2. Leipzig 1870, Sp. 677. 
1517 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 62. 
1518 Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 215. 
1519 Murner, Thomas: Ob der Knig vß engelland ein lgner sey, S. 49f. Vgl. Raabe, Susanne M.: Der Wortschatz 
in den deutschen Schriften Thomas Murners 1, S. 56. 
1520 Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Von Doctor Matrinus luters leren vnd predigen. Einleitung. In: Thomas 
Murner. Kleine Schriften 1, S. 88. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 165. Als 
Autor der Schirmrede nannte Murner jemanden „der sich ein liebhaber gtlicher warheit der heiligen geschrifft 
nennet“. Ebd., S. 143. 
1521 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 786-1709. 



324 
 

Ferner grenzte er Luther wie dessen Anhänger durch verschiedene mit dem Ketzervorwurf 

verbundene Benennungen aus und markierte sie als von der Römischen Kirche abgewichene 

Gruppe, wodurch er jedes Mal aufs Neue sein Engagement gegen sie legitimierte. Er nutzte 

gebräuchliche Bezeichnungen wie ‚Neugläubige‘ oder ‚Ketzer‘, mit den ‚Lutherischen‘ oder 

der ‚Lutherei‘ wurde Luther als Gründer einer neuen Religionsgemeinschaft gebrandmarkt1522. 

Murner verwandte diese Terminologie besonders augenfällig im Lutherischen Narren1523 sowie 

der Titelgebung des Lutherischen evangelischen Kirchendieb und Ketzerkalenders. Erstmals 

führte er die ‚Lutherischen‘ in Antwort und Klag an und definierte sie als „die versamlung des 

luthers mit sampt noch zweien oder dreien die hinder dem ofen bellen ewangelisch sein / nüt 

dan die warheit liegen vnd vffrierige freiheit er ersüfftzen / wider .31. christlicher 

künigreich“1524. In der Eidgenossenschaft nutzte er das Begriffsfeld ‚lutherisch‘ auch ohne 

direkten Bezug auf Luther, um reformatorische Ideen als ketzerisch zu diskreditieren1525. 

Eng verknüpft mit der Abwertung und Kriminalisierung seiner Gegner war der Vorwurf des 

Aufruhrs, der eine Störung der bestehenden Ordnung bedeutete und vorrangig in der Ablehnung 

von ‚Veränderungen‘ wurzelte. Die an der religiösen Auseinandersetzung Beteiligten sahen in 

den jeweiligen „konfessionellen Gegnern die Verursacher von ‚Veränderung‘, ja die Stifter von 

Aufruhr, denen es mittels der heiligen Gottesordnung, die schon da ist, entgegenzutreten 

gelte“1526. Wiederholt erhob auch Murner den Vorwurf des Aufruhrs und zog Parallelen zum 

‚Bundschuh‘, ordnete reformatorische Bewegungen also in den Kontext zeitgenössischer 

Unruhen ein. Anschaulich setzte er diesen Vorwurf im Lutherischen Narren um, wo er die 

Reformation als Bundschuh identifizierte1527, mehrmals auf diesen verwies1528 und ‚Luther‘ als 

‚Hauptmann‘ der Aufstandsbewegung darstellte1529. Dieser Bewegung stellte er ‚Murner‘ 

                                                 
1522 Vgl. Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen, S. 87-90. Moeller, Bernd/Karl 
Stackmann: Städtische Predigt, S. 353 Jörgensen nennt als frühesten Beleg dieser Gruppenbezeichnung Murners 
Lutherischen Narren, weist jedoch auf frühere Bezeichnungen als ‚Luthers Anhang‘ oder dessen ‚Jünger‘ bei Eck 
(1520) hin. Auf einem Reichstag im Dezember 1522 wurde erstmals eine größere Gruppe im offiziellen Rahmen 
als ‚Lutheraner‘ bezeichnet. Der früheste Beleg bei Moeller/Stackmann datiert gleichfalls auf 1522. Vgl. ebd., 
S. 178/353. Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen, S. 89f/353. Murner gehörte 
demnach zu den Ersten, die die ‚Lutherischen‘ als Gruppenbezeichnung nutzten. 
1523 Etwa. in den Kapitelüberschriften: „warumb bruder Veit vnd alle lantzknecht dem lutherischen bunt nit helffen 
wllen.“ Oder „Das allein die Lutherischen das ewangelium vnd die warheit leren / vnd sunst die gantz welt mit 
lügin vmb gat.“ Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 126/138. 
1524 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 36. 
1525 Z.B. im Vorwurf gegen Hofmeister, „der lutherischen gewonheit“ entsprechend zu lügen. Murner, Thomas: E. 
Roterodami, fol. d1v. 
1526 Kaufmann, Thomas: Apokalyptische Deutung, S. 420. 
1527 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 328. Diese nicht auf Luther beschränkte 
Assoziation findet sich gleichfalls in Murners Luzerner Schriften. Etwa: „Was ist der nuw glauben anders, denn 
ein buntschch aller geystlichen gieter an sich z ziehen.“ Ders.: Hier wird angezeigt, S. 828. 
1528 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 378/2900-2903/3041-3180/3931. 
1529 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2118f. Der Vorwurf, Unruhe zu erzeugen, wurde 
gegen Murner in Straßburg – in Brants Annalen wird 1524 „Murners Unruhe“ erwähnt – sowie in der 



325 
 

entgegen, den er als ‚Verteidiger des Glaubens‘ gegen ‚Luther‘ und dessen Anhänger auf- und 

antreten ließ.  

Zwar war der Lutherische Narr die letzte Publikation, die Murner gegen Luther veröffentlichen 

konnte, doch setzte er sich auch danach mit ihm auseinander, etwa in der Mendatia Lutheri. 

Obwohl er in der Eidgenossenschaft keinen Fokus mehr auf die Reformation lutherischer 

Prägung legte, thematisierte er ihn weiterhin1530, etwa innerhalb seiner Ehrloserklärungen. In 

der 38. Erklärung präsentierte er sich erneut als der einzige, der sich Luther effektiv 

entgegenstelle1531 und verortete sich somit auch vor seinem eidgenössischen Publikum als 

Gegner Luthers, mit dem er eine Auseinandersetzung suchte. 

11.2) Michael Stifel 

Die Schmähung der Anhänger Luthers erfolgte im Lutherischen Narren durch die Beschreibung 

verschiedener Figuren und durch die Interaktion und Konfrontation von ‚Murner‘ und ‚Luther‘ 

als ‚Hauptmann‘ der aufständischen Bewegung, die einen großen Teil der Handlung ausmachte. 

Weitere handelnde Figuren, die auf bestimmte Reformatoren verwiesen, ließ Murner nicht 

auftreten, doch integrierte er eine Parodie auf „brder stiffelein“1532, der als Parteigänger 

Luthers für Murners Publizistik zeitweise von besonderer Bedeutung war: Mit Stifel führte 

Murner seinen einzigen Flugschriftenstreit mit einem Reformatoren, da die meisten ihn keiner 

ausführlichen, publizistischen Antwort würdigten. Ausgetragen wurde der Streit in 

Straßburg1533, obwohl Stifel kein in Murners Umfeld wirkender Theologe war. 

Am Anfang des Flugschriftenstreites wandte sich Murner mit seiner Kontrafaktur zu Stifels 

Lied Von der Christförmigen, rechtgegründeten leer Doctoris Martini Luthers noch nicht gegen 

dessen Verfasser. Einer persönlichen Opposition zu Stifel selbst gab er erst in der Antwort und 

Klag Ausdruck, nachdem Stifel mit zwei Schriften auf Murner reagiert hatte. Bereits im Titel 

machte Murner deutlich, dass er auf „das stüfel bch so er wider meyn lied gemachet hat“1534 

                                                 
Eidgenossenschaft erhoben. Publizistisch ging er darauf nur ein, als ihm im Luzerner Territorium vorgeworfen 
wurde, durch seinen Kalender „vweren vnd minen gnedigen herren von Lutzern ein la[n]dtkrieg zů erweckenn / 
har vff har zů machen [Streit erregen K.H.] / vnfridenn emporung vnd vneinigkeit zů huffnen [anhäufen K.H.] mit 
grosser vmbescheidenheit“ gegenüber den Nachbarn provoziert zu haben. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de 
Sébastien Brant, S. 93. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a1v. Vgl. hûfen, hûfnen. In: Schweizerisches 
Idiotikon 2, Sp. 1050. Raabe, Susanne M.: Der Wortschatz in den deutschen Schriften Thomas Murners 2, S. 329. 
1530 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6. 
1531 „Erloß ist der Luther, der, so er wider Got, die heiligen gschrifften, gte sitten unnd in die heilig Gottes kirchen 
fier hundertmal gelogen hat, alß der Murner das beweret hat und noch beweren wil, vor welchem richter man wil, 
noch dennocht frevelet er, das einfaltig und ungelrt christlich volck von dem weg der warheit z fieren, z liegen, 
wie er durch den heiligen gaist geredt hat.“ Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 301. Die 36. 
Erklärung war ebenfalls gegen Luther gerichtet. Vgl. ebd. Beiden Schlussreden finden sich auch in Murner, 
Thomas: E. Roterodami, fol. d4v. Sowie ders.: Cavssa Helvetica, fol. Yy3r-Yy4v. 
1532 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2556. 
1533 Nahezu alle überlieferten Schriften des Flugschriftenstreites sind in Straßburg erschienen. 
1534 Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 33. 



326 
 

(Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed), antwortete. Nach dem Austausch von insgesamt 

drei Liedern und einem glossierten Lied wechselte Murner in die ungebundene Prosa-Form und 

nutzte die Möglichkeit, seinen polemischen Angriff auf Stifel frei zu gestalten: Murner wandte 

sich darin an die „wolgeschmierten vnd hochgeliderten stifel des deutschen lands“, die sein 

Lied nicht positiv aufgefasst hätten und schilderte Angriffe auf seine Person. Er äußerte jedoch 

die Hoffnung, dass nicht alle der angesprochenen Stiefel daran beteiligt seien und kündigte an, 

diesen von seinem Handel zu berichten. Daraufhin erzählte er u.a., dass „ein vngeschmirter 

fischerstifel die bei vns z den grbsten sein ein lied gesungen [hat] in brder veiten thon“1535 

und entmenschlichte Stifel durch die Anwendung der Schuhmotivik. Während Murners Stiefel 

aus Venedig1536 „mich täglich das liedlin haben gehrt in meiner stuben singen / vnd nie kein 

wort dar z gesagt haben / es wer mir auch in mein gedanck nie kumen das die stifel ein verdrus 

solten daran gehabt haben / ich wil der pantoflen geschweigen“, wohingegen ‚er‘ (der 

Fischerstiefel) sich über das Lied lustig gemacht habe. Dies nehme Murner zum Anlass, „euch 

wolgeliderten1537 stifel ein bericht z geben / der vnbillicheit so mir von diesem fischerstifel z 

gemessen wirt vnd den selben euch persnlich z erkennen geben / das ir weiters mit im wißt 

z handlen nach gelegenheit der sachen“1538. Nach dieser Einleitung führte er eine Liste von 30 

Aussagen Stifels vorrangig über Murner auf, die er jeweils kommentierte1539. Begonnen hat er 

die Liste als Bericht über Stifels Aussagen („Erstlich nent er sich“1540), doch wechselte er 

bereits im fünften Punkt zu einer persönlichen Konfrontation mit Stifel, die er bis zum Schluss 

beibehielt: „Z dem fünften fragst du mich was ich die christenheit heiß / wan ich lutherisch 

wer / so sprech ich“, woraufhin er seine Definition ausführte, was er unter den ‚Lutherischen‘ 

verstehe1541. 

Am Ende der Schrift griff er die Schuhmotivik aus der Einleitung erneut auf und rahmte somit 

die Ausführungen des Mittelteils ein. Dies tat er nicht unvermittelt, sondern nutzte den letzten 

Punkt der Liste als Überleitung: Den ihm vorgeworfenen Unwahrheiten wolle er sich vor allen 

Stiefeln im deutschen Land stellen. Sollte ein Vorwurf berechtigt sein, so wolle er selbst ein 

grober Fischerstiefel sein, obwohl er ein rotes Paar Brautschuhe sei1542. Er zeigte sich Stifel 

                                                 
1535 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 34. 
1536 Murner spielte auf seinen Aufenthalt in Venedig um 1508 an. Vgl. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner 
Dr Thomas Murner, S. 44f. 
1537 ‚Gelidert‘ kann sowohl ‚gegerbt‘ bedeuten als auch im scherzhaften Sinne ‚gelehrt‘. Murner verwandte dieses 
Wort in seiner scherzhaften Bedeutung bereits zuvor in seiner Narrenbeschwörung. Vgl. gelidert. In: Deutsches 
Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm 5. Leipzig 1897, Sp. 3018. 
1538 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 35. 
1539 Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 35-41. 
1540 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 35. 
1541 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 36. 
1542 Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 41. 



327 
 

überlegen (das rote Paar Brautschuhe ist eine größere Kostbarkeit als die Fischerstiefel) und 

verlieh der Schmähung durch die Schuhmotivik Nachdruck. 

Im Abschluss resümierte er: „Wil damit mein eer verantwurt haben vor allen stifelen dütscher 

nation / das sie mit dißem stifel weit von eßlingen da heim / dan er nümer dar kumen darff1543 

/ reden / in anhalten / das er mich doch auch laß singen wan ich frlich bin / alß wol ich im 

gune z singen von grundt meineß hertzen.“1544 Indem Murner sich an ein aus Schuhen 

bestehendes Publikum wandte, banalisierte er Stifels Schrift und führte plakativ vor, dass die 

Belehrung eines menschlichen Publikums über Stifels Publikation nicht notwendig sei. 

Gleichzeitig nahm er eine umfassende Isolation Stifels vor, da er den entmenschlichten Sti(e)fel 

nicht nur aus dem Kreis der Menschen ausschloss, sondern auch aus dem Kreis der 

angesprochenen Schuhe.  

Darüber hinaus kündigte er in dieser Nachrede einen weiteren Angriff im Lutherischen Narren 

an: Murner bat Stifel, „wan mein großer lutherischer nar z dir kummen würt / du wellest in 

früntlich empfahen / den ich im fil beuolhen hab von der stifel wegen dich z berichten“1545. 

Dort thematisierte er Stifel, den er zwar nicht mehr als Schuh verdinglichte, aber weiterhin mit 

Hilfe der Schuhmotivik karikierte. Auf Stifel bezog er sich, wenn er den Narren sagen ließ: 

„Guck in meinen stiffel ein / Da findstu brder stiffelein / Das schwartz brun münchlin bei 

meim eidt / Das gesungen hat von brder veit / Das ein augustiner was / Wie wol der nar gefelt 

im baß / Vnd hat sein kütlin vß geschwenckt / Vnd an einen baum gehenckt / Vnd laufft 

ietzunder rumplieren [toben K.H.] / Wil mit der welt fürt trumphieren.“1546 Da der Lutherische 

Narr eine Generalabrechnung Murners mit seinen Gegnern war, reihte er Stifel in diese Gruppe 

mit ein und schenkte ihm in Form einer eigenen Passage sogar besondere Aufmerksamkeit. Er 

maß ihm jedoch keine so große Bedeutung bei, dass er ihn weiter in den Handlungsverlauf der 

Satire integriert hätte. Damit nutzte Murner die Möglichkeit, Stifel erneut zu schmähen und den 

Flugschriftenstreit fortzusetzen, obwohl sein Fokus nicht mehr auf diesem Gegner lag. 

Obschon Murner sich wiederholt mit Stifel befasste und ihm eine eigene Schrift sowie eine auf 

ihn zielende Episode im Lutherischen Narren widmete, schenkte Murner ihm in seiner 

Publizistik relativ wenig Raum: Sein Lied umfasste nur etwas mehr als drei Seiten1547, die 

Antwort und Klag hat einen Gesamtumfang von sechs Blatt, die Passage im Lutherischen 

                                                 
1543 Auf Stifels Verbannung aus Esslingen hatte Murner bereits im Titel angespielt und sie im zweiten Kritikpunkt 
aufgeführt. Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 33/36. Im Lutherischen Narren äußerte er sich ebenfalls 
dazu. Vgl. ders.: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2575-2583. 
1544 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 41. 
1545 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 42. 
1546 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2555-2564. 
1547 Stifels Erwiderungen sind ebenfalls kürzere Schriften, die Kontrafaktur Ain ander lied hat einen ähnlichen 
Umfang wie Murners Lied. 



328 
 

Narren macht mit ca. 80 Versen1548 nur einen vergleichsweise kleinen Teil der 4796 Verse 

umfassenden Satire aus. Er wählte jeweils den Weg der konzentrierten Polemik und des Spottes 

und positionierte sich gegenüber Stifel mit einer Kompromisslosigkeit, die keine Verständigung 

bezweckte, sondern diesen der Lächerlichkeit preisgab. 

11.3) Huldrych Zwingli 

Mit Murners Standortwechsel von Straßburg nach Luzern einher ging die Änderung des von 

Murner thematisierten und angesprochenen Kreises von Reformatoren. Während seiner 

Anfangszeit in Luzern war insbesondere Zwingli sein Hauptgegner, war doch bis 1528 lediglich 

in Zürich die Reformation unter Zwinglis Federführung umgesetzt worden, während andere 

Orte mit Zwingli sympathisierten, ohne allerdings bislang Änderungen im Ritus vorgenommen 

zu haben. Luther, Zwingli und ihren Anhängern gegenüber nahm er die gleiche ablehnende 

Haltung ein. Dabei zeigt sich, dass er beide Prägungen der Reformation als eine Art der Ketzerei 

auffasste und auf der Badener Disputation die Anhänger der Lehre Zwinglis ebenfalls unter den 

‚Lutheranern’ subsummierte1549 oder Zwingli und Luther in Bezug auf den ‚zwinglischen 

Glauben‘ gleichermaßen als „houptsecher“, also als Hauptgegner bezeichnete1550. Die 

Bezeichnung als ‚lutherische‘, ‚zwinglische‘ und ‚evangelische‘ Ketzerei nutzte Murner 

mitunter synonym1551. Dementsprechend behielt er das bereits in Straßburg genutzte 

abwertende Vokabular bei und wandte sich gegen die „nuw gleübigen“1552, Kirchendiebe und 

Ketzer (Kalender) oder „die ketzerisch kirch der nuwen euangelischen“1553. 

Im Kontext der Badener Disputation wandte Murner sich schwerpunktmäßig gegen Zwingli. 

Anlässlich der Ankündigung Zwinglis, nicht in Baden zu erscheinen, richtete Murner Ein Brief 

an die zwölf Orte, worin er sich bereits in Versen auf dem Titelblatt zum Fernbleiben Zwinglis 

äußerte. Darin warf er Zwingli vor, die Welt mit den Züricher Disputationen verführt zu haben, 

‚in Teufelsnamen‘ jedoch auszubleiben, wenn es um das Wohl von Christenheit und 

Eidgenossenschaft gehe. In den abschließenden Versen („Ich habs gewisset alß vor an / Das er 

                                                 
1548 Im Kapitel „wer dem grossen narren in den schůhen sitzet“ war die auf Stifel verweisende Schuhmotivik von 
Anfang an von Bedeutung, doch kam er explizit auf Stifel erst in der zweiten Hälfte zu sprechen. Vgl. Murner, 
Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2479-2630, bes. V. 2555-2630. 
1549 In der 40. Ehrloserklärung wandte er sich, nachdem er zuvor Luther und Zwingli genannt hatte, gegen „omnes 
lutherani“ bzw. „alle lutherischen“. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. e1r. Ders.: Ein wahrhaftiges 
Verantworten, S. 301f. 1535 nannte Murner den „lutherischen brunnen“ als Ursprung aller ‚Irrtümer‘, speziell der 
zuvor beschriebenen, in Zusammenhang mit verschiedenen Ausprägungen der Reformation gesetzten Ereignisse. 
Murner an den Luzerner Rat, 01.04.1535. In: Heger, Hedwig (Hg.): Thomas Murners Absage, S. 53f. 
1550 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a2r. Vgl. Hauptsächer. In: Schweizerisches Idiotikon 7, Sp. 133. 
1551 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 829. Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und 
Fremdbezeichnungen, S. 94f. Bei der Bezeichnung als ‚evangelisch‘ handelt es sich um eine Selbstbezeichnung, 
die er aufgriff. Vgl. ebd., S. 95. 
1552 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. D1v/I4r. 
1553 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. D4r. 



329 
 

nit keme für frumme man / Do man mit worheit vmb wolt gan.“1554) führte er seine eigene 

Einschätzung Zwinglis als bestätigt vor. 

Zwar nannte Murner am Anfang dieser Schrift eine anonyme Schmähschrift (Ecksteins 

Concilium) und eine Schrift Hofmeisters (Acta und Handlung), doch wandte er sich vorrangig 

gegen Zwinglis ‚gedrucktes Büchlein‘, Eine freundliche Schrift an die Eidgenossen, die 

Disputation zu Baden betreffend, wobei er betonte, dass er nicht die Absicht verfolge, Zürich 

damit anzugreifen. Stattdessen handle Murner wegen der „not der sachen, in krafft der gtlichen 

worheit, z rettung vnd verantwurtung vnserer angeklagten leibs leben, vnd eeren. Also vnde 

nit anders gib ich Vlrich Zwingly antwurt, über sine siben artikel“, die Zwingli in seiner Schrift 

zur Badener Disputation formuliert habe1555. Danach paraphrasierte er die genannten Artikel 

und kommentierte sie1556, gestaltete seine Schrift somit als eine Erwiderung auf Zwingli. 

Nachdem er ihn im dritten Punkt mit Luther und den ‚verführten‘ Zürichern assoziiert hatte1557, 

wandte er sich im vierten Punkt nicht mehr allein gegen Zwingli, sondern sprach über seine 

Gegner im Plural. Er wandte sich gegen alle, die auf der kommenden Disputation in Baden der 

‚Gegenpartei‘ zuzuordnen waren. Dort solle alles disputiert werden, was „sy in vnserem 

christlichen vnd vetterlichen glauben so vnworhafftig vnd vnchristlich verendret haben“ sowie 

alles, was „sy mit armen vnschuldigen also erlos vnd vnfrumlich, wider got, eere, vnd recht, 

vnd alle billiche erberkeit, gethon haben“1558. In Hinblick auf den geforderten alleinigen 

Schriftbeweis stellte Murner fest, dass ‚sie‘ diesen schuldig blieben und warf ihnen eine ganze 

Reihe krimineller Handlungen vor, die nicht aus der Schrift legitimiert werden könnten. Murner 

verband den Vorwurf der Verfälschung des Glaubens mit der Anklage des ehrlosen und 

kriminellen Verhaltens zu einer umfassenden Diskreditierung der Reformation sowohl 

lutherischer als auch zwinglischer Prägung. Danach kündigte Murner an, dass er diese 

Anschuldigungen auf der Disputation aus dem göttlichen Wort begründen oder in ‚ihre‘ 

Fußstapfen treten wolle, wenn er dies nicht könne1559. Er stellte sich ihnen entgegen und 

beanspruchte von vornherein seine theologische Überlegenheit. 

Auf die Erwiderungen auf Zwinglis sieben Artikel folgt zum Abschluss der Schrift ein Appell 

an die eingangs adressierten Eidgenossen. Diese sollten die Ausführungen Zwinglis nicht 

                                                 
1554 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 1. 
1555 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 2f. 
1556 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 3-6. 
1557 Murner verwies nach einer ausführlichen biblischen Argumentation erst auf Emsers Nachweis, dass Luther 
das Neue Testament an 1400 Stellen gefälscht habe. Danach stellte er fest, dass Zwingli die frommen Züricher 
Bürger nicht dazu verführt habe, vom christlichen Glauben abzustehen, wo er das göttliche Wort nicht verfälscht 
habe. Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 4. 
1558 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 5. 
1559 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 5f. 



330 
 

beachten und die Disputation wie geplant abhalten, „dem gots wort, der gerechtigkeit, ouch 

christlicher einigkeit z gtem vnd fürdernis. Des ir von got dem herren lob, ere, vnd danck 

vnd ewige belonung erlangen werden.“1560 Murners abschlägige Reaktion auf Zwinglis 

Forderungen an die Disputation diente ihm somit als Grundlage seiner Aufforderung an die 

Orte, sie zu ignorieren sowie als Handreichung, Zwinglis Forderungen zurückzuweisen. Damit 

legte er eine Art religiöses Gutachten vor, in dem er Zwinglis Einwände verwarf, ohne aber für 

die angeblich durch Zwingli geschmähten Orte zu sprechen1561 oder Zürichs Haltung direkt 

anzuprangern. 

Obwohl Zwingli nicht an der Badener Disputation teilgenommen hatte1562, setzte Murner sich 

mit diesem auch weiterhin im Zusammenhang der Disputation auseinander, die „zů fürdernis 

vnd ergründung der worheit des christliche[n] gloubens vnd a[n]nzeigu[n]g der falsche[n] 

verfierischen leren des Zwinglischen glaubens“ abgehalten worden sei1563. Auf die 

reformatorischen Disputanten, insbesondere Oekolampad1564, ging er hingegen nicht näher ein. 

Anlass für die weitere Auseinandersetzung mit Zwingli bot Murner dessen Kritik an der 

Disputation, bzw. dessen Schmähungen gegenüber den drei Disputanten Eck, Fabri und 

Murner1565. Mit Ein wahrhaftiges Verantworten reagierte Murner auf Zwinglis 

„schelmenbch“ (Die andere Antwort über etliche unwahrhaftige Antworten, die Eck auf der 

Disputation zu Baden gegeben hat) und begründete in der Vorrede seine „unbehoblete[n] wort“ 

damit, dass er „mit dem Zwingly alß einem ertzschelmen“ rede, „wie man mit einem schelmen 

reden sol“1566. Formuliert hat er seine Antwort als eine Liste von 28 Einwänden gegen jeweils 

kurz paraphrasierte Äußerungen Zwinglis, die er an diesen adressierte1567. Mit dieser 

Konstruktion führte er (wie schon in Ein Brief) seinen Lesern eine direkte Konfrontation mit 

                                                 
1560 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6. Die Aussicht auf 
das Wohlwollen Gottes steht im Kontext einer vorangegangenen Passage, in der er Taten von Anhängern der 
Reformation als „wider got, ere, recht vnd alle frumkeit vff disser erden“ charakterisierte und sein Unverständnis 
äußerte, warum sie sich dennoch auf die Heilige Schrift beziehen dürften und dass die Eidgenossen weiter mit 
ihnen verkehrten. Er wisse nicht, „worum das die frummen herren thůnd Aber mich bedunckt wer nur einen 
frummen blůts tropffen in seinem leib hat der miesse sich billich schammen mit solchen grossen übel deteren zů 
schaffen zů han“. Gegenüber den vielen Zürichern, die mit den Eidgenossen den „frummen alten glauben[…]“ 
teilten, äußerte er die Zuversicht, dass sie von diesen wie „von alters here“ behandelt würden. Ebd. 
1561 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 3. 
1562 Murner begründete die Abwesenheit Zwinglis und dessen Anhänger damit, dass sie gesehen hätten, „das sy 
mit der růten der worheit geschlagen sint“ und dieser wisse, „das er weder sinen gepredigten diebschen glauben / 
noch sin frumkeit / ere / noch erberkeit verantwurten mag noch kan deren er gar keine hat“. Stattdessen habe er 
Zürich dazu bewegt, Murner bei den zwölf Orten anzuklagen. Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a3v. 
1563 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a2r. 
1564 Von den überlieferten Redebeiträgen der Disputation entfallen ca. 54% auf Eck, 32% auf Oekolampad und 
14% auf neun weitere Disputanten, die reformatorische Positionen vertraten, deren Beiträge jedoch unbedeutend 
waren. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 87. 
1565 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 284. 
1566 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 285/307. 
1567 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 285-292. 



331 
 

Zwingli vor Augen, in der er dessen Position deutlich abwertete1568, ohne sich direkt gegen 

dessen Unterstützer zu wenden. Dies verdeutlichte er im zweiten Teil der Schrift, wo er auf 

Anschuldigungen Zürichs reagierte und versicherte, Zürich „mit wissen mein lebtag nie kein 

leidts gethon“1569 zu haben. Als Beleg verwies er auf Ein Brief, worin er sich gegen Zwinglis 

‚ehrlose Lehren‘ gewandt habe, ohne aber Zürich ‚darin verwickelt‘ zu haben1570. 

Anfänglich konnte Murner sich noch nicht auf ein abschließendes Urteil der Disputation 

berufen, was er in einer seiner Erwiderungen selbst problematisierte: Als Antwort auf die von 

Zwingli geäußerte Hoffnung, dass die Akten zur Disputation gedruckt würden – der 

Druckauftrag an Murner wurde erst später erteilt – mahnte Murner an, dass 

wir erwarten von den XII rten ein richterlichen spruch ber den mißverstandt, als der streng ern notfest 
her Caspar Mlhenen1571 in namen der XII rter in der kirchen z Baden offenlich ußgerieffet hat. Sy 
wellent richter sein nit ber das wort Gottes, sunder ber den mißverstandt. Du verhoffest der acten nit, 
dich darab z besseren, sonder, wie ir bben thnd, fier stimmen daruber z machen und fur ein reyen 
liedlein z singen. Wie weis ich so wol, wo die luthirisch und evangelisch keßler znfft der sch truckt1572. 

Obwohl Murner angesichts der Absichten der Disputation und ihres Verlaufes davon ausgehen 

konnte, dass dieses Urteil seinen Interessen entsprechen würde, enthielt er sich hier 

demonstrativ einer eigenen abschließenden Bewertung und ordnete sich der Autorität der zwölf 

Orte unter. Im Gegensatz dazu legte er von vornherein fest, dass die Deutung Zwinglis falsch 

sein würde. 

Im dritten Teil der Schrift legte Murner mit dem Abdruck seiner 40 Ehrloserklärungen sein 

eigenes Urteil über die reformatorischen Bewegungen sowohl lutherischer als auch 

zwinglischer Prägung vor. Darin machte er seine Ablehnung der „ketzetisch, verfierisch, erloß 

und kirchen diebische leren des Zwinglys und aller lutherischen bßwicht“1573 deutlich und 

wandte sich gegen jeden, auf den sein Merkmalskatalog zutraf. Ebenso wie Luther widmete er 

Zwingli eine dieser Erklärungen1574, sodass Murner seine Opposition gegen diese beiden 

                                                 
1568 Z.B.: „VI. Treuwest [drohst K.H.], wo man z Baden dir etwas nachteiligs handlet, woltest wider die fnff 
rter weiters in druck lassen ußgon. Botz wunden [Bei Gottes Wunden K.H.], laß das nit underwegen [unterlassen 
K.H.], so hant wir dester mer arßwisch, wir misten sunst den arß an das hemd wischen, th, wie du magst, allein 
verbren den fnff orten den Lutzerner See nit.“ Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 286. Vgl. 
underwëgeⁿ. In: Martin, Ernst/Hans Lienhart: Wörterbuch der Elsässischen Mundarten 2, S. 804. 
1569 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. 
1570 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 294. 
1571 Kaspar von Mülinen war ein katholischer Berner Ratsherr (Kleiner Rat) und Ritter, der als Gesandter Berns 
an der Disputation teilnahm. 1527 verlor er seinen Ratssitz, war aber weiterhin außenpolitisch für Bern tätig. Vgl. 
Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 308. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 117. Jucker, 
Michael/Richard Wetzel: Bio-bibliografisches Verzeichnis der Teilnehmer der Badener Disputation, soweit in den 
edierten Texten genannt. In: Alfred Schindler/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 
1526, S. 713. 
1572 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 291. 
1573 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297. 
1574 „XXXIX. Erloß ist Ulrich Zwingly, der durch sein lgenhaftige, verworffene und erloße lere ursach und 
beistant geben hat, wider die obgenanten schlußreden z thun, fremde gter z stelen, rauben, kirchen diebisch 
hinznemmen, die unschuldigen underzdrucken, z uffrren, sich in ein emperische freyhrit [sic!] z schwingen, 



332 
 

Reformatoren im Speziellen deutlich machte. Sie waren die einzigen Reformatoren, die er 

explizit als ‚ehrlos‘ markierte. Dies tat er mit Nachdruck, denn er veröffentlichte die 

Ehrloserklärungen gleich viermal – als Aushang auf der Disputation1575, als lateinischen 

Abdruck innerhalb von E. Roterodami und Caussa Helvetica sowie auf Deutsch in Ein 

wahrhaftiges Verantworten. In der Caussa Helvetica kam er in den Erläuterungen zu den 

einzelnen Erklärungen wiederholt auf Zwingli zu sprechen1576, behandelte ihn also 

vergleichsweise umfangreich. Zudem wies er auf die Absicht hin, darüber mit Zwingli 

disputieren zu wollen1577 und suchte seiner Darstellung zufolge rund zwei Jahre nach der 

Disputation noch immer eine Diskussion mit Zwingli zu führen. 

Am Ende von Ein wahrhaftiges Verantworten wandte Murner sich gegen weitere 

reformatorische Schriften zur Badener Disputation und negierte somit, dem ersten Teil dieser 

Schrift entsprechend, deren Auslegung der Disputation. Unter anderem nannte er eine nicht 

näher ausgeführte Anklage, die Zwingli vor den zwölf Orten gegen Murner erhoben habe1578, 

und kündigte an, am nächsten Tag „in einem besunderen bchlein“ zu antworten1579, was er 

allem Anschein nach jedoch nicht getan hat. Mit dieser Ankündigung einer gezielten 

publizistischen Konfrontation entledigte Murner sich der Notwendigkeit, in der vorliegenden 

Publikation weiter darauf einzugehen. Gleichzeitig bedeutete er, dass es ihm in der 

vorliegenden Schrift nicht um eine Verteidigung seiner selbst ging, sondern um eine 

grundsätzliche Verteidigung der Disputation, obgleich er sich als einer der geschmähten 

Teilnehmer der Disputation zu Wort meldete. 

In Murners späteren Schriften zur Berner Reformation und Disputation war Zwingli weiterhin 

ein relevanter Gegner – noch in seiner letzten Publikation charakterisierte er ihn als einen 

‚Hauptketzer‘1580 –, doch legte er keinen so starken Fokus auf ihn wie zuvor. Neben Zwingli 

waren andere Reformatoren in sein Blickfeld gerückt. Die Erweiterung von Murners 

                                                 
der eidtgnossen einigkeit, pundt, mit file blutz erobret, zu zertrennen, von christlichem glauben abtrinnig z 
werden, z beflecken und lesteren die jungfrauwen, Christi testament zerprechen, klster zerstren, den gotsdienst 
niederzlegen, heilige und geistliche rter z entwurdigen, mit schmachbchlein z schenden, mit baderen, 
kchen, gerberen etc. von dem christlichen glauben geferlich z disputieren. Den in und seins gleichen alle gesatz, 
gtiche und menschliche, mit den hochgerichten ddten und abfertigen.“ Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges 
Verantworten, S. 302. Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. e1r. 
1575 Der Aushang umfasste zwei Thesen, wovon die zweite These eine Zusammenfassung der ersten beiden 
Ehrloserklärungen war. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 100. 
1576 Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Tt2v-Tt4r/Zz3rf. 
1577 Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Zz4r. 
1578 „Und weisst denocht der fräven [freche K.H.] münch, der Murner, nit, wovon er seyt, da er glych mine herren 
diebet, mag‘s ouch mit sinen rechten, in denen er sich einn doctor schrybt, nit fürbringen; denn alle landschätz 
vallend allweg in allen välen an die puren, lutren obergheit.“ Zudem sei Murner „ein grosser fygend eynr 
Eydgnoschaft“. Zwingli, Huldrych: Zwinglis Antwort an die Boten der Eidgenossen in Baden, 14.06.1526. In: 
Emil Egli/Georg Finsler u.a. (Hgg.): Huldreich Zwinglis sämtliche Werke 5, S. 249. 
1579 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 305. 
1580 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. D2v. 



333 
 

Perspektive auf einen größeren Kreis von Gegnern lässt sich bereits im Zusammenhang der 

Badener Disputation beobachten. 

11.4) Eidgenössische Reformatoren im Kontext der Badener Reformation 

In der Eidgenossenschaft setzte Murner sich publizistisch mit mehr Reformatoren auseinander 

als zuvor in Straßburg. Einen besonders umfangreichen Personenkreis benannte er im Kalender, 

in dem er vorrangig Vertreter der Reformation in der Eidgenossenschaft aufführte, die auf der 

Badener Disputation in Erscheinung getreten waren. Er nannte Sebastian Hofmeister, Huldrych 

Zwingli, Ulrich Studer, Johannes Hess, Dominik Zili, Balthasar Hubmaier (einen Vertreter der 

Täuferbewegung), Jakob Immeli, Matthias Keßler, Wolfgang Wetter, Konrad Pellikan, 

Heinrich Engelhard, Ambrosius Blarer, Berchtold Haller, Hans Oechsli, Johannes Oekolampad, 

Oswald Myconius, Leo Jud, Peter Kunz und Konrad Wehrlin1581. Auf die meisten von ihnen 

kam Murner in seiner Publizistik nicht wieder zusprechen. In der Konzentration auf Teilnehmer 

der Disputation spiegelt sich die Bedeutung, die Murner dieser beimaß, war sie doch ein Forum 

der sichtbaren Auseinandersetzung und Abgrenzung zwischen den Anwesenden gewesen. Die 

dort jeweils eingenommenen Positionen bildeten die Grundlage, von der ausgehend Murner 

seine Bewertungen vornahm und sein Ketzerverzeichnis füllte – Murner stellte sich als 

einordnende und urteilende Instanz über die ‚Ketzer‘ und warnte vor ihnen. 

Mit seiner eindeutigen Einteilung, wer rechtgläubig und wer ein Ketzer sei, attackierte er auch 

alle diejenigen, die letztere unterstützten oder ihnen anhingen. Gleichzeitig schwor er seine 

Leserschaft auf die Ablehnung einer übersichtlichen, von ihm bestimmten, vermeintlich klar 

umrissenen Schar von Gegnern ein. Diese Abgrenzung führte er in An die Fürsuchtigen fort, 

wo er zwischen denjenigen, die dem ‚unfrommen, ehrlosen und unehrbaren‘ zwinglischen 

Glauben folgten, und den ‚armen von Zwingli verführten Christen‘, die er mit seinem Beitrag 

zur Disputation habe warnen wollen, unterschied1582. Er äußerte die Hoffnung, dass sich „die 

armen also kleglig von dem Zwingly verfierten“ durch die Badener Disputation und Murners 

Beitrag dazu auf ihr Herkommen besännen und den Widerstand gegen Zwingli unterstützen 

würden. Um dies zu erreichen, habe Murner seine vierzig Schlussreden vor der Versammlung 

publik gemacht und zur Diskussion gestellt: Er habe Zwingli als den Hauptgegner 

wie recht durch den strengen eren vesten herren Jacob Stapffer1583 ritter vnd presidenten vnserer disputation 
offenlich in krafft rechtlichs edicts lassen rieffen / vnd allen andren die solches vnderstünden z 

                                                 
1581 Außerdem nannte er die Zeitgenossen Luther, Karlstadt und Theobald Billicanus. Vgl. Murner, Thomas: 
Kalender. Informationen zu den meisten der im Kalender genannten Personen finden sich in Jucker, 
Michael/Richard Wetzel: Bio-bibliografisches Verzeichnis der Teilnehmer der Badener Disputation, S. 643-752. 
1582 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a2rf. 
1583 Der aus Zürich stammende Jakob Stapfer war Hofmeister der Abtei von St. Gallen und einer der vier 
Präsidenten der Badener Disputation. Die Leitung übte er am Vormittag des 21.05. sowie am 08.06. in der 
Schlusssitzung aus. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 138/140. 



334 
 

verantwürten in eigne[n] oder in des Zwinglys namen. Als aber niema[n]s erschine solch angezigene 
dedtliche vnfrumkeit / vnnd vnerberkeit z verdreiten hab ich das min gethonn 

und den Boten der Orte die bereits genannte Begleitschrift zu den Ehrloserklärungen1584 

überreicht1585. 

Die Anlage der Schrift als eine Rechtfertigung seines Tuns bedingte, dass er sie stark auf die 

Darstellung seines eigenen Handelns fokussierte und die Bedeutung seines eigenen Beitrags 

zur Badener Disputation betonte. Allerdings führte er nicht seine dort vorgebrachte 

Argumentation an, sondern zeigte seine Bemühungen auf, mit Zwingli und anderen 

Reformatoren zu disputieren. Dass dies nicht geschehen war, war demnach nicht ihm 

anzulasten, sondern den anderen. Implizit diente ihm das Ausbleiben dieser Disputation als ein 

Grund für die Abfassung des Kalenders, in dem er vorrangig diejenigen Reformatoren angriff, 

die sich nicht mit ihm auf eine solche hatten einlassen wollen. Eine intensivere 

Auseinandersetzung mit ihnen fand in Murners Publizistik jedoch nicht statt, wie sich 

insbesondere am Beispiel Oekolampads zeigen lässt: Obwohl dieser auf der Badener 

Disputation der bedeutendste Vertreter reformatorischen Lehren war, widmete Murner sich ihm 

kaum. Verhältnismäßig ausführlich befasste er sich mit ihm nur im Kalender, wo er sowohl in 

der Einleitung als auch der Zeichenerklärung sowie im Kalendarium (18.09.) auf ihn zu 

sprechen kam. Darin lastete er ihm insbesondere dessen Haltung zur Gottesmutter und zum 

Abendmahl an, zudem belegte er ihn mit Spottnamen1586. Murner beschränkte sich darauf, 

Oekolampad zu schmähen, ohne eine inhaltliche Auseinandersetzung mit ihm zu suchen. 

Ein Reformator, dem Murner hingegen schon zuvor bemerkenswert viel Aufmerksamkeit 

geschenkt hatte, war Sebastian Hofmeister. Murners Reaktion auf Hofmeister und dessen Acta 

und Handlung zur Disputation von Ilanz erfolgte in einer seiner wenigen lateinischen 

Publikationen. Innerhalb dieser Schrift vollzog er den bereits beschriebenen Sprachwechsel von 

Latein zu Deutsch, um Hofmeister in der gleichen Sprache zu antworten1587. In dieser Passage 

wechselte Murner nicht nur die Sprache, sondern auch die Perspektive: Während er auf Latein 

über Hofmeister sprach, sprach er ihn auf Deutsch direkt (‚du‘) an. Dabei wandte er sich jedoch 

nicht allein gegen Hofmeister, den „biebly vnd ketzerisch leckerly“, sondern ebenso gegen die 

gleichfalls direkt angesprochenen „euangelischen bben“ (‚ihr‘)1588. 

                                                 
1584 Zu dieser Begleitschrift s.o. S. 81. 
1585 Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen, fol. a2vf. 
1586 Murner, Thomas: Kalender. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 90. Meier, Gabriel: Phrasen, 
Schlag- und Scheltwörter der schweizerischen Reformationszeit. In: Zeitschrift für schweizerische 
Kirchengeschichte 11 (1917), S. 85. Raabe, Susanne M.: Der Wortschatz in den deutschen Schriften Thomas 
Murners 1, S. 189. 
1587 S.o. S. 119f/164. 
1588 Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v. 



335 
 

Obwohl Murner sich gezielt zu Hofmeisters Publikation äußerte, schenkte Murner diesem 

keinen großen Raum: Er widmete sich ihm nicht wie auf dem Titelblatt der Sammelschrift 

angekündigt in einer eigenen Schrift. Stattdessen fügte er eine etwa dreiseitige Passage als 

Einschub in einen größeren, gegen Zwingli gerichteten Textkomplex, ein1589 und nutzte sie als 

Überleitung, um danach seine Ehrloserklärungen, die er auf der zu diesem Zeitpunkt noch 

bevorstehenden Badener Disputation zur Diskussion stellen wollte, abzudrucken. Dafür, dass 

Murner sich überhaupt zu Hofmeister äußerte, lassen sich verschiedene Gründe anführen: 

Zunächst war die von Murner formulierte Reaktion eine Absage an seinen Vorgänger im 

Luzerner Franziskanerkloster, von dem er sich hier in aller Deutlichkeit abgrenzte – auch wenn 

er diesen Umstand nicht thematisierte, war dieser Zusammenhang für sein Luzerner Publikum 

ersichtlich. Zudem war es Hofmeister gewesen, der Murner zuerst geschmäht hatte, worauf 

Murner reagierte1590. Dabei bot der Kontext der Ilanzer Disputation einen weiteren 

Bezugspunkt, da diese die letzte Disputation im Einflussgebiet von Zwinglis Theologie vor der 

Badener Disputation war, an der sich Zürich (ungeladen) beteiligt hatte1591. Hinzu kommen 

Hofmeisters Zugehörigkeit zum Umfeld Zwinglis sowie dessen generelles Eintreten für die 

Reformation. Er diente Murner auch als Ansatz für einen Angriff auf alle Anhänger der 

Reformation, die er als Ketzer, Mörder, Diebe und Lügner1592 beschimpfte. 

Innerhalb seiner Ausführungen zur Badener Disputation kam er in Anschluss an den Abdruck 

seiner Ehrloserklärungen erneut auf Hofmeister, den „doctorcule & infamis apostata christi“1593 

zu sprechen und konfrontierte damit die Akten Hofmeisters zur Disputation von Ilanz mit 

seinen eigenen Erklärungen zur kommenden Disputation in Baden. Hofmeisters Ansichten 

sowie den reformatorischen Lehren, die dieser hier als Stellvertreter repräsentierte, sprach er 

somit jeder Glaubwürdigkeit und Rechtgläubigkeit ab. Der Umstand, dass Murner Hofmeister 

insgesamt publizistisch keine weitere Beachtung schenkte und keinen Wert auf eine intensive 

Auseinandersetzung legte – die einzige spätere Erwähnung Hofmeisters findet sich im 

Kalender1594 –, verdeutlicht, dass er ihm insgesamt jedoch keine große Relevanz beimaß. 

                                                 
1589 Er überschrieb diese Passage nicht mit dem auf dem Titelblatt genannten Titel, sondern mit einem Ausschnitt 
aus dem Titel der angekündigten Schrift gegen Zwingli. Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. a1r/c4r. 
1590 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v. Im ebenfalls im April 1526 erschienenen Ein Brief beschwerte 
Murner sich bei der Tagsatzung in Einsiedeln über eine anonyme Schmähschrift und diese Publikation 
Hofmeisters. Den Spott der Schrift Hofmeisters bezog er nicht allein auf sich, sondern auf (ein unbestimmtes) 
‚uns‘. Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 2.  
1591 Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 102. 
1592 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v-d1v. 
1593 Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. e1v. 
1594 Innerhalb des Verzeichnisses gehört Hofmeister (15.01.) zu den zeitgenössischen Theologen mit einer 
ausführlicheren Beschreibung: „Sebastianus ein hoffmeister etwa ein barfsser aber ietz ein vatter. Zacharie wie 
wol fol gter geselle[n] des nuwen testamentes doran gezimeret haben.“ Murner, Thomas: Kalender. 



336 
 

11.5) Die Reformation in Bern, Berchtold Haller und Franz Kolb 

Seine Opposition zu bestimmten Reformatoren verband Murner i.d.R. nicht mit einer 

Opposition gegenüber deren Wirkungsorten, doch war gerade die Fokussierung auf einzelne 

Gegner für seine Positionierung gegenüber den eidgenössischen Orten, insbesondere Zürich 

und Bern, bedeutend. Er wandte sich nie direkt gegen Zürich, sondern gegen Zwingli oder 

bestimmte Publikationen. Seine Kritik an Zürichs Religionspolitik formulierte er so, dass sie 

sich oberflächlich nur auf Zwingli und dessen Anhänger bezog, nicht aber auf den Ort an sich. 

Dementsprechend verwies er etwa darauf, dass er weder Rat noch die ‚frommen, alten, 

christlichen Züricher‘ angegriffen haben wolle, von denen es noch eine große Zahl gebe1595. 

Anders als in Zürich erlebte Murner die Etablierung der Reformation in Bern mit, was sich in 

seiner Publizistik niederschlug. Er zeigte er jedoch kein Bemühen, der Reformation in Bern und 

den dort wirkenden Reformatoren mit seiner Publizistik entgegenzuwirken, da alle seine 

Publikationen, die sich auf die Reformation in Bern und die Berner Disputation beziehen, nach 

der Disputation und der sich daran anschließenden Einführung der Reformation in Bern 

erschienen. In diesen Schriften äußerte sich zudem vorrangig nicht zu dem Geschehen in Bern 

selbst1596, sondern zur Disputation als einem Ereignis von überörtlicher Bedeutung. 

In Anbetracht der Einführung der Reformation in Bern lässt sich allerdings eine Änderung in 

seiner Haltung dem Ort gegenüber beobachten: Anfänglich äußerte Murner keine 

grundsätzliche Kritik an Bern, sondern wandte sich gegen diejenigen in ihrem 

Herrschaftsgebiet, die die Reformation beförderten: In der Appellation, in der er sowohl seine 

Ablehnung der Disputation als auch sein Fernbleiben begründete, stellte Murner klar, dass alles 

„widerfechten und fürnemen allein ist wider die wlff, das ist die falschen lerer, und nit wider 

die schfflin, daz ist wider die fromm lblich herrschafft von Bern“1597. Mit Hilfe der deutlichen 

Charakterisierung der Reformatoren als Verführer sowie der Bevölkerung und Herrschaft Berns 

als Verführte konnte er die Obrigkeit, die erst kürzlich die Reformation in ihrem 

Herrschaftsgebiet eingeführt hatte, noch als im Grunde ‚rechtgläubig‘ behandeln1598. Somit 

stellte er zwar die Entscheidungen der Berner Obrigkeit in Frage, die mit der Einführung der 

Reformation in Zusammenhang standen, nicht jedoch deren Herrschaftskompetenzen an sich, 

wodurch er politische Implikationen seiner Anschuldigungen ausschloss. Doch obwohl er von 

einer grundsätzlichen Negativbewertung absah, formulierte er scharfe Kritik an Bern: 

                                                 
1595 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 284f. 
1596 Eine Ausnahme bilden die beiden Bärensatiren, in den Murner die Reformation in Bern anprangerte.
1597 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 755. 
1598 Ähnlich verfuhr er in Hier wird angezeigt: Im Titel charakterisierte er Berns Vorhaben der Disputation zwar 
als ‚unchristlich‘, betonte aber, dass er „einer loblichen herschafft von Bern alles gts vertruw und innigkeit, das 
sy uß gantzer frommer einfaltigkeit handlen unnd schriben“. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 818/821. 



337 
 

Nun handt die von Bern die christlichen prediger vertribben, ketzer und lügner an ir statt uffgestelt und 
glübdbrüchige ußgeloffne münch, eerlose vermehelte pfaffen under sich gelassen, die sy dann wider all ire 
oberkeit handthaben unnd lassen predigen mit verhencktem zoum alles, das der christlichen kirchen widrig 
ist, was gts mag aber do erhoffnet werden. Die ketzer handt je welt die christlich kirch unfridsam, unriewig 
gemacht unnd zertrent, das thnd sy auch noch. Dorumb die loblich herschafft dem anefang solt 
widerstanden haben, so het sy sich jetz nüt z beklagen. Handt sy doch die eydtgnoschafft zertrent, das 
weder keyser, kün[i]g [Ergänzung im Original K.H.], fürsten noch herren nie vermochten, uß wlchen 
früchten die herschafft von Bern den boum wol het mgen lernen kennen1599. 

Im Jahr darauf wertete Murner alle Berner als Ketzer: „So nun die Berner on alle abred sint 

ketzer worden lut der erkendtniß der rechten / sol es sy nit also übel verdriessen / ob man sy 

vnerber hieß / ich hab nie kein erberen ketzer gesehen […] Die geschribbnen recht halten sy 

vnd alle ketzer eerloß vnd vnerber / gegen denen sollent sy sich verantwurten.“1600 Durch den 

Hinweis auf das ‚geschriebene Recht‘ präsentierte Murner diese Verurteilung als Gewissheit. 

Indem er seine Ablehnung der Berner Position durch eine inhaltliche Argumentation 

begründete, wies er seine Vorwürfe als gerechtfertigt aus1601. 

Übte er dem Ort gegenüber anfänglich noch Zurückhaltung, formulierte er seine Ablehnung der 

Berner Disputation von Anfang an deutlich, wobei er sich diesem Disputationsvorhaben 

gemeinsam mit Eck und Fabri als Vertreter der Badener Disputation entgegenstellen konnte. 

Zupass kam ihm auch Weigerung von acht Orten, also der Mehrzahl der eidgenössischen Orte, 

an der Berner Disputation teilzunehmen. Dementsprechend publizierte er nicht nur seine 

Absage auf die Einladung zur Disputation, sondern erbrachte vor seinen Lesern zudem den 

Nachweis, im Sinne dieser Orte, insbesondere aber Luzerns zu handeln, indem er außerdem ein 

Schreiben abdruckte, in dem Luzern Bern darüber informiert hatte, dass der Ort Murner die 

Teilnahme an der Disputation untersagt habe. Als Begründung gab Luzern an, dass die acht 

Orte beschlossen hätten, wegen der Badener Disputation niemanden zur Disputation nach Bern 

zu schicken1602. Die Ablehnung der Berner Disputation durch die meisten Orte der 

Eidgenossenschaft war noch im Sendbrief von Bedeutung. Als ersten Text dieser Sammelschrift 

druckte er den Sendbrief der acht christlichen Orte ab, in dem diese Bern 1527 dazu ermahnt 

hatten, bei dem „alten waren Christlichen glauben zů beliben“1603. Da die acht Orte die 

Disputation nachweislich schon im Vorfeld der Disputation abqualifiziert hatten, konnte 

Murner sich diesem offiziell gefällten und formulierten Urteil anschließen und seine 

Übereinstimmung mit der ‚rechtgläubige‘ Mehrheit betonen. 

In seinen Publikationen wandte Murner sich in der Regel gegen die Disputation als Ganze, 

einen Fokus auf ihren Inhalt legte er nur in seiner eingehenden Beschäftigung mit der 

                                                 
1599 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 822f. 
1600 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. E4r. 
1601 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B4vf. 
1602 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 754. 
1603 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. A1r/B1r.  



338 
 

Diskussion um die fünfte Schlussrede in Die gottesheilige Messe. Seinen Widerspruch gegen 

die dort vorgebrachte Argumentation führte er vorrangig auf biblischer Grundlage aus1604 und 

widersprach der Disputation somit mit Hilfe desjenigen Nachweises, auf dem sie beruhen sollte. 

Dabei beließ Murner es jedoch nicht bei der Formulierung seiner (biblischen) 

Gegendarstellung, sondern kommentierte sie, etwa: „Ich můß je Paulo mer glauben der do sagt 

er hab es von dem herren erlernt, denn dissen gschrifftlosen ketzern die da sagen sy habens von 

dem Zwingly gelernt.“1605 Mit solchen abwertenden Äußerungen machte er deutlich, dass er 

eine grundsätzliche Diskreditierung sowohl der Veranstaltung selbst als auch der dort 

bestätigten Lehren bezweckte. 

Seine Kritik an der Disputation äußerte er sowohl durch die Darstellung seines eigenen 

Standpunktes als auch durch den Verweis auf an der Disputation beteiligte Theologen. Er führte 

eine Liste von sechs Argumenten an, welche die katholischen Disputanten Johannes 

Buchstab1606, Gilg Murer1607 und Johannes Manberger1608 auf der Disputation vorgebracht 

hatten, die von ihren Gegnern, insbesondere Haller und Zwingli, aber nicht widerlegt worden 

seien. Dabei skizzierte er jeweils den Diskussionsverlauf1609, wodurch er sich, der selbst nicht 

auf der Disputation anwesend war, in die Schilderung des Diskussionsverlaufes einbetten 

konnte. Besonders eindrücklich verfolgte er diesen Ansatz, wenn er eine Aussage Hallers 

aufgriff und daraufhin seine Gegenargumente anführte (jeweils eingeleitet mit „sag ich“)1610, 

um im Anschluss daran Rede und Widerrede von Oekolampad und Eck in Baden 

wiederzugeben1611. 

Für seine Zurückweisung der Disputation griff Murner erneut auf einen umfassenden 

Lügenvorwurf zurück und führte 54 Lügen auf, die bei der Diskussion um die fünfte 

Schlussrede auf der Berner Disputation ausgesprochen worden seien. Die einzelnen Vorwürfe 

formulierte er sowohl allgemein als auch gegen bestimmte Disputanten gerichtet, von denen 

                                                 
1604 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 2f. 
1605 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 6. 
1606 Johannes Buchstab (1499-1528) war Theologe und ab 1524 Schulmeister in Zofingen. Für den dortigen 
Chorherrenstift nahm er an der Disputation teil. Als Kontroverstheologe stellte er sich publizistisch gegen Zwingli 
und die Reformation. Vgl. Guggisberg, Kurt: Buchstab, Johannes (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 2. Berlin 
1955, S. 710. Staehelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum Leben Oekolampads 2, S. 126, Endnote 12. 
1607 Gilg Murer war Pfarrer in Rapperswil, das Bern zugehörte. Vgl. Staehelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum 
Leben Oekolampads 2, S. 126, Endnote 11. 
1608 Johannes Manberger war Leutpriester im zu Bern gehörigen Thun. Vgl. Ehrensperger, Alfred: Der Gottesdienst 
in Stadt und Landschaft Basel, S. 114. Staehelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum Leben Oekolampads 2, S. 126, 
Endnote 23. Von ihm ist eine Schrift überliefert: Manberger, Johannes: Joannes Manberger Pfarrher ze Thun 
Costentzer bystumbs: vff de[n] Leime[n] thurn Gerg feners von weil: das die meß ein opffer sy: Antwort. Basel 
1521. 
1609 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 34-40. Bereits zuvor hatte Murner den Wortwechsel 
zwischen Treger und Haller zum Opfer der Messe angeführt. Vgl. ebd., S. 23-25. 
1610 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 45. 
1611 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 46-48. 



339 
 

die jeweils angeprangerten Aussagen stammten. Alle als Lügen deklarierten Aussagen versah 

Murner jeweils mit genauen Seitenangaben der Handlung oder Acta1612. Die genauen Angaben 

machten seine Vorwürfe nachvollziehbar und überprüfbar, wobei sie gleichzeitig den 

beanspruchten Charakter seiner Schrift als begründete Erwiderung unterstrichen. Eine 

entsprechende Erklärung schloss er an die Auflistung der Lügen an: 

Disses sint du frommer alter christ die lugen, die sy allein in einer, das ist in der fünfften schlußreden irer 
disputation gelogen haben, die hab ich dir hie noch der ordnung verzeichnet blat vnd zilen gemeldet, an 
wlchen orten sy die gethon haben, das mich niemans beschuldiget das ich jnen vnrecht diege so manche 
vß dissen lügen sy mit der worheit verantwurten knnen, so manch par hosen wil ich jnen schencken1613. 
O almechtiger barmhertziger gott ist aber das nit ein jomer, das der arm einfeltig man bericht würt sy habent 
z Bern mit der heyligen gschrifft überwunden, so handt sy nüt gethon denn mit solchen lugen, vnd 
felschung der heyligen gschrift die fromm loblich herrschafft von Bern verfieret vnd betrogen1614. 

Mit dieser Erklärung übertrug er seine Lügenvorwürfe auf die gesamte Disputation und nahm 

gleichzeitig eine Trennung zwischen Lügnern und Verführten vor, negierte also eine genuine 

Überzeugung des ‚gemeinen Mannes‘ oder des Berner Rates. Zugespitzt hat er diese 

Abgrenzung und das Argument der Quantität am Ende der Schrift mit einer umfassenden 

Gegenüberstellung, wer auf ‚unserer‘ und ‚der anderen Seite‘ stehe, durch die er eine strikte 

Trennung zwischen den Konfliktparteien konstruierte. Auf ‚unserer Seite‘ stünden demnach 

Jesus, alle Päpste, Konzilien, Schreiber und Lehrer der Christenheit, Märtyrer, Jungfrauen, 

Apostel, alle Angehörigen der gemeinen Christenheit, die Disputation von Baden und alle, die 

sie anerkannten sowie die ‚frommen alten Berner und Züricher‘, von denen es noch viele gebe. 

Auf der anderen Seite hingegen stünden (jeweils mit negativen Charakterisierungen versehen) 

Wyclif1615, Berengar von Tours1616, Karlstadt, Zwingli, alle im Bauernkrieg erschlagenen 

aufständischen Bauern sowie die ‚Gegenpartei‘ auf der Badener Disputation1617. Er formulierte 

eine polarisierende Gegenüberstellung von ‚Rechtgläubigkeit‘ sowie ‚Häresie und Aufstand‘, 

durch die er gleichzeitig sich und sein Engagement einordnete. 

                                                 
1612 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 40-44. Z.B. „Die xxxix. Lügt Zwingly die fromm 
Christenheit an, das sy sůch andre trost, heilandt vnnd gtter, weder den lebendigen gott, am blatt clxxxvj. Facie j.“ 
Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 43. Murner verwies auf o.A.: Handlung oder Acta. 
1613 Anstatt von Geld konnten Hosen als Lohn für geleistete Dienste oder Ehrengeschenk fungieren sowie der Preis 
für eine gewonnene Wette sein. Vgl. Hosen. In: Schweizerisches Idiotikon 2, Sp. 1689f. 
1614 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 45. 
1615 John Wyclifs (ca. 1330-1384) Schriften wurden seit den 1380er Jahren verbrannt, Anhänger von ihm wurden 
seit 1401 als Häretiker ebenfalls verbrannt. 1412 wurden der Besitz und die Lektüre der Bücher Wyclifs auf dem 
Konzil von Rom verboten, 1415 in Konstanz 45 seiner Sätze verworfen. 1428 wurden seine Gebeine exhumiert, 
verbrannt und die Asche verstreut. Vgl. Nolcken, Christina von: Wyclif, John (um 1330-1384) (Art.). In: 
Theologische Realenzyklopädie 36. Berlin/New York 2004, S. 415f/423. 
1616 Berengar von Tours (ca. 1000-1088) hatte die herrschende Abendmahlslehre der Realpräsenz Jesu in Brot und 
Wein in Frage gestellt und eine symbolische Deutung vertreten, die auf die spirituelle Präsenz Jesu verwies. 
Berengars Lehre wurde 1050 auf dem Konzil von Rom verdammt, 1059 und 1079 musste er sich zur geltenden 
Abendmahlslehre bekennen. Vgl. Macy, Gary: The Medieval Inheritance. In: Lee Palmer Wandel (Hg.): A 
Companion to the Eucharist in the Reformation. Leiden/Boston 2014 (= Brill’s companions to the Christian 
tradition 46), S. 23f. 
1617 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 48f. 



340 
 

In Hinblick auf die Anzahl der Reformatoren, auf die Murner sich bezog, fällt auf, dass er sich 

im Zusammenhang der Berner Disputation mit einem verhältnismäßig großen Kreis von 

Reformatoren befasste, auch wenn er im Kalender1618 deutlich mehr benannt hatte. Im Kontext 

der Geschehnisse in Bern kam er wiederholt auf die in Bern wirkenden Reformatoren Berchtold 

Haller und Franz Kolb1619 zu sprechen. Obgleich diese für seine Publizistik insgesamt eine eher 

untergeordnete Rolle spielten – in seiner Appellation erwähnte er sie nicht einmal –, fallen sie 

in Murners Werken insofern auf, als dass er in verschiedenen Schriften auf sie zu sprechen kam 

und sich ihnen somit über einen längeren Zeitraum widmete. 

Eine erste Konfrontation mit den beiden Berner Theologen formulierte Murner im 

Bärentestament als Vorwurf, den der alte Bär an die jungen Bären richtete, allerdings ohne sie 

explizit beim Namen zu nennen: 

Ir habt zwen pfaffen hher geacht / Denn der Eidtgnossen frintlich macht: / Ach gott, ir habts nit wol 
betracht. / Es ist für wor in miner nott / Die grste wunden z dem todt. / Wie wol ich hr noch bßere 
mere, / Das vch nur zweyer pfaffen lere / Die doch all beid schmutz kolben1620 sint / Vnd pfinnig1621 als der 
moren spint [Schweinespeck K.H.], / Z volgen sint vil ee bereit, / Denn der gantzen Christenheit1622. 

Diesen Vorwurf führte Murner noch in seiner letzten Publikation als Gegenüberstellung der 

Berner mit den ‚wahren Christen‘ aus, denen Murner sich zurechnete: 

Wir sint z erkentniß kom[m]en des woren Christlichen glauben durch Christu[m] Ihesum / die heyligen 
apostelen / durch die gots marterer / vn[n] gots heyligen vtter vnd lerer vn[n] gibt vns [der] warheit vnsers 
glaubens kundtschafft die gantz Christliche kirchen / So sint ir z erkentniß üwers glaubens kom[m]en 
durch Vlrich Zwingly den kelch dieb / durch üweren Berchtold haller den verlognen man / vnd Frantz 
kolben den vßgeloffnen meineidigen Chartüser münch / wie ir ein glaube[n] habt / also hant ir auch lerer 
vnd glauben geber1623. 

In beiden Fällen bewertete er nicht nur die beiden Theologen negativ, sondern auch Bern, das 

sich gegen die anderen Eidgenossen sowie gegen den ‚wahren Glauben‘ gewandt habe. Dabei 

                                                 
1618 Im Bärenzahnweh nannte er z.B. Blarer, Vadian, Zwingli, Haller und Kolb, die der kranke Bär bisher 
vergeblich konsultiert habe. Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh, V. 62/75/83/86/94. 
1619 Franz Kolb (ca. 1465-1535) beendete sein Studium 1497 mit dem Magister artium in Basel. Danach war er an 
verschiedenen Orten in unterschiedlicher Funktion (Lehrer, Kantor, Prediger) tätig. 1512 trat er in das 
Karthäuserkloster in Nürnberg ein, das er Ende 1522 seiner lutherischen Predigt wegen verlassen musste. Er wirkte 
dann auf Luthers Empfehlung hin als Prediger in Werthheim, wo er eine neue Gottesdienstordnung nach Basler 
Vorbild einführte. Ab 1524 vertrat er die Theologie Zwinglis, 1527 erhielt er in Bern eine Anstellung als Prediger. 
Dort unterstützte er Haller bei der Einführung der Reformation und war an der Abfassung der zehn Thesen der 
Berner Disputation beteiligt. Aus gesundheitlichen Gründen wurde er 1535 seines Amtes enthoben. Vgl. 
Bodenmann, Reinhard: Kolb, Franz (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D10708.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Lavater, Hans Rudolf: Kolb (Kolbius), Franz. In: Neue 
Deutsche Biographie 12. Berlin 1979, S. 440f. 
1620 Bereits zuvor hatte Murner auf den aus Schwaben stammenden Haller angespielt: „Volgt, mine kind, dem alten 
beeren / Vnd nit der frembden betzly mren, / Wie jeder kumpt von schwaben gerandt.“ Murner, Thomas: Des 
alten christlichen Bären Testament, V. 61-63. 
1621 Etwas ist „mit der Finnenkrankheit behaftet“. ‚Finne‘ bezeichnet sowohl Hautpusteln als auch Würmer im 
Fleisch. Im übertragenen Sinn bedeutet ‚finnen‘ ‚vom Charakter her betrügerisch, perfide, verdächtig‘. Finnen. In: 
Schweizerisches Idiotikon 1, Sp. 838f. Vgl. finnig. In: Schweizerisches Idiotikon 1, Sp. 839. 
1622 Murner, Thomas: Des alten christlichen Bären Testament, V. 92-102. In einer kürzeren Fassung wird dieser 
Vorwurf später wiederholt. Vgl. ebd., V. 149-151.  
1623 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. H1v. 



341 
 

nutzte Murner die grundsätzliche Kritik an Haller und Kolb dazu, sowohl die Einführung der 

Reformation in Bern als auch die Berner Disputation zu diskreditieren1624. 

Als Repräsentanten Berns auf der Disputation schenkte er den beiden Theologen unter den 

„Zwinglischen“1625 besondere Aufmerksamkeit, wobei er seinen Fokus stärker auf Haller als 

auf Kolb legte. Eine Begründung dafür formulierte er selbst, wenn er Kolbs Beteiligung an der 

Disputation als unbedeutend charakterisierte1626. In Anschluss daran wandte er sich Haller1627 

zu, doch ging er nicht sofort auf dessen Beiträge ein, sondern schilderte die Konfrontation 

zwischen Treger und Haller auf der Badener Disputation, um seine negative Einschätzung der 

Aussagen Hallers darzulegen. Daraus folgerte Murner: „Da gab sich der selbig haller glich vor 

aller welt für ein lügner gefangen, wischt das mul stund vff disputieret wider die messen dorumb 

hab ich gesagt er syge nit eins spagürlys1628 werdt. Mit solchen lügneren vnd kolben hant die 

von Bern der gantzen christenheit ein kampff vnd disputatz angebotten.“1629 Damit ‚überführte‘ 

er Haller nicht nur als Lügner, sondern legte zudem den Nachweis vor, dass die besagten 

Ansichten zur Messe bereits widerlegt worden seien1630. 

Nach einer weiteren Episode von Haller auf der Badener Disputation1631 kam Murner auf Kolbs 

und Hallers Auftreten auf der Berner Disputation zu sprechen: Kolb habe während der 

Disputation geschwiegen, Haller seine Ausführungen zur fünften Schlussrede ‚Wort für Wort‘ 

aus einer Schrift Oekolampads1632 übernommen. Von diesen ‚köstlichen Eselsköpfen und 

                                                 
1624 Murner kritisierte Bern etwa dafür, einen „verlognen pfaffen“ (Haller) und einen „ußgeloffnen meyneidigen 
chartüser münch“ (Kolb) als Disputanten eingesetzt zu haben. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 833. 
1625 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 12. 
1626 Nach dem Vorwurf eines dreimaligen Meineides (an Glauben, Priestertum und Kartäuserorden) fuhr Murner 
fort, dass er „hat die gantz disputatz vß nie keiner geschrifft oder argument antwurt geben, das er aber nit gantz 
wie ein pfiffer [Pfifferling K.H.] vergebens da sesse, het er etlich mal das volck ermant ein pater noster z betten 
z erfindung der worheit, das by vns gretti [gebrechlicher Mann K.H.] im spittel glich als wol het kinnen thn, als 
der vßgeloffen münch.“ Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 24. Vgl. Grätti II. In: Schweizerisches 
Idiotikon 2, Sp. 823. Pfĭffer. In: Schweizerisches Idiotikon 5, Sp. 1086. Tatsächlich scheint Kolb selbst nicht 
disputiert zu haben – in der von Murner konsultierten Aktenausgabe zur Berner Disputation sind als Beiträge Kolbs 
nur Einleitungen zu einigen Schlussreden aufgeführt. Vgl. z.B. o.A.: Handlung oder Acta, fol. LXXIIr-LXXIIIv. 
1627 Im Gegensatz zu Kolb war Haller an der Disputation um die fünfte Schlussrede beteiligt, ebenso wie Bucer, 
Oekolampad und Zwingli. Vgl. o.A.: Handlung oder Acta, fol. CLXXr-CXCIIv. 
1628 Eine kleine Münze. Vgl. Spargürli. In: Schweizerisches Idiotikon 10, Sp. 55. Murner hatte diesen Ausdruck 
bereits ein paar Sätze zuvor in Bezug auf Haller gebraucht. Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 24. 
1629 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 24. In der Schilderung des gleichen Wortwechsels in Hier wird 
angezeigt zog Murner diese Folgerung nicht. Vgl. ders.: Hier wird angezeigt, S. 826f. 
1630 Dieser Nachweis war Murner so wichtig, dass er ihn nicht nur in zwei verschiedenen Publikationen wiedergab, 
sondern noch in seinem Sendbrief auf seine Schilderung in Hier wird angezeigt verwies: „Ich hab jnen ob in der 
vßlegung ires vßschribens eins theils gesagt wie sich Berchtold haller als ein verlogen man vff der disputation z 
Bade[n] gehalte[n] hab / ob sy mir das nit glauben wolten / mgent sy iren radts botten dorumb fragen. Wie sich 
aber die andren barmhertzigen kutler [negative Bezeichnung einer Gruppe von Menschen als „Clique, Sippschaft, 
Gesindel, Pack“. K.H.] gehalte[n] handt hab ich in iren gethonen lugen gngsam angezeigt.“ Murner, Thomas: Ein 
send brieff, fol. C3v. Chütt. In: Schweizerisches Idiotikon 3, Sp. 576f. 
1631 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 24f. 
1632 Oekolampad publizierte 1528 zwei Schriften zum Messopfer: Oekolampad, Johannes: Repvlsio apologiae 
sacrificii evcharistiae, qvam Pelargvs factionis s. dominici, senatui Basilien[si] obtulit. Basel 1528. Oekolampad, 



342 
 

Narren‘ hätten sich die christlichen Berner zum Abfall vom Glauben verführen lassen1633. 

Danach wandte er sich der Widerlegung vornehmlich Hallers Argumentation zu1634, in die er 

Formulierungen einfügte, durch die er seine Ablehnung weiter unterstrich1635. Insbesondere am 

Anfang verband er dies mit einem starken Bezug auf seine Person, indem er seinem Verständnis 

der Aussagen Hallers durch Ausdrücke wie „Ich kann nit verston“, „Ich sitz nit hie das ich jn 

leren will, ich wiste im sunst wol z sagen“ oder „Ich verstand jn wol er meinet“1636 Nachdruck 

verlieh. 

Im weiteren Verlauf der Messschrift widmete Murner Haller erneut seine Aufmerksamkeit in 

einem weiteren Abschnitt, der mit einem deutlichen Urteil überschrieben ist als „Von dem 

stehelen vnd vnüberwindtlichen argument, da mitt der hochgelert doctor Bechtoldt Haller das 

opffer der heyligen messen het vnderstanden ab z thn“1637. Hier fügte Murner seinen eigenen 

Widerspruch gegen Haller in die Diskussion sowohl der Badener als auch der Berner 

Disputation ein, indem er seinen eigenen Widerspruch formulierte, Hallers Argumentation als 

Widerspruch zu Buchstab in den Diskussionsverlauf der Berner Disputation einordnete (und 

als Lüge klassifizierte) und schließlich eine Diskussion zwischen Oekolampad und Eck 

während der Badener Disputation skizzierte, in der Oekolampad die Argumentation Hallers 

bereits vorgebracht habe1638. Somit stellte er seinen eigenen Widerspruch gegen Haller in 

Kontinuität zur Badener Disputation, wo die entsprechenden reformatorischen Aussagen 

bereits widerlegt worden seien. 

11.6) Wolfgang Capito 

Capito hatte sich erst in Straßburg niedergelassen, als Murner dort keine Schriften mehr 

publizieren konnte, dennoch wusste er von Beginn an über Murners kontroverstheologische 

publizistische Tätigkeit Bescheid, Bucer hatte ihn bereits am 11.11.1520 über das Erscheinen 

einer anonymen Schrift Murners gegen Luther informiert1639. Am 04.12.1520 war es Capito, 

der Luther von zwei Schriften Murners (Eine christliche Ermahnung und Von Luthers Lehren 

und Predigen) in Kenntnis setzte1640. An der Vorlesungsreihe im Franziskanerkloster 1524 war 

                                                 
Johannes: Widerlegung der falschen gründt / so Augustinus Marius Thmbpredicant z Basel / z verwenen das 
die Meß ein Opffer sey / eynem Ersamen Radt doselbig überantwort hat. Basel 1528. 
1633 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 25. 
1634 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 25-34. 
1635 Etwa „Disses sint die zwlff mißbrüch die sy also verlogen, biebisch vnd betrügklich für wenden die meß z 
verwerffen. Vnd ist vff erden niemants also kleins verstands der da nit merck das es ein lutere ertz schelmery ist, 
vnd ein worer verlogner ertz bben tandt.“ Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 32. 
1636 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 25. 
1637 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 45. 
1638 Vgl. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 45-48. 
1639 Vgl. Bucer an Capito, 11.11.1520. In: Jean Rott (Hg.): Correspondance de Martin Bucer 1, S. 121. 
1640 Vgl. Capito an Luther, 04.12.1520. In: WABr 2, S. 223/226. 



343 
 

Capito beteiligt1641, setzte sich jedoch nur mit Treger publizistisch auseinander1642. In die 

Auseinandersetzung zwischen Bucer und Murner scheint Capito nicht involviert gewesen zu 

sein, sodass Bucer ihn im Nachhinein erst darüber informieren musste1643. 

Eine Beschäftigung Murners mit Capito lässt sich erst in Murners Luzerner Zeit fassen, sie 

bezog sich auf die beiden Disputationen von Baden und Bern. Allerdings übte er 

Zurückhaltung, da Capito (wie Zell, Hedio und Bucer) Straßburger Bürger war1644 und er sich 

in der Renunziation wegen seiner Pension dazu verpflichtet hatte, nicht gegen solche zu 

agieren1645. Anlass für Murners publizistisch geäußerte Kritik an Capito bildete die anonyme 

Wahrhaftigen Handlung1646, eine unautorisierte Darstellung zum Verlauf der Badener 

Disputation. Zwar war Capito an dieser Schrift beteiligt, doch stammt von ihm wahrscheinlich 

nur das Vorwort1647, sodass Murner ihn wohl fälschlicherweise als den Hauptverantwortlichen 

ansah. Auf diese Schrift reagierte Murner im letzten Absatz von Ein wahrhaftiges 

Verantworten, wo er als Nachsatz eine eigene Gegenpublikation ankündigte: „wil doctor 

Mumarri von Straßburg, der die zwo latinischenn schlußreden ins Wlffly Kpfflins1648 

schelmenbchlein gesetzt, ein gantz bch auff den nechsten tag draus machen, auff das die 

lblich legation, in die Eidtgnoschafft gesendet, mit erem [sic!] wider heimkumme“1649.  

Obschon er sein Vorhaben der Gegenpublikation nicht umsetzte1650, sah Murner die 

Notwendigkeit, ihre Ankündigung dem Straßburger Rat gegenüber ausführlich zu begründen 

und diesem einen erklärenden Brief zuzusenden. Nach einer einleitenden Schilderung 

rechtfertigte er die Charakterisierung der Wahrhaftigen Handlung als ‚Schelmenbüchlein‘ in 

einer Liste von 18 Gründen, wobei er als Hauptgrund die Schmähung der Eidgenossen 

                                                 
1641 Vgl. Lienhard, Marc: Capito, Wolfgang (Art.), S. 637. 
1642 Vgl. Capito, Wolfgang: Antwurt D. Wolffgang Fab. Capitons auff Brůder Conradts Augustiner ordens 
Prouincials vermanung / so er an gemein Eidgnoschafft jüngst geschriben hat. Straßburg 1524. 
1643 Vgl. Bucer an Capito, Ende Juli/Anfang August 1524. In: Jean Rott (Hg.): Correspondance de Martin Bucer 
1, S. 262f. 
1644 Als letzter von ihnen erwarb Bucer am 22.09.1524 das Bürgerrecht. Vgl. Baum, Adolf: Magistrat und 
Reformation, S. 204f. 
1645 Diesen Zusammenhang sah auch Capito und erklärte ihn Ambrosius Blarer, der im Kalender (7. Heumon) 
ebenfalls Ziel von Murners Polemik geworden war: Weil die Pensionszahlung von jährlich 52 Gulden an die 
Bedingung geknüpft sei, dass Murner keinen Straßburger Bürger schmähe, lasse er sie, auch Capito, in Ruhe. Vgl. 
Murner, Thomas: Kalender. Capito an Ambrosius Blarer, 02.01.1527. In: Traugott Schieß (Hg.): Briefwechsel der 
Brüder Ambrosius und Thomas Blaurer 1509-1548, Band 1. Freiburg i.Br. 1908, S. 141. 
1646 o.A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden. 
1647 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 35. 
1648 In Auseinandersetzung mit der Schrift von „Doctor Capito unnd Wlfflein Kpfflein, sein drucker“ lässt sich 
nicht immer mit Sicherheit sagen, ob er jeweils den Reformator oder Drucker meinte, wenn er von ‚Wolf 
Köpfflein‘ sprach, da er Capito nicht durchgängig mit dessen latinisiertem Namen benannte, sondern u.a. als 
„doctor wolff kpfflin“ bezeichnete. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 305. Murner an den 
Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 98. 
1649 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 305. 
1650 Nach eigenen Angaben verfasste er sie wie angekündigt. Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: 
Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 90. 



344 
 

anführte1651. Aus diesem Nachweis sollte ‚Euer Gnaden‘ erkennen, „wie ich kein burger von 

Straßburg jo kein hindlin [Hirschkalb K.H.] gern beleidigen wolt, wo sy mich noch dedtlicher 

beroubung aller myner narung behusung frnde und vaterlands unschuldigs vertribens, nit ouch 

erst in der fremdde understnden, umb lib und leben, eere und gut zu bringen, deren ich mit 

wissen und willen uff erden nie kein leidts gethon hab“1652. Damit stilisierte er sich selbst zu 

einem bis in die Fremde verfolgten unschuldigen Opfer und seine eigene Reaktion als eine 

angemessene Antwort. Dass ihm bewusst war, dass sein Verhalten als Verstoß gegen seine 

Verpflichtung der Renunziation eingeschätzt werden konnte, spiegelt sich in der Versicherung, 

keine Straßburger Bürger beleidigen zu wollen, sowie in dem Umfang seiner Ausführungen.  

Nach dieser Begründung zeigte Murner ein weiteres ihn betreffendes ‚Büchlein‘ Capitos beim 

Rat an (Neue Zeitung1653). Dieses charakterisierte er einleitend als gegen Fabri gerichtete 

Schmähschrift, doch wolle er sich mit der ihn nicht betreffenden Schmähung nicht beladen. 

„Aber so fil mich betrifft und die frummen eidtgnossen denen ich jetz truw huldschafft und 

dienstpflichtig bin und versprochen hab zeig ich U. G. an“1654, worauf er neun Anschuldigungen 

gegen Capito folgen ließ1655. Davon könne er nicht lassen, ehe er sich schriftlich dazu geäußert 

habe. Um die Notwendigkeit seiner Reaktion zu untermauern, schilderte er zwei Gespräche, in 

denen er sich zurückgehalten habe und wies somit nach, dass er auf Provokationen mit Bedacht 

reagiere. Zudem widersprach er ausführlich einzelnen gegen ihn gerichteten Aussagen Capitos, 

die er in seiner neunten Anschuldigung bereits kurz thematisiert hatte. Da Capito Murner nun 

in der Druckschrift vor den Ständen des Reiches gelästert habe, solle der Rat es Murner 

verzeihen, wenn er sich ebenso verhalte1656. 

Daraus folgerte er: „Uß welchem allem U. gn. wol verston mag daß ich disse lesterung und 

schmehung, so mynent halben so der disputation halb von Baden, in deren ich uß den dryen 

antwurter einer bin, und ouch von wegen meyns diensts und myner gnedigeen geletzten herren 

wegen nit kan noch mag unverantwurt lassen“. In Anbetracht der Verpflichtungen, die Murner 

in der Renunziation eingegangen war, begründete er insbesondere seinen Verstoß:  

                                                 
1651 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 90-94. 
1652 Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 93f. Vgl. 
Hind(e). In: Schweizerisches Idiotikon 2, Sp. 1410. 
1653 Capito, Wolfgang: Der nüwen zeytu[n]g vnd heymlichen wunderbarlichen offenbarung / so D. Hans Fabri / 
jungst vfftriben / vnd Wolffgang Capitons brieff gefälschet hat / bericht vnd erklerung. Straßburg 1526. Im VD16 
ist auch für dieses Werk Wolfgang Köpfel als Drucker verzeichnet. 
1654 Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 94. 
1655 Abgesehen von der ersten Anschuldigung, die eine Schmähung Murners noch in seiner Straßburger Zeit 
behandelt, stammen die anderen aus der Neuen Zeitung. Die ausgewählten Aussagen bezogen sich auf Murner, 
Fabri oder die Badener Disputation. Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel 
(Hg.): Correspondenz, S. 94-98. Vgl. z.B. Capito, Wolfgang: Der nüwen zeytu[n]g, fol. F4v. 
1656 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 98-100. 



345 
 

So ich nur uff dismal kein ansprach an yemans hab sunder alß ein antwurter mich myne mitgesellen mit 
sampt mynen gnedigen herren, denen ich diene, bentigt bin, min und ire ere zu verantwurten lib und leben, 
glimpff und fug von Capitone und wolff kpfflin beletzet zu verdretten, in krafft einer gegenwere von got 
allenn rechten uff erden zugelassen ouch dermassen mit druck zu verantwurten, wie sy uns dem ganzen 
Rmschen rich verunglimpffet handt, bin ich in gantzer hoffnung ich dieg wider solch myn vertragk gar 
nit, es sey ouch des artikels meinung und verſtandt der nit witers usswiset, den wo ich ansprach hab alß ich 
nun jetz disser zit gar keine hab, den sunst were mir ingebunden mich des natrlichen rechtens nit zu 
gebruchen, und min lib ere und gut zu verlassen des ich zu thun disse welt nit nemmen wolt, noch uweren 
pfennigthurn [sic!] mit dem gelt1657. 

Außerdem habe er den auf einer Tagsatzung seine Meinung zur ‚Lutherei‘, Straßburg und den 

Prädikanten dargelegt, von einer Anklage sprach er jedoch nicht. Seiner Darstellung zufolge 

legitimierte er dort seine Haltung gegenüber den Prädikanten mit seinem Gewissen, seiner Ehre 

und seinem Glauben1658. 

Dies alles zur Disputation und den Schmähungen durch Capito und Köpfel habe er dem 

Straßburger Rat nicht verhehlen wollen und als Ausdruck seines guten Willens mitgeteilt. 

Deshalb bitte er, dass ‚eure ehrsame Weisheit‘ seine Bücher, die Zwingli, seine Verteidigung 

der Disputanten und „die dedtlich handlung der Luthery“ beträfen, nicht so aufzunehmen,  

alß ob ich dz u. gn. zuwider und leidt dedte, Sunder zu frderniß des heiligen evangeliums, der gtlichen 
und christlichen worheit, der heiligen gerechtigkeit, on welche ouch grosse stet nt anders sint dan grosse 
mrdereyen wie Augustinus sagt1659, des alten woren ungezwifleten christlichen glaubens, zu underhaltung 
mins diensts, rettung der eeren myner herren Iren gnaden frid und ruw in iren underthonen und lender zu 
suchen, alß fast nur mglich. 

Habe der Rat etwas an Murners Ausführungen auszusetzen, solle er dies Murner über den Boten 

dieses Briefes wissen lassen, der Rat solle Murners untertänigen Dienst und Gehorsam spüren. 

Wenn er aber keine Nachricht erhalte, „wil ich thun als ich mag, dorin ich hoff myn vertragk 

und u. gn. frindtschafft mit sampt allen burgeren u. verwandte nit zu letzen“1660. 

Murners Begründung beruht auf dem Nachweis, in dieser besonderen Situation nicht anders 

handeln zu können. Dabei macht die Ausführlichkeit, mit der er sich für seine Reaktion auf 

Capito und die Wahrhaftigen Handlung rechtfertigte, deutlich, für wie legitimationsbedürftig 

er sie selbst erachtete. In Hinblick auf die Bedingungen, an die die Auszahlung seiner Pension 

geknüpft waren, begründete Murner weniger sein Verhalten an sich als vielmehr seinen 

Vertragsbruch. Dass er sich dennoch in der von ihm gewählten Form äußerte, verdeutlicht 

wiederum, für wie notwendig er eine Reaktion auf die Wahrhaftigen Handlung erachtete. 

Grundsätzlich wird an Murners Verhalten deutlich, wie einschränkend die Verpflichtungen der 

Renunziation für seine Auseinandersetzung mit den Straßburger Reformatoren war. So 

                                                 
1657 Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 101f. 
1658 Vgl. Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 102f. 
1659 Murner zitiert hier die Überschrift zum 4. Kapitel des 4. Buches von Augustinus Über den Gottesstaat. Vgl. 
Wagner, Norbert Berthold: Reine Staatslehre. Staaten, Fictitious States und das Deutschland-Paradoxon 1. 
Berlin/Münster 2015, S. 66. 
1660 Murner an den Straßburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 103f. 



346 
 

konfliktfreudig er sich seinen Gegnern gegenüber auch zeigte, suchte er doch keinen Streit um 

jeden Preis. Diese Scheu vor einer publizistischen Auseinandersetzung mit den Straßburger 

Reformatoren zeigt sich außerdem im Kontext der Berner Disputation, zu der Murner durch 

Capito und Bucer eingeladen worden war. Zwar griff Murner diese Einladung in seiner 

Publizistik auf, doch nahm er sie nicht zum Anlass, mit den beiden Straßburger Reformatoren 

in einen Konflikt um die Disputation einzutreten1661. Stattdessen beschränkte er sich darauf, die 

Einladung sowie seine an Capito und Bucer gerichtete Absage abzudrucken1662 und dadurch 

seine Abwesenheit von der Disputation zu begründen. Darin wertete er beide u.a. als Ketzer ab, 

verwahrte sich jedoch gegen den Eindruck der unbegründeten Schmähung1663. Seine Haltung 

gegenüber den beiden verband er mit seiner grundsätzlich ablehnenden Haltung gegenüber der 

Disputation, wenn er etwa von ‚eurer vermeinten Disputation‘ sprach oder fragte, wer ‚eure 

Berufung‘ nicht verlachen wolle, da sie sowie Zwingli nicht nach Baden gekommen seien1664. 

Er nutzte die beiden Reformatoren hier vorrangig, um seiner Ablehnung der Disputation 

Ausdruck zu verleihen. In einer späteren Schrift verdeutlichte er unter Rückblick auf diese 

Einladung hingegen seine Aversion speziell gegenüber Capito und Bucer. Nachdem er die 

beiden der Lüge bezichtigt hatte – sie hätten zugesichert, dass Bern die Kosten für seine 

Teilnahme an der Disputation tragen würde, wohingegen Luzern davon in Kenntnis gesetzt 

worden sei, dass die Teilnahme auf eigene Kosten erfolgen solle – stellte er fest:  

Do ir mich so gern by uch hetten, worumb kament ir in hundert tusent tüffel nammen nit gon Baden, da hin 
uns die XII ort gemeiner eidtgnoschafft berieffet hatten, daz ich uch dennocht nie verwissen [getadelt K.H.] 
hab, und jetz verwissent ir mir so hoch, daz ich nit in die winckel zů uch in die ketzer kunckelstuben schlüff. 
Ich binn ein kindt der gantzen gmeinen christlichen kirchen und hab mit üwerem ketzer dreck werck nüt zů 
schaffen1665. 

Indem er Capito und Bucer hier eigens in seine Schrift einbrachte1666, fällt er sein Urteil nicht 

nur über die Disputation, sondern auch über die beiden Theologen. 

                                                 
1661 Beide Reformatoren waren als Disputanten involviert. Capito disputierte etwa mit Treger über die erste 
Schlussrede, Bucer war an der Disputation um die fünfte Schlussrede beteiligt, auf die Murner in seiner Messschrift 
einen Fokus legte. Vgl. o.A.: Handlung oder Acta, fol. XXVIr-XXXIr/CLXXVIIIr-CLXXXVr. 
1662 Vgl. Murner, Thomas: Appellation, S. 750-753. Bei dem von Murner abgedruckten deutschsprachigen Brief 
Capitos und Bucers handelt es sich vermutlich um eine Übersetzung, das lateinische Original ist verschollen. Vgl. 
Capito und Bucer an Murner, 25.01.1528. In: Christian Krieger/Jean Rott (Hgg.): Correspondance de Martin Bucer 
3, S. 100. In Hier wird angezeigt zitiert er einen Satz aus diesem Brief, der sich auf die Zusicherung des freien 
Geleites bezieht, auf Latein. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 832. 
1663 „Aber das ir ketzer syent (daz rede ich on üwer schmehung), verloffene, glubbrüchige, von der woren 
christlichen geystlicheit und lernung des heyligen geysts abtrinnige, und, wie mine fiertzig schlußreden von Baden 
anzeigen, eerloß sint, halt und bekendt die gantz gemeine kirch und nit ich, denn ich wurd von miner vernunfft 
nymmer also frembd, das ich etwas schmehung in uch trag, wo ich nit wißte, das eben das selb mit mir die gemein 
christlich kirch Jhesu Christi hielt und urteilet.“ Murner, Thomas: Appellation, S. 752. 
1664 Vgl. Murner, Thomas: Appellation, S. 752f. 
1665 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 832f. 
1666 In der von Murner kommentierten Stelle des Berner Schreiben ging es lediglich um die Frist, bis zu der alle in 
ihrer Herberge sein sollten, die an der Disputation teilnehmen wollten. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, 
S. 831. 



347 
 

Später griff Murner seine Einladung durch Capito – Bucer erwähnte er in diesem Fall nicht – 

in noch einer dritten Publikation auf. Darin kritisierte er, dass Zwingli Eck und Capito ihn zur 

Berner Disputation eingeladen hätten und fragte, diesmal unter Bezug auf diese beiden 

Reformatoren, warum sie nicht „in hundert tusent tüffel nam[m]en“ nach Baden gekommen 

wären, wohin die zwölf Orte berufen hätten. Außerdem bemängelte er, dass die ‚großen Esel‘ 

nicht wüssten, dass die Einberufung nur dem Richter und nicht den Parteien zustehe1667. Indem 

er die Einladungen als unrechtmäßig auswies, konnte er sein sowie Ecks Fernbleiben ohne 

ausführliche Erklärungen begründen. Zudem deutete er wie schon in Hier wird angezeigt an, 

dass er sich Capito auf der (legitimen) Badener Disputation gestellt hätte, wäre dieser dort 

erschienen. Gleichzeitig wies er die Schuld daran, dass es zu keiner Diskussion zwischen Capito 

und Murner gekommen war, allein Capito zu. Mit diesem Vorwurf setzte er zudem die Relevanz 

seiner hypothetischen Diskussion mit Capito derjenigen zwischen Eck und Zwingli gleich, 

beanspruchte also, (ebenfalls) einen zentralen Beitrag zur Auseinandersetzung leisten zu 

können. Eine Konfrontation mit Capito führte er jedoch auch in dieser Schrift nicht aus. 

11.7) Fazit 

Im Umgang mit den von Murner behandelten Gegnern zeigen sich Unterschiede, doch fallen 

einige Grundlinien auf: Die Reformatoren, auf die er sein Augenmerk richtete, waren jeweils 

von überlokaler Bedeutung. Am intensivsten setzte Murner sich mit Luther und Zwingli 

auseinander, den Zentralgestalten der von ihnen geprägten Reformationsbewegungen. Während 

er in Straßburg auf eine publizistische Auseinandersetzung mit den dortigen Reformatoren 

verzichtete (sofern diese bereits vor 1523 dort wirkten), gab es in Luzern keine Reformatoren, 

mit denen er sich hätte auseinandersetzen können, sodass die Wirkstätten derjenigen, gegen die 

er sich wandte, von vornherein außerhalb seiner Aufenthaltsorte lagen. Murners 

Auseinandersetzung mit Stifel bildet insofern eine Ausnahme, als dass die zwischen den beiden 

Autoren gewechselten Schriften vornehmlich in Straßburg gedruckt wurden, der Streit in dieser 

Hinsicht also im lokalen Rahmen erfolgte. Sobald er sich in der gesamten Eidgenossenschaft 

engagieren wollte und den Anspruch erhob, zu ihren Gunsten aufzutreten, waren lokal wirkende 

Reformatoren neben Zwingli ebenfalls von Relevanz, sodass er sich dort auf einen größeren 

Kreis von Reformatoren bezog. Allerdings gab es keinen konsistenten Kreis bestimmter 

Gegner, gegen den er sich in seiner Publizistik dauerhaft gewandt hätte. 

Obwohl Murner in seinen Werken auf bestimmte Reformatoren einging, relativierte er ihre 

jeweilige Bedeutsamkeit insofern, als dass er ihnen vorrangig als Einzelpersonen begegnete. Er 

                                                 
1667 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B3v. 



348 
 

marginalisierte die Bedeutung reformatorischer Bestrebungen, handelte es sich innerhalb des 

selektiven Betrachtungsfeldes doch gerade um die Positionen einiger weniger, als häretisch 

disqualifizierter Theologen, gegen die Murner sich wandte. Dabei gab Murner in seinen 

Publikationen in der Regel konkrete Anlässe an, derentwegen er sich in Form der jeweils 

aktuellen Flugschrift als begründete Reaktion zu Wort meldete. Auf diese Weise konnte er 

immer einen ‚Verantwortlichen‘ dafür benennen, dass er sich mit seiner aktuellen Publikation 

(sowie in der von ihm gewählten Form der Polemik) zu Wort meldete. Der jeweils gewählte 

Gegner diente dazu, „durch seine Person Vorwürfe und Vorurteile zu bestätigen“1668. 

Die Fokussierung auf einzelne Reformatoren ermöglichte es ihm zudem, eine Konfrontation 

allein unter Theologen auszutragen, wohingegen er seine Leser und damit insbesondere Laien 

auf die Rolle des Publikums beschränkte. Grundsätzlich versetzte ihn die Annahme, die 

‚richtige‘ Position zu vertreten, in die Lage, eine deutliche Be- und Abwertung dieser Gegner 

vorzunehmen, die er seinem Publikum vorführte. Somit trat Murner als Mahner und Warner 

auf, wobei er die Reformatoren als Verführer ihrer Anhänger und der Bevölkerung darstellte. 

Insofern nahm er zwar eine Negativbewertung aller Anhänger und Förderer der Reformation 

vor und grenzte sich von diesen ab, doch verurteilte er sie nicht im gleichen Maße wie die 

einzelnen Reformatoren, denen er sich in seinen Schriften widmete. Von der Ermahnung 

abgesehen, den ‚alten‘ Status quo beizubehalten, äußerte er gegenüber 

reformationsfreundlichen Entscheidungsträgern etwa keine politischen Forderungen. In 

Hinblick auf seine Zurückhaltung gegenüber den Straßburger Reformatoren und seinem 

Bemühen, sich mit dem Straßburger Rat gut zu stellen, ist jedoch ab 1526 Murners 

Eigeninteresse nicht zu vergessen, seine Pension nicht zu riskieren. 

Mit der Konzentration auf bestimmte Reformatoren einher ging die Abgrenzung vom Kreis 

ihrer Anhänger. Dabei vermied er es, sie als relevante Großgruppe erscheinen zu lassen, indem 

er im Vergleich dazu die Menge der ‚Rechtgläubigen‘ betonte und sich im Gegensatz zu seinen 

(wenigen) Gegnern der ‚richtigen‘ Mehrheit zuordnete. Seine Opposition zu den einzelnen 

Reformatoren markierte er durch eine Gegenüberstellung von ‚Ich‘/‚Wir‘ und ‚Er‘/‚Du‘/‚Sie‘ 

sowie die mit der Abgrenzung von ‚den anderen‘ einhergehende, scheinbar eindeutige 

Gruppenzuordnung. Hinzu kommen die stets wertenden Selbst- und Fremdbezeichnungen, die 

mit einer klaren Charakterisierung von gut/schlecht verbunden waren, etwa als Alt- und 

Neugläubige oder Vorwürfe der Ketzerei und des Aufruhrs. Mit solchen Zuordnungen konnte 

Murner seine Gegner als von der Norm abweichend diskreditieren, wobei er im Umkehrschluss 

                                                 
1668 Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 59. 



349 
 

suggerierte, dass er selbst dieser Norm entspräche. Wie grundlegend diese Einteilung in ‚uns‘ 

und ‚die anderen‘ war, zeigt sich in der postulierten kategorischen Trennung zwischen den 

‚Christen‘ einerseits sowie den ‚Lutherischen‘, ‚Zwinglischen‘ und ‚Ketzern‘ andererseits. 

Zusätzlich zu dem schwerwiegenden Vorwurf der Ketzerei nutzte Murner noch weitere Mittel, 

um die Glaubwürdigkeit seiner Gegner in Zweifel zu ziehen, wenn er ihnen etwa widersprach 

und Fehler nachwies, sie der Lächerlichkeit preisgab oder kriminalisierte. Solche Versuche, 

Gegner zu stigmatisieren sind „nicht als destruktive, sondern als konstruktive Elemente der 

religiösen Streitigkeiten zu beurteilen, weil sie die im Entstehen begriffene Religionspartei 

maßgeblich durch Abgrenzung und Betonung der spezifischen einheitlichen Elemente der 

eigenen Gruppe befördern“1669. 

In der von Murner konstruierten Konstellation kam seiner Person insgesamt eine besondere 

Bedeutung zu, weil er in seinen Schriften den Fokus auf seine Person legte und auf das 

Vorgehen anderer Personen oder Institutionen gegen die Reformation nur vergleichsweise 

selten einging. Er erscheint damit als zentrale Figur der Opposition. Der Ausdruck seiner 

eigenen Gegnerschaft zur Reformation im Allgemeinen sowie zu bestimmten Vertretern der 

Reformation im Besonderen war ein wichtiges Gestaltungselement innerhalb seiner 

kontroverstheologischen Schriften, mit dessen Hilfe er sein eigenes Engagement legitimieren 

konnte.   

                                                 
1669 Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 217. 



350 
 

12) Zusammenfassung: Murners self-fashioning 

Wie an den verschiedenen Facetten von Murners self-fashioning aufgezeigt, erschöpfte sich die 

Bedeutung der Person Murners für seine kontroverstheologischen Schriften nicht allein in dem 

Umstand, dass er ihr Verfasser war: Murner involvierte sich selbst stark in sein publizistisches 

Engagement. Indem er als Ich-Erzähler seine Ansichten darlegte oder auf sich und sein 

Engagement gegen die Reformation verwies, sorgte er dafür, dass er in jeder seiner 

Publikationen präsent war. Dadurch wies er seiner Person eine zentrale Stellung zu, wobei er 

sein Auftreten in den verschiedenen Schriften jeweils in der Art gestaltete, die ihm angemessen 

erschien. Die Inszenierung seiner selbst war ein wichtiger Aspekt, ansonsten hätte er seine 

Publizistik nicht so stark auf seine Person ausgerichtet – sie war offenbar Teil seiner Strategie. 

Sein self-fashioning diente ihm innerhalb seiner kontroverstheologischen Schriften als Mittel, 

um sich und seine Werke in der aktuellen Auseinandersetzung um die Reformation 

einzuordnen. Da er darin verschiedene Schwerpunkte setzte, betonte er jeweils unterschiedliche 

Aspekte und deckte damit ein breites Spektrum in der Gestaltung seiner Selbstdarstellung ab. 

Neben wiederkehrenden Mustern nutzte Murner für seine Selbstinszenierung bestimmte 

Anknüpfungspunkte, die nur für einzelne Schriften von Bedeutung waren. An den gezielt für 

sein self-fashioning ausgewählten Aspekten wird ersichtlich, was für ihn im Kontext der 

einzelnen Schriften gerade von Relevanz war und, wenn er auf bestimmte Gegner reagierte, 

wer sich in seinem Blickfeld befand und wem er eine so große Bedeutung beimaß, dass er ihn 

in seine Schriften integrierte. Da die Art und Weise, wie er mit den von ihm gewählten 

Schreibanlässen umging, in seinem eigenen Ermessen lag, lässt sie Rückschlüsse darauf zu, 

welche Verhaltensweisen er in den spezifischen Entstehungskontexten der einzelnen Schriften 

als angemessen erachtete. Er verfolgte keine starre Taktik, sondern änderte sein Auftreten, was 

besonders an der Anonymität und ihrer Aufgabe deutlich wird. Eine situative Anpassung 

erfolgte insbesondere mit seinem Standortwechsel von Straßburg nach Luzern, durch den sich 

die äußeren Umstände änderten, unter denen Murner sich engagierte. Völlig variabel war sein 

self-fashioning dabei nicht, da es auf realen Vorgaben basierte – die Katzenmotivik hätte er 

beispielsweise nicht aufgegriffen, wenn diese nicht zuvor zu seiner Verspottung herangezogen 

worden wäre. Seine Kopplung an Eck und Fabri fußte auf ihrer aller Teilnahme an der Badener 

Disputation, die er zu seinen Gunsten umdeutete und ausschmückte. 

Dort, wo sich Konstanten ausmachen lassen, handelt es sich um Strategien, die ihm dauerhaft 

als sinnvoll erschienen, insbesondere wenn er sie sowohl in Straßburg als auch in Luzern 

verfolgte. Zu diesen Konstanten zählen der wiederholte Hinweis, jeweils auf bestimmte 

Schriften oder Ereignisse zu reagieren sowie die verschiedenen Rollen, in denen er sich 



351 
 

wiederholt präsentierte, insbesondere aber die von ihm eingenommene Opposition zur als 

Ketzerei bewerteten Reformation, die konstitutiv für seine kontroverstheologische Publizistik 

war. Dabei musste jedoch die Haltung, in der er sich präsentierte, nicht zwingend statisch sein: 

Murner verlieh seiner Ablehnung der Reformation etwa in allen seinen 

kontroverstheologischen Schriften Ausdruck, verdeutlichte aber nur in den ersten von ihnen ein 

Bemühen um Verständigung.  

Im Umkehrschluss bedeutet die Prämisse, dass er sein Auftreten gezielt gestaltete, dass er 

bestimmten Aspekten, die er nicht ausführte, keinen Mehrwehrt beimaß. Besonders deutlich 

wird dies an seiner Tätigkeit als Drucker: Er erachtete es offensichtlich nicht als zielführend, 

sich in der Rolle des Druckers zu präsentieren, und thematisierte seine Betätigung als solcher 

überhaupt nur in bestimmten Situationen. Im Gegensatz zu seinem Auftreten etwa als Theologe 

oder Jurist bedeutete dasjenige als Drucker keine zusätzliche Legitimation für sein Tun. 

Außerdem gab es solche Rollen, in denen er sich nicht explizit darstellen musste, um in einem 

bestimmten Rang wahrgenommen zu werden. Ein ausgiebiges self-fashioning als Mönch war 

beispielsweise nicht notwendig, wenn er als solcher ohnehin bekannt und in seinem Umfeld 

durch sein Aussehen erkennbar war. Sobald er diesen Aspekt seiner Identität jedoch aufgriff, 

ging es darum, ihn zu betonen und seine Wortmeldung oder sein Verhalten in bestimmten 

Kontexten zu begründen. Dann gibt es auch solche Aspekte, die problematisch waren, sodass 

davon ausgegangen werden kann, dass er sie bewusst aussparte. So bezog Murner zwar aus 

seiner Stellung als Luzerner Seelsorger wiederholt Legitimation für sein Tun, stellte sich aber 

nie direkt als im Interesse Luzerns oder in dessen Auftrag handelnd dar. In seinem Umgang mit 

dem Deutschen wird wiederum ein Dilemma deutlich, in das Murner sich durch seine 

Publizistik begab: Zwar übte er entschiedene Kritik an der Verwendung des Deutschen in der 

reformatorischen Publizistik, doch legte er keine eingehende Begründung vor, warum er selbst 

sich des Deutschen bedienen dürfe. 

In den in der Untersuchung als ‚Rollen‘ zusammengefassten Schwerpunkten, die sich in 

Murners self-fashioning ausmachen lassen, gibt es in Hinblick auf ihre Stoßrichtungen einige 

Übereinstimmungen. Diese Überschneidungen deuten darauf hin, dass Murner mit der 

Präsentation seiner selbst in ihren verschiedenen Facetten eine übergeordnete Absicht verfolgte. 

Als zentrales Anliegen seines self-fashionings lässt sich die Legitimation seines Tuns 

ausmachen, v.a. seiner Publizistik, aber auch grundlegend seines gesamten Engagements gegen 

die Reformation. Solche Aspekte, die sich wegen ihres wiederholten Vorkommens ebenfalls 

als wesentliche Anliegen seiner Selbstdarstellung ausmachen lassen, sind wiederum aufs 

Engste mit seiner Legitimation verknüpft. In allen untersuchten Aspekten war die Ausrichtung 



352 
 

darauf, sein Tun als legitim darzustellen, von Bedeutung. Insbesondere der Umstand, dass er 

sich auf dem publizistischen Weg zu Wort meldete, bedurfte der Rechtfertigung. Den Nachweis 

der Rechtmäßigkeit seiner Wortmeldungen passte er jeweils an, wenn er etwa als Anonymus 

darauf hinwies, dass seine Autorschaft dem Bischof von Straßburg bekannt sei und die 

vorliegenden Schriften keine Schmähschriften seien oder wenn er auf gegen seine Person 

gerichtete Schmähungen verwies, gegen die er sich zur Wehr setzte. Dabei bezog Murner seine 

Legitimation jedoch nicht nur aus dem gezielten Nachweis, dass seine einzelnen Schriften 

angemessen seien, sondern verdeutlichte durch die Kombination seiner Qualifikationen, seiner 

Ämter und Funktionen sowie dem Anspruch, die ‚richtigen‘ Ansichten zu vertreten, dass er 

über die nötigen Kompetenzen verfüge, um sich in der von ihm gewählten Form an der 

Auseinandersetzung um die Reformation zu beteiligen. 

Es war gerade der Ausweis seiner persönlichen Kompetenz und damit Glaubwürdigkeit, dem 

er in seinen Schriften in Hinblick auf sein self-fashioning den größten Platz einräumte. Er führte 

seine Argumentation zumeist als aus seinem eigenen Wissen geschöpft vor und verwies nur 

vergleichseiwese selten auf andere Personen oder Instanzen, um seine Ansichten zu bestätigen. 

Notwendig war solch eine Absicherung durch andere insofern nicht, als dass er seine eigenen 

Darlegungen und Einschätzungen als alternativlos und damit richtig präsentierte, zumal er als 

Doktor der Theologie und beider Rechte nachweislich über die notwendigen Qualifikationen 

verfügte, sich im Gegensatz zu Laien an der gegenwärtigen Debatte zu beteiligen. Dies 

kommunizierte er seinen Lesern, die er gleichzeitig auf die Rolle des Publikums beschränkte. 

Damit begrenzte er die Diskussion um die Reformation seinerseits auf eine zwar öffentlich 

ausgetragene, aber nur unter Theologen geführte Debatte. In dieser theologischen 

Auseinandersetzung war es für Murner besonders wichtig, sich als fähiger Theologe, bzw. als 

im Vergleich zu den Reformatoren der fähigere Theologe, auszuweisen. Dies tat er nicht nur 

durch die Abwertung seiner Gegner, sondern auch dadurch, dass er sie begründet widerlegte, 

in seiner Argumentation auf den Kanon der von der Römischen Kirche approbierten Quellen 

zurückgriff und durch die Bezugnahme auf dieses Korpus ein Bekenntnis zu dieser Kirche 

ausdrückte. In Ergänzung zu seinem Rang als studierter Theologe und Geistlicher trat er 

zusätzlich als Jurist auf und stellte sich grundsätzlich als Gelehrter dar, wodurch er die 

Reformation nicht nur aus einer theologischen Perspektive, sondern umfassend verwarf. 

Eng verbundenen mit der Betonung, über die notwendigen Kompetenzen zu verfügen, um sich 

befugt an der laufenden Debatte zu beteiligen, war der für sein gesamtes Engagement 

entscheidende Anspruch, im Gegensatz zu den Reformatoren, gegen die er sich wandte, die 

‚richtigen‘ Ansichten zu vertreten. Eine Bestätigung seiner Position drückte er auf verschiedene 



353 
 

Weise aus, etwa wenn er seine Ausführungen umfangreich belegte oder im Widerspruch zu als 

‚falsch‘ verworfenen Aussagen von Reformatoren seine eigenen Auslegungen und Ansichten 

ausführte. Hinzu kommt, dass er die Reformatoren und ihre Ansichten kriminalisierte, sodass 

er seiner Darstellung zufolge im Umkehrschluss den legalen, also ‚richtigen‘ Status quo vertrat. 

Einen Schwerpunkt bildet dieser Aspekt in seinem self-fashioning, wenn er als Repräsentant 

der ‚allgemeinen‘, nämlich ‚rechtgläubigen‘, Christenheit das Wort ergriff, der seine Ansichten 

als Gemeinplätze vertrat. Dabei war Murner innerhalb seiner Schriften mehr als nur der 

Wortführer dieser Großgruppe, sondern ihre Verkörperung. Gleichzeitig nahm Murner eine 

Einordnung seiner Person im Verhältnis zu den Vertretern der Reformation sowie zu seinen 

Lesern vor, durch die er gegenüber beiden Gruppen eine Überlegenheit beanspruchte. Immerhin 

vertraten die von ihm gewählten Gegner seiner Darstellung zufolge ‚Irrtümer‘, die er aufdeckte 

und denen er widersprach. Seine Leser belehrte er entsprechend. 

Sowohl der Anspruch, die ‚richtigen‘, ‚rechtgläubigen‘ Auffassungen zu vertreten, als auch der 

wiederholte Hinweis auf seine Qualifikationen dienten dazu, seinen Ausführungen Nachdruck 

zu verleihen. Murner setzte seine Person gezielt dazu ein, seine Position zu stärken und seine 

Argumentation zu untermauern. Darüber hinaus dienten ihm gezielte, wenn auch seltene, 

Bezugnahmen auf andere Personen oder Amtsträger dazu, sich zu unterstützen. Sobald er sich 

hochrangigen oder anerkannten Persönlichkeiten zur Seite stellte und damit eine 

Übereinstimmung in ihrer Haltung gegenüber der Reformation unterstellte, wertete er seine 

eigene Position auf. Deutlich wird diese Strategie v.a. in seiner Anbindung an seine 

Zeitgenossen Erasmus von Rotterdam, Heinrich VIII. von England, Johannes Eck und Johann 

Fabri. Da er sich jedoch keine dauerhaften Bezugspersonen wählte und solche Bezüge nur 

situativ herstellte, war dies kein Vorgehen, dem er in seinem self-fashioning insgesamt eine 

herausragende Bedeutung für den Erfolg seiner Publizistik beigemessen hätte, wohl aber ein 

relevanter Baustein. Über die Absicht hinaus, seine Position zu stärken, waren solche Bezüge 

für Murner nicht notwendig, da er sie nicht zur Bestätigung seiner ohnehin als ‚richtig‘ 

postulierten Haltung benötigte. 

Zur Legitimation seiner Schriften trug ebenso bei, dass er sie stets als angemessene, 

zielgerichtete Reaktionen auf vorangegangene Schriften, Anlässe oder Provokationen auswies, 

sodass er seine eigenen Schriften aus der Notwendigkeit heraus begründete, sich zu Wort 

melden zu müssen. Diese Strategie bot ihm verschiedene Vorteile, allem voran konnte er von 

vornherein dem Eindruck widersprechen, selbst der initiale Provokateur zu sein. Wichtig war 

dies insbesondere dann, wenn Murner auf Polemik zurückgriff: Sobald er behauptete oder 

nachwies, dass seine Gegner ihn zuvor angegriffen und verspottet hätten, präsentierte er sich 



354 
 

als ein, seiner Darstellung zufolge, unschuldiges Opfer. Indem er solchen Angriffen auf 

demselben Weg begegnete, konnte er seine eigenen Angriffe als Verteidigung insbesondere 

seiner Person kennzeichnen sowie seine eigenen Werke als direkte Widersprüche einordnen. 

Indem Murner sich gezielt gegen ausgewählte Reformatoren wandte und seine Schriften als 

Reaktionen auf bestimmte Schriften oder Ereignisse auswies, trat er seinen reformatorischen 

Gegnern in seinen Schriften persönlich entgegen. Durch diese Grundausrichtung seiner 

Publikationen war der Ausdruck seiner Gegnerschaft ein zentrales Gestaltungselement. Indem 

er seine Ablehnung der reformatorischen Positionen sowie ihrer Stellvertreter ausdrückte, 

konstruierte er durch die personelle Gegenüberstellung eine Opposition zweier vermeintlich 

klar voneinander unterscheidbarer sowie deutlich als positiv/negativ markierter Parteien: Auf 

der einen Seite standen demnach Murner und alle ‚Rechtgläubigen‘, die der Römischen Kirche 

angehörten, auf der anderen Seite Repräsentanten und Anhänger der ‚falschen‘ 

reformatorischen Lehren. In dieser Konstellation konnte Murner den Anspruch erheben, die 

gesamte rechtgläubige Christenheit zu repräsentieren und die ‚Partei‘ seiner reformatorischen 

Gegner auf nur eine Handvoll Personen marginalisieren. Das mit dieser Gegenüberstellung 

verknüpfte Mengenargument verlieh der von Murner vertretenen Position Nachdruck, 

repräsentierte er doch seiner Darstellung zufolge als zentrale Figur der Opposition die Mehrheit 

und war damit keine Einzelstimme. 

Indem er sich selbst in seine Schriften einband und sich darin thematisierte, ordnete er sich 

zudem in das Geschehen ein, zu dem er publizierte. Er war demnach kein unbeteiligter 

Beobachter, sondern von der Debatte und bestimmten Ereignissen betroffen bzw. daran 

beteiligt. Deutlich machte er dies nicht nur, wenn er begründete, warum er sich zu einer 

publizistischen Reaktion veranlasst fühlte, sondern auch durch das Einflechten von Passagen, 

in denen er auf sein Engagement außerhalb seiner Schriften einging. Dabei lenkte er die 

Aufmerksamkeit auf sich, indem er sein Verhalten erklärte und sich somit zum Objekt seiner 

Schilderungen machte. Dies tat er insbesondere in solchen Publikationen, die er als 

Verteidigungsschriften zu Gunsten seiner Person konzipierte, da er dort einen Schwerpunkt 

darauf legte, wie er sich und seine Taten vor seinem Publikum darstellte. Eine Besonderheit 

bilden solche Schilderungen, in denen er sich vor einem mehr oder minder lokalen Publikum 

in sein direktes Umfeld einordnete, etwa durch den Hinweis auf familiäre Bindungen oder auf 

ein ihm übertragenes Amt. Damit drückte seine Verbundenheit zu seinem Umfeld aus, zu 

dessen Gunsten er sich aus eigener Veranlassung zu Wort meldete. Während Murner sich 

jedoch in die ‚rechtgläubige‘ Gemeinschaft integrierte, deren Ansichten er zu repräsentieren 



355 
 

beanspruchte, wahrte er eine gewisse Distanz zu seinem direkten Umfeld insofern, als dass er 

sich nur in Relation zu diesem setzte, es aber nicht öffentlich vertrat. 

Eng miteinander verbunden waren Murners Einordnung in das zeitgenössische Geschehen. in 

die bestehende Ordnung, in sein Umfeld sowie in akademische, theologische und hierarchische 

Strukturen. Indem er sich in diese einfügte, bestätigte er sie und verlieh seinem Bekenntnis zu 

ihnen Ausdruck. Zwar wies er seiner Person in seinen Schriften eine bedeutungsvollere Stellung 

zu als er in Wirklichkeit einnahm, doch beanspruchte er keine Stellung, für die er nicht die 

notwendigen Kompetenzen hätte vorweisen können. Obwohl er mit aller Deutlichkeit eine 

Bewertung der Reformation und aktuellen Lage vornahm, formulierte er kein abschließendes 

Urteil und verwies auf übergeordnete Instanzen wie Kaiser, Papst oder Konzil, denen dies 

zustehe. Insgesamt nannte Murner solche Autoritäten zwar nur selten, doch musste er sich nicht 

zwingend explizit auf sie beziehen, da er beanspruchte, das ‚Alte‘, ‚Richtige‘ zu repräsentieren 

und damit, mit den Garanten der ‚alten Ordnung‘ übereinzustimmen. Im Kontrast zu seiner 

Person warf er seinen reformatorischen Gegnern vor, mit ihren ‚Neuerungen‘ das bestehende 

Althergebrachte zu bedrohen und Aufruhr zu stiften, und kriminalisierte sie, indem er ihnen 

eine Vielzahl von Gesetzesverstößen vorhielt, die von ihnen begangen worden seien. 

Von Bedeutung für sein Auftreten innerhalb seiner Schriften war zudem der Umstand, dass er 

mit seiner Publizistik eigenständig agierte. Er präsentierte sich jeweils als die zentrale Person, 

deren Bewertung maßgeblich war, wohingegen andere Bezugspersonen innerhalb seiner 

Schriften von deutlich geringerer Bedeutung waren. Auftraggeber, auf die er sich hätte berufen 

können, hatte er keine. Dementsprechend legitimierte er sein Tun und seine Positionen 

vorrangig von seiner Person ausgehend, aus seiner eigenen Argumentation heraus oder aus den 

von ihm bekleideten Ämtern sowie seinen Qualifikationen. Insofern ermöglichte ihm der starke 

Selbstbezug, den Mangel an, bzw. den Verzicht auf Bezugspersonen zu kompensieren. Dass 

dies nicht nur eine pragmatische Entscheidung war, weil es ihm etwa in Straßburg an geeigneten 

Referenzpersonen gemangelt hatte, zeigt sich an seinen Luzerner Schriften. Darin nutzte er 

seinen Selbstbezug, um seine Eigenständigkeit insbesondere in Hinblick auf seine Publizistik 

zu betonen, sodass er dort niemanden direkt in sein Tun involvierte und negative Konsequenzen 

für Luzern auf ein Minimum reduzieren konnte. Da Luzern gegen Murner erhobene Klagen 

durch den Hinweis, nichts über Murners Tätigkeit zu wissen, anscheinend erfolgreich abwehren 

konnte, war Murners Taktik in dieser Hinsicht erfolgreich. 

Wie sich zeigt, war Murners self-fashioning facettenreich, sowohl in Hinblick auf die von ihm 

bekleideten Rollen und situativen Verhaltensweisen als auch in Bezug auf die damit erbrachten 

Nachweise, formulierten Ansprüche und aufgestellten Behauptungen. Mit Hilfe dieses von 



356 
 

Murner abgedeckten Spektrums legte er eine breit gefasste Begründung seiner höchst 

legitimationsbedürftigen publizistischen Tätigkeit vor. Dabei verdeutlicht die in Murners self-

fashioning vordringliche Ausrichtung auf die Legitimation seines Tuns, für wie 

legitimationsbedürftig er sie selbst einschätzte, obwohl er über den langen Zeitraum von zehn 

Jahren eine Vielzahl von Schriften publizierte. Dementsprechend veranschaulicht die Existenz 

dieser Schriften wiederum, für wie notwendig er seine eigene Publizistik erachtete, wenn er sie 

dennoch veröffentlichte. Der Fokus auf das self-fashioning erlaubt einen Blick darauf, wie 

Murner in dieser problematischen Konstellation von seinem Publikum gesehen werden wollte, 

aber auch, aus welchem Selbstverständnis heraus er agierte und gibt Hinweise darauf, wieso er 

sich für die von ihm gewählte Art der publizistischen Wortmeldungen als befugt ansah. Er lässt 

zudem Mechanismen erkennen, durch die Murner die Legitimation seiner Publizistik 

herzustellen suchte. 

Obwohl Murners self-fashioning eine individuelle Angelegenheit war, die sich auf seine Person 

bezog, drückte er damit Ansprüche aus, die nicht nur für ihn und sein öffentliches Auftreten 

von Bedeutung waren. Es handelt sich dabei um Aspekte, die auch für andere 

Kontroverstheologen und potenziell für alle an der (publizistischen) Auseinandersetzung um 

die Reformation beteiligten Personen von Relevanz waren: Sobald sie sich öffentlich an der 

Debatte beteiligten, war es in ihrem Interesse, dass ihre Schriften von ihren Lesern nicht als 

dubios verworfen würden; sie publizierten aus der Grundannahme heraus, die ‚richtigen‘ 

Ansichten zu vertreten und sahen sich dazu befugt, einen Beitrag zur publizistischen Debatte 

zu leisten, selbst wenn sie dies als Anonymus oder mit Hilfe eines Pseudonyms taten. Die 

Vermittlung einer legitimierenden Selbsteinschätzung konnte Teil der in den Schriften 

übermittelten Botschaft sein, die auf eine überzeugende Weise gestaltet werden musste. Um die 

Glaubwürdigkeit ihrer Werke zu untermauern, eignete sich die gezielte Präsentation der 

eigenen Person. 

Es hat sich erwiesen, dass der Fokus auf Murners self-fashioning ein fruchtbarer Ansatz war, 

einen näheren Blick auf die von ihm gewählten und als sinnvoll erachteten Vorgehensweisen 

innerhalb des publizistisch geführten Konfliktes zu werfen. In Hinblick auf die Publizisten, die 

sich in der religiösen Diskussion zu Wort meldeten, sowie speziell andere Kontroverstheologen 

lässt sich dementsprechend fragen, ob sie ein vergleichbares Vorgehen wie Murner wählten, 

um solche Nachweise zu erbringen. Immerhin weisen die Schriften Murners und anderer 

zeitgenössischer Autoren verschiedene Parallelen auf, etwa in Hinblick auf ihre Argumentation, 

die Grundvoraussetzungen, unter denen sie entstanden sind, oder wenn sie sich zu denselben 

Anlässen äußerten. Wenn sie ebenfalls ein self-fashioning in ihrem Interesse gestalteten, ist 



357 
 

danach zu fragen, welche Schwerpunkte sie darin jeweils setzten, nicht nur in der Art und 

Weise, wie sie sich in welchen Rollen darstellten, sondern auch, welche Botschaft sie im Kern 

damit auszudrücken suchten. Möglicherweise legten sie ebenso viel Nachdruck auf die 

Legitimation ihres Tuns wie Murner, vielleicht verfolgten sie aber auch andere Ziele. In beiden 

Fällen erlaubt jedoch der Fokus auf das self-fashioning der einzelnen Autoren einen genaueren 

Blick auf ihr Vorgehen, durch das sie ihre in ihren Schriften vertretenen Ansichten zu 

unterstützen suchten. 

  



358 
 

Anhang 
 
Murners kontroverstheologisches Werk 

1.) Ein christliche vnd briederliche ermanung z dem hochgelerten doctor Martino luter 
Augustiner orde[n] z Wittemburg (Dz er etliche[n] reden von dem newe[n] testame[n]t 
der heillge[n] messen getho[n]) abstande / vn[n] wi[der] mit gemeiner christenheit sich 
vereinige. (Straßburg: Grüninger, 10.11.1520, 2. Auflage 21.01.1521; Wien: Singriener, 
1520) 
(Straßburg) VD16 M 7029; VD16 M 7031 [1521]; (Wien) VD16 M 7030 

2.) Von Doctor Martin[us] luters lere[n] und predigen. Das sie argwenig seint / vn[n] nit 
gentzlich glaubwirdig z halten. (Straßburg: Grüninger, 24.11.1520) 
VD16 M 7091 

3.) Von dem babstenthum das ist von der hchsten oberkeyt Christlichs glauben wyder doctor 
Martinu[m] Luther. (Straßburg: Grüninger, 13.12.1520) 
VD16 M 7090 

4.) An den Großmechtigsten vn[n] Durchlichtigste[n] adel tütscher nation das sye den 
christlichen glauben beschirmen / wyder den zerstrer des glaube[n]s christi / Martinu[m] 
luther eine[n] v[er]fierer der einfeltige[n] christe[n]. (Straßburg: Grüninger, 24.12.1520) 
VD16 M 7020 

5.) Von der Babylonischen gefenknuß der Kirchen / Doctor Martin Luthers. (Straßburg: 
Schott, 1520, 3 Auflagen; 2 Auflagen in Augsburg: Nadler und Silvan) [Übersetzung durch 
Murner] 
(Straßburg) VD16 L 4194; VD16 L 4195; VD16 L 4196; (Augsburg) VD16 L 4192 
[Nadler]; VD16 L 4193 [Silvan] 

6.) Wie doctor M. Luter uß falschen vrsachen bewegt Dz geistlich recht verbrennet hat. 
(Straßburg: Grüninger, 17.02.1521) 
VD16 M 7094 

7.) Protestation D. Thome Murner das er wider Doc. Mar. Luther nichtz vnrechts gehandlet 
hab. (Straßburg, 08.03.1521) 

8.) Ain new lied von dem vndergang des Christlichen glaubens Doct. Murner. in[n] Brder 
Veiten thon. [Original verschollen] 
- Als Sammelschrift erhalten mit Stifels Gegenschrift: Ain new lied von dem vndergang 

des Christlichen glaubens Doct. Murner. in[n] Brder Veiten thon. // Ain ander lied 
Darwider vom auffgang der Christenhait jn D. Mur. Veiten thon. (Augsburg: Steiner, 
1523) 
VD16 M 7046 / VD16 S 9012 

- In glossierter Form in Stifels Erwiderung: wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed: 
von dem vndergang Christlichs glaubens. Bruoder Michael Styfels von Esszlingen 
vßleg vnnd Christliche gloß darüber. (Straßburg: Reinhard Beck d.Ä. (Erben), 1522) 
VD16 S 9025 

9.) Assertio septem sacramentorvm adversus Martinu[m] Lutheru[m] ӕdita ab inuictissimo 
Angli[a]e & Franciӕ rege, & d[omi]no Hyberni[a]e heinrico eius nominis octauo, cu[m] 
registro nuper addito, atq[ue] D. Erasmi Rothe. ep[isto]la huius operis co[m]endaticia. 
(Straßburg: Grüninger, 09.08.1522, 2 Auflagen) [Murner als Herausgeber] 
VD16 H 2167 / VD16 L 4197; VD16 ZV 25818 



359 
 

10.) Antwurt vnd klag mit entschuldigung doctor Murners wider bruder Michel stifel weyt von 
eßlingen da heim, vff das stüfelbuch so er wider meyn lied gemachet hat, daruß er des lieds 
den rechten thon erlernen mag. (Straßburg: Grüninger, 07.09.1522) 
VD16 M 7023  

11.) Bekennu[n]g der süben Sacramente[n] wider Martinum Lutehru[m] / gemacht von dem 
vnüberwintlichen künig z Engelland vnd in Franckreich eine[m] herren z Hibernien / 
Heinrico des namens dem achten. [etc]. Doctor Murner hat es vertütscht. (Straßburg: 
Grüninger, 07.09.1522, 2 Auflagen) [Übersetzung durch Murner] 
VD16 ZV 7709; VD16 H 2171 

12.) Ob der Künig vß engelland ein lügner sey oder der Luther. (Straßburg: Grüninger, 
10.11.1522) 
VD16 M 7047 

13.) Uon dem grossen Lutherischen Narren wie in doctor Murner beschworen hat. (Straßburg: 
Grüninger, 19.12.1522, 2 Auflagen) 
VD16 M 7088; VD16 M 7089 

14.) Ein brieff des Edlen Künigs vß Engelandt / z den Fürsten von Sachßen / von dem Luther. 
// Herzog Jrgen vß Sachßen antwurt. (Straßburg: Köpfel, nach 23.05.15231670) 
[Übersetzung durch Murner] 
VD16 E 1316 / VD16 S 742 

15.) Mendatia Lvtheri in serenissimvm anglorvm et fratriae regem Henricvm octavvm. Fidei 
defensorem. Literis et armis trivmphatorem magnificvm. (Straßburg: Murner, 1524) 
VD16 ZV 11276 

16.) Purgatio vulgaris. (Sommer1671 1524; ungedruckt) 
- 2 handschriftliche Versionen im Bestand des Thomas-Archivs in den Archives de la 

Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg 
o 1 AST 176,144 (Abschrift in einer Sammelschrift) 
o 1 AST 323,19 (einzelne Handschrift): Purgatio vulgaris Tho. Murner 

17.) Epistola Iohannis Eckij. Doctoris. Lutheranos. Gothos in harenam disputatoriam euocantis 
/ vt sub iudicibus (non indocta multitudine qua hactenus seditiose. Stentorem egerunt no[n] 
disputarunt, de summa fidei iusta atie manus conserant // Articvli novem cantonum. 
Heluetiorum / in huius temporis fidei erumnas editi / & ab antique probitatis viris. Heluetijs. 
Christianissimis cantonibus. Lutzern. Vry. Schvuytz. Vndervualden. Zuge. Fryburg. 
Solathorn. VVallis. acceptati. edicti. publicati // Mvrnervs in Lvtheranorum perfidiam / vt 
infamiam quam sibimet contra ius gentium & nature irrogarunt / purgent / & vera non sucata 
spongia abstergant. (Luzern: Murner, 1525) 
VD16 E 366 / VD16 M 7071 / VD16 S 4802  

18.) Ein brieff den Strengen eren not feste[n] Fursuhtigen Ersamen wysen der xij rter einer 
lbliche[n] eydtgnoschafft gesadten botten. Thome Murner der heilige[n] gschriffte[n] vnd 
beider rechten Doctor barfsser orden / vff dem tag z Einsidlen. In dem iar, Christi vnsers 
herren. M.D xxvi vff Philippi vnd Jacobi gehalten / wider die lesterlich flucht / vnd dz 
verzwifflet abschreibe[n] Vlrich Zwinglins / worum er vff der disputation z Baden von 
den xij rteren ersetzet nit wil erschinen / so er doch frey geleit hat dar vnd dannen z 
reiten. (Luzern: Murner, 30.04.1526) 
VD16 M 7027 

                                                 
1670 Murner, Thomas: Ein Brief des edlen Königs aus England, S.495f. 
1671 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 350. 



360 
 

19.) E. Roterodami de sacro sancta synaxi & vnionis sacramento corporis & sanguinis Christi 
ad amicum expostulatio // Breue apostolicum Clementis pape septimi. Thuregios ab impia 
Lutherana perfidia & heretica prauitate paterne reuocantis // Murneri responsio libello 
cuida[m] insigniter & eregie stulto Vlrici Zvuyngel apostate / heresiarche, ostendens 
Lutheranam doctrinam infamiam irrogare / & verbum dei humanum iudicem pati posse // 
Murneri responsio altera contumelioso cuidam libello consilato Sebastiani hoff meyster in 
Schaffhusen expulso Colloquium in Ylandts (vt nominat) Christianum adserentis. (Luzern: 
Murner, um April1672 1526) 
VD16 E 2978 / VD16 K 331 / VD16 M 7070 / VD16 M 7072  

20.) Ein vuorhafftigs verantvurten der hochgelorten doctores vnd herren / die z Baden vff der 
disputation gewesen sint vor den .xij. orten einer loblichen eidtgnoschafft wider das 
schentlich / erstuncken / vnd erlogen anklagen Vlrich Zwinglyns / das der fierzig mal erloß 
diebsch bßwicht vff die fru[m]men herre[n] geredt hat vnd in den druck het lassen 
kummen. Von doctor Thoma. Murner gemacht / ob der Zwingly lüstig wurde das er im das 
überigouch hin vß gebe noch dem rechten winckel meß. (Luzern: Murner, Mitte Juli1673 
1526; Landshut: Weißenburger, 1526) 
(Luzern) VD16 M 7093; (Landshut) VD16 M 7092 

21.) Der lvtherischen evangelischen Kirchendieb vnd Ketzer Kalender. (Luzern: Murner, 
09.02.15271674) 

22.) An die Fürsuchtigen ersame[n] vuysenn vnd frommen standthafftigen christen des alten 
woren vnd vngezwiffleten glaubens der gemeinen christenheit alle vnderthon vnd 
verwanten der lbliche[n] herschafft von Lutzern ein entschuldigung Doctor Murners. 
(Luzern: Murner, 17.05.1527) 
VD16 M 7021 

23.) Die disputacion vor den xij orten einer lobliche[n] eidtgnoschafft na[m]lich Bern Lutzern 
Ury Schvuytz Undervualden ob vnnd nidt dem kernwalt Zug mitt de[m] sampt vsseren 
ampt Glaris Basel Friburg Solathorn Schaffhuse[n] vnd Appenzell / von wegen der 
einigkeit in christlichem glauben in iren lande[n] vnd vndterthone[n] der fier bistumb 
Costentz Basel / Losane[n] vnd Chur beschehe[n] vnd in dem iar Christi vnsers erlsers 
Mccccc vnd xxvj vff den xvj tag des Meyens erhret vnd zů Bade[n] im ergw irer 
stattgehalten vnnd vollendet. (Luzern: Murner, 18. 05.1527) [Murner als Drucker] 
VD16 M 7033 

24.) Appellation vnd beruoff der hochgelrten herren vnd doctores Johannis Ecken / Johannis 
Fabri / vnd Thome Murner / für die xij. ort einer loblichen Eydtgnoschafft wider die 
vermeinte disputation z Bern gehalten / beschehen vor den kleinen rdten vnd hunderten 
einer loblichen stadt Lutzern / vnd durch doctor Thomas Murner exequiert montag noch 
Nicolai / in dem jar Christi M.D.XXvij. // Vrsach vn[n] verantwurtung worum[m] doctor 
Thomas Murner kilchherr z Lutzern nit ist vff der disputation z Baden gehalten 
erschinen. (Luzern: Murner, zwischen Mai und November1675 1528) 
VD16 M 7024  

                                                 
1672 Vgl. Dalzell, Alexander (Hg.): The Correspondence of Erasmus. Letters 1535 to 1657. January-December 
1525. Toronto / Buffalo / London 1994 (= Collected Works of Erasmus. The Correspondence of Erasmus 11), 
S. 346. 
1673 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 306. 
1674 Capito (02.01.1527) und Oekolampad bezogen sich auf den Kalender bereits vor dem auf der Publikation 
verzeichneten Erscheinungsdatum. Vgl. Capito an Ambrosius Blarer, 02.01.1527. In: Traugott Schieß (Hg.): 
Briefwechsel der Brüder Ambrosius und Thomas Blaurer 1, S. 142. Oekolampad an Zwingli, 02.02.1527. In: Ernst 
Staehelin (Hg.): Briefe und Akten zum Leben Oekolampads 2, S. 15. 
1675 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 756. 



361 
 

25.) Des alten Christlichen beeren Testament. (Luzern: Murner, Frühsommer1676 1528) 
VD16 ZV 11275 

26.) Von des jungen Beeren zenve im mundt. (15281677) [Original verschollen] 
- Erhalten als Edition eines verschollenen Exemplars: Des jungen Bären Zahnweh. Eine 

verschollene Streitschrift Thomas Murners, hg. v. Joseph Lefftz. In: Archiv für 
Elsässische Kirchengeschichte 1 (1926), S. 141-167. 

27.) Cavssa Helvetica orthodoxae fidei. Dispvtatio Helvetriorvm in Banden svperiori, coram 
dvodecim cantonum oratoribus & nuntijs, pro sanctæ fidei catholicæ ueritate, & diuinarum 
literarum defensione, habita co[n]tra Martini Lutheri, Vlrichi Zwinglij, & Oecolampadij 
peruersa & famosa dogmata. (Luzern: Murner, 25.08.1528)  
VD16 M 7034 

28.) Die gots heylige meß vo[n] gott allein erstifft / ein stdt vn[n] lebendigs opffer / für die 
lebendigen vn[n] die dodten / die hchste frucht der Christenheit / wider die fünffte 
schlußred zů Bern disputiert in der Eidtgnoschafft den from[m]en alten Christlichen 
Bernern zů trost vnd behilff gemacht / vnd zů Lutzern offentlich durch doctor Thomas 
Murner geprediget / vnd mit dem woren gots wort befestiget. (Luzern: Murner, 12.11.1528)  
VD16 M 7037 

29.) Hie würt angezeigt dz vnchristlich freuel / vngelrt vnd vnrechtlich vß rieffen vn[n] 
fürnemen einer loblichen herrschafft von Bern ein disputation z halten in irer gnaden statt 
/ wider die gemein Christenheit / wider das heylig gots wort / wider dz Euangelion Christi 
Jhesu / wider die heyligen geschrifften des alten vnd nuwen testaments / wider den alten 
woren vnd vngezwifleten Christliche[n] glauben / vn[n] wider alle menschliche fromkeit 
vnd erberkeit. (Luzern: Murner, 08.12.1528)  
VD16 B 1899 / VD16 M 7032 

30.) Ein send brieff der acht Christlichen ort einer loblichen Eidtgnoschafft mit nam[m]en 
Lutzern / Vry / Schwytz / Vnderwalden / Zug / Friburg / Solathorn / Glariß / an ein lobliche 
herschafft von Bern flehelich / vnd vff das hchst bittend vnd ermanendt / by dem alten 
waren Christlichen glauben z beliben / vnd sich der euangelischen vnd Lutherischen 
ketzerien nit beladen noch enteren sollen. // Ein spötliche vnd vnfründtliche antwurt der 
loblichen herrschafft von Bern den obgenanten acht Christlichen rtern gethon / vnd durch 
den druck vß gespreitet. // Ein vßlegung vnd ercleren des selbigen sptlichen / 
vnchristlichen vnd vngesaltzenen brieffs der herschafft von Bern durch doctor Thomas 
Murner vß gelegt / vnd z verston geben. (Luzern: Murner, 1529)  
VD16 ZV 11277 

  

                                                 
1676 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 355. 
1677 Das Bärenzahnweh ist nach dem Bärentestament erschienen. Vgl. Lefftz, Joseph (Hg.): Des jungen Bären 
Zahnweh, S. 153. 



362 
 

Abbildungen 

Abb. 1 
o.A.: Defensio Germaniae Jacobi Wympfelingii quam frater Thomas Murner Impugnauit. // 
Epistola. T. Wolfij Junior D.D. ad F. Tho. Murner in defensionem Iacobi Wympfelingi. 
Straßburg 1502, fol. a1r. 

Abb. 2 
Lienhard, Marc: Huldrych Zwingli: Seine Lehre und sein Wirken. In: Marc Venard / Heribert 
Smolinsky (Hgg.): Die Zeit der Konfessionen (1530-1620/30). Freiburg / Basel / Wien 1992 (= 
Die Geschichte des Christentums. Religion · Politik · Kultur 8), S. 775.  



363 
 

Abb. 3 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. R3r. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Abb. 4 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. S1r. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



364 
 

 
Abb. 5 
Holbein, Hans: Christus als evangelisches Licht, abgedruckt in: Hoffmann, Konrad: Die 
reformatorische Volksbewegung im Bilderkampf. In: Gerhard Bott (Hg.): Martin Luther und 
die Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers. Veranstaltet 
vom Germanischen Nationalmuseum Nürnberg in Zusammenarbeit mit dem Verein für 
Reformationsgeschichte. Frankfurt a.M. 1983, S. 251. 
 
 
 

 
Abb. 6 
Murner, Thomas: Der lvtherischen evangelischen Kirchendieb vnd Ketzer Kalender. Luzern 
1527. [e-rara: http://doi.org/10.3931/e-rara-36173 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
  



365 
 

Abb. 7 
Pfenninger, Heinrich / Leonard Meister: Helvetiens 
Berhmte Mnner in Bildnissen 1. Zürich 1799², 
S. 227. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Abb. 8 
Murner, Thomas: Die geuchmat zů 
straff alle[n] wybsche[n] mannen durch 
den hochgelerte[n] herre[n] Thoman 
Murner der heylige[n] geschrifft doctor 
/ beyder rechten Licentiate[n] vnd der 
hohen schůl Basel des Keyserlichen 
rechte[n]s ordenlichen lerer erdichtet / 
vnnd eyner frummen gemeyn der 
lbliche[n] statt Basel in freyden zů 
eyner letz beschriben vnd verlassen. 
Basel 1519, fol. B4r. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



366 
 

Abb. 9 
o.A.: Antwort de[m] Murnar vff 
seine frag / Ob der künig vo[n] 
Engellant ein lügner sey / oder der 
gtlich doctor Martinus Luter. 
Speyer 1523, fol. B2v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Abb. 10 
o.A.: Antwort de[m] Murnar vff 
seine frag / Ob der künig vo[n] 
Engellant ein lügner sey / oder 
der gtlich doctor Martinus 
Luter. Speyer 1523, fol. E2r. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



367 
 

Abb. 11 
o.A.: Luthers Gegner als Monstren. o.O. 1521. [Bildindex der Kunst und Architektur: 
https://www.bildindex.de/document/obj00074234?part=1 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
 
 
 

Abb. 12 
Sachs, Hans: Die Wittenbergisch 
Nachtigall Die man yetz hret vberall. 
Augsburg 1523, fol. A1r. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



368 
 

Abb. 13 
Musaeus, Raphael: Murnarus 
Leuiathan Vulgo dictus, Geltnar / oder 
Genß Prediger. Murnarus, qui & 
Schnhenselin, oder Schmůtzkolb, de 
se ipso. Sinugӕ, & fastus, faciunt quem 
relligiosum, Sum bonus, & magnus, 
relligiosus ego. Raphaelis Musæi in 
gratiam Martini Lutheri, & Hutteni, 
propugnatorum Christianæ & 
Germanicæ libertatis, ad Osores 
Epistola. Straßburg 1521, fol. D2v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Abb. 14 
o.A.: Karsthans. Straßburg 
1521. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



369 
 

 
Abb. 15 
o.A.: Allegorie auf den Papst. Augsburg 1532. [Virtuelles Kupferstichkabinett: http://kk.haum-
bs.de/?id=h-weiditz-ab3-0012 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

 
 

Abb. 16 
o.A.: History Von den fier ketzren Prediger ordens der obseruantz zů Bern jm Schweytzer land 
verbrant / in de[m] jar noch Cchristi geburt. M.CCCC.ix. vff de[m]nechste[n] donderstag noch 
pfingste[n]. // Ein kurtzer begriff vnbillicher freuel handlung Hochstrats / Murnars Doctor 
Jhesus / vn[n] irer anhenger / wider den Christlichen Doctor Martin Luther / von alle liebhaber 
Euangelischer lere. Straßburg 1521, fol. A1r. 

  



370 
 

Abb. 17 
o.A.: Eyn kurtze anred zu allen mißgu[n]stigen Doctor Luthters und der Christenlichen freyheit. 
Leipzig 1522. 
 
 
 

 
Abb. 18 
o.A.: Nouella. Basel 1523, fol. 
D3r. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



371 
 

Abb. 19 
o.A.: Luther Leading the Faithful Out of the Darkness. 1525. In: Max Geisberg / Walter L. 
Strauss (Hgg.): The German Single-Leaf Woodcut: 1500-1550, Band 3. New York 1974, 
S. 861. 
 
 
 

Abb. 20 
Nazarei, Judas: Das Wolffgesang. Eyn 
ander hertz / ein ander kleid / Trage[n] 
falsche wlff in [der] heyd Do mit sy 
den ge[n]sen lupffen / Den pflum ab 
de[n] kpffen rupfen Magstu hie by 
garwol verston / Wo du lisest die 
bchlin schon. Basel 1521. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



372 
 

Abb. 21 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol A1r. 
Der Holzschnitt findet sich zudem ebd., 
fol. A4r. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Abb. 22 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. F1r. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



373 
 

Abb. 23 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. H2v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Abb. 24 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. X2v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



374 
 

 

Abb. 25 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. Z3r. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Abb. 26 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. a4v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



375 
 

 

Abb. 27 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. b1r. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Abb. 28 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. d3v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



376 
 

Abb. 29 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. c2v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Abb. 30 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. c4v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



377 
 

Abb. 31 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor 
Murner beschworen hat. Straßburg 
1522, fol. e1r. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Abb. 32 
Murner, Thomas: Ein vuorhafftigs 
verantvurten der hochgelorten 
doctores vnd herren / die z Baden 
vff der disputation gewesen sint vor 
den .xij. orten einer loblichen 
eidtgnoschafft wider das schentlich 
/ erstuncken / vnd erlogen anklagen 
Vlrich Zwinglyns / das der fierzig 
mal erloß diebsch bßwicht vff die 
fru[m]men herre[n] geredt hat vnd 
in den druck het lassen kummen. 
Von doctor Thoma. Murner 
gemacht / ob der Zwingly lüstig 
wurde das er im das überigouch hin 
vß gebe noch dem rechten winckel 
meß. Luzern 1526, fol. a1r. 
 
 
 
 
 
  



378 
 

Abb. 33 
Murner, Thomas: Hie würt 
angezeigt dz vnchristlich freuel / 
vngelrt vnd vnrechtlich vß rieffen 
vn[n] fürnemen einer loblichen 
herrschafft von Bern ein disputation 
z halten in irer gnaden statt / wider 
die gemein Christenheit / wider das 
heylig gots wort / wider dz 
Euangelion Christi Jhesu / wider die 
heyligen geschrifften des alten vnd 
nuwen testaments / wider den alten 
woren vnd vngezwifleten 
Christliche[n] glauben / vn[n] wider 
alle menschliche fromkeit vnd 
erberkeit. Luzern 1528, fol. A4v. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Abb. 34 
Capito, Wolfgang: An den 
hochwürdigen fürsten vnd herren 
Wilhelmen Bischoffen zů Straßburg 
/ vnnd Landgrauen zů Elsas. // 
Entschuldigung D. Wolffgangs Fa. 
Capito. Straßburg 1523, fol. AA1r. 
 

  



379 
 

Abb. 35 
Murner, Thomas: Uon dem grossen 
Lutherischen Narren wie in doctor Murner 
beschworen hat. Straßburg 1522, fol. L2v. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



380 
 

Quellen- und Literaturverzeichnis 

Quellen 

1 AST 37,1 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Auszüge aus den 
Ratsprotokollen zu Angelegenheiten von Kirche und Klöstern 1523-1533, 1524. 

1 AST 37,9 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Auszüge aus den 
Ratsprotokollen zu Angelegenheiten der Kirche 1524-1558. 

1 AST 69,26 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Supplikation einiger 
Barfüßer wegen ihrer Pension, 31.12.1533. 

1 AST 87,7 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Die Prädikanten bitten 
um Erlaubnis, mit dem Augustinerprovinzial disputieren zu dürfen, 25.03.1523. 

1 AST 87,24 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Urfehde Konrad 
Tregers, 12.10.1524. 

1 AST 95,21 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Rat von Straßburg an 
seine Delegierten auf dem Reichstag von Nürnberg, 01.04.1524. 

1 AST 176,61 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Rapport der Delegierten 
von Bern und Zürich aus Straßburg über Murners Supplik an den Straßburger Rat, o.D. 

1 AST 176,98 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Brief Heinrichs VIII. 
an den Stadtrat von Straßburg, 11.09.1523. 

1 AST 176,144 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Purgatio vulgaris. 
1 AST 323,19 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Purgatio vulgaris. 
II 17,1 (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Streit zwischen Johannes 

Murner und den Gebrüdern Wolff, 1519-1522. 
IV 89l (Archives de la Ville et de l’Eurométropole de Strasbourg): Briefe Thomas Murners an den 

Rat 1530 nebst Beilagen. 
o.A.: Ain schöner dialogus. Cůnz und der Fritz. In: Oskar Schade (Hg.): Satiren und Pasquille 

aus der Reformationszeit 2. Hannover 1863. 
o.A.: Allegorie auf den Papst. Augsburg 1532. [Virtuelles Kupferstichkabinett: http://kk.haum-

bs.de/?id=h-weiditz-ab3-0012 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
o.A.: Antwort de[m] Murnar vff seine frag / Ob der künig vo[n] Engellant ein lügner sey / oder 

der gtlich doctor Martinus Luter. Speyer 1523. 
o.A.: Defensio Germaniae Jacobi Wympfelingii quam frater Thomas Murner Impugnauit. // 

Epistola. T. Wolfij Junior D.D. ad F. Tho. Murner in defensionem Iacobi Wympfelingi. 
Straßburg 1502. 

o.A.: Ein grausame history vo[n] einem Pfarrer vnd eine[m] geyst vnd dem Murner der sich 
nempt der Narre[n] beschwerer. Basel 1523. 

o.A.: Ein new Lied von der Vffrur der landt Lüten zu Inderlappen jn der Herrschafft Bernn im 
vechtland, Beschechen jm M.Vc.xxviij. Jar. Abgedruckt in: Ad. Fluri: Mathias Apiarius, der 
erste Buchdrucker Berns (1537-1554). In: Neues Berner Taschenbuch 2 (1896), S. 210-216. 

o.A.: Eeyn new lyed von den Falschen Preedigern jn des Bintzenawers thon. Abgedruckt in: 
Friedrich Leonard von Soltau (Hg.): Ein Hundert Deutsche Historische Volkslieder. 
Gesammelt und in urkundlichen Texten chronologisch geordnet. Leipzig 1845², S. 251-257. 

o.A.: Eyn kurtze anred zu allen mißgu[n]stigen Doctor Luthters und der Christenlichen freyheit. 
Leipzig 1522. 

o.A.: Eynn Dialogus ader gesprech zwischen einem Vatter vnd Sun, dye Lere Martini Luthers 
vnd sunst andere sachen des Christlichen glaubens belangende. (1523). In: Werner Lenk 
(Hg.): Die Reformation im zeitgenössischen Dialog. 12 Texte aus den Jahren 1520 bis 1525. 
Berlin 1968 (= Deutsche Bibliothek. Studienausgaben zur neueren deutschen Literatur), 
S. 151-167. 

o.A.: Gesprech büchlein / von eynem Bawern / Belial / Erasmo Roterodam / vnd doctor Johann 
Fabri / kürtzlich die warheyt anzeygend / was Erasmum vnd Fabrum z verleugnung des 



381 
 

gots worts beweget hat. Die warheyt behelt den sig / vnd ir werden nit vr stehen die pforten 
der helle. In: Karl Simon (Hg.): Deutsche Flugschriften zur Reformation (1520-1525). 
Stuttgart 1980, S. 309-326. 

o.A.: Handlung oder Acta gehaltner Disputation z Bernn in chtland. Zürich 1528. 
o.A.: History Von den fier ketzren Prediger ordens der obseruantz zů Bern jm Schweytzer land 

verbrant / in de[m] jar noch Cchristi geburt. M.CCCC.ix. vff de[m]nechste[n] donderstag 
noch pfingste[n]. // Ein kurtzer begriff vnbillicher freuel handlung Hochstrats / Murnars 
Doctor Jhesus / vn[n] irer anhenger / wider den Christlichen Doctor Martin Luther / von alle 
liebhaber Euangelischer lere. Straßburg 1521. 

o.A.: Ivlivs. Dialogus viri cuiuspiam eruditissimi, festiuus sane ac elega[n]s, quomodo 
IVLIVS·II. P.M. post mortem cœli fores pulsando, ab ianitore illo D. Petro, intromitti 
nequiuerit: [quamquam] du[m] uiueret sanctissimi, at[que] adeo sanctitatis nomine 
appellatus tot[que] bellis feliciter gestis prӕclarus, dominu[m] cœli futu[rum] se esse 
sperarit. Straßburg 1519. 

o.A.: Karsthans. Straßburg 1521. 
o.A.: Luther Leading the Faithful Out of the Darkness. 1525. In: Max Geisberg/Walter L. 

Strauss (Hgg.): The German Single-Leaf Woodcut: 1500-1550, Band 3. New York 1974, 
S. 861. 

o.A.: Luthers Gegner als Monstren. o.O. 1521. 
o.A.: Nouella. Basel 1523. 
o.A.: Von Sant Meinrat ein hübsch lieplich lesen / was ellend vnd armut er erlitten hat. Vß der 

ltinisch hystorien gezogen. Luzern 1544. 
o.A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden / des D. Hanß Fabri / Jo. Ecken / 

vnnd irs gewaltigen anhangs gegen Joan Ecolampadio vnd den dienern des worts 
Angefangen auff den xix. tag Maij. An. 1526. Straßburg 1526. 

o.Hg.: Abgeschrifft einer Missiuen / so die acht Ort einer loblichen Eydgnosschafft ir 
Bottschafft vff Mitwoch nach Lucie zů Lutzern / in dem Jar Tusent Fünffhundert 
Sybenundtzweintzig versamlet / Jren lieben Eydtgnossen der fro[m]men Herrschafft von 
Bern zůgesandt. Freiburg i.Br. 1527. 

o.Hg.: Ain new lied von dem vndergang des Christlichen glaubens Doct. Murner. in[n] Brder 
Veiten thon. // Ain ander lied Darwider vom auffgang der Christenhait D. Mur. Veiten thon. 
Augsburg 1523. 

o.Hg.: Antwurt Schultheyssen / kleinen vnd grossen Radts der statt Bernn / vff die vßgangne 
Missiue der acht Orten Bottschafften / zů Lucernn versampt / an sy schrifftlich gelanget / 
vnnd demnach in vil trucktenn Bchlinen vßgespreytet. Zürich 1528. 

Allen, Percy S./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm Des. Erasmi Roterodami. 12 Bände. 
Oxford 1906-1965. 

Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Gesamtausgabe. Stuttgart 2016. 
Borries, Emil von: Wimpfeling und Murner im Kampf um die ältere Geschichte des Elsasses. 

Ein Beitrag zur Charakteristik des deutschen Frühhumanismus. Heidelberg 1926 (= 
Schriften des Wissenschaftlichen Instituts der Elsaß-Lothringer im Reich 16). 

Brant, Sebastian: Das Narrenschiff. Nach der Erstausgabe (Basel 1494) mit den Zusätzen der 
Ausgaben von 1495 und 1499 sowie den Holzschnitten der deutschen Originalausgaben, hg. 
v. Manfred Lemmer. Tübingen 20044. 

Brewer, J.S. (Hg.): Letters and Papers, Foreign and Domestic, of the Reign of Henry VIII. 
Presented in the Public Record Office, the British Museum, and Elsewhere in England 3,2. 
London 1867 [Nachdruck Vaduz 1965]. 

Bucer, Martin: De Caena Dominica, hg. v. Marc Lienhard. In: Cornelius Augustijn/Pierre 
Fraenkel/Marc Lienhard (Hgg.): Martini Buceri Opera Latina 1. Leiden 1982 (= Martini 
Buceri Opera Omnia. Series II; Studies in Medieval and Reformation Thought 30), S. 1-58. 



382 
 

Bullinger, Heinrich: Reformationsgeschichte 1, hgg. v. J.J. Hottinger/H.H. Vögeli. Frauenfeld 
1838 [Nachdruck Zürich 1984]. 

Burg, Fritz (Hg.): Dichtungen des Niclaus Manuel. Aus einer Handschrift der Hamburger 
Stadtbibliothek. In: Neues Berner Taschenbuch 2 (1896), S. 1-136Clauser, Christoph: So 
man zelt nach der geburt Christi M.D. und XXXI. Zürich ca. 1530. 

Capito, Wolfgang: An den hochwürdigen fürsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen zů 
Straßburg / vnnd Landgrauen zů Elsas. // Entschuldigung D. Wolffgangs Fa. Capito. 
Straßburg 1523. 

Capito, Wolfgang: Antwurt D. Wolffgang Fab. Capitons auff Brůder Conradts Augustiner 
ordens Prouincials vermanung / so er an gemein Eidgnoschafft jüngst geschriben hat. 
Straßburg 1524. 

Capito, Wolfgang: Der nüwen zeytu[n]g vnd heymlichen wunderbarlichen offenbarung / so D. 
Hans Fabri / jungst vfftriben / vnd Wolffgang Capitons brieff gefälschet hat / bericht vnd 
erklerung. Straßburg 1526. 

Capito, Wolfgang: Warning of the Ministers of the Word and the Brethren at Strasbourg to the 
Brethren of the Regions and Cities of the [Swiss] Confederation Against the Blasphemous 
Disputation of Brother Konrad, Provincial of the Augustinian Order, hg. v. Brent Miles. In: 
Erika Rummel/Milton Kooistra (Hgg.): Reformation Sources. The Letters of Wolfgang 
Capito and His Fellow Reformers in Alsace and Switzerland. Toronto 2007 (=Publications 
of the Centre for Reformation and Renaissance Studies. Essays and Studies 10), S. 177-200. 

Claudius Aelianus: Thiergeschichten 1, übersetzt von Friedrich Jacobs. Stuttgart 1839 (= Werke 
4; Griechische Prosaiker in neuen Uebersetzungen 189). 

Cochlaeus, Johannes: Commentaria Ioannis Cochlaei, de actis et scriptis Martini Lvtheri 
Saxonis, Chronographice, Ex ordine ab Anno Domini M.D.XVII. usq[ue] ad Annum 
M.D.XLVI. inclusiue, fideliter conscripta. Adiunctis Duobus Indicibus, & Edicto 
Vuormaciensi. Mainz 1549. 

Cochlaeus, Johannes: De gratia Sacramentorvm Liber vnvs Ioan. Cochl[ae]i. aduersus 
assertionem Marti. Lutheri. Straßburg 1522. 

Copp, Johannes: Evangelischer Wandkalender. In: o.Hg.: Ulrich Zwingli. Zum Gedächtnis der 
Zürcher Reformation 1519-1919. Zürich 1919, Tafel 160. 

Cysat, Renward: Collectanea Chronica und denkwürdige Sachen pro Chronica Lucernensi et 
Helvetiae. Erste Abteilung Stadt und Kanton Luzern 2,1: Collectanea Chronica und 
denkwürdige Sachen zur Kirchengeschichte und zur kirchlichen Reform der Stadt Luzern, 
hg. v. Josef Schmid. Luzern 1977 (= Quellen und Forschungen zur Kulturgeschichte von 
Luzern und der Innerschweiz 5,1). 

Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant (suite et fin). In: Bulletin de la Société pour 
la Conservation des Monuments Historiques d'Alsace 2. Sér. 19 (1899), S. 33-260. 

Dalzell, Alexander (Hg.): The Correspondence of Erasmus. Letters 1535 to 1657. January-
December 1525. Toronto / Buffalo / London 1994 (= Collected Works of Erasmus. The 
Correspondence of Erasmus 11). 

Dietenberger, Johann: Grundt vn[n] vrsach / auß d[er] heylige[n] schrifft / wie vnbillich vn[n] 
vnredlich / das heylig lobsangk Marie Salue regina / Geweycht saltz vn[n] wasser / Metten 
vnd Co[m]plet / in etliche[n] Stetten wirt vnderlassen / verspott vnd abgestellt. Köln 1526. 

Donatus, Aelius: Grammaticӕ Methodvs, vt svccinctissima, ita et vtilissima, ervditissimaqve, 
videlicet. […]. Straßburg 1527. 

Donatus, Tiberius Claudius: Interpretationes Vergilianae 1. Aeneidos libri I-VI, hg. v. Heinrich 
Georges. Leipzig 1905. 

Dürr, Emil/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den 
Jahren 1519 bis Anfang 1534. 6 Bände. Basel 1921-1950. 

Eck, Johannes: Eyn Sendbrieff an eyn Fromme Eydgnoschafft / betreffenede die Ketzerysche 
Disputation Frantz Kolben des außgelauffenen Munchs / vnd Berchtolt Hallers des 



383 
 

verlognen predicanten z Bern. // Eyn ander brieff an Vlrich Zwingli. // Der drit brieff an 
Chnrat Rotenackker z Vlm. Basel 1528. 

Egli, Emil (Hg.): Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation in den Jahren 1519-
1533. Zürich 1879. 

Egli, Emil/Georg Finsler u.a. (Hgg.): Huldreich Zwinglis sämtliche Werke. Einzig vollständige 
Ausgabe der Werke Zwinglis unter Mitwirkung des Zwingli-Vereins Zürich. 21 Bände. 
Zürich 1905-2013 (= Corpus Reformatorum 88-108). 

Emser, Hieronymus: Auß was gründ vnnd vrsach Luthers dolmatschung / vber das nawe 
testament / dem gemeine[n] man billich vorbotten worden sey. Leipzig 1523. 

Emser, Hieronymus: Hieronymi Emsers Quadruplica auff Luters Jungst gethane antwurt / sein 
reformation belangend. Leipzig 1521. 

Emser, Hieronymus: Schutz vnd handthabung der siben Sacrament Wider Martinum Luther / 
vo[n] dem aller vnüberwintlichisten Künig z Engelandt vnd Franckreych, vnnd herrn in 
Hibernia / herrn Hainrichen dem achten diß namens außgangen. Augsburg 1522. 

Emser Hieronymus (Hg.): Serenissimi ac potentissimi regis Angliae, Christiane fidei defensoris 
unuictissimi, ad illustrissimos ac clarissimos Saxonie principes, de coercenda abigendaq[ue] 
Lutherana factione, & Luthero ipso Epistola. // Item Illvstrissimi Principis Ducis Georgii ad 
eundem Regem rescripto. Leipzig 1523. 

Erasmus, Desiderius: Moriae encomivm id est stvltitiae lavs, hg. v. Clarence H. Miller. 
Amsterdam/Oxford 1979 (= Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami. Recognita et 
adnotatione critica instrvcta notisqve illvstrata 4,3). 

Erasmus, Desiderius: Spongia adversvs aspergines Hvtteni. In: Jan Hendrik Waszink/Johannes 
Trapman (Hgg.): Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami. Recognita et adnotatione 
critica instrvcta notisqve illvstrata 9,1. Amsterdam/Oxford 1982, S. 91-210. 

Fabri, Johann: Christenliche beweisung Doctor Johan[n] Fabri über sechs Artickel / des 
vnchristenlichen Vlrich Zwinglins Meister zů Zürich / überantwurt offentlichen in der 
pfarrkirchen vor den verordnete[n] vierer Bischoffen / Costentz / Basel / Losan / vn[n] Chur 
/ auch der zwlff orten gemeiner eidtgnoßschafft / vnnd ander treffenlichen bottschafften 
vn[n] gelerten darz aller gemein in dem heilige[n] geist vo[n] Christenlicher einigkeit 
wegen z Baden im Ergw vff de[n] xvj. tag May Anno M.D.xxvj. by einandern versamlet 
gewesen sind. Tübingen 1526. 

Forster, Georg (Hg.): Ein außzug guter alter vn[n] newer Teutscher liedlein / einer rechten 
Teutschen art / auff allerley Jnstrumenten zubrauchen / außerlesen. Der ander theil/ 
Kurtzweiliger guter frischer Teutscher Liedlein / zu singen vast lustig. Nürnberg 1540. 

Forster, Georg: Frische teutsche Liedlein (1539-1556) 2 (1540), hg. v. Kurt Gudewill/Hinrich 
Siuts. Wolfenbüttel/Zürich 1969 (= Das Erbe deutscher Musik 60. Mehrstimmiges Lied 5). 

Förstermann, Carl Eduard (Hg.): Neues Urkundenbuch zur Geschichte der evangelischen 
Kirchen-Reformation. Hamburg 1842 [Nachdruck Hildesheim/New York 1976]. 

Förstermann, Karl Eduard (Hg.): Urkundenbuch zu der Geschichte des Reichstages zu 
Augsburg im Jahre 1530. Nach den Originalen und nach gleichzeitigen Handschriften 1: 
Von dem Ausgange des kaiserlichen Ausschreibens bis zu der Uebergabe der 
Augsburgischen Confession. Halle 1833. 

Friedensburg, Walter (Hg.): Beiträge zum Briefwechsel der katholischen Gelehrten 
Deutschlands im Reformationszeitalter. Aus italienischen Archiven und Bibliotheken. In: 
Zeitschrift für Kirchengeschichte 18,1 (1898), S. 106-131. 

Gebwiler, Hieronymus: Beschirmung des lobs vnd eren der hochgelobte[n] hymelischen 
künigin Marie / aller heiligen gottes / auch der wolangesetzten ordnungen der Christlichen 
kirchen wider die freuenliche[n] heilige[n]schmeher die da sprechen / Maria sei nit ein mter 
gottes / Maria sei ein frauw wie ein an[der] fraw / vn[n] hab nicht für vnß armen sünder 
zbitten. Straßburg 1523. 



384 
 

Gnidius, Mathias: Defensio Christianorum de Cruce. id est, Lutheranormum. Cum pia 
admonitione F. Thomӕ Murnar, lutheromastigis, ordinis Minorum, quo sibi temperet a 
conuicijs & stultis impugnationibus Martini Lutheri. Matthӕi Gnidij Augusten[sis]. 
Straßburg 1520. 

Grüdt, Joachim von: Christenlich anzeygung Joachims von Grüdt / das im Sacrame[n]t des 
altars warlich sey fleisch vnd blut Christi / wid[er] den schedlichen verfüerischen irtumb 
Vlrich Zwinglins zu Zürich. Freiburg i.Br. 1526. 

Günzburg, Eberlin von: An alle christenliche oberkeit jn wltlichem vnd geystlichem stand 
Teütscher nation / ein klglich ernstlich klag aller gotsfrchtige[n] Münch Nunnen vnd 
pfaffen / dz man inen z hilff kum[m] do mit sy vo[n] ire[n] endtchristischen by wonere[n] 
erlst werden. Der .IX. bu[n]dtgnoß. Basel 1521. 

Günzburg, Eberlin: New statute[n] die Psitacus gebracht hat vß dem la[n]d Wolfaria welche 
betrffendt reformierung geystlichen stand. Der .X. bu[n]dtgnosz. Basel 1521. 

Günzburg, Eberlin von: Waru[m]b man herr Erasmus von Roterodam in Teütsche sprach 
transferiert. Warumb doctor Luther vnd herr Vlrich von Hutten teütsch schriben. Wie nutz 
vnd not es sy das sollich ding de[m] gemeinen man für kom[m]. Der. VIII. bundtsgnosz. 
Basel 1521. 

Hagen, Gottfried: Reimchronik der Stadt Cöln aus dem dreizehnten Jahrhundert, hg. v. 
Eberhard von Groote. Köln 1834. 

Halm, Karl Felix (Hg.): Beiträge zur Literatur und Geschichte aus ungedruckten Briefen. In: 
Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und historischen Classe der k. b. 
Akademie der Wissenschaften zu München 1 (1871), S. 271-292. 

Hamm, Berndt/Wolfgang Huber (Hgg.): Lazarus Spengler. Schriften 1. Schriften der Jahre 
1509 bis Juni 1525. Gütersloh 1995 (= Quellen und Forschungen zur 
Reformationsgeschichte 61). 

Harris, Nigel/Joel Love (Hgg.): Dialogue and Disputation in the Zurich Reformation. Utz 
Eckstein’s Concilium and Rychsztag. Edition, Translation and Study. Oxford/Bern u.a. 2013. 

Heger, Hedwig (Hg.): Thomas Murners Absage an die Luzerner Stadtväter aus dem Jahre 1535. 
In: Bibliothek und Wissenschaft 27 (1994), S. 49-55. 

Herminjard, A.-L. (Hg.): Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue française 
recueillie et publiée avec d’autres lettres relatives à la réforme et des notes historiques at 
bibliographiques 1 (1512-1526). Genf/Paris 1866. 

Hidber, Basilius: Doktor Thomas Murner’s Streithandel mit den Eidgenossen von Bern und 
Zürich, mit Urkunden: ein Beitrag zur Geschichte der schweizerischen 
Glaubensstreitigkeiten im XVI. Jahrhundert. In: Archiv für schweizerische Geschichte 10 
(1855), S. 272-304. 

Hofmeister, Sebastian: Acta vnd handlung des Gesprchs / so von allen Priesteren der Tryen 
Pündten im M.D.XXVI. jar / vff Mentag vn[n] Zynstag nach der heyligen III. Künigen tag 
zů Jnlantz im Grawen Pundt / vfs Ansehung der Pundtsherren geschehen / Durch 
Sebastianum Hofmeyster von Schaffhusen verzeychnet. Zürich 1526. 

Hutten, Ulrich von: Vlrichi de Hvtten Eq. De gvaiaci medicina et morbo gallico liber vnvs. 
Mainz 1519. 

Kastner, Ruth (Hg.): Quellen zur Reformation 1517-1555. Darmstadt 1994 (= Ausgewählte 
Quellen zur Deutschen Geschichte der Neuzeit. Freiherr vom Stein-Gedächtnisausgabe 
XVI). 

König, Erich: Konrad Peutingers Briefwechsel. München 1923 (= Veröffentlichungen der 
Kommission für Erforschung der Geschichte der Reformation und Gegenreformation. 
Humanistenbriefe 1). 

Krebs, Manfred/Hans Georg Rott (Hgg.): Quellen zur Geschichte der Täufer 7. Elsaß, 1. Teil: 
Stadt Straßburg 1522-1532. Gütersloh 1959 (= Quellen und Forschungen zur 
Reformationsgeschichte 26). 



385 
 

Landmann, Florenz: Eine unvollendete Jugendschrift Thomas Murners: Tractatus immaculata 
Virginis conceptione 1499. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 15 (1941-1942), 
S. 73-128. 

Laube, Adolf/Sigrid Looß/Annerose Schneider (Hgg.): Flugschriften der frühen 
Reformationsbewegung (1518-1524). 2 Bände. Vaduz 1983. 

Laube, Adolf/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524). Berlin 
1997. 

Laube, Adolf/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530). 2 Bände. 
Berlin 2000. 

Liebenau, Theodor von: Documenta quaedam circa vitam Fr. Thomae Murnerni O.M. Conv. 
In: Archivum Franciscanum Historicum 6 (1913), S. 118-128. 

Lienhard, Marc/Stephen F. Nelson/Hans Georg Rott (Hgg.): Elsaß, IV. Teil: Stadt Straßburg 
1543-1552 samt Nachträgen und Verbesserungen zu Teil I, II und III. Gütersloh 1988 (= 
Quellen zur Geschichte der Täufer 16; Quellen und Forschungen zur 
Reformationsgeschichte 54). 

Liliencron, Rochus von (Hg.): Deutsches Leben im Volkslied um 1530. Berlin/Stuttgart 1884 
(= Deutsche National-Litteratur. Historisch kritische Ausgabe 13). 

D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel. 18 Bände. Weimar 1930-
1985. 

D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe. Werke. 73 Bände. Weimar 1966-2009. 
Luther, Martin: Resolutio Lutheriana super propositione decima tertia de potestate Papae. Per 

autorem locupletata. In: Günther Wartenberg/Michael Beyer (Hgg.): Martin Luther. 
Lateinisch-deutsche Studienausgabe 3: Die Kirche und ihre Ämter. Leipzig 2009, S. 17-171. 

Luther, Martin: Warumb des Bapsts vnd seyner Jungern[n] bucher von Doct. Martino Luther 
vorbra[n]t seynn[n]. Lasz auch anczeygen wer do wil. warumb sie D. Luthers bucher 
vorprennet haben[n]. Wittenberg 1520. 

Manberger, Johannes: Joannes Manberger Pfarrher ze Thun Costentzer bystumbs: vff de[n] 
Leime[n] thurn Gerg feners von weil: das die meß ein opffer sy: Antwort. Basel 1521. 

Marcellus: Passion .D. Martins Luthers / oder seyn lydung durch Marcellum beschriben. 
Zweyer bauern redt: Karsthans. Kegelhans. Straßburg 1521. 

Marriage, M. Elizabeth (Hg.): Georg Forsters Frische Teutsche Liedlein in fünf Teilen. 
Abdruck nach den ersten Ausgaben 1539, 1540, 1549, 1556 mit den Abweichungen der 
späteren Drucke. Halle a.d.S. 1903. 

Morus, Thomas: Responsio ad Lutherum. 2 Bände, hg. v. John M. Headley. New 
Haven/London 1969 (= The Complete Works of St. Thomas More 5). 

Murner, Thomas: Ain new lied von dem vndergang des Christlichen glaubens Doct. Murner. 
in[n] Brder Veiten thon. Abgedruckt als NVn hrt, ich will eüch singen. In: Berger, Arnold 
E./D.G. Pfannmüller (Hgg.): Lied-, Spruch- und Fabeldichtung im Dienste der Reformation. 
Leipzig 1938 (= Deutsche Literatur. Sammlung literarischer Kunst- und Kulturdenkmäler in 
Entwicklungsreihen. Reihe Reformation 4), S. 206-210. 

Murner, Thomas: Des alten christlichen Bären Testament. Eine Kampfschrift Thomas Murners, 
hg. v. Max Scherrer. In: Anzeiger für schweizerische Geschichte 17,1 (1919), S. 6-38. 

Murner, Thomas: Des alten christlichen beeren Testament. Luzern 1528. 
Murner, Thomas: An die Fürsuchtigen ersame[n] vuysenn vnd frommen standthafftigen 

christen des alten woren vnd vngezwiffleten glaubens der gemeinen christenheit alle 
vnderthon vnd verwanten der lbliche[n] herschafft von Lutzern ein entschuldigung Doctor 
Murners. Luzern 1527. 

Murner, Thomas: Antwurt vnd klag mit entschuldigung doctor Murners wider bruder Michel 
stifel weyt von eßlingen da heim, vff das stüfelbuch so er wider meyn lied gemachet hat, 
daruß er des lieds den rechten thon erlernen mag. Straßburg 1522. 



386 
 

Murner, Thomas: Appellation vnd beruoff der hochgelrten herren vnd doctores Johannis 
Ecken / Johannis Fabri / vnd Thome Murner / für die xij. ort einer loblichen Eydtgnoschafft 
wider die vermeinte disputation z Bern gehalten / beschehen vor den kleinen rdten vnd 
hunderten einer loblichen stadt Lutzern / vnd durch doctor Thomas Murner exequiert montag 
noch Nicolai / in dem jar Christi M.D.XXvij. // Vrsach vn[n] verantwurtung worum[m] 
doctor Thomas Murner kilchherr z Lutzern nit ist vff der disputation z Baden gehalten 
erschinen. Luzern 1528. 

Murner, Thomas: Arma patientie co[n]tra om[n]es seculi aduersitates. fra[n]ckfordie predicata. 
Frankfurt a.M. 1511. 

Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem sacramentorvm adversus Martinu[m] Lutheru[m] 
ӕdita ab inuictissimo Angli[a]e & Franciӕ rege, & d[omi]no Hyberni[a]e heinrico eius 
nominis octauo, cu[m] registro nuper addito, atq[ue] D. Erasmi Rothe. ep[isto]la huius operis 
co[m]endaticia. Straßburg 1522. 

Murner, Thomas: Bekennu[n]g der süben Sacramente[n] wider Martinum Lutehru[m] / 
gemacht von dem vnüberwintlichen künig z Engelland vnd in Franckreich eine[m] herren 
z Hibernien / Heinrico des namens dem achten. [etc]. Doctor Murner hat es vertütscht. 
Straßburg 1522. 

Murner, Thomas: Benedicite iudeoru[m] vti soliti su[n]t a[n]te / [et] post cibi su[m]ptione[m] 
benedicere [et] gratias agere deo Egregio doctore Thoma murner Argentinensi ordinis 
minor[um] interprete. Frankfurt 1512. 

Murner, Thomas: Ein brieff des Edlen Künigs vß Engelandt / z den Fürsten von Sachßen / von 
dem Luther. // Herzog Jrgen vß Sachßen antwurt. Straßburg 1523. 

Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not feste[n] Fursuhtigen Ersamen wysen der xij 
rter einer lbliche[n] eydtgnoschafft gesadten botten. Thome Murner der heilige[n] 
gschriffte[n] vnd beider rechten Doctor barfsser orden / vff dem tag z Einsidlen. In dem 
iar, Christi vnsers herren. M.D xxvi vff Philippi vnd Jacobi gehalten / wider die lesterlich 
flucht / vnd dz verzwifflet abschreibe[n] Vlrich Zwinglins / worum er vff der disputation z 
Baden von den xij rteren ersetzet nit wil erschinen / so er doch frey geleit hat dar vnd 
dannen z reiten. Luzern 1526. 

Murner, Thomas: Cavssa Helvetica orthodoxae fidei. Dispvtatio Helvetriorvm in Banden 
svperiori, coram dvodecim cantonum oratoribus & nuntijs, pro sanctæ fidei catholicæ 
ueritate, & diuinarum literarum defensione, habita co[n]tra Martini Lutheri, Vlrichi Zwinglij, 
& Oecolampadij peruersa & famosa dogmata. Luzern 1528. 

Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung z dem hochgelerten doctor 
Martino luter Augustiner orde[n] z Wittemburg (Dz er etliche[n] reden von dem newe[n] 
testame[n]t der heillge[n] messen getho[n]) abstande / vn[n] wi[der] mit gemeiner 
christenheit sich vereinige. Straßburg 1520. 

Murner, Thomas: De quattuor heresiarchis ordinis Prdicatorum de Obseruantia nuncupatorum 
/ apud Suitenses in ciuitate Bernensi co[m]bustis. Anno Christi M.D.IX. Straßburg 1509. 

Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten einer lobliche[n] eidtgnoschafft na[m]lich 
Bern Lutzern Ury Schvuytz Undervualden ob vnnd nidt dem kernwalt Zug mitt de[m] sampt 
vsseren ampt Glaris Basel Friburg Solathorn Schaffhuse[n] vnd Appenzell / von wegen der 
einigkeit in christlichem glauben in iren lande[n] vnd vndterthone[n] der fier bistumb 
Costentz Basel / Losane[n] vnd Chur beschehe[n] vnd in dem iar Christi vnsers erlsers 
Mccccc vnd xxvj vff den xvj tag des Meyens erhret vnd zů Bade[n] im ergw irer 
stattgehalten vnnd vollendet. Luzern 1527. 

Murner, Thomas: Doctor murners narre[n] bschweru[n]g. Straßburg 1512. 
Murner, Thomas: E. Roterodami de sacro sancta synaxi & vnionis sacramento corporis & 

sanguinis Christi ad amicum expostulatio // Breue apostolicum Clementis pape septimi. 
Thuregios ab impia Lutherana perfidia & heretica prauitate paterne reuocantis // Murneri 
responsio libello cuida[m] insigniter & eregie stulto Vlrici Zvuyngel apostate / heresiarche, 



387 
 

ostendens Lutheranam doctrinam infamiam irrogare / & verbum dei humanum iudicem pati 
posse // Murneri responsio altera contumelioso cuidam libello consilato Sebastiani hoff 
meyster in Schaffhusen expulso Colloquium in Ylandts (vt nominat) Christianum adserentis. 
Luzern 1526. 

Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij. Doctoris. Lutheranos. Gothos in harenam 
disputatoriam euocantis / vt sub iudicibus (non indocta multitudine qua hactenus seditiose. 
Stentorem egerunt no[n] disputarunt, de summa fidei iusta atie manus conserant // Articvli 
novem cantonum. Heluetiorum / in huius temporis fidei erumnas editi / & ab antique 
probitatis viris. Heluetijs. Christianissimis cantonibus. Lutzern. Vry. Schvuytz. 
Vndervualden. Zuge. Fryburg. Solathorn. VVallis. acceptati. edicti. publicati // Mvrnervs in 
Lvtheranorum perfidiam / vt infamiam quam sibimet contra ius gentium & nature irrogarunt 
/ purgent / & vera non sucata spongia abstergant. Luzern 1525. 

Murner, Thomas: Die geuchmat zů straff alle[n] wybsche[n] mannen durch den hochgelerte[n] 
herre[n] Thoman Murner der heylige[n] geschrifft doctor / beyder rechten Licentiate[n] vnd 
der hohen schůl Basel des Keyserlichen rechte[n]s ordenlichen lerer erdichtet / vnnd eyner 
frummen gemeyn der lbliche[n] statt Basel in freyden zů eyner letz beschriben vnd 
verlassen. Basel 1519. 

Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe von Gott allein erstiftet, hg. v. Wolfgang Pfeiffer-
Belli. Halle a.d. Saale 1928 (= Flugschriften aus der Reformationszeit XIX; Neudrucke 
deutscher Literaturwerke des XVI. und XVII. Jahrhunderts 257). 

Murner, Thomas: Hie würt angezeigt dz vnchristlich freuel / vngelrt vnd vnrechtlich vß rieffen 
vn[n] fürnemen einer loblichen herrschafft von Bern ein disputation z halten in irer gnaden 
statt / wider die gemein Christenheit / wider das heylig gots wort / wider dz Euangelion 
Christi Jhesu / wider die heyligen geschrifften des alten vnd nuwen testaments / wider den 
alten woren vnd vngezwifleten Christliche[n] glauben / vn[n] wider alle menschliche 
fromkeit vnd erberkeit. Luzern 1528. 

Murner, Thomas: Instituten ein warer vrsprung vnnd fundament des Keyserlichen rechtens / 
von dem hochgelerten herren Thoma[n] Murner der heiligen geschrifft Doctor / beyder 
rechte[n] Licentiaten / verdütschet / Vnd vff der hohen schl Basel in syner ordenlichen 
lectur offenlich mit de[m] latin verglichet. Basel 1519. 

Murner, Thomas: Inuectiua contra Astrologos Serenissimo Romanoru[m] regi Maximiliano 
pijssimo [con]tra co[n]federatos quos vulgo Swite[n]ses nu[n]cupamus interitu[m] 
predice[n]tes fr[atr]is Thome Murner liberaliu[m] artiu[m] m[a]g[ist]ri felici exorditur 
sidere. Straßburg 1499. 

Murner, Thomas: Der iuden Benedicite wie sy gott den herren loben / vnd im vmb die speyß 
dancke[n]. Durch de[n] hochgelerte[n] herre[n] doctor Thomas murner barfsser orde[n] von 
hebrayscher sprach in deutsch verdamletschett. Frankfurt 1512. 

Murner, Thomas: Des jungen Bären Zahnweh. Eine verschollene Streitschrift Thomas Murners, 
hg. v. Joseph Lefftz. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 1 (1926), S. 141-167. 

Murner, Thomas: Der keiserlichen stat rechten ein inga[n]g vnd wares fundame[n]t. Meister 
vnd rädten tütscher nation von Doctor Thomas Murner gegabet vnd zů gefallen verteütschet. 
Straßburg 1521. 

Murner, Thomas: Logica memoratiua Chartiludiu[m] logice / siue totius dialectice memoria: & 
nouus Petri hyspani textus emendatus: Cum iucundo pictasmatis exercitio: Eruditi viri .f. 
Thome Murner Arge[n]tini: ordinis minor[um]: theologie doctoris eximij. Straßburg 1509. 

Murner, Thomas: Der lvtherischen evangelischen Kirchendieb vnd Ketzer Kalender. In: o.Hg.: 
Ulrich Zwingli. Zum Gedächtnis der Zürcher Reformation 1519-1919. Zürich 1919, Tafel 
160. 

Murner, Thomas: M.A. Sabellici Hystory von anbeschaffener welt. Übersetzung der Enneades 
des Marcus Antonius Sabellicus. Vollständige Faksimile-Ausgabe der Handschriften K 15 
und K 3117 der Badischen Landesbibliothek in Karlsruhe sowie der Handschrift Ms. 268 



388 
 

der Humanistenbibliothek in Schlettstadt. Einführung, hg. v. Hedwig Heger/Gerhad Stamm. 
3 Bände + 1 Begleitband. Karlsruhe 1987. 

Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri in serenissimvm anglorvm et fratriae regem Henricvm 
octavvm. Fidei defensorem. Literis et armis trivmphatorem magnificvm. Straßburg 1522. 

Murner, Thomas: Practica anno domini M.cccc.L.xxxxviii Per fratrem Thomam Murner, 
Septem liberalium arcium magistrum Cracouiensem ordinis fratrum minorum ad instanciam 
Generosi domini Johannis de Morsperg Baronis compilata. Freiburg 1498. Abgedruckt und 
übersetzt in: Moriz Sondheim: Thomas Murner als Astrolog. Straßburg 1938 (= Schriften 
der Elsass-Lothringischen Wissenschaftlichen Gesellschaft zu Strassburg. Reihe A. Alsatica 
und Lotharingica XX), S. 51-89. 

Murner, Thomas: Purgatio vulgaris. In: Joseph Lefftz (Hg.): Thomas Murners „Purgatio 
vulgaris“. Nach der Originalhandschrift erstmalig herausgegeben. In: Archiv für Elsässische 
Kirchengeschichte 3 (1928), S. 97-114. 

Murner, Thomas: Ein send brieff der acht Christlichen ort einer loblichen Eidtgnoschafft mit 
nam[m]en Lutzern / Vry / Schwytz / Vnderwalden / Zug / Friburg / Solathorn / Glariß / an 
ein lobliche herschafft von Bern flehelich / vnd vff das hchst bittend vnd ermanendt / by 
dem alten waren Christlichen glauben z beliben / vnd sich der euangelischen vnd 
Lutherischen ketzerien nit beladen noch enteren sollen. // Ein spötliche vnd vnfründtliche 
antwurt der loblichen herrschafft von Bern den obgenanten acht Christlichen rtern gethon 
/ vnd durch den druck vß gespreitet. // Ein vßlegung vnd ercleren des selbigen sptlichen / 
vnchristlichen vnd vngesaltzenen brieffs der herschafft von Bern durch doctor Thomas 
Murner vß gelegt / vnd z verston geben. Luzern 1529. 

Murner, Thomas: Thomas Murner de augustiniana hieronymianaq[ue] reformatione poetarum. 
Straßburg 1509. 

Murner, Thomas: Thome Murner Argentini ordinis mi[n]o[rum] Sac[r]e Theo[logi]e baccalarij 
Cracouiensis Ad rempublica[m] Argentina[m] Germania noua Oratio eiusdem ad 
capitulu[m] [pro]uincie su[per]io[rum] Alemanie in Ecclesia maiori ciuitat[is] Solodorensis 
[per]orata. Straßburg 1502. 

Murner, Thomas: Tractatus perutilis de phitonico contractu fratris Thome murner liberaliu[m] 
artium magistri ordinis minorum Ad instantiam Generosi domini Johannis Wrnher de 
Mrsperg compilatus. Straßburg 1499. 

Murner, Thomas: Ulrichen vo[n] hutten eins teutschen Ritters von der wunderbarliche[n] 
artzney des holtz Guaiacu[m] genant / vnd wie man die Frantzosen oder blattere[n] heilen 
sol / z herrn Albrechte[n] dem Churfürste[n] / Cardinale[n] / vn[n] Ertzbischoff von Mentz 
ein bch beschriben Durch de[n] hochgelerte[n] herre[n] Thoma[n] Murner der heilige[n] 
geschrifft vn[n] beider rechten Doctor geteutschet vnd verdolmetschet. Straßburg 1519. 

Murner, Thomas: Uon dem grossen Lutherischen Narren wie in doctor Murner beschworen hat. 
Straßburg 1522. 

Murner, Thomas: Uon den fier ketzeren Prediger orde[n]s der obseruantz zü Bem im 
Schweytzer land verbran[n]t / in de[m] jar noch Christi geburt .M.CCCCC.ix. vff de[n] 
nechste[n] donderstag noch Pfingsten. Mit vil schne[n] figürlin vn[n] lieblichen 
reymsprüchen neüwlich geteütscht. Straßburg 1509. 

Murner, Thomas: Von der Babylonischen gefenknuß der Kirchen / Doctor Martin Luthers. 
Straßburg 1520. 

Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren (1522), hg. v. Thomas Neukirchen. 
Heidelberg 2014 (= Beihefte zum Euphorion 83). 

Murner, Thomas: Vergilij maro[n]is dryzehe[n] Aeneadische[n] Bücher von Troianischer 
zestrung / vnd vffgang des Rmische[n] Reichs. durch doctor Murner v[er]ttst. Straßburg 
1515. 

Murner, Thomas: Ein worhafftigs verantworten der hochgelorten doctores vnd herren / die zů 
Baden vff der disputation gewesen sint vor den .xij. ortern einer loblichen eidtgnoschafft 



389 
 

wider das schentlich / erstuncken / vnd erlogen anklagen Vlrich Zwinblyns / das der fiertzig 
mal eerloß diebsch bßwicht vff die frummen herren geredt hat vnd in den druck hat lassen 
kummen. Von Doctor Thoma. Murner gemacht / ob der Zwingly lstig wurde das er im das 
berig auch hin vß gebe nach dem rechten winckel meß. Landshut 1526. 

Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan Vulgo dictus, Geltnar / oder Genß Prediger. Murnarus, 
qui & Schnhenselin, oder Schmůtzkolb, de se ipso. Sinugӕ, & fastus, faciunt quem 
relligiosum, Sum bonus, & magnus, relligiosus ego. Raphaelis Musæi in gratiam Martini 
Lutheri, & Hutteni, propugnatorum Christianæ & Germanicæ libertatis, ad Osores Epistola. 
Straßburg 1521. 

Myconius, Oswald: Commentarius de Tumultu Bernensium intestino 1528. In: Johann Jacob 
Bodmer/Johann Jacob Breitinger (Hgg.): Historische und Critische Beytrge Zu der Historie 
der Eidsgenossen 4. Zürich 1739. 

Nazarei, Judas: Das Wolffgesang. Eyn ander hertz / ein ander kleid / Trage[n] falsche wlff in 
[der] heyd Do mit sy den ge[n]sen lupffen / Den pflum ab de[n] kpffen rupfen Magstu hie 
by garwol verston / Wo du lisest die bchlin schon. Basel 1521. 

Neukirchen, Thomas (Hg.): Karsthans. Thomas Murners »Hans Karst« und seine Wirkung in 
sechs Texten der Reformationszeit. Heidelberg 2011 (= Beihefte zum Euphorion 68). 

Oechsli, Wilhelm (Hg.): Das eidgenössische Glaubenskonkordat von 1525. In: Jahrbuch für 
schweizerische Geschichte 14 (1989), S. 263-355. 

Oekolampad, Johannes: Repvlsio apologiae sacrificii evcharistiae, qvam Pelargvs factionis s. 
dominici, senatui Basilien[si] obtulit. Basel 1528. 

Oekolampad, Johannes: Von Anrůffung der heylgen / Joannis Ecolampadij / vff ettlicher 
widersecher / vnd zůuorab Doctor Fabri / vnnutz gegenwurfflich tandt / andtwort / Offenlich 
gepredigt / an allerheylgen tag. Basel 1526. 

Oekolampad, Johannes: Widerlegung der falschen gründt / so Augustinus Marius 
Thmbpredicant z Basel / z verwenen das die Meß ein Opffer sey / eynem Ersamen Radt 
doselbig überantwort hat. Basel 1528. 

Pelagius, Alvarus: Aluari Pelagij De pla[n]ctu eccl[es]ie desideratissimi libri duo et indice 
copiosissimo et marginarijs additionibus rece[n]s illustrati. Lyon 1517. 

Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf. Münster 1939 
(= Corpus Catholicorum 22). 

Pfenninger, Heinrich/Leonard Meister: Helvetiens Berhmte Mnner in Bildnissen 1. Zürich 
1799². 

Pfnür, Vinzenz (Hg.): Johannes Eck (1486-1543) Briefwechsel. Online-Edition. 
[https://www.yumpu.com/de/document/read/7280576/johannes-eck-briefe-hg-v-pfnur-
bearb-v-fabisch-u-gerste (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Du Plessis D'Argentré, Charles (Hg.): Collectio judiciorum de novis erroribus: Qui ab initio 
duodecimi seculi post Incarnationem Verbi, usque ad annum 1632. in Ecclesia proscripti 
sunt & notati: Censoria etiam judicia insignium academiarum, inter alias Parisiensis & 
Oxoniensis, tum Lovaniensis & Duacensis in Belgio […] 1. Paris 1728 [Nachdruck Brüssel 
1963]. 

Reuss, Rodolphe (Hg.): Les Collectanées de Daniel Specklin (Fortsetzung und Schluss). In: 
Bulletin de la Société pour la Conservation des Monuments Historiques d'Alsace 2.Sér. 14 
(1889), S. 1-404. 

Rhegius, Urbanus: Dialogus Simonis Hessi et Martino Lutheri Wormacie nuper habitus: lectu 
non iniudcundus. Landshut 1521. 

Rhegius, Urbanus: Dyalogus nit vnlustig zulesen, newlich vo[n] Martino Luther / vnd Simone 
Hesso / zů Worms geschehen. Ich bitt ain yeden leser dises bchleins / er wll die sach im 
besten verstan / dan[n] dieweyl die vngelerten Romanisten de[n] kstlichen schatz die 
hailige geschrifft also durchächten / vnd auffiren aygen geytz ziehen bin ich auß 
Christlichem zorn bewegt / vnd hab auß iren sache[n] auch ain Luthers gespt mssen 



390 
 

machen / vnd doch hflich / dan[n] ich hab irer geschonet / wolten sy auff irer blindthait 
verharren / ich mst die feder baß spitze[n] / Aber got wll sy erleychten in ainem rechten 
glauben. Amen. Augsburg 1521. 

Ringmann, Matthias: Die Grammatica Figurativa des Mathias Ringmann (Philesius 
Vogesigena) in Faksimiledruck, hg. v. Franz Ritter von Wieser. Straßburg 1905 (= Drucke 
und Holzschnitte des XV. und XVI. Jahrhunderts in getreuer Nachbildung XI). 

Ringmann, Matthias: Julius der erst Römisch Keiser von seinen kriege[n]. erstmals vß dem 
Latin in Tütsch bracht / vnd nüw getruckt. Straßburg 1507. 

Rogers, Elizabeth Frances (Hg.): The Correspondence of Sir Thomas More. Princeton 1947. 
Rollenhagen, Georg: Froschmevseler. Der Frsch vnd Meuse wunderbare Hoffhaltunge / Der 

Frlichen auch zur Weyßheit / vnd Regimenten erzogenen Jugend / zur anmutigen aber sehr 
ntzlichen Leer / aus den alten Poeten vnd Reymdichtern / vnd insonderheit aus der 
Naturkndiger von vieler zahmer vnd wilder Thiere Natur vnd eigenschafft bericht / Jn 
Dreyen Bchern auffs newe mit vleiß beschrieben / vnd zuvor im Druck nie außgangen. 
Magdeburg 1595. 

Rott, Jean/ Christian Krieger u.a. (Hgg.): Correspondance de Martin Bucer. Bisher 10 Bände. 
Leiden/New York u.a. seit 1979 (= Martini Buceri opera omnia Series 3; Studies in Medieval 
and Reformation Thought). 

Rummel, Erika/Milton Kooistra (Hgg.): The Correspondence of Wolfgang Capito. Bisher 3 
Bände. Toronto/London seit 2005. 

Saladin, Johann Georg: Strassburger Chronik. Fortsetzung II, hg. v. Aloys Meister/Aloys 
Ruppel. In: Mitteilungen der Gesellschaft für Erhaltung der geschichtlichen Denkmäler im 
Elsass. 2. Folge 23 (1911), S. 283-435. 

Salat, Johannes: Reformationschronik 1517-1532, Band 1: 1517-1527, hg. v. Ruth Jörg. Bern 
1986 (= Quellen zur Schweizer Geschichte N.F. 1. Abteilung Chroniken VIII/1). 

Sánchez de Arévalo, Rodrigo: Speculum vite humane In quo discutiuntur co[m]moda & 
inco[m]moda / dulcia & amara / solatia & miseriӕ / prospera & aduersa / laudes & pericula 
omniu[m] statuum. Straßburg 1507. 

Schatzgeyer, Kaspar: Examen novarvm doctrinarvm pro elucidatione ueritatis Euangelicӕ & 
catholicӕ omnibus studiosis, diuinorum uoluminum scrutatoribus, pro salubri exercitio 
euulgatum. Ulm 1523. 

Schatzgeyer, Kaspar: Scrvtinivm divinae scriptvrae, pro conciliatione dissidentium 
dogmatu[m] circa subscriptas materias. Basel 1522. 

Schatzgeyer, Kaspar: Ware erklärung vnd vnderrichtung ains Artickels / die Eeschaidung 
betreffend auß heyliger gschrifft bewäret / durch Gasparn Schatzger / barfůsser ordens 
wi[der] falsche erdichtu[n]g Lüterischer leer / in solicher matery. München 1524. 

Schieß, Traugott (Hg.): Briefwechsel der Brüder Ambrosius und Thomas Blaurer 1509-1548, 
Band 1. Freiburg i.Br. 1908. 

Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526. 
Kommentierte Edition des Protokolls. Zürich 2015. 

Schultz, Franz/Wolfgang Pfeiffer-Belli u.a. (Hgg.): Thomas Murners Deutsche Schriften mit 
den Holzschnitten der Erstdrucke. 9 Bände. Straßburg/Berlin/Leipzig 1918-1931 (= 
Kritische Gesamtausgaben elsässischer Schriftsteller des Mittelalters und der 
Reformationszeit). 

Schwebel, Heinrich (Hg.): Centvria epistolarvm Theologicarum. ad Iohannem Schwebelivm 
Ante Annos LXXV. Ecclesiarum Illustrissimi Ducatus Bipontini Prӕsidem: A Philippo 
Melanthone, Bucero, Capitone, Hedione, Conventu Theologico Argentinensi, Pellicano 
Gerbelio & alijs: ab Anno Christi 1519. usq. ad Annum 1540. De rebus gravißimis, 
necessarijs ac utilißimis: Cvm descriptione Vitӕ Iohannis Schwebelij: Gemino, Personarum 
& Rerum Indice: Additis Argumentis singularum Epistolarum, ijsq. secundum Annorum 
seriem ordine distibutis. Zweibrücken 1597. 



391 
 

Sleidanus, Johannes: Iohan. Sleidani. De statv religionis et reipvblicae, Carolo quinto, caesare, 
Commentarij. Straßburg 1555. 

Staehelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum Leben Oekolampads. Zum vierhundertjährigen 
Jubiläum der Basler Reformation 2: 1527-1593. Leipzig 1934 (= Quellen und Forschungen 
zur Reformationsgeschichte 19) [Nachdruck New York/London 1971]. 

Steck, R./G. Tobler (Hgg.): Aktensammlung zur Geschichte der Berner-Reformation 1521-
1532. 2 Bände. Berlin 1923. 

Stifel, Michael: Antwort Michel Styfels vff doctor Thoman Murnars murnarrische phantasey / 
so er wider yn erdichtet hat. Mit einer kurtzen beschreibung des waren vnd einigen glaubens 
Christi. Darzu von Keyserlicher oberkeit welcher alle Christen / geistlich oder weltlich 
genent / zůgehorsamen pflichtig seyen. Wittenberg 1523. 

Stifel, Michael: Brůder Michael Styfel Augustiner von Esszlingen. Von der Christfrmigen / 
rechtgegründten leer Doctoris Martini Luthers / ein überuß schn kunstlich Lyed / sampt 
seiner neben vßlegung. Jn brůder Veiten thon. Straßburg 1522. 

Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed: von dem vndergang Christlichs 
glaubens. Bruoder Michael Styfels von Esszlingen vßleg vnnd Christliche gloß darüber. 
Straßburg 1522. 

Strickler, Johannes (Hg.): Actensammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschichte in den 
Jahren 1521-1532 im Anschluss an die gleichzeitigen eidgenössischen Abschiede. 5 Bände. 
Zürich 1878-1884. 

Strickler, Johannes (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede aus dem Zeitraume von 1521 bis 
1528. Der amtlichen Abschiedsammlung Band 4, Abtheilung 1a. Brugg 1873. 

Strickler, Johannes (Hg.): Die Eidgenössischen Abschiede aus dem Zeitraume von 1529 bis 
1532. Der amtlichen Abschiedsammlung Band 4, Abtheilung 1b. Zürich 1876. 

Strobel, Adam Walther (Hg.): Correspondenz des D. Thomas Murner mit dem Magistrat der 
Stadt Straßburg von 1524 bis 1526. In: Strobel, Adam Walther: Beiträge zur deutschen 
Literatur und Literärgeschichte. Paris/Straßburg 1827, S. 65-104. 

Strobel, Georg Theodor (Hg.): Nachricht von Michael Stifels Leben und Schriften. 
Nürnberg/Altdorf 1790. Neudruck als Karin Reich (Hg.): Die Stifel-Biographie von Georg 
Theodor Strobel. München 1995 (= Algorismus. Studien zur Geschichte der Mathematik 
und der Naturwissenschaften 11). 

Stumpf, Johannes: Schweizer- und Reformationschronik, hg. v. Ernst Gagliardi/Hans 
Müller/Fritz Büsser 1. Basel 1952 (= Quellen zur Schweizer Geschichte. Neue Folge. I. 
Abteilung Chroniken 5). 

Stupperich, Robert/Stephen E. Buckwalter u.a. (Hgg.): Martin Bucers Deutsche Schriften. 
14 Bände. Gütersloh/Paris 1960-2011 (= Martini Buceri Opera Omnia. Series I: Deutsche 
Schriften). 

Treger, Konrad: Ad Reuerendum in Christo P. et illvstrem principem Fabianu[m] de monte 
Falcone Lausanensem Episcopu[m] paradoxa Centum fratris Conradi Tregarij Heluecij 
Augustiniane familie per superiore[m] Germaniam prouincialis de ecclesię 
Concilioru[mque] auctoritate. Straßburg 1524. 

Treger, Konrad: Ein schner spruch / darinn deren von Costantz seltzame Renckh vnd 
Abentheür / damitt Sy vmbgon / begriffen syen. Augsburg 1529. 

Treger, Konrad: Vermanu[n]g bruder Conradts Treger / Augustiner ordens durch hohe Teütsche 
land Prouincial / an ein lobliche gemeyne Eydgnoßschafft / vor der Bhemschen ketzerey / 
vnnd antwurt Vff ein lugenthafft / gotslestrig bůch / von etlichen so sich diener des worts 
heissen an ein Gemeyne Eydgnoßschafft diß jars im Aprilen vßgangen. Freiburg i.Br. 1524. 

Ufer, Joachim (Hg.): „Passion D. Martin Luthers“. Eine Flugschrift von 1521. In: Fritz Reuter 
(Hg.): Der Reichstag zu Worms von 1521. Reichspolitik und Luthersache. Worms 1971, 
S. 449-458. 



392 
 

Virck, Hans (Hg.): Politische Correspondenz der Stadt Stassburg im Zeitalter der Reformation. 
Erster Band 1517-1530. Straßburg 1882 (= Urkunden und Akten der Stadt Strassburg. 
Zweite Abteilung). 

Wencker, Jakob (Hg.): Collecta archivi et cancellariӕ jura: Quibus accedunt, de 
archicancellariis, vicecancellariis, cancelariis ac secretariis commentationes. Straßburg 
1715. 

Wencker, Johann: Summarische Chronik und Zeitregister der Statt Strassburg, hg. v. Léon 
Dacheux. In: Mitteilungen der Gesellschaft für Erhaltung der geschichtlichen Denkmäler im 
Elsass. 2. Folge 15 (1892), S. 75-190. 

Winckelmann, Otto (Hg.): Neue Beiträge zur Lebensgeschichte Thomas Murners. In: 
Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 45/N.F. 6 (1891), S. 119-131. 

Zell, Katharina: Entschuldigung Katharina Schützinn / für Matthes Zellen / jren Eegemahel / 
der ein Pfarrher und dyener ist im wort Gottes z Straßburg. Von wegen grosser lügen uff 
jn erdiecht. In: Elsie Anne McKee (Hg.): Katharina Schütz Zell 2. The Writings. A Critical 
Edition. Leiden/Boston/Köln 1999 (= Studies in Medieval and Reformation Thought 69,2), 
S. 15-54. 

Zell, Matthäus: Christeliche vera[n]twortung M. Matthes Zell von Keyserßberg Pfarrherrs vnd 
predigers im Münster z Straßburg / vber Artickel jm vom Bischfflichem Fiscal daselbs 
entgegen gesetzt / vnnd im rechten vbergeben. Hyerin[n] findest Eua[n]gelischer leer 
gründtliche verklerung vnd reyliche[n] bericht / durch gttlich geschrifft / gar nahe aller 
sachen so yetz in reden vnd disputation seind. Straßburg 1523. 

Zinsli, Paul/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel. Werke und Briefe. Vollständige 
Neuedition. Bern 1999. 

Zwingli, Ulrich: DJe ander antwurt / über etlich unwarhaft / vnchristenlich antwurtten die Egg 
vff der disputation ze Baden ggeben hat / Mit einer vorred an ein lobliche Eydgnoschaft. 
Durch Huldrych Zuingli. Zürich 1526. 

Zwingli, Huldrych: EJn früntliche geschrift an gemein Eydgnossen der .xij. Orten vnnd 
zgwandten. Die disputation gen Baden vff den .xvj. tag Mey angeschlagen / betreffende. 
Vonn Huldrychen Zuingli. Zürich 1526. 

Literatur 

o.A.: Historisches über den Kanton Schwyz: E-J. In: Mitteilungen des historischen Vereins des 
Kantons Schwyz 93 (2001), S. 67-144. 

o.A.: Karte über die Archidiaconate und Decanate oder Landcapitel des Bischtums Constanz 
vor der Reformationszeit nach P. Neugarts Angaben 1871. In: Freiburger Diöcesan-Archiv. 
Organ des kirchlich-historischen Vereins der Erzdiöcese Freiburg für Geschichte, 
Alterthumskunde und christliche Kunst, mit Berücksichtigung der angrenzenden Bisthümer 
6 (1871), Anhang. 

Abegg, Regine/Christine Barraud Wiener/Karl Grunder: Die Kunstdenkmäler des Kantons 
Zürich. Neue Ausgabe. Die Stadt Zürich III,I: Altstadt rechts der Limmat, Sakralbauten. 
Bern 2007 (= Die Kunstdenkmäler der Schweiz 110). 

Adam, Johann: Evangelische Kirchengeschichte der elsässischen Territorien bis zur 
französischen Revolution. Straßburg 1928. 

Andermann, Ulrich: Albert Krantz (1448-1517). Bemerkungen zum Verhältnis von lateinischer 
und volkssprachlicher Gelehrsamkeit am Beispiel eines norddeutschen Humanisten. In: 
Bodo Guthmüller (Hg.): Latein und Nationalsprachen in der Renaissance. Vorträge des 37. 
Wolfenbütteler Symposions in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel vom 25. bis 28. 
September 1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur 
Renaissanceforschung 17), S. 315-343. 

Aretin, Karl Otmar Freiherr von: Das Papsttum der Renaissance und Martin Luther. In: Lothar 
Graf zu Dohna und Reinhold Mokrosch (Hgg.): Werden und Wirkung der Reformation. 



393 
 

Ringvorlesung an der technischen Hochschule Darmstadt im Wintersemester 1983/84 
veranstaltet vom Institut für Theologie und Sozialethik und vom Institut für Geschichte. Eine 
Dokumentation. Darmstadt 1986, S. 203-220. 

Arnold, Martin: Handwerker als theologische Schriftsteller. Studien zu Flugschriften der frühen 
Reformation (1523-1525). Göttingen 1990 (= Göttinger Theologische Arbeiten 42; Diss. 
1987). 

Arnold, Matthieu: Caspar Hedio (1494/95-1552), der „unterschätzte“ Reformator in Straßburg. 
In: Stadt Ettlingen (Hg.): Caspar Hedio der Ettlinger Reformator in Straßburg. Ubstadt-
Weiher/Heidelberg/Basel 2015, S. 7-28. 

Atkinson, James: Luthers Beziehungen zu England. In: Helmar Junghans (Hg.): Leben und 
Werk Martin Luthers von 1526 bis 1546. Festgabe zu seinem 500. Geburtstag 1. Göttingen 
1983, S. 677-687. 

Auffarth, Christoph: Alle Tage Karneval? Reformation, Provokation und Grobianismus. In: 
Christoph Auffarth/Sonja Kerth (Hgg.): Glaubensstreit und Gelächter. Reformation und 
Lachkultur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Berlin 2008 (= Religionen in der 
pluralen Welt 6), S. 79-106. 

Auge, Oliver/Carolin Hoppe: Gut gegen Böse – Der Drachenkampf. In: Johannes Fried/Olaf B. 
Rader (Hgg.): Die Welt des Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahrtausends. München 
2011, S. 180-191. 

Aulinger, Rosemarie: Einleitung. In: Rosemarie Aulinger (Hg.): Der Reichstag zu Augsburg 
1525, der Reichstag zu Speyer 1526, Der Fürstentag zu Esslingen 1526. München 2011 (= 
Deutsche Reichstagsakten. Jüngere Reihe. Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V 
5/6), S. 47-101. 

d’Avray, David: Printing, mass communication, and religious reformation: the Middle Ages 
and after. In: Julia Crack/Alexandra Walsham (Hgg.): The Uses of Script and Print, 1300-
1700. Cambridge/New York u.a. 2004, S. 50-70. 

Bachorski, Hans-Jürgen: Grobianismus (Art.). In: Reallexikon der deutschen 
Literaturwissenschaft 1. Berlin/New York 1997, S. 743-745. 

Bächtold, Hans Ulrich: Pellikan, Konrad (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10781.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Backus, Irena: Disputationen (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17172.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Backus, Irena: Das Prinzip ‹sola scriptura› und die Kirchenväter in den Disputationen von 
Baden (1526) und Bern (1528). Zürich 1997. 

Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest Opponents. Catholic Controversialists, 1518-1525. 
Minneapolis, MN 1991 (= Diss. 1989). 

Baier, Ronny: Wolsey, Thomas (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 22. 
Nordhausen 2003 (= Ergänzungen 9), Sp. 1564-1573. 

Baillet, Lina: 1500-1530: L’imprimerie en expansion. In: Hubert Bari (Hg.): La Mémoire des 
Siècles. 2000 ans d’écrits en Alsace. Straßburg 1989, S. 132-163. 

Baker, J Wayne: The Reformation at Zurich in the Thought and Theology of Huldrych Zwingli 
and Heinrich Bullinger. In: William S. Maltby (Hg.): Reformation Europe: A Guide to 
Research II. St. Louis 1992 (= Reformation Guides to Research 3), S. 47-73. 

Bärsch, Jürgen/Konstantin Maier: Johannes Eck – neue Sichten auf eine bekannte 
Persönlichkeit. Ein Vorwort. In: Jürgen Bärsch/Konstantin Maier (Hgg.): Johannes Eck 
(1486-1543). Scholastiker – Humanist – Kontroverstheologe. Regensburg 2014 (= 
Eichstätter Studien N.F. 70), S. 7-9. 

Bässler, Andreas: Sprichwortbild und Sprichwortschwank. Zum illustrativen und narrativen 
Potential von Metaphern in der deutschspracheigen Literatur um 1500. Berlin/New York 
2003 (= Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 27 (261); Diss. 
2001/2002). 



394 
 

Baum, Adolf: Magistrat und Reformation. Straßburg 1887. 
Baumann, Uwe: Thomas Morus (1477/78-1535): Formen und Funktionen autobiographischen 

Schreibens (Epigramme, Humanistenbriefe und die Apology). In: Uwe Baumann/Karl 
August Neuhausen (Hgg.): Autobiographie: Eine interdisziplinäre Gattung zwischen 
klassischer Tradition und (post-)moderner Variation. Göttingen 2013 (= Super alta perennis. 
Studium zur Wirkung der Klassischen Antike 14), S. 129-150. 

Baumbach, Manuel: Lukian in Deutschland. Eine forschungs- und rezeptionsgeschichtliche 
Analyse vom Humanismus bis zur Gegenwart. München 2002 (= Beihefte zur Poetica 25; 
Diss. 1997). 

Baumeister, Ursula: Einblattkalender aus der Offizin Froschauer in Zürich. Versuch einer 
Übersicht. In: Gutenberg-Jahrbuch 1975, S. 122-135. 

Bäumer, Remigius: Die Ekklesiologie des Johannes Eck. In: Erwin Iserloh (Hg.): Johannes Eck 
(1486-1543) im Streit der Jahrhunderte. Internationales Symposion der Gesellschaft zur 
Herausgabe des Corpus Catholicorum aus Anlaß des 500. Geburtstages des Johannes Eck 
vom 13. bis 16. November 1986 in Ingolstadt und Eichstätt. Münster 1988 (= 
Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 127), S. 129-154. 

Bäumer, Remigius: Marienfrömmigkeit und Marienwallfahrten im Zeitalter der Katholischen 
Reform. In: German Rovira (Hg.): Der Wiederschein des Ewigen Lichtes. 
Marienerscheinungen und Gnadenbilder als Zeichen der Gotteskraft. Kevelaer 1984 (= 
Marianische Schriften des Internationalen Mariologischen Arbeitskreises Kevelaer), S. 169-
187. 

Baumhauer, Hermann: Die Anfänge der katholischen Presse im Elsass. Der Weg zur 
katholisch-politischen Meinungszeitung. (Ein Beitrag zur Geschichte des politischen 
Katholizismus). Konstanz 1939 (= Diss. 1939). 

Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen. München 2005. 
Bene, Charles: Thomas Murner et la défense de l’humanisme. In: Jean Claude Margolin (Hg.): 

Acta conventus Neo-Latini Turonensis I. Troisième congrès international d'études Neo-
Latin. Tours, Université François-Rabelais, 6-10 Septembre 1976. Paris 1980 (= De 
Pétrarque à Descartes 38), S. 359-368. 

Benzing, Josef: Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im Deutschen Sprachgebiet. 
Wiesbaden 1982² (= Beiträge zum Buch- und Bibliothekswesen 12). 

Bergdolt, Klaus: Naturwissenschaften und humanistisches Selbstverständnis. In: Thomas 
Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des 
Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 103-124. 

Berner, Hans/Niklaus Röthlin: Basel-Stadt. 4 – Gesellschaft, Wirtschaft und Kultur von der 
Reformation bis zur Kantonstrennung (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7478.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur. In: Werner Röcke/Maria Münkler (Hgg.): 
Die Literatur im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. München/Wien 2004 (= Hansers 
Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart 1), S. 97-
129. 

Bertelsmeier-Kierst, Christa: Übersetzen im deutschen Frühhumanismus. Ergebnisse des 
MRFH zur Einbürgerung humanistischer und antiker Autoren bis 1500. In: Regina 
Toepfer/Johannes Klaus Kipf/Jörg Robert (Hgg.): Humanistische Antikenübersetzung und 
frühneuzeitliche Poetik in Deutschland (1450-1620). Berlin/Boston 2017 (= Frühe Neuzeit 
211), S. 125-149. 

Beumer, Johannes: Die Opposition gegen das lutherische Schriftprinzip in der Assertio septem 
sacramentorum Heinrichs VIII. von England. In: Gregorianum 42 (1961), S. 97-106. 

Beutel, Albrecht: Kontroverstheologie (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 6. Stuttgart 2007, 
Sp. 1164-1166. 



395 
 

Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung des reformatorisch-polemischen Flugblatts im 
Zusammenhang der Publizistik der Reformationszeit. Frankfurt a.M. 1994 (= Mikrokosmos 
39; Diss. 1982/83). 

Beyer, Michael: Übersetzungen als Medium des Transfers. In: Irene Dingel/Wolf-Friedrich 
Schäufele (Hgg.): Kommunikation und Transfer im Christentum der Frühen Neuzeit. Mainz 
2007 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Abteilung für 
abendländische Religionsgeschichte. Beiheft 74), S. 49-67. 

Bianconi, Sandro: Italienisch (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11196.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Bissegger, Paul: Morges (Gemeinde) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D2447.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Blaschitz, Gertrud: Die Katze. In: Gertrud Blaschitz/Helmut Hundsbichler u.a. (Hgg.): Symbole 
des Alltags. Alltag der Symbole. Festschrift für Harry Kühnel zum 65. Geburtstag. Graz 
1992, S. 589-615. 

Blickle, Peter: Bauernkrieg 1524-1525 (Art.). In: Religion in Geschichte und Gegenwart 1. 
Tübingen 1998, Sp. 1172-1175. 

Bock, Heike: Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft. Zürich und Luzern im 
konfessionellen Vergleich. Epfendorf 2009 (= Frühneuzeit-Forschungen 14; Diss. 2007). 

Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten – Genealogie des Reuchlinkonflikts. Tübingen 
2016 (= Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 94; Diss. 2014). 

Bodenmann, Reinhard: Kolb, Franz (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10708.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Boghardt, Martin: Der Buchdruck und das Prinzip des typographischen Kreislaufs. Modell 
einer Erfindung. In: Paul Raabe (Hg.): Gutenberg. 550 Jahre Buchdruck in Europa. 
Ausstellung im Zeughaus der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel vom 5. Mai bis 30. 
September 1990. Weinheim 1990 (= Ausstellungskataloge der Herzog August Bibliothek 
62), S. 24-44. 

Brady, Thomas: Die Stadt: Straßburg im Kontext von Reich und Reformation im ersten Drittel 
des 16. Jahrhunderts. In: Wolfgang Simon (Hg.): Martin Bucer zwischen den Reichstagen 
von Augsburg (1530) und Regensburg (1532). Beiträge zu einer Geographie, Theologie und 
Prosopographie der Reformation. Tübingen 2011 (= Spätmittelalter, Humanismus, 
Reformation 55), S. 27-35. 

Brady, Thomas A.: Ruling Class, Regime and Reformation at Strasbourg 1520-1555. Leiden 
1978 (= Studies in Medieval and Reformation Thought 22). 

Brady, Thomas A.: Turning Swiss. Cities and Empire, 1450-1550. Cambridge/London u.a. 
1985 (= Cambridge studies in early modern history). 

Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon. Protestantische Politik und deutsche 
Reformation. Berlin 1996. 

Brandis, Tilo: Handschriften und Buchproduktion im 15. und frühen 16. Jahrhundert. In: 
Ludger Grenzmann/Karl Stackmann (Hgg.): Literatur und Laienbildung im Spätmittelalter 
und der Reformationszeit. Symposion Wolfenbüttel 1981. Stuttgart 1984 (= Germanistische 
Symposien. Berichtbände V), S. 176-196. 

Brändle, Fabian/Kaspar von Greyerz u.a.: Texte zwischen Erfahrung und Diskurs. Probleme 
der Selbstzeugnisforschung. In: Kaspar von Greyerz/Hans Medick u.a. (Hgg.): Von der 
dargestellten Person zum erinnerten Ich. Europäische Selbstzeugnisse als historische 
Quellen (1500-1850). Köln/Weimar/Wien 2001 (= Selbstzeugnisse der Neuzeit 9), S. 3-31. 

Braun, Karl-Heinz: Woher wussten die altgläubigen Kontroversisten, was rechtgläubig ist? In: 
Karl-Hein Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere 
Forschungen zu den altgläubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Münster 2020 
(= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 47-62. 



396 
 

Braungart, Georg: Zur Rhetorik der Polemik in der Frühen Neuzeit. In: Franz Bosbach (Hg.): 
Feindbilder. Die Darstellung des Gegners in der politischen Publizistik des Mittelalters und 
der Neuzeit. Köln/Weimar/Wien 1992 (= Bayreuther Historische Kolloquien 6), S. 1-21. 

Bremer, Kai: Emsers und Luthers Streit um theologische Deutungshoheit. Die Kontroverse um 
die Adelsschrift 1520/21. In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): 
Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den altgläubigen Kontroversisten des 
Reformationszeitalters. Münster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 
173), S. 75-91. 

Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten. Volkssprachliche Kontroversen zwischen altgläubigen 
und evangelischen Theologen im 16. Jahrhundert. Tübingen 2005 (= Frühe Neuzeit 104; 
Diss. 2002). 

Brod, Max: Johannes Reuchlin und sein Kampf. Eine historische Monographie. Stuttgart/Berlin 
u.a. 1965. 

Brons, Lajos: Othering, an Analysis. In: Transcience. 6,1 (2015), S. 69-90. 
Brückner, Wolfgang: Flugschrift (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 3. Stuttgart/Weimar 

2006, Sp. 1027-1032. 
Brunner, Horst: Literarische Formen der Vermittlung historischen Wissens an nicht-

lateinkundiges Publikum im Hoch- und Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit. In: 
Norbert Richard Wolf (Hg.): Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im 
Mittelalter. Perspektiven ihrer Erforschung. Kolloquium 5.-7. Dezember 1985. Wiesbaden 
1987 (= Wissensliteratur im Mittelalter 1), S. 175-186. 

Büchner, Frauke: Thomas Murner. Sein Kampf um die Kontinuität der kirchlichen Lehre und 
die Identität des Christenmenschen in den Jahren 1511-1522. Berlin 1974 (= Diss. 1974). 

Buckwalter, Stephen E.: Die Priesterehe in Flugschriften der frühen Reformation. Gütersloh 
1988 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 68; Diss. 1996). 

Bundi, Martin: Zur Dynamik der frühen Reformbewegung in Graubünden. Staats-, kirchen- 
und privatrechtliche Erlasse des Dreibündestaates 1523-1523. In: Zwingliana 38 (2011), 
S. 1-34. 

Burckhardt, Jacob: Die Cultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Basel 1860. 
Burger, Christoph: Leben als Mönch und Leben in der ‚Welt‘ – monastischer Anspruch und 

reformatorischer Widerspruch. In: Athila Lexutt/Volker Mantey/Volkmar Ortmann (Hgg.): 
Reformation und Mönchtum. Aspekte eines Verhältnisses über Luther hinaus. Tübingen 
2008 (= Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 43), S. 7-27. 

Burger, Heinz Otto: Renaissance, Humanismus, Reformation. Deutsche Literatur im 
europäischen Kontext. Berlin/Zürich 1969 (= Frankfurter Beiträge zur Germanistik 7). 

Burke, Peter: Representations of the Self from Petrarch to Descartes. In: Roy Porter (Hg.): 
Rewriting the Self. Histories from the Renaissance to the Present. London/New York 1997, 
S. 17-28. 

Burke, Peter: A Survey of the Popularity of Ancient Historians, 1450-1700. In: History and 
Theory 5,2 (1966), S. 135-152. 

Burkhard, Dominik: Repression und Prävention. Die kirchliche Bücherzensur in Deutschland 
(16.-20. Jahrhundert). In: Hubert Wolf (Hg.): Inquisition, Index, Zensur. Wissenskulturen 
der Neuzeit im Widerstreit. Paderborn/München u.a. 2001 (= Römische Inquisition und 
Indexkongregation 1), S. 305-327. 

Burkitt, Ian: The shifting concept of the self. In: History of Human Sciences 7,2 (1994), S. 7-
28. 

Burmeister, Karl Heinz: Sebastian Brant (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/011593 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Burmeister, Karl Heinz: Das Studium der Rechte im Zeitalter des Humanismus im deutschen 
Rechtsbereich. Wiesbaden 1974. 



397 
 

Burnett, Amy Nelson: The Reformation in Basel. In: Amy Nelson Burnett/Emidio Campi 
(Hgg.): A companion to the Swiss Reformation. Leiden/Boston 2016 (= Brill’s companions 
to the Christian tradition 72), S. 170-215. 

Büsser, Fritz: Das katholische Zwinglibild. Von der Reformation bis zur Gegenwart. 
Zürich/Stuttgart 1986. 

Canby, Sheila R.: Drachen. In: John Cherry (Hg.): Fabeltiere. Von Drachen, Einhörnern und 
anderen mythischen Wesen. Stuttgart 1997, S. 19-67. 

Capitani, François de: Sozialstruktur und Mechanismen der Herrschaft in der 
spätmittelalterlichen Stadt Bern. In: Rudolf Enders (Hg.): Nürnberg und Bern. Zwei 
Reichsstädte und ihre Landgebiete. Erlangen 1990 (= Erlanger Forschungen. Reihe A 
Geschichtswissenschaften 46), S. 39-48. 

Capitani, François de: Tell, Wilhelm (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17475.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Chrisman, Miriam Usher: Reformation printing in Strasbourg, 1519-60. In: Jean-François 
Gilmont/Karin Maag (Hgg.): The Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 
1998 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 214-234. 

Christadler, Maike: Das Narrenspiel mit der Identität. Urs Grafs zeichnerische Selbstentwürfe. 
In: Andreas Tacke/Stefan Heinz (Hgg.): Menschenbilder. Beiträge zur Altdeutschen Kunst. 
Petersberg 2011, S. 245-262. 

Clifford, James: On Ethnographic Self-Fashioning: Conrad and Malinowski. In: Thomas C. 
Heller/Morton Sosna u.a. (Hgg.): Reconstructing Individualism. Autonomy, Individuality, 
and the Self in Western Thought. Stanford 1986, S. 140-162. 

Cole, Richard G.: The Reformation in Print: German Pamphlets and Propaganda. In: Archiv für 
Reformationsgeschichte 66 (1975), S. 93-102. 

Colish, Marcia L.: Cicero’s De Officiis and Machiavelli’s Prince. In: The Sixteenth Century 
Journal 9,4 (1978), S. 80-93. 

Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order in Reformation Germany, 1517-1648. 
‘Printed Poison & Evil Talk’. Farnham/Burlington 2012 (= St. Andrews Studies in 
Reformation History). 

Crofts, Richard: Printing, Reform and the Catholic Reformation in Germany (1521-1545). In: 
The Sixteenth Century Journal 16,3 (1985), S. 369-381. 

Danksagmüller, Franz: More, Sir Thomas (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches 
Kirchenlexikon 6. Herzberg 1993, Sp. 111-114. 

Degler-Spengler, Brigitte: Oberdeutsche (Strassbuger) Minoritenprovinz 1246/1264-1939. In: 
Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Der Franziskusorden: Die Franziskaner, die Klarissen und 
die regulierten Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz. Bern 1978 (= Helvetia Sacra 
V,1), S. 42-97. 

Degler-Spengler, Brigitte/Josef Frey: Franziskanerkloster Luzern. In: Brigitte Degler-Spengler 
(Hg.): Der Franziskusorden: Die Franziskaner, die Klaissen und die regulierten 
Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz. Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1), S. 212-240. 

Degler-Spengler, Brigitte/Werner Kundert/Helmut Maurer/Rudolf Reinhardt: Das Bistum 
Konstanz. Einleitung. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum 
Mainz. Das Bistum St. Gallen 1. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra. I,2: 
Erzbistümer und Bistümer II,1), S. 41-54. 

Dellsperger, Rudolf: Haller, Berchtold (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10457.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Dellsperger, Rudolf: Haller, Berchtold (1492-1536) (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 
14. Berlin/New York 1985, S. 393-395. 

Delort, R.: Katze (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 5. München/Zürich 1991, Sp. 1078-1080. 
Demandt, Dieter: Vadians Stellung zu Jan Hus und Hieronymus von Prag. In: Zwingliana 28 

(2001), S. 165-182. 



398 
 

Dettloff, Werner: Franzsikanerschule (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 4. 
Freiburg/Basel u.a. 1995³, Sp. 41-44. 

Deutsches Rechtswörterbuch. Wörterbuch der älteren deutschen Rechtssprache. Bisher 13 
Bände. Weimar seit 1914. 

Diez, Karlheinz: »Ecclesia – non est civitas Platonica«. Antworten katholischer 
Kontroverstheologen des 16. Jahrhunderts auf Martin Luthers Anfrage an die »Sichtbarkeit« 
der Kirche. Frankfurt a.M. 1997 (= Fuldaer Studien 8; Habil. 1994/95). 

Dinzelbacher, Peter: Die Realität des Teufels im Mittelalter. In: Peter Segl (Hg.): Der 
Hexenhammer. Entstehung und Umfeld des Melleus maleficarum von 1497. Köln/Wien 
1988 (= Bayreuther Kolloquien 2), S. 151-175. 

Dittrich, Christoph: Katholische Kontroverstheologen im Kampf gegen Reformation und 
Täufertum. In: Mennonitische Geschichtsbilder 47/48 (1990/1991), S. 71-88. 

Dittrich, Christoph: Die vortridentinische katholische Kontroverstheologie und die Täufer. 
Cochläus – Eck – Fabri. Frankfurt a.M./Bern u.a. 1991 (= Europäische Hochschulschriften, 
Reihe 3. Geschichte und ihre Hilfswissenschaften 473; Diss. 1989). 

Doernberg, Erwin: Henry VIII and Luther. An Account of Their Personal Relations. London 
1961. 

Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und 
Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et 
théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la Bibliothèque nationale et universitaire de 
Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de Karlsruhe. Catalogue d’exposition. 
Karlsruhe 1987, S. 21-34. 

Dommann, Hans: Das Gemeinschaftsbewußtsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft. 
In: Der Geschichtsfreund. Mitteilungen des Historischen Vereins Zentralschweiz 96 (1943), 
S. 115-229. 

Dörner, Gerald: Kirche, Klerus und kirchliches Leben in Zürich von der Brunschen Revolution 
(1336) bis zur Reformation (1523). Würzburg 1996 (= Studien zur Literatur- und 
Kulturgeschichte 10; Diss. 1993). 

Drücke, Simone: Humanistische Laienbildung um 1500. Das Übersetzungswerk des 
rheinischen Humanisten Johann Gottfried. Göttingen 2001 (= Palaestra. Untersuchungen aus 
der deutschen und skandinavischen Philologie 312; Diss. 1999). 

Dülmen, Richard van: Die Entdeckung des Individuums 1500-1800. Frankfurt a.M. 1997 (= 
Europäische Geschichte). 

Duntze, Oliver: Ein Verleger sucht sein Publikum. Die Straßburger Offizin des Matthias 
Hupfuff (1497/98-1520). München 2007 (= Archiv für Geschichte des Buchwesens. Studien 
4; Diss. 2005/2006). 

Dürr, Renate: Funktionen des Schreibens. Autobiographien und Selbstzeugnisse als Zeugnisse 
der Kommunikation und Selbstvergewisserung. In: Irene Dingel/Wolf-Friedrich Schäufele 
(Hgg.): Kommunikation und Transfer im Christentum der Frühen Neuzeit. Mainz 2007 (= 
Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Abteilung für 
abendländische Religionsgeschichte. Beiheft 74), S. 17-31. 

Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners. Ein Beitrag zur Wortgeschichte des 
frühen 16. Jahrhunderts. Mit einer vollständigen Murner-Bibliographie. Göppingen 1978 (= 
Göppinger Arbeiten zur Germanistik 210; Diss. 1977). 

Edwards, Mark U.: Catholic Controversial Literature, 1518-1555. Some Statistics. In: Archiv 
für Reformationsgeschichte 79 (1988), S. 189-205. 

Edwards, Mark U.: First Impressions in the Strasbourg Press. In: Andrew C. Fix/Susan C. 
Karant-Nunn (Hgg.): Germania Illustrata. Essays on Early Modern Germany Presented to 
Gerald Strauss. Kirksville, Mo 1992 (= Sixteenth Century Essays & Studies 18), S. 75-98. 



399 
 

Edwards, Mark U.: Luther as Media Virtuoso and Media Persona. In: Hans Medick/Peer 
Schmidt (Hgg.): Luther zwischen den Kulturen. Zeitgenossenschaft – Weltwirkung. 
Göttingen 2004, S. 102-115. 

Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther. Berkeley/Los Angeles/London 
1994. 

Edwards, Mark U.: Statistics on Sixteenth-Century Printing. In: Bebb, Phillip N./Sherrin 
Marshall (Hgg.): The Process of Change in Early Modern Europe. Essays in Honor of 
Miriam Usher Chrisman. Athens, Ga 1988, S. 149-163. 

Egloff, Gregor: Oswald Myconius (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/014127 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Ehlen, Thomas: Sprache – Diskurs – Text. Überlegungen zu den kommunikativen 
Rahmenbedingungen mittelalterlicher Zweisprachigkeit für das Verhältnis von Latein und 
Deutsch. In: Michael Baldzuhn/Christine Putzo (Hgg.): Mehrsprachigkeit im Mittelalter. 
Kulturelle, literarische, sprachliche und didaktische Konstellationen in europäischer 
Perspektive. Mit Fallstudien zu den ›Disticha Catonis‹. Berlin/New York 2011, S. 169-209. 

Ehrenschwendtner, Marie-Luise: Morus (More), Thomas (Art.). In: Religion in Geschichte und 
Gegenwart 5. Tübingen 20024, Sp. 1513-1514. 

Ehrensperger, Alfred: Der Gottesdienst in Stadt und Landschaft Basel im 16. und 17. 
Jahrhundert. Zürich 2011. 

Eisenhardt, Ulrich: Die kaiserliche Aufsicht über Buchdruck, Buchhandel und Presse im 
Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation (1496-1806). Ein Beitrag zur Geschichte der 
Bücher- und Pressezensur. Karlsruhe 1970 (= Studien und Quellen zur Geschichte des 
deutschen Verfassungsrechts. Reihe A: Studien 3; Habil. 1970). 

Eisenstein, Elizabeth L.: Die Druckerpresse. Kulturrevolutionen im frühen modernen Europa. 
Wien/New York 1997 (= Ästhetik und Naturwissenschaften. Medienkultur). 

Elton, Geoffrey Rudolph: Thomas More. In: Martin Greschat (Hg.): Reformationszeit I. 
Stuttgart/Berlin u.a. 1981 (= Gestalten der Kirchengeschichte 5), S. 89-103. 

Engemann, J./G. Binding u.a.: Drache (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 3. München/Zürich 
1986, Sp. 1339-1346. 

Erler, Adalbert: Thomas Murner als Jurist. Frankfurt a. M. 1956 (= Frankfurter 
wissenschaftliche Beiträge. Rechts- und Wirtschaftswissenschaftliche Reihe 13). 

Feller, Richard: Geschichte Berns II: Von der Reformation bis zum Bauernkrieg. 1516 bis 1653. 
Bern/Frankfurt a.M. 1974². 

Eubel, Konrad: Geschichte der oberdeutschen (Straßburger) Minoriten-Provinz. Würzburg 
1886. 

Fischer, Rainald: Murner, Thomas (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D12177.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Fischer, Roman: Thomas Murner in Frankfurt (1510-1513). In: Collectanea Franciscana 76 
(2006), S. 505-522. 

Fisher, Alexander J.: Music and Religious Identity in Counter-Reformation Augsburg, 1580-
1630. Aldershot/Burlington 2004. 

Flood, John L.: The book in Reformation Germany. In: Jean-François Gilmont/Karin Maag 
(Hgg.): The Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 1998 (= St. Andrews 
Studies in Reformation History), S. 21-103. 

Flood, John L.: Heinrich VIII. und Martin Luther. Ein europäischer Streit und dessen 
Niederschlag in Literatur und Publizistik. In: Kurt Gärtner/Ingrid Kasten/Frank Shaw 
(Hgg.): Spannungen und Konflikte menschlichen Zusammenlebens in der deutschen 
Literatur des Mittelalters. Bristoler Colloquium 1993. Tübingen 1996 (= Publications of the 
Institute of Germanic Studies 63), S. 3-32. 

Flood, John: Poets Laureate in the Holy Roman Empire: A Bio-bibliographical Handbook 1. 
Berlin/New York 2006. 



400 
 

Follmann, Michael Ferdinand: Wörterbuch der deutsch-lothringischen Mundarten. Leipzig 
1909 (= Quellen zur lothringischen Geschichte 12). 

Foufopoulos, Johannes/Nikos Litinas: Crows and Ravens in the Mediterranean (the Nile Valley, 
Greece and Italy) as Presented in the Ancient and Modern Proverbial Literature. In: Bulletin 
of the American Society of Papyrologists 42 (2005), S. 7-39. 

Fraenkel, Pierre: Einleitung. In: Pierre Fraenkel (Hg.): Heinrich VIII. Assertio septem 
sacramentorum adversus Martinum Lutherum. Münster 1992 (= Corpus Catholicorum 43), 
S. 1-48. 

Frank, Karl Suso: Franziskaner (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 4. Freiburg/Basel 
u.a. 1995, Sp. 30-36. 

Frenz, Thomas: Das Papsttum im Mittelalter. Köln/Weimar/Wien 2010. 
Freyer, Johannes Baptist: Der Einfluss der franziskanischen Theologie auf die Reformation: 

zwischen Rezeption und Zurückweisung. In: Raphaela Averkorn/Bernd Schmies u.a. (Hgg.): 
Europa und die Welt in der Geschichte. Festschrift zum 60. Geburtstag von Dieter Berg. 
Bochum 2004, S. 225-238. 

Frick, Julia: Reflexe des Murnerbildes in diachroner Perspektive. Plädoyer für eine stärkere 
Beachtung des Phänomens der Mehrsprachigkeit in mittelalterlichen und frühneuzeitlichen 
Texten. In: Euphorion 109 (2015), S. 247-267. 

Früh, Margrit: Ittingersturm (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D30203.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, Bildungsgang und Wissen. In: Franziskanische 
Studien 9 (1922), S. 70-79. 

Fuchs, François-Joseph: Les critères du choix des secrétaires de la ville de Strasbourg 
(Stadtschreiber) au XVIe siècle. In: Marijn de Kroon/Marc Lienhard (Hgg.): Horizons 
européens de la réforme en Alsace. Das Elsass und die Reformation im Europa des XVI. 
Jahrhunderts. Mélanges offerts à Jean Rott pour son 65e anniversaire. Straßburg 1980 (= 
Société Savante d’Alsace et des Régions de l’Est. Collection «Grandes publications» 17), 
S. 9-17. 

Fuchs, Konrad: Zell, Matthäus (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 14. 
Herzberg 1998, Sp. 383-385. 

Führer, Karl Christian/Knut Hickethier/Axel Schildt: Öffentlichkeit – Meiden – Geschichte. 
Konzepte der modernen Öffentlichkeit und Zugänge zu ihrer Erforschung. In: Archiv für 
Sozialgeschichte 41 (2001), S. 1-38. 

Fürbeth, Frank: Grobianismus (Art.). In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik 3. Tübingen 
1996, Sp. 1192-1196. 

Füssel, Stephan: Einleitung. In: Stephan Füssel (Hg.): Deutsche Dichter der frühen Neuzeit 
(1450-1600). Ihr Leben und Werk. Berlin 1993, S. 9-34. 

Füssel, Marian: Gelehrtenkultur als symbolische Praxis. Rang, Ritual und Konflikt an der 
Universität der Frühen Neuzeit. Darmstadt 2006 (= Symbolische Kommunikation in der 
Vormoderne; Diss. 2004). 

Füssel, Marian: Rang, Ritual und Wissen. Zur Rolle symbolischer Kommunikation für die 
Formierung des Gelehrtenhabitus an der spätmittelalterlichen Universität. In: Frank Rexroth 
(Hg.): Beiträge zur Kulturgeschichte der Gelehrten im späten Mittelalter. Ostfildern 2010 (= 
Vorträge und Forschungen 73), S. 219-241. 

Gäbler, Ulrich: Huldrych Zwingli. Eine Einführung in sein Leben und sein Werk. Zürich 2004³. 
Gäbler, Ulrich: Oekolampad, Johannes (1482-1531) (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 

25. Berlin/New York 1995, S. 29-36. 
Gatti, Paolo: Donatus, Aelis D. Lat. Grammatiker, 4. Jh. (Art.). In: Der neue Pauly 3. 

Stuttgart/Weimar 1997, Sp. 775. 



401 
 

Gäumann, Andreas: Reich Christi und Obrigkeit. Eine Studie zum reformatorischen Denken 
und Handeln Martin Bucers. Bern/Berlin u.a. 2001 (= Zürcher Beiträge zur 
Reformationsgeschichte 20; Diss. 2000). 

Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.). In: James Hardin/Max Reinhart (Hgg.): German Writers 
of the Renaissance and Reformation 1280-1580. Detroit 1997 (= Dictionary of Literary 
Biography 179), S. 184-197. 

Gerhardt, Claus W.: Geschichte der Druckverfahren. Teil II: Der Buchdruck. Stuttgart 1975 (= 
Bibliothek des Buchwesens 3). 

Ghiringhelli, Andrea: Tessin (Kanton) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7394.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Giesecke, Michael: Der Buchdruck in der frühen Neuzeit. Eine historische Fallstudie über die 
Durchsetzung neuer Informations- und Kommunikationstechnologien. Frankfurt a.M. 
20064. 

Giesecke, Michael: ‹Volkssprache› und ‹Verschriftlichung des Lebens› im Spätmittelalter – am 
Beispiel der Genese der gedruckten Fachprosa in Deutschland. In: Hans Ulrich Gumbrecht 
(Hg.): Literatur in der Gesellschaft des Spätmittelalters. Heidelberg 1980 (= Grundriss der 
Romanischen Literaturen des Mittelalters. Begleitreihe 1), S. 39-70. 

Gilmont, Jean-François: Jean Crespin. Un éditeur réformé du XVIe siècle. Genf 1981 
(= Travaux d’humanisme et renaissance 186). 

Gilmont, Jean-François: Le livre réformé au XVIe siècle. Paris 2005. 
Gilmont, Jean-François: Printing at the dawn of the sixteenth century. In: Jean-François 

Gilmont/Karin Maag (Hgg.): The Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 
1998 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 10-20. 

Gisi, Lucas Marco: «Darumb vash hinus mit, doch mit gschickte!». Ikonoklastisches Handeln 
während der Reformation in Bern 1528. In: Zwingliana XXX (2003), S. 31-63. 

Glauser, Fritz: Das Barfüßerkloster Luzern von der Gründung bis 1600. In: Clemens 
Hegglin/Fritz Glauser (Hgg.): Kloster und Pfarrei zu Franziskanern in Luzern. Geschichte 
des Konvents (vor 1260 bis 1838) und der Pfarrei (seit 1845), Baugeschichte der Kirche. 
Luzern/Stuttgart 1989 (= Luzerner Historische Veröffentlichungen 24), S. 25-92. 

Glauser, Fritz: Das Schwesternhaus zu St. Anna im Bruch in Luzern 1498-1625. Religiöse, 
soziale und wirtschaftliche Strukturveränderungen einer Beginengemeinschaft auf dem Weg 
vom Spätmittelalter zur Katholischen Reform. Stuttgart/Luzern 1987 (= Luzerner 
Historische Veröffentlichungen 22). 

Goebel, Ulrich/Anja Lobenstein-Reichmann/Oskar Reichmann (Hgg.): Frühneuhochdeutsches 
Wörterbuch 7,1. Berlin/New York 2001. 

Goedeke, Karl: Einleitung. In: Die Narrenbeschwörung des Thomas Murner, hg. v. Karl 
Goedeke. Leipzig 1879 (= Deutsche Dichter des sechzehnten Jahrhunderts 11), S. V-LIX. 

Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare. Chicago 1984². 
Greenblatt, Stephen: Selbstbildung in der Renaissance. Von More bis Shakespeare (Einleitung). 

In: Moritz Baßler (Hg.): New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur. 
Tübigen/Basel 2001², S. 35-47. 

Greschat, Martin: Martin Bucer. Ein Reformator und seine Zeit (1491-1551). Münster 20092. 
Greschat, Martin: Bucer (Butzer), Martin (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 2. 

Freiburg/Basel u.a. 19943, Sp. 739. 
Greyerz, Kaspar von: Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500-1800) als Quellen der 

Mentalitätsgeschichte. Bericht über ein Forschungsprojekt. In: Klaus Arnold/Sabine 
Schmolinsky/Urs Martin Zahnd (Hgg.): Das dargestellte Ich. Studien zu Selbstzeugnissen 
des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit. Bochum 1999 (= Selbstzeugnisse des 
Mittelalters und der beginnenden Neuzeit 1), S. 147-163. 

Greyerz, Kaspar von: Ego-Documents: The Last Word? In: German History 28,3 (2010), 
S. 273-282. 



402 
 

Greyerz, Kaspar von: The Late City Reformation in Germany. The Case of Colmar 1522-1628. 
Wiesbaden 1980 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz 98). 

Grimm, Gunter E.: Literatur und Gelehrtentum in Deutschland. Untersuchungen zum Wandel 
ihres Verhältnisses vom Humanismus bis zur Frühaufklärung. Tübingen 1983 (= Studien zur 
deutschen Literatur 75; Habil. 1982). 

Grimm, Heinrich: Hutten, Ulrich (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 10. Berlin 1974, S. 99-
102. 

Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Wörterbuch. 16 Bände in 32 Teilbänden. Leipzig 1854-
1961. 

Grubmüller, Klaus: ›Deutsch‹ an der Wende zur Neuzeit. In: Walter Haug (Hg.): Mittelalter 
und frühe Neuzeit. Übergänge, Umbrüche und Neuansätze. Tübingen 1999 (= Fortuna vitrea 
16), S. 236-285. 

Guggisberg, Kurt: Buchstab, Johannes (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 2. Berlin 1955, 
S. 710. 

Guggisberg, Kurt: Haller, Berchtold. In: Neue Deutsche Biographie 7. Berlin 1966, S. 552. 
Gülpen, Ilonka von: Der deutsche Humanismus und die frühe Reformations-Propaganda 1520-

1526. Das Lutherporträt im Dienst der Bildpublizistik. Hildesheim/Zürich/New York 2002 
(= Studien zur Kunstgeschichte 144; Diss. 2001). 

Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai et de les rapports avec les autres villes ci-devant 
impériales d’Alsace et avec les seigneurs voisines comprenant l’histoire du mont Saint-
Odile, des ancien monastères et châteaux de la contrée et des localités limitrophes 1. 
Straßburg 1866. 

Haas, Martin: Huldrych Zwingli und seine Zeit. Leben und Werk des Züricher Reformators. 
Zürich 1969. 

Hahn, Alois: Identität und Selbstthematisierung. In: Alois Hahn/Volker Kapp (Hgg.): 
Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Geständnis. Frankfurt a.M. 1987, 
S. 9-24. 

Halbey, Hans Adolf: Druckkunde für Germanisten, Literatur- und Geschichtswissenschaftler. 
Bern/Berlin 1994 (= Germanistische Lehrbuchsammlung 50). 

Hamm, Berndt: Bürgertum und Glaube. Konturen der städtischen Reformation. Göttingen 
1996. 

Hamm, Berndt: Einheit und Vielfalt der Reformation – oder: was die Reformation zur 
Reformation machte. In: Bernd Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.): Reformationstheorien. 
Ein kirchenhistorischer Disput über Einheit und Vielfalt der Reformation. Göttingen 1995, 
S. 57-127. 

Hamm, Berndt: Die Reformation als Medienereignis. In: Jahrbuch für biblische Theologie 11 
(1996), S. 137-166. 

Harms, Wolfgang: Einleitung. In: Wolfgang Harms/Michael Schilling u.a. (Hgg.): Die 
Sammlung der Herzog August Bibliothek in Wolfenbüttel. Kommentierte Ausgabe. Teil 1: 
Ethica, Physica. Tübingen 1985 (= Deutsche illustrierte Flugblätter des 16. und 17. 
Jahrhunderts 1), S. VII-XXX. 

Harms, Wolfgang: Feindbilder im illustrierten Flugblatt der Frühen Neuzeit. In: Franz Bosbach 
(Hg.): Feindbilder. Die Darstellung des Gegners in der politischen Publizistik des 
Mittelalters und der Neuzeit. Köln/Weimar/Wien 1992 (= Bayreuther Historische 
Kolloquien 6), S. 141-177. 

Hartmann, J.: Lemp, Jakob (Art.). In: Allgemeine Deutsche Biographie 18. Leipzig 1883, 
S. 239-240. 

Hartweg, Frédéric: Buchdruck und Druckersprachen der frühneuhochdeutschen Periode. In: 
Hans-Joachim Köhler (Hg.): Flugschriften als Massenmedium der Reformationszeit. 
Beiträge zum Tübinger Symposion 1980. Stuttgart 1981 (= Spätmittelalter und Frühe 
Neuzeit. Tübinger Beiträge zur Geschichtsforschung 13), S. 43-64. 



403 
 

Hauschild, Wolf-Dieter: Die Verwerfung zur Sakramentenlehre in den evangelisch-
lutherischen Bekenntnisschriften. In: Wolfhart Pannenberg (Hg.): Lehrverurteilungen – 
kirchentrennend? 3. Materialien zur Lehre von den Sakramenten und vom kirchlichen Amt. 
Freiburg i.Br./Göttingen 1990 (= Dialog der Kirchen 6), S. 33-59. 

Hausmann, Ulrich: Hebräisch als Heilmittel gegen „jüdische und andere Irrungen und 
Ketzereyen“. Der Klosterhumanist Kilian Leib und seine Auseinandersetzung mit Martin 
Luther. In: Bernward Schmidt/Simon Falsch (Hgg.): Kilian Leib (1471-1553). Prediger – 
Humanist – Kontroverstheologe. Münster 2020 (= Katholisches Leben und Kirchenreform 
im Zeitalter der Glaubensspaltung 80), S. 133-168. 

Headley, John M.: Thomas Murner, Thomas More, and the First Expression of More’s 
Ecclesiology. In: Studies in the Renaissance 14 (1967), S. 73-92. 

Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic 
Piety, 1500-1648. Cambridge 2007 (= Past and Present Publications). 

Heckel, Martin: Das Konzil im theologischen und politischen Ringen der Evangelischen um 
die Religionsverfassung des Alten Reiches. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 
Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 98 (2012), S. 246-297. 

Heckel, Martin: Martin Luthers Reformation und das Recht. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung 
für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung Bd. 103 (2017) S. 277-322. 

Heckel, Martin: Von Luthers Reformation zum ius reformandi des Reichskirchenrechts. 
Rechtliche Perspektiven der Adelsschrift Luthers 1520. In: Arndt Kiehnle/Bernd Mertens 
u.a. (Hgg.): Festschrift für Jan Schröder zum 70. Geburtstag. Tübingen 2013, S. 661-681. 

Hecker, Clemens: Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittelalter. Freiburg 
i.Ü. 1946 (= Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte. Beiheft 2; Diss. 1946). 

Heger, Hedwig: Ideologisch vereinnahmt. Beobachtungen zu Murner-Illustrationen. In: Imbi 
Sooman (Hg.): Vänbok. Festgabe für Otto Gschwantler zum 60. Geburtstag. Wien 1990, 
S. 127-162. 

Heger, Hedwig: Der Meister der Murner-Zeichnungen. In: Norbert Bachleitner, Alfred Noe und 
Hans-Gert Roloff (Hg.): Beiträge zu Komparatistik und Sozialgeschichte der Literatur. 
Festschrift für Alberto Martino. Amsterdam/Atlanta 1997 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis 
26), S. 529-545. 

Heger, Hedwig: Murners Sprache. Kanzleisprache – Dichtersprache. In: Badische 
Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg 
(Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la 
Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de 
Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 79-92. 

Heger, Hedwig: Thomas Murner. In: Stephan Füssel (Hg.): Deutsche Dichter der frühen 
Neuzeit (1450-1600). Ihr Leben und Werk. Berlin 1993, S. 296-310. 

Heininger, U.: Risiken von Infektionskrankheiten und der Nutzung von Impfungen. In: 
Bundesgesundheitsblatt – Gesundheitsforschung – Gesundheitsschutz 47,12 (2004), 
S. 1129-1135. 

Helfenstein, Ulrich: Barfüsserkloster Zürich. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Der 
Franziskusorden: Die Franziskaner, die Klarissen und die regulierten 
Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz. Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1), S. 300-308. 

Helmrath, Johannes: Der Humanismus in Deutschland. In: Johannes Helmrath: Wege des 
Humanismus. Studien zu Praxis und Diffusion der Antikeleidenschaft im 15. Jahrhundert. 
Ausgewählte Aufsätze 1. Tübingen 2013 (= Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 72), 
S. 17-51. 

Hemels, Joan: Pressezensur im Reformationszeitalter (1475-1648). In: Heinz-Dietrich Fischer 
(Hg.): Deutsche Kommunikationskontrolle des 15. bis 20. Jahrhunderts. München/New 
York u.a. 1982 (= Publizistik-Historische Beiträge 5), S. 13-35. 



404 
 

Henry, Marie-Louise: Leviathan (Art.). In: Biblisch-historisches Handwörterbuch. 
Landeskunde – Geschichte – Religion – Kultur – Literatur, hg. v. Bo Reicke/Leonhard Rost. 
Göttingen 1964, S. 1076-1077. 

Herte, Adolf: Das katholische Lutherbild im Bann der Lutherkommentare des Cochläus. 3 
Bände. Münster 1943. 

Hess, Günter: Deutsch-Lateinische Narrenzunft. Studien zum Verhältnis von Volkssprache und 
Latinität in der satirischen Literatur des 16. Jahrhunderts. München 1971 (= Münchener 
Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters 41; Diss. 1970). 

Hieronymus, Frank: Oberrheinische Buchillustration 2. Basler Buchillustration 1500 bis 1545. 
Universitätsbibliothek Basel. Ausstellung 31. März - 30. Juni 1984. Basel 1984 (= 
Publikationen der Universitätsbibliothek Basel 5). 

Hillerbrand, Hans J.: The Antichrist in the Early German Reformation: Reflections on Theology 
and Propaganda. In: Andrew C. Fix/Susan C. Karant-Nunn (Hgg.): Germania Illustrata. 
Essays on Early Modern Germany. Presented to Gerhard Strauss. Kirksville, Mo. 1992 (= 
Sixteenth Century Essays & Studies XVIII), S. 3-18. 

Hirschi, Caspar: Eine Kommunikationssituation zum Schweigen. Sebastian Brant und die 
Eidgenossen. In: Klaus Bergdolt/Joachim Knape u.a. (Hg.): Sebastian Brant und die 
Kommunikationskultur um 1500. Wiesbaden 2010 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur 
Renaissanceforschung 26), S. 219-250. 

Hirschi, Caspar: Vorwärts in neue Vergangenheiten. Funktionen des humanistischen 
Nationalismus in Deutschland. In: Thomas Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des 
Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 2006, 
S. 362-395. 

Hirschi, Caspar: Wettkampf der Nationen. Konstruktionen einer deutschen Ehrgemeinschaft an 
der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit. Göttingen 2005 (= Diss. 2004). 

Hitchcock, James: More and Tyndale’s Controversy over Revelation: A Test of the McLuhan 
Hypothesis. In: Journal of the American Academy of Religion 39,4 (1971), S. 448-466. 

Hoffmann, Konrad: Die reformatorische Volksbewegung im Bilderkampf. In: Gerhard Bott 
(Hg.): Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag 
Martin Luthers. Veranstaltet vom Germanischen Nationalmuseum Nürnberg in 
Zusammenarbeit mit dem Verein für Reformationsgeschichte. Frankfurt a.M. 1983, S. 219-
254. 

Hoffmann, Konrad: Typologie, Exemplarik und reformatorische Bildsatrie. In: Josef 
Nolte/Hella Tompert/Christof Windhorst (Hgg.): Kontinuität und Umbruch. Theologie und 
Frömmigkeit in Flugschriften und Kleinliteratur an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert. 
Beiträge zum Tübinger Kolloquium des Sonderforschungsbereichs 8, „Spätmittelalter und 
Reformation“ (31. Mai-2. Juni 1975). Stuttgart 1978 (= Spätmittelalter und Frühe Neuzeit. 
Tübinger Beiträge zur Geschichtsforschung 2), S. 189-210. 

Hoffmann, Leonhard: Gutenberg und die Folgen. Zur Entwicklung der Bücherpreise im 15. und 
16. Jahrhundert. In: Bibliothek und Wissenschaft 29 (1996), S. 5-23. 

Hofmann, Joseph Ehrenfried: Michael Stifel. Zur Mathematikgeschichte des 16. Jahrhunderts. 
In: Esslinger Studien 14 (1968), S. 30-60. 

Holt, Ian: Samuel Apiarius, der erste Drucker Solothurns. In: Jahrbuch für solothurnische 
Geschichte 81 (2008), S. 95-117. 

Honegger, Thomas: Draco litterarius. Some Thoughts on an Imaginary Beast. In: Sabine 
Obermaier (Hg.): Tiere und Fabelwesen im Mittelalter. Berlin/New York 2009, S. 131-143. 

Honemann, Volker: Latein und Deutsch bei Ulrich von Hutten. In: Joachim Heinzle/L. Peter 
Johnson/Gisela Vollmann-Profe (Hgg.): Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 
1994. Berlin 1996 (= Wolfram-Studien 14), S. 359-376. 

Hörsch, Waltraud: Ebikon (Gemeinde) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D617.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 



405 
 

Howard, Jean E.: The New Historicism in Renaissance Studies. In: English Literary 
Renaissance 16 (1986), S. 13-43. 

Huber-Rebenich, Gerlinde: Neue Funktionen der Dichtung im Humanismus? In: Thomas 
Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des 
Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 49-75. 

Humbel, Frida: Ulrich Zwingli und seine Reformation im Spiegel der gleichzeitigen 
Volkstümlichen Literatur. Leipzig 1912 (= Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen 
Reformationsgeschichte IV; II. Serie der Quellen zur schweizerischen 
Reformationsgeschichte I). 

Hunter, David G.: Helvidius, Jovian, and the Virginity of Mary in Late Fourth-Century Rome. 
In: Journal of Early Christian Studies 1,1 (1993), S. 47-71. 

Immenkötter, Herbert: Reichstag und Konzil. Zur Deutung der Religionsgespräche des 
Augsburger Reichstags 1530. In: Gerhard Müller (Hg.): Die Religionsgespräche der 
Reformationszeit. Gütersloh 1980 (= Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 
191), S. 7-19. 

Iser, Wolfgang: Feigning in Fiction. In: Mario J. Valdés/Owen Müller (Hgg.): Identity of the 
Literary Text. Toronto/Buffalo/London 1985, S. 204-228. 

Iser, Wolfgang: Representation: A Performative Act. In: Murray Krieger (Hg.): The Aims of 
Representation. Subject / Text / History. New York 1987 (=Irvine Studies in the Humanities 
2), S. 217-232. 

Iserloh, Erwin: Eck, Johannes (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 4. Berlin 1959, S. 273-275. 
Iserloh, Erwin: Johannes Eck (1486-1543). Scholastiker, Humanist, Kontroverstheologe. 

Münster 1985² (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 
41). 

Iserloh, Erwin: Kaspar Schatzgeyer. In: Erwin Iserloh (Hg.): Katholische Theologen der 
Reformationszeit 1. Münster 1984² (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter 
der Glaubensspaltung 44), S. 56-63. 

Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537). In: Erwin Iserloh (Hg.): Katholische Theologen 
der Reformationszeit 3. Münster 1986, S. 19-32. 

Israel, Uwe: Defensio oder die Kunst des Invektierens im oberrheinischen Humanismus. In: 
Zeitschrift für Historische Forschung 46 (2019), S. 407-441. 

Israel, Uwe: Sebastian Brant und Johannes Geiler von Kaysersberg. In: Klaus Bergdolt/Joachim 
Knape u.a. (Hgg.): Sebastian Brant und die Kommunikationskultur um 1500. Wiesbaden 
2010 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 26), S. 49-74. 

Jäggi, Stefan: Luzern (Kanton). 2.3 – Regieren und Verwalten im Ancien Régime (Art.). In: 
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7382.php 
(letzter Aufruf 17.12.2020)]. 

Jancke, Gabriele: Autobiographie als soziale Praxis. Beziehungskonzepte in Selbstzeugnissen 
des 15. und 16. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum. Köln/Weimar/Wien 2002 (= 
Selbstzeugnisse der Neuzeit 10; Diss. 1999). 

Jancke, Gabriele: Patronage, Freundschaft und Feindschaft unter Gelehrten im 16. Jahrhundert 
– Religiöse Kontroversen in sozialen Beziehungen und über soziale Beziehungen: Johannes 
Cochläus (1479-1552). In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): 
Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den altgläubigen Kontroversisten des 
Reformationszeitalters. Münster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 
173), S. 161-199. 

Jancke, Gabriele: Sprachverhalten in multilingualem Umfeld – Autobiographisches Schreiben 
des 15. und 16. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum. In: Christiane Maass/Annett 
Volmer (Hgg.): Mehrsprachigkeit in der Renaissance. Heidelberg 2005 (= Germanisch-
Romanische Monatsschrift. Beiheft 21), S. 167-180. 



406 
 

Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart. Studien aus thematischer, formaler und 
stilistischer Perspektive. Bonn 2006 (= Schriften zur Mediävistik 9; Diss. 2006). 

Jedin, Hubert: Ekklesiologie um Luther. Berlin 1968 (= Fuldaer Hefte 18). 
Jedin, Hubert: Kirchengeschichtliches in der älteren Kontroverstheologie. In: Remigius Bäumer 

(Hg.): Reformatio Ecclesiae. Beiträge zu kirchlichen Reformbemühungen von der Alten 
Kirche bis zur Neuzeit. Festgabe für Erwin Iserloh. Paderborn/München u.a. 1980, S. 273-
280. 

Jedin, Hubert: Das konziliare Reformprogramm Friedrich Nauseas. In: Historisches Jahrbuch 
77 (1958), S. 229-253. 

Jezler, Peter: Der Bildersturm in Zürich 1523-1530. In: Cécilie Dupeux/Peter Jezler u.a. (Hgg.): 
Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? München 2000, S. 75-83. 

Jörgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen. Zur Terminologie der 
Religionsparteien im 16. Jahrhundert. Berlin 2014 (= Colloquia Augustana 32; Diss. 2009). 

Jorio, Marco/Bettina Braun: Heiliges Römisches Reich (Art.). In: Historisches Lexikon der 
Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D6626.php (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. 

Jung, A.: Geschichte der Reformation der Kirche in Straßburg und der Ausbreitung derselben 
in den Gemeinden des Elsasses 1. Straßburg/Leipzig 1830 (= Beiträge zur Geschichte der 
Reformation. Zweite Abteilung). 

Kaib, Hildegard: Zu den juristischen Schriften Thomas Murners. In: Badische Landesbibliothek 
Karlsruhe und Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. 
Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la Bibliothèque nationale et 
universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de Karlsruhe. Catalogue 
d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 93-111. 

Kalbermatter, Philipp: Platea, Philipp de (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D18637.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Kämmel, Heinrich: Gebwiler, Hieronymus (Art.). In: Allgemeine Deutsche Biographie 8. 
Leipzig 1878, S. 486-487. 

Kang, Zheng: Livre tournois (Art.). In: Michael North (Hg.): Von Aktie bis Zoll. Ein 
historisches Lexikon des Geldes. München 1995, S. 222-223. 

Kaser, Max/Karl Hackl: Das römische Zivilprozessrecht. München 1996² (= Rechtsgeschichte 
des Altertums 3,4). 

Kaspers, Heinrich/Wilhelm Schmidt-Thomé u.a. (Hgg.): Vom Sachsenspiegel zum Code 
Napoléon. Kleine Rechtsgeschichte im Spiegel alter Rechtsbücher. Köln 1972 (= Zeugnisse 
der Buchkunst 2). 

Kästner, Hannes: Antikes Wissen für den ‚gemeinen Mann‘. Rezeption und Popularisierung 
griechisch-römischer Literatur durch Jörg Wickram und Hans Sachs. In: Bodo Guthmüller 
(Hg.): Latein und Nationalsprachen in der Renaissance. Vorträge des 37. Wolfenbütteler 
Symposions in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel vom 25. bis 28. September 
1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 17), 
S. 345-378. 

Kaufman, Peter Iver: Humanist Spirituality and Ecclesiastical Reaction: Thomas More’s 
Monstra. In: Church History 56,1 (1987), S. 25-38. 

Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften der frühen Reformation. In: Bernd 
Moeller/Stephen E. Buckwalter (Hgg.): Die frühe Reformation in Deutschland als Umbruch. 
Wissenschaftliches Symposion des Vereins für Reformationsgeschichte 1996. Gütersloh 
1996 (= Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 199), S. 191-267. 

Kaufmann, Thomas: Apokalyptische Deutung und politisches Denken im lutherischen 
Protestantismus in der Mitte des 16. Jahrhunderts. In: Arndt Brendecke/Ralf-Peter 
Fuchs/Edith Koller (Hgg.): Die Autorität der Zeit in der Frühen Neuzeit. Berlin 2007 (= 
Pluralisierung & Autorität 10), S. 411-453. 



407 
 

Kaufmann, Thomas: Die deutsche Reformationsforschung seit dem Zweiten Weltkrieg. In: 
Archiv für Reformationsgeschichte 100,1 (2009), S. 15-47. 

Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland. In: Albrecht 
Beutel (Hg.): Luther Handbuch. Tübingen 2017³, S. 219-230. 

Kaufmann, Thomas: Pfarrfrau und Publizistin – Das reformatorische „Amt“ der Katharina Zell. 
In: Zeitschrift für Historische Forschung 23 (1996), S. 169-218. 

Kaufmann, Thomas: Reformatoren. Göttingen 1998 (= Kleine Reihe V&R 4004). 
Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit 1. Epochen- und Gattungsprobleme. 

Reformationszeit. Tübingen 1987. 
Kerlen, Dietrich: Assertio. Die Entwicklung von Luthers theologischem Anspruch und der 

Streit mit Erasmus von Rotterdam. Wiesbaden 1976 (= Veröffentlichungen des Instituts für 
Europäische Geschichte Mainz. Abteilung für Abendländische Religionsgeschichte 78). 

Kettmann, Gerhard: Einleitung. In: Gerhard Kettmann/Joachim Schildt (Hgg.): Zur 
Literatursprache im Zeitalter der frühbürgerlichen Revolution. Untersuchungen zu ihrer 
Verwendung in der Agitationsliteratur. Berlin 1978 (= Bausteine zur Sprachgeschichte des 
Neuhochdeutschen 58), S. 7-19. 

Kettmann, Gerhard: Zum Fremdwortgebrauch. In: Gerhard Kettmann/Joachim Schildt (Hgg.): 
Zur Literatursprache im Zeitalter der frühbürgerlichen Revolution. Untersuchungen zu ihrer 
Verwendung in der Agitationsliteratur. Berlin 1978 (= Bausteine zur Sprachgeschichte des 
Neuhochdeutschen 58), S. 341-439. 

Kiener, Franz: Luzern (Kanton). 3.1 – Bevölkerung und Siedlung (Art.). In: Historisches 
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7382.php (letzter 
Aufruf 17.12.2020)]. 

Kirn, Hans-Martin: Israel als Gegenüber der Reformatoren: Zur christlichen Sicht von Juden 
und Judentum im 16. Jahrhundert. In: Folker Siegert (Hg.): Israel als Gegenüber. Vom Alten 
Orient bis in die Gegenwart. 25 Studien zur Geschichte eines wechselvollen 
Zusammenlebens. Göttingen 2000 (= Schriften des Institutum Judaicum Delitzschianum 5). 

Kirwan, Richard: Introduction. Scholarly Self-Fashioning and the Cultural History of 
Universities. In: Richard Kirwan (Hg.): Scholarly Self-Fashioning and Community in the 
Early Modern University. Farnham 2013, S. 1-20. 

Kisch, Guido: Die Anfänge der Juristischen Fakultät Basel 1459-1529. Basel 1962 (= Studien 
zur Geschichte der Wissenschaften in Basel XV). 

Kittelson, James M.: Wolfgang Capito. From Humanist to Reformer. Leiden 1975 (= Studies 
in Medieval and Reformation Thought 17). 

Klaiber, Wilbirgis: „Den heymlichen Schmertzen, wer kann jhn tragen oder dulden mit 
schertzen? Das kann ich nicht.“ Der Kontroverstheologe Johannes Nas OFM (1534-1590) 
erklärt sich seinen Lesern. In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): 
Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den altgläubigen Kontroversisten des 
Reformationszeitalters. Münster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 
173), S. 243-281. 

Knape, Joachim: Autorpräsenz. Sebastian Brants Selbstinszenierung in der Oratorrolle im 
Traum-Gedicht von 1502. In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. 
Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), 
S. 79-108. 

Knape, Joachim: Brant (Titio), Sebastian (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-1520. 
Verfasserlexikon 1. Berlin/Boston 2008, Sp. 247-283. 

Köhler, Hans-Joachim: Erste Schritte zu einem Meinungsprofil der frühen Reformationszeit. 
In: Volker Press/Dieter Stievermann (Hgg.): Martin Luther. Probleme seiner Zeit. Stuttgart 
1986 (= Spätmittelalter und Frühe Neuzeit. Tübinger Beiträge zur Geschichtsforschung 16), 
S. 244-281. 



408 
 

Köhler, Hans-Joachim: Die Flugschriften. Versuch der Präzisierung eines geläufigen Begriffs. 
In: Horst Rabe/Hansgeorg Molitor u.a. (Hgg.): Festgabe für Ernst Walter Zeeden. Zum 60. 
Geburtstag am 14. Mai 1976. Münster 1976 (= Reformationsgeschichtliche Studien und 
Texte. Supplementband 2), S. 36-61. 

Kommerell, Viktor: Michael Stifel. Mathematiker und Theologe 1487-1567. In: Hermann 
Haering/Otto Hohenstatt (Hgg.): Schwäbische Lebensbilder. Stuttgart 1942, S. 509-524. 

Könneker, Barbara: Thomas Murner. In: Gunter E. Grimm und Frank Rainer Max (Hgg.): 
Deutsche Dichter. Leben und Werk deutschsprachiger Autoren 2. Reformation, Renaissance 
und Barock. Stuttgart 1988, S. 21-32. 

Konzeptgruppe Invektivität: Invektivität – Perspektiven eines neuen Forschungsprogramms in 
den Kultur- und Sozialwissenschaften. In: Kulturwissenschaftliche Zeitschrift 2,1 (2017), 
S. 2-24.  

Körner, Martin: Vorort (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D10077.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Kramer, K.-S.: Rügebräuche (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 7. München 1995, Sp. 1090-
1091. 

Kraus, Dieter: Schweizerisches Staatskirchenrecht. Hauptlinien des Verhältnisses von Staat und 
Kirche auf eidgenössischer und kantonaler Ebene. Tübingen 1993 (= Jus Ecclesiasticum 45; 
Diss. 1991). 

Kreuzer, Georg: Telesphorus von Cosenza (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches 
Kirchenlexikon 14. Herzberg 1998, Sp. 1539-1541. 

Kristol, Andres: Französisch (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11195.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Krodel, Gottfried G.: Luther, Erasmus and Henry VIII. In: Archiv für Reformationsgeschichte 
53,1/2 (1962), S. 60-78. 

Krusenstjern, Benigna von: Was sind Selbstzeugnisse? Begriffskritische und quellenkundliche 
Überlegungen anhand von Beispielen aus dem 17. Jahrhundert. In: Historische 
Anthropologie. Kultur – Gesellschaft – Alltag 2,3 (1994), S. 462-471. 

Kühlmann, Wilhelm: Ringmann, Matthias (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 21. Berlin 
2003, S. 635-636. 

Kuhn, Thomas Konrad: Oekolampad, Johannes (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 19. Berlin 
1999, S. 435-436. 

Kuhr, Olaf: Oekolampad, Johannes (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10779.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Künast, Hans-Jörg/Jan-Dirk Müller: Peutinger, Conrad (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 
20. Berlin 2001, S. 282-284. 

Kundert, Werner: Die Aufnahme von Schweizern ins Domkapitel Konstanz 1526-1821. Ein 
Beitrag zu Rech und Geschichte der Reichskirche. In: Zeitschrift für schweizerische 
Kirchengeschichte 68 (1974), S. 240-298. 

Kundert, Werner: Das Erzbistum Mainz. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum 
Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. Gallen 2. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= 
Helvetia Sacra I,2: Erzbistümer und Bistümer II,2), S. 959-998. 

Laden, Sonja: Greenblattian Self-Fashioning in the Construction of ‚Literary History‘. In: 
Jürgen Pieters (Hg.): Critical Self-Fashioning and the New Historicism. Frankfurt 
a.M./Berlin u.a. 1999, S. 59-86. 

Lammersen-van Deursen, Nienke: Rhetorische Selbstporträts. Nationale Selbstdarstellung in 
der deutschen Literatur der Frühen Neuzeit. Amsterdam 2007 (= Diss. 2007). 

Landmann, Florenz: Zur Charakteristik Thomas Murners. In: Archiv für Elsässische 
Kirchengeschichte 15 (1941-1942), S. 199-210. 

Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger. In: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 
10 (1935), S. 295-368. 



409 
 

Laube, Adolf: Das Gespann Cochläus/Dietenberger im Kampf gegen Luther. In: Archiv für 
Reformationsgeschichte 87 (1996), S. 119-135. 

Laube, Adolf/Annerose Schneider/Ulman Weiß: Vorwort. In: Adolf Laube/Annerose 
Schneider/Ulman Weiß (Hgg.): Flugschriften vom Bauernkrieg zum Täuferreich (1526-
1535) 1. Berlin 1992, S. 1-8. 

Lavater, Hans Rudolf: Kolb (Kolbius), Franz. In: Neue Deutsche Biographie 12. Berlin 1979, 
S. 440-441. 

Lehmann, Hans: Zwingli und die zürcherische Kunst im Zeitalter der Reformation. In: o. Hg.: 
Ulrich Zwingli. Zum Gedächtnis der Zürcher Reformation 1519-1919. Zürich 1919, 
Sp. 213-258. 

Lembke, Sven/Markus Müller: Einleitung. In: Sven Lembke/Markus Müller (Hgg.): 
Humanisten am Oberrhein. Neue Gelehrte im Dienst alter Herren. Leinfelden-Echterdingen 
2004 (= Schriften zur südwestdeutschen Landeskunde 37), S. 1-8. 

Lenhart, John M.: Franciscan Printing Houses in Pre-Reformation Times. In: Franciscan 
Studies 7,1 (1947), S. 91-97. 

Lenk, Werner (Hg.): Die Reformation im zeitgenössischen Dialog. 12 Texte aus den Jahren 
1520 bis 1525. Berlin 1968 (= Deutsche Bibliothek. Studienausgaben zur neueren deutschen 
Literatur 1). 

Leonhard, Martin: Ideologie und Zusammenleben. Zürich und die Eidgenossen in der Frühen 
Neuzeit. In: Staatsarchiv des Kantons Zürich/Zentralbibliothek Zürich (Hgg.): Zürich 650 
Jahre eidgenössisch. Zürich 2001, S. 59-89. 

Leppin, Volker: Martin Luther. Vom Mönch zum Feind des Papstes. Darmstadt 2015². 
Leppin, Volker: Papst, Konzil und Kirchenväter. Die Autoritätsfrage in der Leipziger 

Disputation. In: Markus Hein/Armin Kohnle (Hgg.): Die Leipziger Disputation 1519. 
1. Leipziger Arbeitsgespräch zur Reformation. Leipzig 2011 (= Herbergen der Christenheit. 
Jahrbuch für deutsche Kirchengeschichte. Sonderband 18), S. 117-124. 

Lexer, Matthias: Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. Zugleich als Supplement und 
alphabetischer Index zum mittelhochdeutschen Wörterbuche von Benecke-Müller-Zarnecke 
2. Leipzig 1876. 

Lexutt, Athina: Rechtfertigung im Gespräch. Das Rechtfertigungsverständnis in den 
Religionsgesprächen von Hagenau, Worms und Regensburg 1540/41. Göttingen 1996 
(=Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 64; Diss. 1994/95). 

Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner. Freiburg i.Br. 1913 (= 
Erläuterungen und Ergänzungen zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes 9). 

Liebenau, Theodor von: Ueberblick über die Geschichte der Buchdruckerei der Stadt Luzern. 
Gedenkblatt zur 500-jährigen Gutenberg-Feier. Luzern 1900. 

Lienhard, Marc: Aufbruch und Entfaltung. In: Marc Lienhard/Jakob Willer (Hg.): Straßburg 
und die Reformation. Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt. Kehl/Straßburg/Basel 1981, 
S. 15-78. 

Lienhard, Marc: Capito, Wolfgang (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 7. Berlin/New 
York 1981, S. 636-640. 

Lienhard, Marc: La controverse entre Murner et Bucer au sujet de la Sainte Cène. In: Revue 
d’Alsace 122 (1996), S. 223-237. 

Lienhard, Marc: Huldrych Zwingli: Seine Lehre und sein Wirken. In: Marc Venard/Heribert 
Smolinsky (Hgg.): Die Zeit der Konfessionen (1530-1620/30). Freiburg/Basel/Wien 1992 
(= Die Geschichte des Christentums. Religion · Politik · Kultur 8), S. 774-790. 

Lienhard, Marc: Martin Luther. In: Marc Venard/Heribert Smolinsky (Hgg.): Von der Reform 
zur Reformation (1450-1530). Freiburg/Basel/Wien 1995 (= Die Geschichte des 
Christentums. Religion · Politik · Kultur 7), S. 679-722. 

Lienhard, Marc: Murner, Thomas (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 23. Berlin, New 
York 1994, S. 436-438. 



410 
 

Lienhard, Marc: Les pamphlets anti-luthériens de Thomas Murner. In: Robert Sauzet (Hg.): Les 
frontières religieuses en Europe du XVe au XVIIe siècle. Actes du XXXIe Colloque 
International d'Études Humanistes. Paris 1992 (= De Pétrarque à Descartes 55), S. 97-107. 

Lienhard, Marc: Religiöse Toleranz in Straßburg im 16. Jahrhundert. Stuttgart 1991 (= 
Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse der Akademie der 
Wissenschaften und der Literatur 1991,1). 

Lienhard, Marc: Strasbourg et la guerre des pamphlets. In: Francis Rapp (Hg.): Grandes figures 
de l'humanisme alsacien. Courants, milieux, destins. Straßburg 1978 (= Société Savante 
d'Alsace et des Régions de l'Est: Collection Grandes Publications 14), S. 127-134. 

Lienhard, Marc: Thomas Murner und die Reformation. In: Badische Landesbibliothek 
Karlsruhe und Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. 
Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la Bibliothèque nationale et 
universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de Karlsruhe. Catalogue 
d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 63-77. 

Liver, Ricarda: Rätoromanisch (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24594.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Locher, Gottfried W.: Die Berner Disputation 1528. Charakter, Verlauf, Bedeutung und 
theologischer Gehalt. In: Zwingliana 14/10 (1978), S. 542-564. 

Lohr, Charles H.: Aristotelismus [A.-F.] (Art.). In: Der neue Pauly 13. Stuttgart/Weimar 1999, 
Sp. 251-262. 

Lohse, Bernhard: Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem 
systematischen Zusammenhang. Göttingen 1995. 

Lück, Heiner: Beträge ausgewählter Wittenberger Juristen zur europäischen Rechtsentwicklung 
und zur Herausbildung eines evangelischen Eherechts während des 16. Jahrhunderts. In: 
Strohm, Christoph (Hg.): Reformation und Recht. Ein Beitrag zur Kontroverse um die 
Kulturwirkung der Reformation. Tübingen 2017, S. 73-109. 

Ludovici, Carl Günther: Erffnete Akademie der Kaufleute, oder vollstndiges Kaufmanns-
Lexicon, woraus smmtliche Handlungen und Gewerbe, mit allen ihren Vortheilen, und der 
Art, sie zu treiben erlernet werden knnen 4. Leipzig 1775. 

Lüdi, Georges: Mehrsprachigkeit (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24596.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Luig, Klaus: Gemeines Recht (Art.). In: Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte 2. 
Berlin 2012², Sp. 60-77. 

Lutz, Samuel: Capito, Wolfgang (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10561.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Macy, Gary: The Medieval Inheritance. In: Lee Palmer Wandel (Hg.): A Companion to the 
Eucharist in the Reformation. Leiden/Boston 2014 (= Brill’s companions to the Christian 
tradition 46), S. 15-37. 

Mager, Inge: Martin Luthers Lied „Ein feste Burg ist unser Gott“ und Psalm 46. In: Jahrbuch 
für Liturgik und Hymnologie 30 (1986), S. 87-96. 

Maissen, Thomas: Die Stadtpatrone Felix und Regula. Das Fortbestehen einer Thebäerlegende 
im reformierten Zürich. In: Dieter R. Bauer/Klaus Herbers/Gabriela Signori (Hgg.): 
Patriotische Heilige. Beiträge zur Konstruktion religiöser und politischer Identitäten in der 
Vormoderne. Stuttgart 2006, S. 211-227. 

Marsh, David: Aesop and the humanist apologue. In: Renaissance Studies 17,1 (2003), S. 9-26. 
Martin, Ernst/Hans Lienhart: Wörterbuch der Elsässischen Mundarten. 2 Bände. Straßburg 

1899-1907. 
Martin, John: Inventing Sincerity, Refashioning Prudence: The Discovery of the Individual in 

Renaissance Europe. In: American Historical Review 102,5 (1997), S. 1309-1342. 
May, Georg: Die deutschen Bischöfe angesichts der Glaubensspaltung des 16. Jahrhunderts. 

Wien 1983. 



411 
 

Meier, Gabriel: Phrasen, Schlag- und Scheltwörter der schweizerischen Reformationszeit. In: 
Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 11 (1917), S. 81-102. 

Merker, Paul: Der Verfasser des Eccius Dedolatus und andere Reformationsdialoge. Mit einem 
Beitrag zur Verfasserfrage der Epistolae obscurorum virorum. Halle a.d.Saale 1923 (= 
Sächsische Forschungsinstitute in Leipzig. II. Neugermanistische Abteilung 1). 

Mertens, Dieter: Dichter als Universitätslehrer. Poetae laureati an der Universität Freiburg. In: 
Achim Aurnhammer/Hans-Jochen Schiewer (Hgg.): Poeten und Professoren. Eine 
Literaturgeschichte Freiburgs in Porträts. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2009, S. 11-20. 

Mertens, Dieter: Gebwiler (Gebwilerius), Hieronymus (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-
1520. Verfasserlexikon 1. Berlin/Boston 2008, Sp. 870-889. 

Mertens, Dieter: Maximilians gekrönte Dichter über Krieg und Frieden. In: Franz Josef 
Worstbrock (Hg.): Krieg und Frieden im Horizont des Renaissancehumanismus. Weinheim 
1986 (= Mitteilung der Kommission für Humanismusforschung 13), S. 105-123. 

Mertens, Dieter: Wimpfeling, Jakob (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-1520. 
Verfasserlexikon 2. Berlin/Boston 2013, Sp. 1289-1375. 

Mertens, Dieter: Zum politischen Dialog bei den oberdeutschen Humanisten. In: Bodo 
Guthmüller/Wolfgang G Müller (Hgg.): Dialog und Gesprächskultur in der Renaissance. 
Wiesbaden 2004 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 22), S. 293-
317. 

Mertens, Dieter: Zur Sozialgeschichte und Funktion des poeta laureatus im Zeitalter 
Maximilians I. In: Rainer Christoph Schwinges (Hg.): Gelehrte im Reich. Zur Sozial- und 
Wirkungsgeschichte akademischer Eliten des 14. bis 16. Jahrhunderts. Berlin 1996 (= 
Zeitschrift für Historische Forschung. Beiheft 18), S. 327-348. 

Meurer, Peter H: Specklin (Speckle), Daniel (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 24. Berlin 
2010, S. 638-639. 

Meyer, Helmut: Kappelerkriege (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8903.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Miethke, Jürgen: De potestate papae. Die päpstliche Amtskompetenz im Widerstreit der 
politischen Theorie von Thomas von Aquin bis Wilhelm von Ockham. Tübingen 2000 (= 
Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 16). 

Miletto, Gianfranco: Glauben und Wissen im Zeitalter der Reformation. Der salomonische 
Tempel bei Abraham ben David Portaleone (1542-1612). Berlin/New York 2004 (= Studia 
Judaica 27). 

Minnich, Nelson H.: On the Origins of Eck’s Enchiridion. In: Erwin Iserloh (Hg.): Johannes 
Eck (1486-1543) im Streit der Jahrhunderte. Internationales Symposion der Gesellschaft zur 
Herausgabe des Corpus Catholicorum aus Anlaß des 500. Geburtstages des Johannes Eck 
vom 13. bis 16. November 1986 in Ingolstadt und Eichstätt. Münster 1988 (= 
Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 127), S. 37-73. 

Miskuly, Jason M.: Thomas Murner and the Eucharist. The Defense of Catholic Theology in 
the Anti-Reformation Writings of Thomas Murner, “vnder Hürt, Hieter vnd Vorfechter der 
Christlichen Schefflin,“ 1520-1529. New York 1990 (= Diss. 1989). 

Moeller, Bernd: Flugschriften der Reformationszeit (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 
11. Berlin, New York 1983, S. 240-246. 

Moeller, Bernd: Die frühe Reformation als Kommunikationsprozeß. In: Hartmut Boockmann 
(Hg.): Kirche und Gesellschaft im Heiligen Römischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts. 
Göttingen 1994 (= Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. 
Philologisch-Historische Klasse. Dritte Folge 206), S. 148-164. 

Moeller, Bernd: Die Rezeption Luthers in der frühen Reformation. In: Bernd Hamm/Bernd 
Moeller u.a. (Hgg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer Disput über Einheit und 
Vielfalt der Reformation. Göttingen 1995, S. 9-29. 



412 
 

Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen. Studien zur Kirchengründung in den Städten der 
frühen Reformationszeit. Göttingen 2011². 

Moeller, Bernd/Gottfried Hammann: Bucer (Butzer), Martin (Art.). In: Religion in Geschichte 
und Gegenwart 1. Tübingen 19984, Sp. 1810-1812. 

Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Luder – Luther – Eleutherius. Erwägungen zu Luthers Namen. 
Göttingen 1981 (= Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. I. 
Philologisch-Historische Klasse 1981,7). 

Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Städtische Predigt in der Frühzeit der Reformation. Eine 
Untersuchung deutscher Flugschriften der Jahre 1522 bis 1529. Göttingen 1996 (= 
Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-historische 
Klasse. Dritte Folge 220). 

Moger, J. Travis: Pamphlets, Preaching and Politics: The Image Controversy in Reformation 
Wittenberg, Zürich and Strassburg. In: The Mennonite Quarterly Review 75,3 (2001), 
S. 325-354. 

Morita, Yasukazu: Zürich und die Reichsstädte. Zwinglis Bündnispläne. In: Heiko A. 
Oberman/Ernst Saxer u.a. (Hgg.): Reformiertes Erbe. Festschrift für Gottfried W. Locher zu 
seinem 80. Geburtstag 1. Zürich 1992 (= Zwingliana 19,1), S. 265-278. 

Mörke, Olaf: Pamphlet und Propaganda. Politische Kommunikation und technische Innovation 
in Westeuropa in der Frühen Neuzeit. In: Michael North (Hg.): 
Kommunikationsrevolutionen. Die neuen Medien des 16. und 19. Jahrhunderts. 
Köln/Weimar/Wien 2001² (= Wirtschafts- und sozialhistorische Studien 3), S. 15-32. 

Mörke, Olaf: Die Reformation. Voraussetzungen und Durchsetzung. Berlin/Boston 2017³ (= 
Enzyklopädie Deutscher Geschichte 74). 

Moser, Christian: Die Dignität des Ereignisses. Studien zu Heinrich Bullingers 
Reformationsgeschichtsschreibung 2. Leiden/Boston 2012 (= Studies in the History of 
Christian Traditions 163; Diss. 2008). 

Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube. Zugehörigkeiten der Altgläubigen im Alten 
Reich und in Frankreich (1517-1540). Berlin/Boston 2017 (=Ancien Régime, Aufklärung 
und Revolution 43; Diss. 2015). 

Mühle, Josef: zu Franziskanern in Luzern. Kirche und Konvent der Barfüsser. Eine kunst- und 
kulturgeschichtliche Darstellung. Luzern 1945 (= Gedenkschrift zur Feier 700 Jahre «Zu 
Franziskanern» ungefähr 1245 bis 1945, 100 Jahre Kleinstadtseelsorge 1845 bis 1945, 50 
Jahre Pfarrei Sancta Maria 1895 bis 1945). 

Müller, Gerhard: Die römische Kurie und die Reformation 1523-1534. Kirche und Politik 
während des Pontifikates Clemens‘ VII. Gütersloh 1969 (= Quellen und Forschungen zur 
Reformationsgeschichte 38). 

Müller, Hans-Christian: Greit(t)er, Matthäus (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 7. Berlin 
1966, S. 41-42. 

Müller, Harald: Habit und Habitus. Mönche und Humanisten im Dialog. Tübingen 2006 (= 
Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 32; Habil. 2005). 

Müller, Harald: Das Papsttum. In: Johannes Fried/Olaf B. Rader (Hgg.): Die Welt des 
Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahrtausends. München 2011, S. 448-459. 

Münch, Birgit Ulrike: Der Körper des Narren zwischen Triebhaftigkeit und Entgrenzung. 
Konzepte von Verkehrung, skatologischer Sexualität und Vulgarität zur Zeit der Behams. 
In: Jürgen Müller/Thomas Schauerte (Hgg.): Die gottlosen Maler von Nürnberg. Konvention 
und Subversion in der Druckgraphik der Beham-Brüder. Katalog zur Ausstellung. 
Emsdetten 2011, S. 64-76. 

Münch, Birgit Ulrike: Periculos Catus. Subversive Kritik in Bildern und Texten Thomas 
Murners. In: Thomas Schauerte/Jürgen Müller u.a. (Hg.): Von der Freiheit der Bilder. Spott, 
Kritik und Subversion in der Kunst der Dürerzeit. Petersberg 2013, S. 196-217. 



413 
 

Münch, Birgit Ulrike: „Viel scharppfe Gemelde“ und „lesterliche Figuren“. Cranach und seine 
Zeitgenossen auf dem „Schlachtfeld“ druckgraphischer Fehden. In: Timo Trümper/Julia 
Carrasco (Hgg.): Bild und Botschaft. Cranach im Dienst von Hof und Reformation. 
Heidelberg 2015, S. 72-81. 

Münkler, Marina: Volkssprachlicher Früh- und Hochhumanismus. In: Werner Röcke/Maria 
Münkler (Hgg.): Die Literatur im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. München/Wien 
2004 (= Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur 
Gegenwart 1), S. 77-96. 

Muller, Christine: Obernai. In: Bernard Vogler (Hg.): La Décapole. Dix villes d'Alsace alliées 
pour leurs libertés 1354-1679. Straßburg 2009, S. 141-176. 

Müller, Gerhard, Luther, Martin (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 15. Berlin 1987, S. 549-
561. 

Müller, Gerhard: Die römische Kurie und die Anfänge der Reformation. In: Gerhard Müller: 
Causa Reformationis. Beiträge zur Reformationsgeschichte und zur Theologie Martin 
Luthers zum 60. Geburtstag des Autors, hgg. v. Gottfried Maron und Gottfried Seebaß. 
Gütersloh 1989, S. 79-110. 

Müller, Harald: Habit und Habitus. Mönche und Humanisten im Dialog. Tübingen 2006 (= 
Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 32; Habil. 2005). 

Müller, Harald: Nome est omen. Humanistische Identitätsspielereien. In: Christian Jaser/Harald 
Müller/Thomas Woelki (Hgg.): Eleganz und Performanz. Von Rednern, Humanisten und 
Konzilsvätern. Johannes Helmrath zum 65. Geburtstag. Wien/Köln /Weimar 2018, S. 461-
471. 

Müller, Harald: Nutzen und Nachteil humanistischer Bildung im Kloster. In: Thomas 
Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des 
Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 191-213. 

Nawar, Alexander: Ordinationsliturgie und Amtsverständnis zwischen Beauftragung und 
Sakrament. Zu den Gottesdiensttraditionen evangelisch-lutherischer Landeskirchen. 
Regensburg 2014 (= Studien zur Pastoralliturgie 39). 

Neddermeyer, Uwe: Von der Handschrift zum gedruckten Buch. Schriftlichkeit und 
Leseinteresse im Mittelalter und in der frühen Neuzeit. Quantitative und qualitative Aspekte 
1: Text. Wiesbaden 1998 (= Buchwissenschaftliche Beiträge aus dem Deutschen Bucharchiv 
München 61). 

Neidiger, Bernhard: Mendikanten zwischen Ordensideal und städtischer Realität. 
Untersuchungen zum wirtschaftlichen Verhalten der Bettelorden in Basel. Berlin 1981 (= 
Berliner Historische Studien 5, Ordensstudien III; Diss. 1978). 

Newald, Richard: Elsässische Charakterköpfe aus dem Zeitalter des Humanismus. Colmar 
1944. 

Newald, Richard: Thomas Murner. Zu seinem 400. Todestag. In: Zeitschrift für deutsche 
Geistesgeschichte 4,1/2 (1938), S. 1-7. 

Niederberger, Antje: Sebastian Brant, das Reich und die Eidgenossen. In: Sven 
Lembke/Markus Müller (Hgg.): Humanisten am Oberrhein. Neue Gelehrte im Dienst alter 
Herren. Leinfelden-Echterdingen 2004 (= Schriften zur südwestdeutschen Landeskunde 37), 
S. 189-208. 

Nolcken, Christina von: Wyclif, John (um 1330-1384) (Art.). In: Theologische 
Realenzyklopädie 36. Berlin/New York 2004, S. 415-425. 

Norland, Howard W.: The Role of Drama in More’s Literary Career. In: The Sixteenth Century 
Journal 13,4 (1982), S. 59-75. 

Nyhus, Paul L.: The Franciscans in South Germany, 1400-1530: Reform and Revolution. 
Philadelphia 1975 (= Transaction of the American Philosophical Society N.S. 65,8 (1975)). 

Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter Flugblätter. 
Berlin/New York 1992 (= Arbeiten zur Kirchengeschichte 57; Diss. 1991). 



414 
 

Oeser, Erhard: Katze und Mensch. Die Geschichte einer Beziehung. Darmstadt 2008³. 
Oettinger, Rebecca Wagner: Ludwig Senfl and the Judas Trope. Composition and Religious 

Toleration at the Bavarian Court. In: Early Music History 20 (2001), S. 199-225. 
Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda in the German Reformation. 

Aldershot/Burlington 2001 (= St. Andrews Studies in Reformation History; Diss. 1999). 
Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics in the Early 

Reformation. In: Journal of Musicological Research 22 (2003), S. 45-100. 
Ohse, Bernhard: Die Teufelliteratur zwischen Brant und Luther. Ein Beitrag zur näheren 

Bestimmung der Abkunft und des geistigen Ortes der Teufelsbücher, besonders in Hinblick 
auf ihre Ansichten über das Böse. Berlin 1961 (= Diss. 1961). 

Pastenaci, Stephan: Erzählform und Persönlichkeitsdarstellung in deutschsprachigen 
Autobiographien des 16. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur historischen Psychologie. Trier 1993 
(= Literatur – Imagination – Realität 6; Diss. 1992). 

Pauser, Josef: „Welch Frevel! Jetzt erscheinen die kaiserlichen Edikte gar noch als Spielkarten.“ 
Thomas Murners juristisches Lehrkartenspiel über die „Institutionen“ Justinians. In: 
Zeitschrift für Neuere Rechtsgeschichte 18 (1996), S. 169-225. 

Pesch, Otto Hermann: Luthers Kritik am Mönchtum in katholischer Sicht. In: Heinrich 
Schlier/Emmanuel von Severus u.a. (Hgg.): Strukturen christlicher Existenz. Beiträge zur 
Erneuerung des geistlichen Lebens. Würzburg 1968 (= Festgabe für P. Friedrich Wulf SJ 
zum sechzigsten Geburtstag), S. 81-96. 

Pettegree, Andrew: Brand Luther. 1517, Printing, and the Making of the Reformation. New 
York 2015. 

Pettegree, Andrew: Reformation and the Culture of Persuasion. Cambridge 2005. 
Pfleger, Luzian: Kirchengeschichte der Stadt Strassburg im Mittelalter. Kolmar 1941 (= 

Forschungen zur Kirchengeschichte des Elsass 6). 
Plath, Christian: Die Franziskaner-Konventualen (Minoriten) und Martinianer. In: Friedhelm 

Jürgenmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger (Hgg.): Orden und Klöster im Zeitalter von 
Reformation und katholischer Reform 1500-1700, 3. Münster 2007 (= Katholisches Leben 
und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 67), S. 137-161. 

Po-chia Hsia, Ronnie: Anticlericalism in German Reformation Pamphlets: A Response. In: 
Peter A. Dykema/Heiko A. Oberman (Hgg.): Anticlericalism in Late Medieval and Early 
Modern Europe. Leiden/New York/Köln 1993 (= Studies in Medieval and Reformation 
Thought 51), S. 491-498. 

Po-chia Hsia, Ronnie: People’s, City and Princes’ Reformation: Rival or Phases? In: Hans 
Guggisberg/Gottfried Krodel u.a. (Hgg.): Reformation in Deutschland und Europa: 
Interpretationen und Debatten. Beiträge zur gemeinsamen Konferenz der Society for 
Reformation Research und des Vereins für Reformationsgeschichte, 25.-30. September 
1990, im Deutschen Historischen Institut, Washington, D.C. Gütersloh 1993 (= Archiv für 
Reformationsgeschichte, Sonderband), S. 294-301. 

Pohlig, Matthias: Jubiläumsliteratur? Zum Stand der Reformationsforschung im Jahr 2017. In: 
Zeitschrift für Historische Forschung 44 (2017), S. 213-274. 

Pohlig, Matthias: Zwischen Gelehrsamkeit und konfessioneller Identitätsstiftung. Lutherische 
Kirchen- und Universitätsgeschichtsschreibung 1546-1617. Tübingen 2007 (= 
Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 37; Diss. 2005). 

Pollak, Michael: The Performance of the Wooden Printing Press. In: The Library Quarterly 
42,2 (1972), S. 218-264. 

Poloni, Bernard: L’image et sa fonction dans ‚Le grand fou Luthérien’ de Thomas Murner. In: 
Études Germaniques 50 (1995), S. 491-508. 

Poloni, Bernard: Murner et Luther. De l’exhortation fraternelle à la dénonciation du diable. In: 
Jean-Marie Valentin (Hg.): Luther et al Reforme. Du commentaire de l'épître aux Romains 
à la ‘Messe allemande’. Paris 2001, S. 293-311. 



415 
 

Posset, Franz: Unser Martin. Martin Luther aus der Sicht katholischer Sympathisanten. Münster 
2015 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 161). 

Prinz, Franziska: Der Bildgebrauch in gedruckten Rechtsbüchern des 15. bis zum Ausgang des 
18. Jahrhunderts. Hamburg 2006 (= Gesellschaft und Recht 5; Diss. 2005). 

Prinz, Stephan: Juristische Embleme. Rechtsmotive in den Emblemata des 16. bis 18. 
Jahrhunderts. Münster 2009 (= Gesellschaft und Recht 6; Diss. 2006). 

Raabe, Susanne M.: Der Wortschatz in den deutschen Schriften Thomas Murners. 2 Bände. 
Berlin/New York 1990 (= Studia Linguistica Germanica 29; Diss. 1989). 

Radke-Uhlmann, Gyburg: Platon C. Politeía (Art.). In: Christine Walde/Brigitte Egger (Hgg.): 
Die Rezeption der antiken Literatur. Kulturhistorisches Werklexikon. Stuttgart 2010 (= Der 
Neue Pauly. Supplemente 7), Sp. 679-696. 

Rapp, Francis: De la réforme Grégorienne a la contre-réforme. In: Francis Rapp (Hg.): Le 
diocèse de Strasbourg. Paris 1982 (= Histoire des diocèses de France N.S. 14), S. 31-84. 

Rapp, Francis: Les Franciscains et la Réformation en Alsace: deux religieux humanistes dans 
la tourmente, Murner et Pellican. In: Annales de l’est 5 (1985), S. 151-165. 

Rapp, Francis: Strasbourg, foyer de vie intellectuelle et spirituelle à l’époque de Sébastien 
Brant. In: Sébastien Brant, son époque et "La nef des fols". Actes du Colloque international, 
Strasbourg, 10-11 mars 1994. Straßburg 1995 (= Collection recherches germaniques 5), 
S. 13-22. 

Rapp, Francis: Strasbourg à la veille de la Réformation: contexte intellectuel et religieux. In: 
Matthieu Arnold (Hg.): Johannes Sturm (1507-1589). Rhetor, Pädagoge, Diplomat. 
Tübingen 2009 (= Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 46), S. 11-19. 

Rapp, Francis: Straßburg (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 9. Freiburg/Basel u.a. 
2000, Sp. 1035-1038. 

Rauschert, Jeannette: Herrschaft und Schrift. Strategien der Inszenierung und 
Funktionalisierung von Texten in Luzern und Bern am Ende des Mittelalters. Berlin/New 
York 2006 (= Scrinium Friburgense 19; Diss. 2003). 

Reich, Karin: Die Beziehung Martin Luthers zu Michael Stifel. In: Esslinger Studien 29 (1990), 
S. 17-36. 

Reich, Karin: Mathematik in der Reformation, Reformen der Mathematik: z.B. Michael Stifel. 
In: Michael Fothe/Bernd Zimmermann (Hgg.): Zur Geschichte der Mathematik in Jena / 
Wurzeln strukturwissenschaftlichen Denkens; Beiträge zu einem Kolloquium der Abteilung 
für Didaktik der Mathematik und Informatik anlässlich des 450-jährigen Bestehens der 
Universität Jena. Jena 2009, S. 7-29. 

Reich, Karin: Michael Stifel (1487?-1567). Mathematik und Weltuntergang. In: Helmuth 
Albrecht (Hg.): Schwäbische Forscher und Gelehrte: Lebensbilder aus sechs Jahrhunderten. 
Stuttgart 1992, S. 11-16. 

Reich, Karin: Stifel, Michael (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 25. Berlin 2013, S. 337-338. 
Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz. Geschichte III. Das Bistum in der Neuzeit. In: 

Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. 
Gallen 1. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: Erzbistümer und Bistümer II,1), 
S. 122-152. 

Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz. I. Die Bischöfe: Balthasar Merklin, 1530-1531. In: 
Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. 
Gallen 1. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: Erzbistümer und Bistümer II,1), 
S. 385-389. 

Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz. I. Die Bischöfe: Hugo von Hohenlandenberg, 1496-
1530; 1531-1532. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum 
Mainz. Das Bistum St. Gallen 1. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2: 
Erzbistümer und Bistümer II,1), S. 376-385. 

Reinhardt, Volker: Kleine Geschichte der Schweiz. München 2010. 



416 
 

Reske, Christoph: Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im deutschen Sprachgebiet. 
Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef Benzing. Wiesbaden 2007 
(= Beiträge zum Buch- und Bibliothekswesen 51). 

Rheinheimer, Martin: Schriftlichkeit als Medium neuzeitlicher Identität. In: Martin 
Rheinheimer (Hg.): Schriftlichkeit und Identität in der Neuzeit. Neumünster 2004 (= Studien 
zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte Schleswig-Holsteins 38), S. 7-14. 

Ribhegge, Wilhelm: Latein und die nationalen Sprachen bei Erasmus von Rotterdam, Martin 
Luther und Thomas More. In: Bodo Guthmüller (Hg.): Latein und Nationalsprachen in der 
Renaissance. Vorträge des 37. Wolfenbütteler Symposions in der Herzog-August-Bibliothek 
Wolfenbüttel vom 25. bis 28. September 1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler 
Abhandlungen zur Renaissanceforschung 17), S. 151-180. 

Richardsen-Friedrich, Ingvild: Antichrist-Polemik in der Zeit der Reformation und 
Glaubenskämpfe bis Anfang des 17. Jahrhunderts. Argumentation, Form und Funktion. 
Frankfurt a.M./Berlin u.a. 2003 (= Europäische Hochschulschriften, Reihe 1. Deutsche 
Sprache und Literatur 1855; Diss. 2000). 

Riklin, Alois: Neutralität (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D16572.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Rischar, Klaus: Johannes Eck als Polemiker. In: Sammelblatt des historischen Vereins 
Ingolstadt 76 (1967), S. 64-75. 

Ritter, François: Histoire de l’imprimerie alsacienne aux XVe et XVIe siècles. Straßburg/Paris 
1955 (= Publications de l’institut des hautes études alsaciennes 14). 

Roest, Bert: Franciscan Literature of Religious Instruction before the Council of Trent. 
Leiden/Boston 2004 (= Studies in the History of Christian Traditions LXVII). 

Röhrich, Lutz: Drache, Drachenkampf, Drachentöter (Art.). In: Enzyklopädie des Märchens 3. 
Berlin/New York 1981, Sp. 787-820. 

Röhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, der Barfüßer-Mönch in Straßburg. Beitrag 
zur Reformations- und Literär-Geschichte Oberdeutschlands im 16. Jahrhundert. In: 
Zeitschrift für die historische Theologie 18/N.F. 12 (1848), S. 587-612. 

Röhrich, Timotheus Wilhelm: Geschichte der Reformation im Elsass und besonders in 
Strasburg, nach gleichzeitigen Quellen bearbeitet 3. Straßburg 1832. 

Röhrich, Timotheus Wilhelm: Mittheilungen aus der Geschichte der evangelischen Kirche des 
Elsasses 1. Paris/Straßburg 1855. 

Roper, Lyndal: Der Mensch Martin Luther. Die Biographie. Frankfurt a.M. 2016. 
Roschmann-Steltenkamp, Irmela: Katze (Art.). In: Enzyklopädie des Märchens 7. Berlin/New 

York 1993, Sp. 1099-1109. 
Rosenfeld, Helmut: Sebastian Brants „Narrenschiff“ und die Tradition der Ständesatire, 

Narrenbilderbogen und Flugblätter des 15. Jahrhunderts. In: Gutenberg-Jahrbuch 1965, 
S. 242-248. 

Rößler, Hans: Geschichte und Strukturen der evangelischen Bewegung im Bistum Freising 
1520-1571. Nürnberg 1966 (= Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns 42). 

Rott, Jean: Le déroulement de la réforme à Strasbourg. In: Marijn de Kroon/Marc Lienhard 
(Hgg.): Jean Rott. Investigationes historicae. Eglise et société au XVIe siècle. Gesammelte 
Aufsätze zur Kirchen- und Sozialgeschichte 1. Straßburg 1986 (= Société Savante d'Alsace 
et des Régions de l'Est. Collection «Grandes Publications» 31), S. 368-378. 

Rott, Jean: Pfaffenfehden und Anfänge der Reformation in Straßburg. Die Streitigkeiten des 
Johannes Murner mit den Brüdern Wolff und dem Jung Sankt Peter-Stift daselbst (1519-
1522). In: Kaspar Elm/Eberhard Gönner/Eugen Hillebrand (Hgg.): Landesgeschichte und 
Geistesgeschichte. Festschrift für Otto Herding zum 65. Geburtstag. Stuttgart 1977 (= 
Veröffentlichungen der Kommission für geschichtliche Landeskunde in Baden-
Württemberg Reihe B 92), S. 279-294. 



417 
 

Rublack, Ulinka: Dressing Up. Cultural Identities in Renaissance Europe. Oxford/New York 
u.a. 2010. 

Rublack, Ulinka: Grapho-Relics. Lutheranism and the Materialization of the World. In: 
Alexandra Walsham (Hg.): Relics and Remains. Oxford 2010 (= Past and Present. 
Supplement 5), S. 144-166. 

Rummel, Erika: The Confessionalization of Humanism in Reformation Germany. Oxford 2000 
(= Oxford studies in historical theology). 

Rupp, Gordon: The Battle of the Books: The Ferment of Ideas and the Beginning of the 
Reformation. In: Peter Newman Brooks (Hg.): Reformation Principle and Practice. Essays 
in Honour of Arthur Geoffrey Dickens. London 1980, S. 1-19. 

Rüttgardt, Antje: Klosteraustritte in der frühen Reformation. Studien zu Flugschriften der Jahre 
1522 bis 1524. Gütersloh 2007 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 79; 
Diss. 2003/2004). 

Sallmann, Martin: The Reformation in Bern. In: Amy Nelson Burnett/Emidio Campi (Hgg.): A 
companion to the Swiss Reformation. Leiden/Boston 2016 (= Brill’s companions to the 
Christian tradition 72), S. 126-169. 

Samuel-Scheyder, Monique: Identité ou altérité de l’Alsace dans l’empire germanique au XVIe 
siècle: Le débat entre Jacques Wimpheling et Thomas Murner. In: Jones-Davies, Marie-
Thérèse (Hgg.): L’étranger. Identité et altérité au temps de la Renaissance. Paris 1996 (= 
Université de Paris-Sorbonne: Société Internationale de Recherches Interdisciplinaires sur 
la Renaissance 21), S. 175-195. 

Sandl, Marcus: Martin Luther und die Zeit der reformatorischen Erkenntnisbildung. In: Arndt 
Brendecke/Ralf-Peter Fuchs/Edith Koller (Hgg.): Die Autorität der Zeit in der Frühen 
Neuzeit. Berlin 2007 (= Pluralisierung & Autorität 10), S. 377-409. 

Sauder, Gerhard: Autor (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 1. Stuttgart/Weimar 2005, 
Sp. 900-902. 

Sauerbrey, Anna: Die Straßburger Klöster im 16. Jahrhundert. Eine Untersuchung unter 
Berücksichtigung der Geschlechtergeschichte. Tübingen 2012 (= Spätmittelalter 
Humanismus, Reformation 69; Diss. 2005). 

Sauser, Ekkart: Telesphorus, Heiliger, Papst (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches 
Kirchenlexikon 11. Herzberg 1996, Sp. 625. 

Scarisbrick, J.J.: Henry VIII. New Haven/London 1997 (New edition). 
Schacher, Joseph: Geschichte der luzernischen Täufer. In: Der Geschichtsfreund. Mitteilungen 

des Historischen Vereins Zentralschweiz 118 (1965), S. 187-229. 
Schäfer, Philipp: Katholizität und Geschichte. Ein Beitrag zur Frage nach dem katholischen. 

In: Anton Ziegenaus/Franz Courth/Philipp Schäfer (Hgg.): Veritati Catholicae. Festschrift 
für Leo Scheffczyk zum 65. Geburtstag, Aschaffenburg 1985, S. 440-466. 

Schaufelberger, W.: Zürich/Schweiz, Franziskaner-Konventualen. In: Johannes Gatz (Hg.): 
Alemania Franciscana Antiqua. Ehemalige franziskanische Männer- und Frauenklöster im 
Bereich der Oberdeutschen oder Straßburger Franziskaner-Provinz mit Ausnahme von 
Bayern 15. Landshut 1970, S. 61-146. 

Scheitler, Irmgard: Kirchengesang und Konfession. Die konfessionssymbolische Bedeutung 
des Kirchenlieds von der Reformation bis zur Aufklärung. In: Jan Brademann/Kristina Thies 
(Hgg.): Liturgisches Handeln als soziale Praxis. Kirchliche Rituale in der Frühen Neuzeit. 
Münster 2014 (= Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme 47), 
S. 335-361. 

Scherrer, Paul: Erasmus im Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik. In: 
Historische und Antiquarische Gesellschaft Basel (Hg.): Gedenkschrift zum 400. Todestag 
des Erasmus von Rotterdam. Basel 1936, S. 183-204. 

Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhältnis zum Humanismus. Untersucht auf Grund seiner 
»Reformatio Poetarum«. Basel 1929 (= Diss. 1929). 



418 
 

Scherrer, Paul: Zwei neue Schriften Thomas Murners. Mendatia Lutheri (1524) und Tractatus 
de immaculata virginis conceptione (1499). In: Basler Zeitschrift für Geschichte und 
Altertumskunde 29 (1930), S. 145-167. 

Schib, Karl: Geschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen. Schaffhausen 1972. 
Schilling, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs. München 20164. 
Schilling, Michael: Der Augsburger Einblattdruck. In: Helmut Gier/Johannes Janota (Hgg.): 

Augsburger Buchdruck und Verlagswesen. Von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
Wiesbaden 1997, S. 381-404. 

Schillinger, Jean: Le corps grotesque dans ‚Le grand fou Luthérien’ de Thomas Murner (1522). 
In: Mary-Nelly Fouligny (Hg.): Réalités et représentations du corps dans l'Europe des XVIe 
et XVIIe siècles 2. Nancy 2011, S. 303-312. 

Schillinger, Jean: Narr und Narrheit in der konfessionellen Polemik: Thomas Murners Großer 
Lutherischer Narr. In: Jean Schillinger (Hg.): Der Narr in der deutschen Literatur im 
Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Kolloquium in Nancy (13.-14. März 2008). 
Bern/Berlin u.a. 2009 (= Jahrbuch für Internationale Germanistik, Reihe A, 
Kongressberichte 96), S. 83-102. 

Schindler, Alfred: Der Aufbau der altgläubigen Front gegen Zwingli. In: Alfred Schindler/Hans 
Stickelsberger (Hgg.): Die Zürcher Reformation: Ausstrahlungen und Rückwirkungen. 
Wissenschaftliche Tagung zum hundertjährigen Bestehen des Zwinglivereins (29. Oktober 
bis 2. November 1997 in Zürich). Bern/Berlin 2001 (= Zürcher Beiträge zur 
Reformationsgeschichte 18), S. 17-42. 

Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstädten und die Kirchengüter – Straßburg, 
Nürnberg und Frankfurt im Vergleich. In: Jürgen Sydon (Hg.): Bürgerschaft und Kirche. 17. 
Arbeitstagung in Kempten 3.-5. November 1978. Sigmaringen 1980 (= Stadt und 
Geschichte. Veröffentlichungen des Südwestdeutschen Arbeitskreises für 
Stadtgeschichtsforschung 7), S. 67-88. 

Schindling, Anton: Scarabaeus aquilam quaerit. Humanismus und die Legitimation von Krieg 
und Frieden. In: Thomas Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. 
Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Göttingen 2006, S. 343-361. 

Schindling, Anton: Straßburg, Universität (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 9. 
Freiburg/Basel u.a. 2000, Sp. 1038-1039. 

Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters. Gekrönte Intellektuelle im 16. Jahrhundert. 
Köln/Weimar/Wien 2003 (= Frühneuzeitstudien, N.F. 4; Diss. 2001). 

Schlinker, Steffen: Rezeption des römisch-kanonischen Rechts (Art.). In: Enzyklopädie der 
Neuzeit 11.Stuttgart/Weimar 2010, Sp. 201-213. 

Schmid, Walter: Rezension zu: Ernst Gagliardi/Hans Müller/Fritz Büsser (Hgg.): Johannes 
Stumpfs Schweizer- und Reformationschronik. In: Zwingliana 10,8 (1957), S. 502-506. 

Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und Sprachbild. Zur reformatorischen Flugschrift »Der 
gesrtyfft Schwitzer Baur«. Tübingen 2004 (= Frühe Neuzeit 84; Diss. 1999). 

Schmidt, Bernward: Humanistische Kontroverstheologen? Rezeption und Originalität in 
„Luthers Bad und Spiegel“. In: Bernward Schmidt/Simon Falsch (Hgg.): Kilian Leib (1471-
1553). Prediger – Humanist – Kontroverstheologe. Münster 2020 (= Katholisches Leben und 
Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 80), S. 113-131. 

Schmidt, Heinrich Richard: Reichsstädte, Reich und Reformation. Korporative Religionspolitik 
1521-1529/30. Stuttgart 1986 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische 
Geschichte Mainz 122; Diss. 1983/84). 

Schmidt, Josef H.K.: Der lautere Luther, Beobachtungen zu einem Reformationstraktat über 
die Kalauer mit Luthers Namen. In: Seminar 111 (1975), S. 199-208. 

Schmidt, Joseph/Mary Simon: Holy and Unholy Shit: The Pragmatic Context of Scatological 
Curses in Early German Reformation Satire. In: Jeff Persels (Hg.): Fecal matters in early 



419 
 

modern literature and art. Aldershot 2004 (= Studies in European cultural transition 21), 
S. 109-117. 

Schmitt, Gisela: Silvester I. (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 10. 
Herzberg 1995, Sp. 338-341. 

Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse finden oder: Zur Überlieferung erinnerter Erfahrungen 
im Mittelalter. In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-
)darstellung. Frankfurt a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 23-49. 

Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse im Mittelalter. In: Klaus Arnold/Sabine 
Schmolinsky/Urs Martin Zahnd (Hgg.): Das dargestellte Ich. Studien zu Selbstzeugnissen 
des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit. Bochum 1999 (= Selbstzeugnisse des 
Mittelalters und der beginnenden Neuzeit 1), S. 19-28. 

Schmutz, Daniel: Pfund (Währung) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13670.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Schmutz, Daniel/Benedikt Zäch: Gulden (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13675.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Schnabel, Werner Wilhelm: Über das Dedizieren von Emblemen. Binnenzueignungen in 
Emblematiken des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Ferdinand van Ingen/Christian Juranek 
(Hgg.): Ars et amicitia. Beiträge zum Thema Freundschaft in Geschichte, Kunst und 
Literatur. Festschrift für Martin Bircher zum 60. Geburtstag am 3. Juni 1998. 
Amsterdam/Atlanta, GA 1998 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis 28), S. 115-166. 

Schneider, Ute: Grundlagen des Mediensystems: Drucker und Verleger, Buchhändler in ihren 
ökonomischen Beziehungen 1600-1750. In: Johannes Arndt/Ester-Beate Körber (Hgg.): Das 
Mediensystem im Alten Reich der Frühen Neuzeit (1600-1750). Göttingen 2010 
(= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Abteilung für 
Universalgeschichte. Beiheft 75), S. 27-37. 

Schneider, Ute: Die Medienstadt der Frühen Neuzeit. In: Clemens Zimmermann (Hgg.): Stadt 
und Medien. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Köln/Weimar/Wien 2012 
(= Städteforschung. Reihe A: Darstellungen 85), S. 49-76. 

Schnurr, Eva-Maria: Religionskonflikt und Öffentlichkeit. Eine Mediengeschichte des Kölner 
Kriegs (1582 bis 1590). Köln/Weimar/Wien 2009 (= Rheinisches Archiv 154; Diss. 2008). 

Schnyder, Caroline: Reformation, Stuttgart 2008. 
Schnyder, Caroline: Reformation (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 

[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13328.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 
Schottenloher, Karl: Die Widmungsvorrede im Buch des 16. Jahrhunderts. Münster 1953 (= 

Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 76/77). 
Schrader, Norbert: Termini zwischen wahrer Natur und willkürlicher Bezeichnung. 

Exemplarische Untersuchungen zur Theorie und Praxis historischer Wissenschaftssprache. 
Tübingen 1990 (= Reihe Germanistische Linguistik 105). 

Schröder, Tilman Matthias: Ein Lied und seine Folgen – Michael Stifel und die Reformation in 
Esslingen. In: Esslinger Studien 28 (1989), S. 51-64. 

Schulte Herbrüggen, Hubertus: Einführung. In: Hubertus Schulte Herbrüggen (Hg.): Sir 
Thomas More. Neue Briefe. Mit einer Einführung in die epistolographische Tradition. 
Münster 1966 (= Neue Beiträge zur Englischen Philologie 5), S. xiii-xliv. 

Schulz-Grobert, Jürgen: Das Straßburger Eulenspiegelbuch. Studien zu 
entstehungsgeschichtlichen Voraussetzungen der ältesten Drucküberlieferung. Tübingen 
1999 (= Hermaea. Germanistische Forschungen N.F. 83). 

Schulze, Winfried: Zeit und Konfession oder die Erfindung des ‚Temporisierens‘. In: Arndt 
Brendecke/Ralf-Peter Fuchs/Edith Koller (Hgg.): Die Autorität der Zeit in der Frühen 
Neuzeit. Berlin 2007 (= Pluralisierung & Autorität 10), S. 333-351. 



420 
 

Schumann, Eva: Beiträge studierter Juristen und anderer Rechtsexperten zur Rezeption des 
gelehrten Rechts. In: Jahrbuch der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen 2007 (2008), 
S. 443-461. 

Schuster, Susanne: Dialogflugschriften der frühen Reformationszeit. Literarische Fortführung 
der Disputation und Resonanzräume reformatorischen Denkens. Göttingen 2019 (= 
Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 118; Habil. 2017). 

Schweizer, Christian: Franziskusorden (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11715.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache. Bisher 16 Bände. 
Basel seit 1881. 

Scribner, Robert W.: For the Sake of the Simple Folk. Popular Propaganda for the German 
Reformation. Cambridge 1981 (= Cambridge Studies in Oral and Literate Culture 2). 

Seibl, Maximilian: Die Beweislast bei Kollisionsnormen. Tübingen 2009 (= Studien zum 
ausländischen und internationalen Privatrecht 231; Diss. 2009). 

Simons, Roswitha: Der Streit zwischen Jakob Wimpfeling und Thomas Murner. In: Karl 
Enenkel/Christian Peters (Hgg.): Humanisten über ihre Kollegen. Eulogien, Klatsch und 
Rufmord. Münster 2018 (= Scientia universalis. Abteilung I. Studien zur 
Wissenschaftsgeschichte der Vormoderne 3), S. 31-56. 

Sittler, Lucien: Dekapolis (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 3. München/Zürich 1986, Sp. 654. 
Sittler, Lucien: Der Elsässische Zehnstädtebund. Seine geschichtliche Eigenheit und seine 

Organisation. In: Esslinger Studien 10 (1964), S. 59-77. 
Smolinsky, Heribert: Albertinisches Sachsen. In: Anton Schindling/Walter Ziegler (Hgg.): Die 

Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und 
Konfession 1500-1650. Band 2: Der Nordosten. Münster 1990 (= Katholisches Leben und 
Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 50), S. 8-32. 

Smolinsky, Heribert: Aspekte altgläubiger Theologie im albertinischen Sachsen in der 
Reformationszeit bis 1542. In: Herbergen der Christenheit. Jahrbuch für deutsche 
Kirchengeschichte 18 (1993/94) (= Beiträge zur deutschen Kirchengeschichte 18), S. 29-43. 

Smolinsky, Heribert: Kirchengeschichte der Neuzeit 1. Düsseldorf 2008³ (= Kirchengeschichte 
in vier Bänden 3). 

Smolinsky, Heribert: Kirchenväter und Exegese in der frühen römisch-katholischen 
Kontroverstheologie des 16. Jahrhunderts. In: David C Steinmetz (Hg.): Die Patristik in der 
Bibelexegese des 16. Jahrhunderts. Vorträge, gehalten anläßlich eines Arbeitsgespräches 
vom 20. bis 23. März 1994 in der Herzog-August-Bibliothek. Wiesbaden 1999 (= 
Wolfenbütteler Forschungen 85), S. 71-91. 

Smolinsky, Heribert: Kontroverstheologie (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 6. 
Freiburg/Basel u.a. 1997³, Sp. 333-335. 

Smolinsky, Heribert: Murner, Thomas (Art.). In: Deutsche Biographische Enzyklopädie der 
Theologie und der Kirche 2. München 2005, S. 961. 

Smolinsky, Heribert: Murner, Thomas (Art.). In: Lexikon für Theologie und Kirche 7. 
Freiburg/Basel u.a. 1998³, Sp. 540-541. 

Smolinsky, Heribert: Eine Persönlichkeit an der Zeitenwende: Thomas Murner zwischen 
Spätmittelalter und Moderne. Vortrag anlässlich der Eröffnung der Ausstellung Thomas 
Murner, Elsässischer Theologe und Humanist. Karlsruhe 1988 (= Vorträge. Badische 
Landesbibliothek 14). 

Smolinsky, Heribert: Die reformatorische Bewegung von 1521-1525. In: Thomas 
Kaufmann/Raymund Kottje (Hgg.): Ökumenische Kirchengeschichte 2. Vom 
Hochmittelalter bis zur frühen Neuzeit. Darmstadt 2008, S. 254-273. 

Smolinsky, Heribert: Schrift und Lehramt. Weichenstellungen in der römisch-katholischen 
Kirche des 16. Jahrhunderts. In: Theodor Schneider/Wolfhart Pannenberg (Hgg.): 



421 
 

Verbindliches Zeugnis 3. Schriftverständnis und Schriftgebrauch. Freiburg i.Br./Göttingen 
1998 (= Dialog der Kirchen 10), S. 204-220. 

Smolinsky, Heribert: Sprachenstreit in der Theologie? Latein oder Deutsch für Bibel und 
Liturgie – ein Problem der katholischen Kontroverstheologen des 16. Jahrhunderts. In: Bodo 
Guthmüller (Hg.): Latein und Nationalsprachen in der Renaissance. Vorträge des 37. 
Wolfenbütteler Symposions in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel vom 25. bis 28. 
September 1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbütteler Abhandlungen zur 
Renaissanceforschung 17), S. 181-200. 

Smolinsky, Heribert: Streit um Exegese? Die Funktion des Schriftargumentes in der 
Kontroverstheologie des Hieronymus Emser. In: Rolf Decot/Rainer Vinke (Hgg.): Zum 
Gedenken an Joseph Lortz (1887-1975). Beiträge zur Reformationsgeschichte und 
Ökumene. Stuttgart 1989 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte 
Mainz. Abteilung Religionsgeschichte. Beiheft 30), S. 358-375. 

Smolinsky, Heribert: Thomas Murner. Eine Persönlichkeit zwischen den Welten. In: Achim 
Aurnhammer/Hans-Jochen Schiewer (Hgg.): Poeten und Professoren. Eine 
Literaturgeschichte Freiburgs in Porträts. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2009, S. 77-93. 

Smolinsky, Heribert: Thomas Murner und die katholische Reform. In: Badische 
Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg 
(Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la 
Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de 
Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 35-50. 

Sondheim, Moriz: Die ältesten Frankfurter Drucke (Beatus Murner 1511-12). Eine 
bibliographisch-litterarische Studie. Frankfurt a.M. 1885. 

Sondheim, Moriz: Thomas Murner als Illustrator. In: Frankfurter Bücherfreund. Mitteilungen 
aus dem Antiquariate Joseph Baer 9 (1911), S. 78-81. 

Sowerby, Tracey A.: ‘All our books do be sent into other countreys and translated‘: Henrician 
Polemics in its International Context. In: The English Historical Review 121,494 (2006), 
S. 1271-1299. 

Specker, Hans Eugen: Sam, Konrad (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 22. Berlin 2005, 
S. 403-404. 

Stadtwald, Kurt: Roman Popes and German Patriots. Antipapalism in the Politics of the German 
Humanist Movement from Gregor Heimburg to Martin Luther. Genf 1996 (= Travaux 
d’Humanisme et Renaissance 299). 

Stapf, Beatrice: Die Entwicklung der Rechtskraftlehre im französischen und spanischen Recht. 
Eine rechtsvergleichende Untersuchung. Tübingen 2017 (= Veröffentlichungen zum 
Verfahrensrecht 139; Diss. 2015). 

Strauch, Dieter: Der Große Schied von 1258. Erzbischof und Bürger im Kampf um die Kölner 
Stadtverfassung. Köln/Weimar/Wien 2008 (= Rechtsgeschichtliche Studien 25). 

Stayer, James M.: Zwingli, Huldrych (Ulrich) (Art.). In: Mennonitisches Lexikon V. 
[http://www.mennlex.de/doku.php?id=art:/zwingli_huldrych_ulrich (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. 

Steiff, K.: Weyssenburger, Johannes W. (Art.). In: Allgemeine deutsche Biographie 42. Leipzig 
1897, S. 290-291. 

Steigmeier, Andreas: Baden (Grafschaft, Bezirk) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz 
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8296.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Steinhausen, Ansgar: Die Architektur des Klassizismus im Elsaß. Zum Verhältnis von Zentrum 
und Peripherie in Frankreich zwischen 1760 und 1800. Münster/New York u.a. 2002 (= 
Studien zur Kunst am Oberrhein 2; Diss. 1999). 

Stierle, Beate: Capito als Humanist. Gütersloh 1974 (= Quellen und Forschungen zur 
Reformationsgeschichte 42; Diss. 1972). 



422 
 

Stokes, Laura: Demons of Urban Reform. Early European Witch Trials and Criminal Justice, 
1430-1530. Basingstoke 2011 (=Palgrave historical studies in witchcraft and magic). 

Straßer, Otto Erich: Hofmeister (Oeconomus), Sebastian (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 
9. Berlin 1972, S. 470. 

Straub, Jürgen: Zeit, Erzählung, Interpretation. Zur Konstruktion und Analyse von Erzähltexten 
in der narrativen Biographieforschung. In: Hedwig Röckerlein (Hg.): Biographie als 
Geschichte. Tübingen 1993 (= Forum Psychohistorie 1), S. 89-116. 

Stucki, Heinzpeter: Christliches Burgrecht (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17174.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Studer, Barbara: Interlaken (Kloster, Amtsbezirk) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz 
Online. [https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/008506 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Stupperich, Martin: Bucer, Martin (1491-1551) (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 7. 
Berlin/New York 1981, S. 258-270. 

Suntrup, Rudolf/Jan R. Veenstra: Introduction. In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): 
Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt a.M./Berlin 2003 (= Medieval to 
Modern Culture 3), S. 9-16. 

Tavel, Hans Christoph von: Niklaus Manuel (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz 
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10747.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Taylor, Archer: „O du armer Judas“. In: The Journal of English and Germanic Philology 19,3 
(1920), S. 318-339. 

Thurau, Markus: Ein katholischer Kater. Zur Polemik Thomas Murners. In: Rainer Kampling 
(Hg.): Eine seltsame Gefährtin. Katzen, Religion, Theologie und Theologen. Frankfurt 
a.M./Berlin u.a. 2007 (= Apeliotes. Studien zur Kulturgeschichte und Theologie 1), S. 177-
205.  

Tjernagel, Neelak Serawlook: Henry VIII and the Lutherans. A Study in Anglo-Lutheran 
Relations from 1521-1547. Saint Louis 1965. 

Todt, Sabine: Flugschriften (Art.). In: Mennonitisches Lexikon V. 
[http://www.mennlex.de/doku.php?id=top:flugschriften (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Tomeï, Wolf: Beobachtungen zu Hans Salats Leben und Werk (1498-1561). In: Der 
Geschichtsfreund. Mitteilungen des Historischen Vereins Zentralschweiz 119 (1966), 
S. 118-164. 

Torres, Max Sebastián Hering: Charivari (Art.). In: Enzyklopädie der Neuzeit 2. 
Stuttgart/Weimar 2005, Sp. 649-651. 

Tracy, James D.: Erasmus of the Low Countries. Berkeley/Los Angeles/London 1996. 
Treml, Christine: Humanistische Gemeinschaftsbildung. Sozio-kulturelle Untersuchung zur 

Entstehung eines neuen Gelehrtenstandes in der frühen Neuzeit. Hildesheim/New York 1989 
(= Historische Texte und Studien 12). 

Trocmé-Latter, Daniel: The Singing of the Strasbourg Protestants, 1523-1541. 
Farnham/Burlington 2015 (= St. Andrews studies in Reformation history). 

Truffer, Bernard: Wallis (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D7396.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Trüter, Ingo: Johannes Eck (1486-1543): Academic Career and Self-Fashioning around 1500. 
In: Richard Kirwan (Hg.): Scholarly Self-Fashioning and Community in the Early Modern 
University. Farnham 2013, S. 59-77. 

Tüchle, Hermann: Fabri, Johannes (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 4. Berlin 1959, S. 728-
729. 

Tuczay, C.: Drache und Greif – Symbole der Ambivalenz. In: Mediaevistik 19 (2006), S. 169-
211. 

Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 18. Berlin 1997, S. 616-
618. 



423 
 

Ukena, Peter: Tagesschrifttum und Öffentlichkeit im 16. und 17. Jahrhundert in Deutschland. 
In: o.Hg.: Presse und Geschichte 1. Beiträge zur historischen Kommunikationsforschung. 
Referat einer internationalen Fachkonferenz der Deutschen Forschungsgemeinschaft und der 
Deutschen Presseforschung / Universität Bremen 5.-8. Oktober 1976 in Bremen. München 
1977 (= Studien zur Publizistik. Bremer Reihe, Deutsche Presseforschung 23), S. 35-53. 

Utz Tremp, Kathrin: Jetzerhandel (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/017170 (letzter Aufruf 17.12.2020)]. 

Vanek, Klara: „Ars corrigendi“ in der Frühen Neuzeit. Studien zur Geschichte der Textkritik. 
Berlin/Boston 2007 (= Historia Hermeneutica. Series Studia 4). 

Veenstra, Jan R.: The New Historicism of Stephen Greenblatt: On Poetics of Culture and the 
Interpretation of Shakespeare. In: History and Theory 34,3 (1995), S. 174-198. 

Veenstra, Jan R.: Self-Fashioning and Pragmatic Introspection. Reconsidering the Soul in the 
Renaissance (Some Remarks on Pico, Pomponazzi and Machiavelli). In: Rudolf Suntrup/Jan 
R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt a.M./Berlin 
2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 285-308. 

Velten, Hans Rudolf: Narrenliteratur (Art.). In: Friedrich Jaeger (Hg.): Enzyklopädie der 
Neuzeit 8. Stuttgart/Weimar 2008, Sp. 1048-1056. 

Velten, Hans Rudolf: Das selbst geschriebene Leben. Eine Studie zur deutschen 
Autobiographie im 16. Jahrhundert. Heidelberg 1995 (= Frankfurter Beiträge zur 
Germanistik 29: Diss. 1994). 

Vogler, Bernard: Introduction. Un laboratoire de solidarité régionale en Alsace.. In: Bernard 
Vogler (Hg.): La Décapole. Dix villes d'Alsace alliées pour leurs libertés 1354-1679. 
Straßburg 2009, S. 15-37. 

Vogler, Bernard: Straßburg (Art.). In: Theologische Realenzyklopädie 32. Berlin/New York 
2001, S. 233-241. 

Volkmar, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von 
Sachsen 1488-1525. Tübingen 2008 (= Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 41; Diss 
2006/2007). 

Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe. Der Flugschriftenstreit zwischen dem Esslinger 
Frühreformator Michael Stifel und dem Franziskaner Thomas Murner 1521 bis 1523. In: 
Kirsten Fast und Joachim J. Halbekann (Hgg.): Zwischen Himmel und Erde: Klöster und 
Pflegehöfe in Esslingen. Eine Ausstellung der Städtischen Museen und des Stadtarchivs 
Esslingen am Neckar in der Franziskanerkirche Esslingen, 27. September 2009 bis 31. 
Januar 2010. Begleitpublikation im Namen der Stadt Esslingen. Petersberg 2009, S. 237-
242. 

Wagner, Norbert Berthold: Reine Staatslehre. Staaten, Fictitious States und das Deutschland-
Paradoxon 1. Berlin/Münster 2015. 

Walder, Ernst/Heinrich Stirnimann: Flüe, Nikolaus von (Art.). In: Historisches Lexikon der 
Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10224.php (letzter Aufruf: 
17.12.2020)]. 

Wander, Karl Friedrich Wilhelm (Hg.): Deutsches Sprichwörter-Lexikon. Ein Hausschatz für 
das deutsche Volk 2. Leipzig 1870. 

Wall, Heinrich de: Die Neugestaltung des evangelischen Kirchenrechts und die Rolle der 
„weltlichen“ Juristen. Vom kanonischen Recht zur landesherrlichen Kirchenordnung. In: 
Strohm, Christoph (Hg.): Reformation und Recht. Ein Beitrag zur Kontroverse um die 
Kulturwirkung der Reformation. Tübingen 2017, S. 173-194. 

Walker, Richard Ernest: Murner, Thomas (Art.). In: The Oxford Encyclopedia of the 
Reformation 3. New York/Oxford 1996, S. 102-103. 

Walsham, Alexandra: ‘Domme Preachers‘? Post Reformation English Catholicism and the 
Culture of Print. In: Past & Present 168 (2000), S. 72-123. 



424 
 

Wandel, Lee Palmer: Voracious idols and violent hands. Iconoclasm in Reformation Zurich, 
Strasbourg, and Basel. Cambridge/New York/Melbourne 1995. 

Wanner, Konrad: Luzern (Gemeinde). 3 – Wirtschaft und Gesellschaft vom Mittelalter bis ans 
Ende des 18. Jahrhunderts (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D624.php (letzter Aufruf 17.12.2020)]. 

Weber, Hanna-Christina: Buchdrucker. In: Helga Schnabel-Schüle (Hg.): Reformation. 
Historisch-kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart 2017, S. 93-109. 

Weber, Peter Xaver: Die Peterskapelle in Luzern als Gotteshaus und als Rats- und 
Gemeindehaus. In: Der Geschichtsfreund 98 (1945), S. 1-52. 

Wedel, Christine Christ-von: Torheit und Häresie. Zum Moriae Encomium des Erasmus von 
Rotterdam. In: Bernd F.W. Springer/Alexander Fidora (Hgg.): Religiöse Toleranz im 
Spiegel der Literatur. Eine Idee und ihre ästhetische Gestaltung. Münster/Zürich u.a. 2009 
(Literatur. Forschung und Wissenschaft 18), S. 103-116. 

Wendebourg, Dorothea: Die Einheit der Reformation als historisches Problem. In: Bernd 
Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer Disput 
über Einheit und Vielfalt der Reformation. Göttingen 1995, S. 31-51. 

Wenz, Gunther: Einführung in die evangelische Sakramentenlehre. Darmstadt 2012 
(Sonderausgabe). 

Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei in der Handpressenzeit (1460-1820). 
In: Helmut Gier/Johannes Janota (Hgg.): Augsburger Buchdruck und Verlagswesen. Von 
den Anfängen bis zur Gegenwart. Wiesbaden 1997, S. 97-124. 

Werfel, Silvia: Offizin (Art.). In: Friedrich Jaeger (Hg.): Enzyklopädie der Neuzeit 9. 
Stuttgart/Weimar 2009, Sp. 371-376. 

Weyrauch, Erdmann: Der Buchdruck des 16. Jahrhunderts. Prolegomena zur Genese des 
„typographical man“. In: Peter Vodosek (Hg.): Das Buch in Praxis und Wissenschaft. 40 
Jahre Deutsches Bucharchiv München. Eine Festschrift. Wiesbaden 1989 
(= Buchwissenschaftliche Beiträge aus dem Deutschen Bucharchiv München 25), S. 683-
700. 

Wiegand, Hermann: Sebastian Brant (1457-1521). Ein streitbarer Publizist an der Schwelle zur 
Neuzeit. In: Paul Gerhard Schmidt (Hg.): Humanismus im deutschen Südwesten. 
Biographische Profile. Sigmaringen 1993, S. 77-104. 

Wiget, Josef: Wirtschaft und Politik im spätmittelalterlichen Luzern. Die wirtschaftliche 
Unternehmung des Luzerner Schultheissen Heinrich Fleckenstein (1484-1558). Schwyz 
1978 (= Diss. 1976). 

Willer, Jakob: Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt Straßburg. In: Marc Lienhard/Jakob Willer 
(Hgg.): Straßburg und die Reformation. Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt. 
Kehl/Straßburg/Basel 1981, S. 81-319. 

Winkler, Gerhard B.: Das Papsttum. Entwicklung der Amtsgewalt von der Antike bis zur 
Gegenwart. Innsbruck 2002. 

Winterhager, Wilhelm Ernst: Die Verkündigung des St. Petersablasses in Mittel- und 
Nordeuropa 1515-1519. Politische Bedingungen und Konsequenzen. In: Andreas Rehberg 
(Hg.): Ablasskampagnen des Spätmittelalters. Luthers Thesen von 1517 im Kontext. 
Berlin/Boston 2017 (= Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 132), S. 565-
610. 

Wirth, Jean: Le Grand Fou Luthérien de Thomas Murner: analyse iconographique de 
l’illustration. In: Centre V.L. Saulnier, Université de Paris-Sorbonne, École Normale 
Supérieure (Hg.): Le livre et l’image en France au XVIe siècle. Actes du colloque organisé 
à l’Université de Paris-Sorbonne le 17 mars 1988 par le Centre V.L. Saulnier. Paris 1989 (= 
Cahiers V.L. Saulnier 6), S. 75-88. 

Witte, John: Recht und Protestantismus. Die Rechtslehren der lutherischen Reformation. 
Gütersloh 2014. 



425 
 

Wohlfeil, Rainer: ›Reformatorische Öffentlichkeit‹. In: Ludger Grenzmann/Karl Stackmann 
(Hgg.): Literatur und Laienbildung im Spätmittelalter und der Reformationszeit. Symposion 
Wolfenbüttel 1981. Stuttgart 1984 (= Germanistische Symposien. Berichtbände V), S. 41-
52. 

Wolf, Gerhard Philipp: Johannes Cochlaeus (1479-1552) zwischen Humanismus und 
Reformation – Zu seinem 450. Todestag. In: Jahrbuch für Fränkische Landesforschung 62 
(2002), S. 113-156. 

Wolf, Hubert: Index. Der Vatikan und die verbotenen Bücher. München 2006. 
Wolff, Jens: Programmschriften. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch. Tübingen 2017³, 

S. 306-317. 
Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-1520. 

Verfasserlexikon 2. Berlin/Boston 2013, Sp. 299-367. 
Wriedt, Markus: ‚Gelehrtennetzwerke‘ in der Frühen Neuzeit. In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis 

Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den 
altgläubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Münster 2020 (= 
Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 217-241. 

Wulfert, Heiko: Die Kritik an Papsttum und Kurie bei Ulrich von Hutten (1488-1523). 
Berlin/Münster u.a. 2009 (= Rostocker Theologische Studien 21; Diss. 2008). 

Würgler, Andreas: Eidgenossenschaft (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D26413.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Würgler, Andreas: Tagsatzung (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10076.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Würgler, Andreas: Zugewandte Orte (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. 
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D9815.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. 

Zech, Julia: Reformation als Herausforderung. Konflikte und Alltag des Superintendenten 
Jacob Jovius im Fürstentum Braunschweig-Wolfenbüttel 1569-1585. Göttingen 2018 (= 
Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens; Diss. 2016). 

Ziechmann, Elga: Luther im Bilderkampf. In: Gerhard Langemeyer /Gerd Unverfehrt u.a. 
(Hgg.): Bild als Waffe. Mittel und Motive der Karikatur in fünf Jahrhunderten. 
Ausstellungskatalog zur Ausstellung im Wilhelm-Busch-Museum, Hannover (7. Oktober bis 
16. Dezember 1984) u.a.. München 1984, S. 149-168. 

Ziegelbauer, Max: Johannes Eck. Mann der Kirche im Zeitalter der Glaubensspaltung. St. 
Ottilien 1987. 

Ziegler, Walter: Die Franziskaner-Observanten. In: Friedhelm Jürgenmeier/Regina Elisabeth 
Schwerdtfeger (Hgg.): Orden und Klöster im Zeitalter von Reformation und katholischer 
Reform 1500-1700, 3. Münster 2007 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter 
der Glaubensspaltung 67), S. 163-214. 

Zinsli, Paul: Manuel und Murner. Die Begegnung zweier doppelt begabter Glaubensstreiter in 
der Reformationszeit. In: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde 50,3 (1988), 
S. 165-196. 

Zorzin, Alejandro: Karlstadt als Flugschriftenautor. Göttingen 1990 (= Göttinger theologische 
Arbeiten 48; Diss. 1989). 

Zschoch, Hellmut: Lebenslauf. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch. Tübingen 2017³, 
S. 106-115. 

Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgläubigen Gegner. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther 
Handbuch. Tübingen 2017³, S. 144-150. 

Zschoch, Hellmut: Streitschriften. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch. Tübingen 
2017³, S. 318-336. 

Zumkeller, Adolar: Konrad Treger OESA (ca. 1480-1542). In: Erwin Iserloh (Hg.): Katholische 
Theologen der Reformationszeit 5. Münster 1988, S. 74-87. 



426 
 

Zur Mühlen, Karl-Heinz: Reformation und Gegenreformation 1. Göttingen 1999 (= Kleine 
Reihe V&R 4014). 

Zwierlein, Cornel A.: Der reformierte Erasmianer a Lasco und die Herausbildung seiner 
Abendmahlslehre 1544-1552. In: Christoph Strohm (Hg.): Johannes a Lasco (1499-1560). 
Polnischer Baron, Humanist und europäischer Reformator. Beiträge zum internationalen 
Symposium vom 14.-17. Oktober 1999 in der Johannes a Lasco Bibliothek Emden. Tübingen 
2000 (= Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 14), S. 35-99. 

 


