Fach: Neuere und Neueste Geschichte

,,Jch Thomas Murner bekenn mich und thu kund*

Thomas Murner als Autor und Kontroverstheologe in Straburg und Luzern

Inaugural-Dissertation

zur Erlangung des Doktorgrades Dr. phil.
der FB 08/09
der Westfilischen Wilhelms-Universitdt zu Miinster (Westf.)

vorgelegt von
Kathrin Maria Elisabeth Henseleit

aus Ahlen (Westf))

2021

Tag der miindlichen Priifung: 20.08.2019

Vorsitzende des Gemeinsamen beschlieSfenden Ausschusses: Prof. Dr. Elisabeth Timm
Erstgutachter: Prof. Dr. Barbara Stollberg-Rilinger
Zweitgutachter: Prof. Dr. Matthias Pohlig



Tag der Promotion: 20.08.2019



Inhaltsverzeichnis

1) Einleitung
1.1) Fragestellung
1.2) Theoretischer Ansatz
1.3) Quellen- und Forschungslage

1.3.1)  Murners kontroverstheologisches Werk
1.3.2) Quellenlage
1.3.2)  Forschungsstand

2) Zeitlicher Kontext von Murners Publizistik

2.1) Zur Person Murners
2.2) Allgemeine Einordnung Murners in Humanismus und Reformation
2.3) Reformatorische Publizistik und frithe Kontroverstheologie

2.3.1) Reformatorische Publizistik
2.3.2)  Kontroverstheologie
2.4) Wirkstitten
24.1) Straflburg
2.4.2) Oberehnheim
2.4.3)  Die Eidgenossenschaft

Publizistisches Vorgehen

3) Murner als Autor
3.1) Autorschaft und Inszenierung
3.2) Literarische Genres in Murners Publizistik
3.2.1) Der Sénger vom Untergang des christlichen Glaubens
3.2.2) Satiriker und Exorzist
3.2.3) Kalendermacher
3.3) Fazit
4) Murners Umgang mit dem Spott: Katzenmotivik und bildliche Selbstdarstellung

4.1) ,Murnar‘ in der gegnerischen Publizistik
4.2) ,Murnar‘ und die Katzenmotivik in der (Bild)Publizistik
4.3) Murners Reaktionen

4.3.1) Anzeigen und Beschwerden
4.3.2) Die Katzenthematik in Murners Schriften
43.3)  Die bildliche (Selbst-)Darstellung ,Murners® im Lutherischen Narren

4.4) Fazit

S.5
S.5
S.9

15
19
21
.27
27
.33
.43
.44
46
50
50
55
58

» UYL n NN By

68
69
83
83
87
93
98
100
101
106
113
113
115
121
128



5) Murners Druckereien

5.1)

5.2)
5.2.1)
5.2.2)

5.3)

Der Betrieb einer Druckerei
Murner als Drucker

In Straflburg

In Luzern

Fazit

Gelehrsamkeit und Standeswiirde

6) Murner als Gelehrter

6.1)
6.2)
6.3)
6.4)
6.5)
6.6)

Murners Standeswiirde als ,Doktor*
Lehrer

Volkssprache und Gelehrtensprache(n)
Zeitgenossische Gelehrsamkeit
Historische Argumentation

Fazit

7) Murner als Theologe und frommer Christ

7.1)
7.2)
7.3)
7.4)
7.5)
7.6)

Murner als Monch

Prediger und Seelsorger

Positionierung zur Kritik am kirchlichen System
Theologische Argumentation

Marien- und Heiligenverehrung

Fazit

8) Murner als Jurist

8.1)
8.2)
8.3)
8.3.1)
8.3.2)
8.3.3)
8.4)

9) Murners Verhiltnis zu anderen Kontroversisten und Kontroverstheologen

9.1)
9.2)
9.3)
9.4)

Die Zensur in Stra3burg

Recht und Unrecht in seiner Publizistik
Rechtliche Auseinandersetzungen

Der Streit um seine Pension 1524-26
Konflikte in der Eidgenossenschaft
Der Streit um seine Pension 1530

Fazit

Einordnung und Abgrenzung seiner Person

Heinrich VIII. von England
Konrad Treger
Johannes Eck und Johann Fabri

Fazit

I I I I IO I Z BRI I % w v nn v

131
132
135

. 136

139
149

151
152
155
157
171
178
184

. 186

186
198

.204

209
218
223
225
227
232
244

244

247
252
257

. 259
.262

271

.274
. 285



10) Murner als Teil der Gemeinschaft: Einordnung in sein Umfeld und sein Bezug

zu Obrigkeiten

10.1) Selbstverortung als Teil des ,Wir*
10.2) Einordnung in sein ndheres und ferneres Umfeld

10.2.1)  StraBBburg und das Reich

10.2.2)  Luzern und die Eidgenossenschaft
10.3) Fazit

11) Murner in Opposition zur Reformation

11.1) Martin Luther
11.2) Michael Stifel
11.3) Huldrych Zwingli
11.4) Eidgendssische Reformatoren im Kontext der Badener Reformation
11.5) Die Reformation in Bern, Berchtold Haller und Franz Kolb
11.6) Wolfgang Capito
11.7) Fazit

12) Zusammenfassung: Murners self-fashioning

Anhang

Murners kontroverstheologisches Werk

Abbildungen

Quellen- und Literaturverzeichnis

Quellen

Literatur

» v wnnn

. 287

. 287

290
290
303
317
319
320
325
328
333
336
342
347
350

358

.362

380
380
392



1) Einleitung

1.1) Fragestellung

Nach dem 6ffentlichen! Auftreten Luthers und dem Einsetzen der reformatorischen Publizistik
meldeten sich sehr bald katholische? Publizisten zu Wort, obschon in geringerem Umfang. In
den Flugschriften der friilhen Reformationszeit vollzog sich die Auseinandersetzung iiber die
Interpretation der christlichen Heilsbotschaft dffentlich®. Dabei traten Luthers Gegner ebenfalls
fiir ihre religidsen Uberzeugungen ein und verfochten ihre Ansichten durch ihre Schriften.
Obwohl sie grundsitzlich alle die Intention verfolgten, die Romische Kirche gegen die
Reformation in ihren unterschiedlichen Auspridgungen und ihre Vertreter zu verteidigen,
arbeiteten sie doch weitgehend unabhéngig voneinander.

Dass sich Vertreter der Romischen Kirche nur vergleichsweise selten publizistisch zur
Reformation duBerten, wirft ein besonderes Schlaglicht auf diejenigen Autoren, die sich gerade

in Form von Flugschriften* gegen die Reformation wandten. Diese vornehmlich geistlichen

! Die Bedeutung des Wortes ,0ffentlich® erhielt nach 1500 neben ,allgemein bekannt oder offenbar sein‘ die
zusétzliche Bedeutungskomponente, dass ,,etwas dazu bestimmt ist, allgemein bekannt zu werden oder daf3 sein
Bekanntsein nicht verhindert werde*. Allerdings war ,Offentlichkeit* weder ein zeitgendssischer Begriff noch ein
zeitgendssisches Konzept. Hier soll ,Offentlichkeit* im Sinne einer kommunikativen Offentlichkeit verstanden
werden, also als ein Raum oder ,,eine Sphire, innerhalb derer bestimmte Kommunikationsakte mittels bestimmter
Medien stattfinden®. Werden Inhalte ,6ffentlich® gemacht, werden diese in solch eine Sphére der Kommunikation
eingebracht. Entscheidend ist, dass diese Kommunikation mindestens im rezeptiven Sinn allgemein zugénglich
ist. Diese ,Offentlichkeit* ist jedoch nicht als eine einzige, umfassende Offentlichkeit zu verstehen, stattdessen ist
von nach unterschiedlichen Kriterien abgrenzbaren Teiloffentlichkeiten auszugehen, etwa von einer
publizistischen Teiloffentlichkeit, die durch die Publikation von Flugblattern und -schriften gebildet wird. Schnurr,
Eva-Maria: Religionskonflikt und Offentlichkeit. Eine Mediengeschichte des Kolner Kriegs (1582 bis 1590).
Koln/Weimar/Wien 2009 (= Rheinisches Archiv 154; Diss. 2008), S. 38-40. Wohlfeil, Rainer: »Reformatorische
Offentlichkeit<. In: Ludger Grenzmann/Karl Stackmann (Hgg.): Literatur und Laienbildung im Spéitmittelalter und
der Reformationszeit. Symposion Wolfenbiittel 1981. Stuttgart 1984 (= Germanistische Symposien. Berichtbénde
V), S. 47. Vgl. Ukena, Peter: Tagesschrifttum und Offentlichkeit im 16. und 17. Jahrhundert in Deutschland. In:
o.Hg.: Presse und Geschichte 1. Beitrige zur historischen Kommunikationsforschung. Referat einer
internationalen Fachkonferenz der Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Deutschen Presseforschung /
Universitidt Bremen 5.-8. Oktober 1976 in Bremen. Miinchen 1977 (= Studien zur Publizistik. Bremer Reihe,
Deutsche Presseforschung 23), S.36. Fiihrer, Karl Christian/Knut Hickethier/Axel Schildt: Offentlichkeit —
Meiden — Geschichte. Konzepte der modernen Offentlichkeit und Zugénge zu ihrer Erforschung. In: Archiv fiir
Sozialgeschichte 41 (2001), S. 2/12f.

2 Unter ,Katholiken® soll hier nicht eine klar bestimmbare Gruppe von Personen verstanden werden, die einer
festen Doktrin entsprochen oder eine ,katholische® Theologie vertreten hitte, sondern allgemein derjenige
Personenkreis, der sich in Abgrenzung zu Vertretern und Anhdngern der Reformation in ihren verschiedenen
Priagungen zur Romischen Kirche bekannte.

3 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther. Berkeley/Los Angeles/London 1994, S. 28f.
Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Stadtische Predigt in der Friihzeit der Reformation. Eine Untersuchung deutscher
Flugschriften der Jahre 1522 bis 1529. Goéttingen 1996 (= Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in
Gottingen. Philologisch-historische Klasse. Dritte Folge 220), S. 225.

4 Die zahlreichen Druckerzeugnisse des frithen 16. Jahrhunderts werden gemeinhin als ,Flugschriften‘ bezeichnet.
Problematisch ist jedoch, was genau unter einer ,Flugschrift® zu verstehen ist. Die geldufigste Definition stammt
von Hans-Joachim Koéhler: ,,Eine Flugschrift ist eine aus mehr als einem Blatt bestehende selbstidndige,
nichtperiodische und nicht gebundene Druckschrift, die sich mit dem Ziel der Agitation (d. h. der
Beeinflussung des Handelns) und/oder der Propaganda (d.h. der Beeinflussung der Uberzeugung) an die
gesamte Offentlichkeit wendet.” Kohler, Hans-Joachim: Die Flugschriften. Versuch der Priizisierung eines
gelaufigen Begriffs. In: Horst Rabe/Hansgeorg Molitor u.a. (Hgg.): Festgabe fiir Ernst Walter Zeeden. Zum 60.
Geburtstag am 14. Mai 1976. Miinster 1976 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte. Supplementband

5



Autoren sahen offenbar eine Notwendigkeit darin, theologische Traktate oder Flugschriften zu
verdffentlichen. Sie hatten ebenso wie die Verfasser reformatorischer Flugschriften jeweils die
personliche Entscheidung getroffen, sich publizistisch zu Luther zu positionieren® und sich
somit auf einem Feld zu bewegen, das stark von diesem dominiert wurde. Kontroverstheologen
machten es sich zur Aufgabe, ihren Glauben zu verteidigen, und waren damit in der Regel
(auBerhalb des albertinischen Sachsens) auf sich allein gestellt. Die Romische Kirche sah im
Allgemeinen zunéchst keine Notwendigkeit einer publizistischen Gegenoffensive, was sich erst
unter Papst Paul III. dnderte, wobei eine organisierte Férderung erst nach dem Trienter Konzil
einsetzte®. Kontroverstheologische Schriften, die zuvor — zumal zu Beginn der Konfrontation
in den 1520er Jahren — publiziert worden waren, waren weitgehend eigenverantwortlich von
thren jeweiligen Autoren verfasst und herausgegeben worden. Trotz ihres Anspruches, die
Romische Kirche und damit das Christentum zu verteidigen, befanden sich
kontroverstheologische Autoren in ihrem publizistischen Vorgehen unter Legitimationsdruck:
Immerhin diskutierten sie auf diese Weise selbst 6ffentlich Glaubensfragen, obwohl Laien, die
zu ihrem potenziellen Lesepublikum zihlten, in solchen Angelegenheiten nach der kirchlichen
Ordnung kein Mitspracherecht besaBen’. Dennoch sahen die Kontroverstheologen den Weg der
publizistischen Erwiderung als notwendig an und wéhlten ihn.

Eine besondere Stellung nahmen diejenigen Autoren ein, die mehrere Werke publizierten® und
dazu vorrangig die Volkssprache wihlten’. Sie sprachen ein breiteres Publikum an als
ausschlieBlich einen gelehrten, lateinkundigen Leserkreis. Thomas Murner war einer dieser
Kontroverstheologen, die sich in den 1520er Jahren wiederholt und in erster Linie in der

deutschen Volkssprache in ihren Flugschriften der Reformation entgegenstellten. Tatséchlich

2), S. 50 (Hervorhebung im Original). Einen Uberblick iiber die Problematik der Definition Kéhlers gibt Todt,
Sabine: Flugschriften (Art.). In: Mennonitisches Lexikon V. [http://www.mennlex.de/doku.php?id=top:
flugschriften (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. ,Flugschrift* und ,Flugblatt’ unterscheiden sich nur durch ihren
Umfang, nicht aber durch ihre Funktion. Vgl. Mérke, Olaf: Pamphlet und Propaganda. Politische Kommunikation
und technische Innovation in Westeuropa in der Frithen Neuzeit. In: Michael North (Hg.):
Kommunikationsrevolutionen. Die neuen Medien des 16. und 19. Jahrhunderts. K6ln/Weimar/Wien 20012 (=
Wirtschafts- und sozialhistorische Studien 3), S. 16.

5 Vgl. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgldubigen Gegner. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch.
Tiibingen 20173, S. 144,

¢ Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 76-78. Bagchi geht davon aus, dass die
romische Kurie gegeniiber den Kontroverstheologen zwischen dem Beginn der Reformation und der Einberufung
des Trienter Konzils eine konsistent negative Haltung vertrat. Vgl. Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest
Opponents. Catholic Controversialists, 1518-1525. Minneapolis, MN 1991 (= Diss. 1989), S. 222.

7 Vgl. Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland. In: Albrecht Beutel (Hg.):
Luther Handbuch. Tiibingen 20173, S. 227.

8 30 von 57 Kontroverstheologen verdffentlichten zwischen 1518 und 1525 jeweils nur eine Schrift. Vgl. Bagchi,
David V.N.: Luther’s Earliest Opponents, S. 189.

° Im Zeitraum 1518 bis 1526 lag der Anteil deutscher und lateinscher kontroverstheologischer Schriften bei jeweils
etwa 50%, bei Murner hingegen lag der Anteil lateinischer Schriften nur bei 24%. Vgl. Zorzin, Alejandro:
Karlstadt als Flugschriftenautor. Goéttingen 1990 (= Géttinger theologische Arbeiten 48; Diss. 1989), S. 79/71.

6



war er sogar der einzige unter ihnen, der bereits vor der Auseinandersetzung mit Luther
Erfahrungen mit dem Verfassen volkssprachlicher Literatur!® hatte.

Ein zentraler Aspekt in Murners kontroverstheologischem Werk war, dass er seine eigene
Person thematisierte, bzw. inszenierte: Dabei zeigte er sich nicht nur als ein Theologe, der sich
zu einem theologischen Konflikt dulerte und zu Gunsten der Romischen Kirche eintrat. Sein
Auftreten war facettenreicher. Er kleidete sich in verschiedene Rollen, um seiner
Argumentation mehr Nachdruck und Wirksamkeit zu verleihen. Murner nutzte als Autor die
Moglichkeiten der 6ffentlichen Selbstdarstellung, die ihm das Medium der gedruckten Schrift
bot'!. Dabei konnte er auf eigene Erfahrungen zuriickgreifen und sie fiir seine Zwecke nutzen,
passte sein Auftreten aber den sich ihm bietenden Gegebenheiten an.

Sein self-fashioning!? war nicht statisch oder eindimensional, sondern eine Kombination von
Rollen und Bezugnahmen, wobei er situativ bestimmte Aspekte stirker betonte als andere. In
einer Auseinandersetzung mit StraBburg wies er etwa darauf hin, dass er Klage nicht nur als
eine der Streitparteien erhob, ,sonder als ein priester, doctor und uwerer burgerkind*'>.
Situativen Anpassungen zeigen sich zudem, wenn er — je nach Absicht — einerseits seine
Eigenstindigkeit betonte, aber andererseits auch den Anspruch auf Représentativitit erhob.
Dabei traf er aus den sich ihm bietenden Mdoglichkeiten jeweils eine Auswahl, sodass sein
Auftreten inner- und auBerhalb seiner Publizistik Unterschiede aufweist. Zu fragen ist deshalb
nicht nur: Wie stellte er sich jeweils dar? Sondern auch: Als was prisentierte er sich wann
gerade nicht? Welche Bezugsmdglichkeiten sparte er aus? Und: Welche Vorteile brachte ihm
die jeweilige Art der Selbstdarstellung? Lassen sich bestimmte Strategien oder Muster
erkennen? Immerhin war Murner ein Autor, der sich in den verschiedenen Kontexten seines
Engagements mit unterschiedlichen Situationen konfrontiert sah, an die er sich und sein self-
fashioning anpasste. Da er seine rund dreiflig kontroverstheologischen Schriften an zwei
Standorten konzentriert in einer Zeitspanne von knapp zehn Jahren verdffentlichte, bietet sein
Werk die Moglichkeit, Entwicklungen in seiner Selbstdarstellung nachzuvollziehen sowie

Konstanten von situativen Verhaltensweisen zu unterscheiden.

10Vgl, Zorzin, Alejandro: Karlstadt als Flugschriftenautor, S. 72.

' Hymanisten, die sich in ihren Publikationen etwa bei Kirchenoberen defensiv riickversicherten oder
Machthabern gegeniiber offensiv ihre Zuneigung duflerten, sind z.B. eine Autorengruppe, die aus dem breiten
Spektrum der Moglichkeiten schopfte, das der Buchdruck fiir die 6ffentliche Selbstdarstellung erdffnete. Vgl.
Lembke, Sven/Markus Miiller: Einleitung. In: Sven Lembke/Markus Miiller (Hgg.): Humanisten am Oberrhein.
Neue Gelehrte im Dienst alter Herren. Leinfelden-Echterdingen 2004 (= Schriften zur siidwestdeutschen
Landeskunde 37), S. 8.

12 Dieses Konzept soll im folgenden Abschnitt zum Theoretischen Ansatz (S. 91f.) néher erldutert werden.

13 Winckelmann, Otto (Hg.): Neue Beitrige zur Lebensgeschichte Thomas Murners. In: Zeitschrift fiir die
Geschichte des Oberrheins 45/N.F. 6 (1891), S. 128.

7



Die Frage danach, wie sich Murner innerhalb seiner kontroverstheologischen Publizistik selbst
darstellte und inszenierte, zielt nicht nur darauf, in welchen Rollen er sich jeweils préisentierte
(und welche Ankniipfungsmoglichkeiten er nachweislich nicht nutzte), sondern auch auf die
Mittel und Wege, mit denen er diese Selbstbilder jeweils konstruierte. Ebenso wie andere friihe
Kontroverstheologen konnte er sich nicht auf erfolgreiche oder anerkannte Vorbilder berufen
und war weitgehend auf sich allein gestellt. Dementsprechend musste er (und andere
zeitgenossische Autoren, die sich an der publizistischen Auseinandersetzung um die
Reformation beteiligten) selbststéndig Strategien entwickeln, seiner Position Gehdr bzw. seinen
Schriften ein Publikum zu verschaffen und sein Vorgehen zu legitimieren.

Die Fallstudie von Murners self-fashioning soll Einblick in die Strategien eines frithen
Kontroverstheologen geben. Indem der Blick auf einen Autor konzentriert wird, konnen
verallgemeinernde Grundannahmen zwar nicht auler Acht gelassen, aber doch relativiert
werden. So trifft es zwar auch in Hinblick auf Murners kontroverstheologische Schriften zu,
dass sie eine Reaktion auf die reformatorische Publizistik waren, doch lassen sie sich nicht
darauf beschrianken. Die Flugschriften waren Eigenleistungen Murners, wie es auch bei anderen
Kontroverstheologen der Fall war. Das durch die Schriften transportierte und présentierte
Selbstbild der Autoren, und damit auch die Selbstverortung ihrer selbst und ihrer Werke in der
Konfrontation, geht {iber eine bloBe Gegnerschaft zur Reformation hinaus. Diese
Selbstdarstellung riickt hier in den Fokus. Das Konzept des self-fashioning eréffnet einen neuen
Zugang zur Kontroverstheologie, in dem gerade nicht die theologische Argumentation im
Vordergrund steht, sondern ihr publizistisches Vorgehen. Es geht darum, die Autoren nicht nur
als Theologen, sondern auch als Publizisten in den Blick zu nehmen.

Da es sich bei Murner in Hinblick auf seine frithe Schaffensperiode in den 1520er Jahren um
einen der ersten publizistisch titigen Kontroverstheologen handelte, kann zudem der Blick fiir
das Vorgehen und mogliche (Publikations-, Argumentations-, Legitimations-)Strategien
anderer Kontroverstheologen sowie zeitgendssischer Publizisten geschirft werden'®. Sie alle
mussten sich innerhalb der Konfliktparteien selbst verorten und sich gegeniiber ihren Gegnern
und anderen Gruppierungen abgrenzen. Unter Umsténden gab es Konstanten (mdglicherweise
als Parallelen oder Anleihen) in der zeitgendssischen oder spéteren (Kontrovers-)Publizistik

nicht nur inhaltlicher Natur.

14 Zur moglichen ldngerfristigen Wirkung seiner Werke in der katholischen Publizistik liegen keine Studien vor,
was weitgehend auch fiir andere Kontroverstheologen gilt. Eine Ausnahme bildet die (wenn auch einseitige und
zu Stereotypen vereinfachende) Studie von Adolf Herte zur Wirkungsgeschichte der Lutherkommentare des
Cochlaeus. Vgl. Herte, Adolf: Das katholische Lutherbild im Bann der Lutherkommentare des Cochlius. 3 Bénde.
Miinster 1943. Wolf, Gerhard Philipp: Johannes Cochlaeus (1479-1552) zwischen Humanismus und Reformation
— Zu seinem 450. Todestag. In: Jahrbuch fiir frankische Landesforschung 62 (2002), S. 119.

8



Um der Frage nach Murners self-fashioning nachzugehen, erweist sich in Anbetracht des
umfangreichen Korpus der Schriften Murners ein aspektorientiertes Vorgehen als angebracht.
Wiederkehrende Aspekte und solche, die fiir einige seiner Schriften von besonderer Relevanz
sind, lassen sich als ,Rollen Murners zusammenfassen, wobei diese nicht strikt voneinander
zu trennen sind und starke Uberschneidungen aufweisen kénnen. Diese Rollen lassen sich drei
Themenfeldern zuordnen, ndmlich seinem publizistischen Vorgehen, seiner (akademischen)
Gelehrsamkeit und Standeswiirde sowie seiner Positionierung zu anderen Personen.

Nach einer Einfiihrung in das Konzept des self-fashioning und eine Skizzierung der Quellen-
und Forschungslage folgen eine Vorstellung der Person Murners, eine Einordnung seines
Wirkens und seiner Publizistik sowie ein Blick auf seine Wirkstétten. Danach sollen die drei
genannten Themenfelder im Fokus stehen. Im ersten Teil steht zunédchst die Présentation seiner
selbst im Zentrum, die im Zusammenhang mit seinem publizistischen Vorgehen steht. Es soll
darum gehen, wie und ob er sich als Schopfer (Autor und Drucker) seiner Schriften inszenierte
und welche Gestaltungsspielriume er nutzte, um sich auf unterschiedliche Weise zu
prasentieren. Dazu gehort auch ein Blick darauf, wie er mit dem ithm entgegengebrachten Spott
umging und seine Reaktion insbesondere auf die ithn schmihende Katzenmotivik bildlich
umsetzte. Weil der Ausdruck seiner Standeswiirde(n) innerhalb dieser von ihm geschaffenen
Spielrdume ein wesentlicher Bestandteil seines self-fashionings war, liegt danach der
Schwerpunkt auf den von Murner bekleideten Rollen, die vornehmlich in engem
Zusammenhang mit seiner akademischen Ausbildung stehen: Wie nutzte er sein Auftreten als
Gelehrter, Theologe oder Jurist, um sich, seine Aussagen und seine Schriften einzuordnen?
SchlieBlich soll es um die Verortung Murners gegeniiber anderen Personen gehen, mit welchen
,Gleichgesinnten® (neben Kontroverstheologen speziell Personen aus seinem ndheren oder
ferneren Umfeld sowie eine ,christliche Gemeinschaft) er sich auf welche Weise assoziierte
und gegen wen er wie Position bezog. Einige der zuvor behandelten Rollen boten ihm hier,

etwa in Hinblick auf Gleichrangigkeit oder Uberlegenheit, verschiedene Ankniipfungspunkte.

1.2) Theoretischer Ansatz

Obwohl Jacob Burckhardts These von der Entwicklung des Individuums in der Renaissance'’
relativiert worden ist — zwischen Mittelalter und Frither Neuzeit gab es keine scharfe Zisur,
was die Selbstreflexion anbelangt —, bleibt angesichts der Uberlieferungslage unwidersprochen,

dass im 16. Jahrhundert Selbstzeugnisse eine groBere Rolle spielten als zuvor'®: Ab 1500

15 Burckhardt, Jacob: Die Cultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Basel 1860, Zweiter Abschnitt:
Entwicklung des Individuums, S. 131-170.

16 Vgl. Diilmen, Richard van: Die Entdeckung des Individuums 1500-1800. Frankfurt a.M. 1997 (= Europiische
Geschichte), S. 15f.

9



wurden Ego-Dokumente!” hiiufiger und personlicher. Die Selbsterkenntnis war dafiir ebenso
wichtig wie die Prisentation des Selbst gegeniiber anderen'®: ,,,Self-emplotment‘ und Self-
fashioning sind Teil des Bewusstseins der Renaissance und der Frithen Neuzeit und finden
daher Ausdruck in den schriftlichen und bildlichen Zeugnissen dieser Zeit: ein ,entdecktes*
Selbst ist ein ,gestaltetes* Selbst.*!”

Wenn unter Selbstzeugnissen allgemein Texte verstanden werden, in denen jemand iiber sich

t2, dann zihlen nicht nur Autobiographien, Briefe 0.A. dazu, sondern auch

selbst Zeugnis ableg
solche Schriften, in denen die Autoren ihre persénlichen Gefiihle, Haltungen und Meinungen?!
ausdriicken oder ihre eigenen Positionen vertreten. Deshalb sind ,,Selbstzeugnisse eine nicht
nach formalen Kriterien formierbare Quellenart”, sie konnen ,quer zu eingefiihrten
Quellengattungen gefunden werden“??. Entscheidend ist die Art der Selbstthematisierung: ,,die
Person des Verfassers bzw. der Verfasserin tritt in ihrem Text selbst handelnd oder leidend in
Erscheinung oder nimmt darin explizit auf sich selbst Bezug“**. Dabei muss das Selbstzeugnis
nicht im Vordergrund stehen, es kann auch nur einen Teilaspekt der Quelle ausmachen®*,

Auch in der Publizistik der (frithen) Reformationszeit gab es solche Schriften, die unter der
Kategorie der Selbstzeugnisse gefasst werden konnen, legten ihre Verfasser doch Zeugnis tiber

ihre eigenen religiosen Uberzeugungen ab, etwa, indem sie ihre eigenen Taten oder

Handlungsmotivationen erklirten”>. Der Aspekt der Selbstthematisierung innerhalb der

17" Der Begriff des Ego-Dokuments versucht [...], simtliche erfaBbaren ein Selbst reflektierenden AuBerungen
von historischen Subjekten abzudecken.“ Es ist eine weit gefasste Kategorie, die auch kleinste Aussagepartikel
umfasst, in denen sich Selbstwahrnehmung (erzwungen oder freiwillig) ausmachen lasst. Greyerz, Kaspar von:
Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500-1800) als Quellen der Mentalititsgeschichte. Bericht iiber ein
Forschungsprojekt. In: Klaus Arnold/Sabine Schmolinsky/Urs Martin Zahnd (Hgg.): Das dargestellte Ich. Studien
zu Selbstzeugnissen des spdten Mittelalters und der frithen Neuzeit. Bochum 1999 (= Selbstzeugnisse des
Mittelalters und der beginnenden Neuzeit 1), S. 149f. Zur Problematisierung des Begriffes und seine Eignung fiir
die Frithen Neuzeit siche ders.: Ego-Documents: The Last Word? In: German History 28,3 (2010), S. 273-282.

18 Vgl. Burke, Peter: Representations of the Self from Petrarch to Descartes. In: Roy Porter (Hg.): Rewriting the
Self. Histories from the Renaissance to the Present. London/New York 1997, S. 19/22.

19 «‘Self-emplotment and self-fashioning are part of Renaissance and early modern consciousness and hence find
expression in the written and depicted testimonies of that period: the self ‘discovered® is a self ‘fashioned‘.”
Suntrup, Rudolf/Jan R. Veenstra: Introduction. In: dies. (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung.
Frankfurt a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 9.

20 Vgl. Krusenstjern, Benigna von: Was sind Selbstzeugnisse? Begriffskritische und quellenkundliche
Uberlegungen anhand von Beispielen aus dem 17. Jahrhundert. In: Historische Anthropologie. Kultur —
Gesellschaft — Alltag 2,3 (1994), S. 462.

2l Vgl. Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse finden oder: Zur Uberlieferung erinnerter Erfahrungen im
Mittelalter. In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt
a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 33.

22 Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse finden, S. 36.

2 Krusenstjern, Benigna von: Was sind Selbstzeugnisse, S. 464.

24 Vgl. Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse im Mittelalter. In: Klaus Arnold/Sabine Schmolinsky/Urs Martin
Zahnd (Hgg.): Das dargestellte Ich. Studien zu Selbstzeugnissen des spaten Mittelalters und der frithen Neuzeit.
Bochum 1999 (= Selbstzeugnisse des Mittelalters und der beginnenden Neuzeit 1), S. 28.

%5 Etwa Schriften, in denen ehemalige Ménche und Nonnen ihre Klosteraustritte rechtfertigten. Vgl. Riittgardt,
Antje: Klosteraustritte in der frithen Reformation. Studien zu Flugschriften der Jahre 1522 bis 1524. Giitersloh

10



(reformatorischen oder kontroverstheologischen) Publizistik erdffnet einen, wenn auch nicht
uneingeschrinkten, Blick auf ihre Autoren.

Murner schrieb vorrangig in der Ich-Perspektive®®, bezog sich selbst also zumeist explizit in
seine Publizistik mit ein. Da er seine Schriften fiir die Publikation verfasste, 1dsst sich davon
ausgehen, dass er sie in Hinblick auf sein Publikum konzipierte und damit auch die
Konstruktion seiner Identitit?’: Identitéiten werden durch 6ffentliches Auftreten und Benehmen
geschaffen und erhalten®, was sich auf das Auftreten eines Autors innerhalb seines Werkes
iibertragen ldsst. Durch die bewusste Inszenierung seiner Person konnte er sich selbst seinen
Vorstellungen entsprechend verorten und prisentieren, erfolgte doch die Thematisierung der
eigenen (oder fremden) Biographie in einem konstruierten Narrativ?®. Mit Hilfe der Ich-
Perspektive versetzte er sich in die Lage, seinen personlichen Erfahrungen und Wiinschen®°
Ausdruck zu verleihen, denn das Schreiben von Selbstzeugnissen tragt grundlegend ,,zur Ich-
Konstruktion bei[...] und zwar erstens durch die Handlung des erinnernden an sich sowie
zweitens die Reflexion des eigenen Selbst in diesen Schilderungen*!. Wenn ,,Identitiit nicht
als Reflexion eines Zustandes begriffen wird, der mit dem Ich identisch sei, sondern als

Reflexion eines Anspruches fiir das, was das Ich geworden sei, werden konnte oder solle*, dann

2007 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 79; Diss. 2003/2004), S. 18f. In apologetischen
Texten spielte die Person des Verfassers eine wichtige Rolle, da das eigene Leben in den seit der Ausbreitung der
Reformation vermehrt erscheinenden 6ffentlichen Rechtfertigungsschriften als Leumundszeugnis fungierte. Die
eigene Biographie diente zur Bestdtigung und Unterstiitzung der Selbstverteidigung. Besonders im 16. Jahrhundert
hingen Autobiographie und Apologetik eng zusammen. Vgl. Velten, Hans Rudolf: Das selbst geschriebene Leben.
Eine Studie zur deutschen Autobiographie im 16. Jahrhundert. Heidelberg 1995 (= Frankfurter Beitrdge zur
Germanistik 29: Diss. 1994), S. 62f.

26 Obwohl ein schreibendes Ich einem (schriftlichen) Selbstzeugnis per definitionem vorausgesetzt ist, findet
Selbstthematisierung nicht notwendig in der Ich-Form statt, so daB weniger der Begriff des Ich als des Selbst
geeignet erscheint, Subjekt und Objekt der gemeinten Relation zu kennzeichnen.” Schmolinsky, Sabine:
Selbstzeugnisse finden, S. 23f.

27 Identititen lassen sich als von der Gesellschaft zur Verfiigung gestellte Muster auffassen, in die sich das
Individuum auf die eine oder andere Weise einfiigt und die es sich teilweise oder ganz zu eigen macht. Dabei
ibernimmt es Werte, Deutungen, Handlungs- und Empfindungsmuster, die ihm zugleich helfen, seine
Personlichkeit zu organisieren und die innere Kontinuitét in seinen Einstellungen, Geflihlen und Handlungen zu
finden.* Rheinheimer, Martin: Schriftlichkeit als Medium neuzeitlicher Identitat. In: ders. (Hg.): Schriftlichkeit
und Identitdt in der Neuzeit. Neumiinster 2004 (= Studien zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte Schleswig-
Holsteins 38), S. 7.

28 Vgl. Rublack, Ulinka: Dressing Up. Cultural Identities in Renaissance Europe. Oxford/New York u.a. 2010,
S. 7.

2 Vgl. Straub, Jiirgen: Zeit, Erzihlung, Interpretation. Zur Konstruktion und Analyse von Erzihltexten in der
narrativen Biographieforschung. In: Hedwig Rockerlein (Hg.): Biographie als Geschichte. Tiibingen 1993 (=
Forum Psychohistorie 1), S. 153.

30 Vgl. Jancke, Gabriele: Autobiographie als soziale Praxis. Beziehungskonzepte in Selbstzeugnissen des 15. und
16. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum. K6ln/Weimar/Wien 2002 (= Selbstzeugnisse der Neuzeit 10; Diss.
1999), S. 71.

3 Diirr, Renate: Funktionen des Schreibens. Autobiographien und Selbstzeugnisse als Zeugnisse der
Kommunikation und Selbstvergewisserung. In: Irene Dingel/Wolf-Friedrich Schéufele (Hgg.): Kommunikation
und Transfer im Christentum der Frithen Neuzeit. Mainz 2007 (= Veroffentlichungen des Instituts fiir Européische
Geschichte Mainz. Abteilung fiir abendldndische Religionsgeschichte. Beiheft 74), S. 22.

11



bilden Selbstzeugnisse ,,die Identitdt des Schreibers oder der Schreiberin nicht einfach ab,
sondern sind ein Moment der Ich-Konstruktion selbst**2.

Diese Selbstdarstellung 1dsst sich in Anlehnung an Stephen Greenblatt unter dem Konzept des
,self-fashioning*? (iibersetzt als Personen(selbst-)darstellung®* oder Selbstbildung??) fassen. In
Renaissance Self-Fashioning hat er — von der Pramisse ausgehend ausgehend, dass es in seinem
Untersuchungs(zeit)raum ,,both selves and a sense that they could be fashioned**® gebe — eine
Studie vorgelegt, wie sechs Autoren aus dem England des 16. Jahrhunderts in ihren literarischen
Texten Identititen jeweils konstruierten. Dabei ging es Greenblatt weniger um eine
Rekonstruktion der jeweiligen Personlichkeiten als vielmehr um die Mechanismen, durch die
Identititen im 16. Jahrhundert gestaltet wurden®’. Der Prozess der Identititsbildung erfolgt
demnach dezidiert im Kontext zeitgendssischer Normen des jeweiligen sozialen Umfeldes’®,
die Interaktion zwischen Individuum (bzw. den Texten, in denen das Selbst der Autoren jeweils
fassbar wird) und Gesellschaft sind dafiir entscheidend™.

Da das ,(fashioned, fictional, self* immer mit Bezug auf seine Kultur und kodierte
Ausdrucksmodi, seine Sprache, verortet ist*’, besitzt die Selbstkonstruktion eine linguistische

Dimension*!: Self-fashioning erfolgt immer, wenn auch nicht ausschlieBlich, in Sprache**.

32 Diirr, Renate: Funktionen des Schreibens, S. 24. Allerdings unterscheiden sich Selbst- und Fremdidentifikation
in vielen Aspekten deutlich. Vgl. Hahn, Alois: Identitit und Selbstthematisierung. In: Alois Hahn/Volker Kapp
(Hgg.): Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Gestdndnis. Frankfurt a.M. 1987, S. 15.

33 Greenblatt points out that initially the word ,fashioning* implied ‘the forming of a self’, that is, the literal
shaping of a person’s physical form [...] and only later came to convey a new range of figurative, less tangible,
meanings, aligned primarily with manners or conduct, especially of the elite, fabricated (i.e. made) appearances,
and/or the representation of human nature or intention in speech or actions.” Laden, Sonja: Greenblattian Self-
Fashioning in the Construction of ,Literary History‘. In: Jiirgen Pieters (Hg.): Critical Self-Fashioning and the
New Historicism. Frankfurt a.M./Berlin u.a. 1999, S. 70.

3 Vgl. Suntrup, Rudolf/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt
a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3).

35 Vgl. Greenblatt, Stephen: Selbstbildung in der Renaissance. Von More bis Shakespeare (Einleitung). In: Moritz
BaBler (Hg.): New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur. Tiibigen/Basel 20012, S. 35-47.

36 Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare. Chicago 19842, S. 1.

37 Vgl. Veenstra, Jan R.: Self-Fashioning and Pragmatic Introspection. Reconsidering the Soul in the Renaissance
(Some Remarks on Pico, Pomponazzi and Machiavelli). In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-
Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 286.
38 Vgl. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 5f.

39 ’Self-fashioning’ for Greenblatt means a dialectal and artful process whereby individuals are created by a
cultural system of meaning. Selves come into existence in the interplay between texts and societies: a dynamic
process fuelled by an oscillation between what he calls confirmation and subversion [...]. However a-historical the
assumed mechanism of self-fashioning may seem to be, Greenblatt nevertheless claims that there are real historical
perceptions and experiences behind it.“ Veenstra, Jan R.: Self-Fashioning and Pragmatic Introspection, S. 287f.
40 Clifford, James: On Ethnographic Self-Fashioning: Conrad and Malinowski. In: Thomas C. Heller/Morton
Sosna u.a. (Hgg.): Reconstructing Individualism. Autonomy, Individuality, and the Self in Western Thought.
Stanford 1986, S. 142.

4l Vgl. Brindle, Fabian/Kaspar von Greyerz u.a.: Texte zwischen Erfahrung und Diskurs. Probleme der
Selbstzeugnisforschung. In: Kaspar von Greyerz/Hans Medick u.a. (Hgg.): Von der dargestellten Person zum
erinnerten Ich. Européische Selbstzeugnisse als historische Quellen (1500-1850). Kéln/Weimar/Wien 2001 (=
Selbstzeugnisse der Neuzeit 9), S. 6.

42 Vgl. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 9.

12



Greenblatt betont, dass Literatur, als einzigartiger Ausdruck des Prozesses des self-fashioning (der Mensch
ist ein ,Kulturartefakt‘*’) auf 3 Arten definiert werden muss: (1) als Manifestation des Benehmens des
Autors (das Objekt biographischer Studien); (2) als ein Ausdruck der Codes, diec Benchmen bestimmen
(das Objekt derer, die ideologische Strukturen aufzudecken suchen); (3) als ein Abbild dieser Codes (das
Objekt derer, die Kunst als ein autonomes, iiberzeitliches Phdnomen studieren). In anderen Worten,
Menschen gestalten, werden gestaltet und sind sich bewusst, dass sie durch einen Diskurs gestaltet
werden*t.

Als weitere zentrale Grundvoraussetzungen hat Greenblatt ausgemacht, dass das ‘Selbst’
einerseits durch die Unterordnung unter eine Autoritédt gebildet wird und andererseits in Bezug
auf das von der Autoritit als negativ gebrandmarkte Andere, dem Fremden®. Gerade im
,Kontrast zu anderen gewinnt das Individuum wichtige Linien seiner Identitit*®. Self-
fashioning erfolgt aber nicht nur in einer doppelten Beziehung zu Autoritdt und Alteritit,
sondern es bewegt sich auch zwischen Totalisierung und Differenzierung®’.

Durch kulturelle Institutionen wie Familie, Religion und Staat sind ,,fashioning oneself and
being fashioned* untrennbar miteinander verbunden, es besteht eine starke Abhéngigkeit der

jeweiligen Person von ihrem Umfeld*®. Menschen sind nicht nur in ihren Texten, sondern auch

4 Renaissance Self-Fashioning is in fact a study not of the way in which human subjects fashioned themselves
but rather of the way in which certain political and religious forces in the Renaissance created the fiction of
individual autonomy. For, in the end, Greenblatt’s Renaissance Self-Fashioning offers a view of the self as a
cultural artifact, a historical and ideological illusion generated by the economic, social, religious, and political
upheavals of the Renaissance. Greenblatt’s project, in short, has contributed in decisive ways to a new
historiography of the self.” Martin, John: Inventing Sincerity, Refashioning Prudence: The Discovery of the
Individual in Renaissance Europe. In: American Historical Review 102,5 (1997), S. 1315. Zwar gestehe Greenblatt
den Menschen die Moglichkeit der Wahl ,,among possibilities whose range was strictly delineated by the social
and ideological system in force® zu, doch gibt Martin zu bedenken, dass ,,the individual so shaped was not a blank
tablet or text on which such institutions or indeed certain fundamental tensions or conflicts in the culture (political
and religious) were ‘inscribed.” To the contrary, the context of selfhood in the Renaissance world ensured that the
notion of person was anything but blank. [...] The fashioning of selves [...] is overdetermined, and is not reducible
to one particular matrix or dialectic, no matter how powerful or persuasive. [...] The Renaissance self was
something greater than the sum of one’s social roles.” Ebd., S. 1339f. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-
Fashioning, S. 256. Ahnliches hatte Howard in Bezug auf den Wechsel in der Analyse zwischen historischen
Personlichkeiten (z.B. Thomas Morus) und literarischen Figuren (wie Othello) angemerkt: Greenblatt ,,seems to
suggest that discourse about the self has no single point of origin but constantly evolves in response to various
forms of cultural authority, manifesting itself both in literary paradigms and in the construction of actual lives.”
Howard, Jean E.: The New Historicism in Renaissance Studies. In: English Literary Renaissance 16 (1986), S. 38.
4 Greenblatt stresses that literature, as the unique expression of the process of self-fashioning (man is a ‘cultural
artifact’), must be defined three ways: (1) as the manifestation of the behavior of the author (the object of
biographical studies); (2) as an expression of the codes that govern behavior (the object of those who seek to
expose ideological substructures); and (3) as a reflection on these codes (the object of those who study art as an
autonomous supratemporal phenomenon). In other words, human fashion, are fashioned, and are aware of being
fashioned by discourse.” Veenstra, Jan R.: The New Historicism of Stephen Greenblatt: On Poetics of Culture and
the Interpretation of Shakespeare. In: History and Theory 34,3 (1995), S. 182.

4 Vgl. Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 9.

46 Velten, Hans Rudolf: Das selbst geschriebene Leben, S. 320.

47 A self is formed, first, in submission to an ‘absolute power’ or authority (such as the Church, the State, or the
Family) and, second, in relation to the Other, the stranger, a category other than authority and branded by the latter
as demonic, heretical, subversive, marginal, and so forth. As a result the stranger is either encapsulated and
deprived of his otherness or destroyed. This encapsulation involves a loss of self that enables a dialectical retrieval
of the self. Self-fashioning takes place in a double relationship to authority on the one hand and to alterity on the
other, and is governed by the by now familiar oscillation between totalization and differentiation. Veenstra, Jan
R.: The New Historicism of Stephen Greenblatt, S. 181f.

48 Greenblatt, Stephen: Renaissance Self-Fashioning, S. 256.

13



in den sie einschlieBenden sozialen Beziehungen und Praktiken verortet, sodass das Selbst nicht
nur durch einen Diskurs, sondern auch durch das Agieren in diesem sozialen Umfeld gebildet
wird®. Selbstthematisierungen erfolgten ,,immer in vorgegebenen soziokulturellen Kontexten
und entwickelten sich innerhalb derselben”®. Das entworfene Selbstbild ist in
»Wertvorstellungen, Wirklichkeitsauffassungen, Richtigkeits- und Wichtigkeitskriterien der

umgebenden Gesellschaft*>!

eingebettet. Dementsprechend kann die Zugehorigkeit zu einer
bestimmten Gruppe das Ziel der Selbstdarstellung sein®?. Wenn das self-fashioning sowohl eine
individuelle als auch eine gruppenspezifische Seite hat, sind in der Untersuchung von Murners
self-fashioning nicht unbedingt Alleinstellungsmerkmale zu erwarten, sondern Aspekte, die ihn
als Représentanten einer oder mehrerer Gruppen ausweisen, denen er sich zugehorig fiihlte oder
zeigen wollte. Zudem macht es ,,einen Unterschied, ob das Leben im religidsen, gerichtlichen,
medizinisch-therapeutischen, beruflichen, privaten, wissenschaftlichen oder &dsthetischen
Zusammenhang thematisiert wird*“>>. Murner war Teil seines Umfeldes — hitte er sich von
diesem abgegrenzt, hitte er die Akzeptanz seiner Publikationen gefdhrden kdnnen. Der Erfolg
seiner Schriften hing auch davon ab, inwieweit er als belehrender Autor anerkannt wurde.
Self-fashioning basierte nicht allein auf Kreativitit und Einfallsreichtum oder einem
besonderen Individualititsempfinden, stattdessen ist vieles von anderen Vorbildern abgeleitet
und vorhersehbar. Selbstdarstellung zielte (zumeist) gar nicht darauf ab, durch literarische
Kreativitdit zu unterhalten, sondern sollte einen den eigenen Interessen entsprechenden
Eindruck erwecken®. Fiir Murner war die Selbstthematisierung nicht das vorrangige Motiv,
wie es etwa bei einer Autobiographie der Fall gewesen wire, sondern die Bekdmpfung
reformatorischer Lehren. Dabei mall Murner seiner Person aber offenbar einen wichtigen

Stellenwert bei.

4 Vgl. Burkitt, Ian: The shifting concept of the self. In: History of Human Sciences 7,2 (1994), S. 15.

59 Diilmen, Richard van: Die Entdeckung des Individuums, S. 38.

51 Hahn, Alois: Identitit und Selbstthematisierung, S. 11.

52 | For Greenblatt, self-fashioning is highly singular. However, such individuality was seldom a feature of the
more pedestrian self-fashioners. Such figures sought to advertise their social merits by conforming to the image
of a social type or category. In their self-fashioning they followed or imitated the representational models preferred
by their peer-group. More than anything they were eager to demonstrate the extent to which they belonged to an
elite rather than to mark themselves out as charismatic individuals. For this reason it is appropriate to refer to self-
fashioning as a group phenomenon as well as an individual one. As a process, collective self-fashioning was more
complicated than the fashioning of the individual due to the fact that many voices directed the representation.*
Kirwan, Richard: Introduction. Scholarly Self-Fashioning and the Cultural History of Universities. In: ders. (Hg.):
Scholarly Self-Fashioning and Community in the Early Modern University. Farnham 2013, S. 9.

53 Hahn, Alois: Identitit und Selbstthematisierung, S. 17.

34 Vgl. Knape, Joachim: Autorprésenz. Sebastian Brants Selbstinszenierung in der Oratorrolle im Traum-Gedicht
von 1502. In: Rudolf Suntrup/Jan R. Veenstra (Hgg.): Self-Fashioning. Personen(selbst-)darstellung. Frankfurt
a.M./Berlin 2003 (= Medieval to Modern Culture 3), S. 90.

35 Vgl. Kirwan, Richard: Introduction, S. 9.

14



1.3) Quellen- und Forschungslage

1.3.1) Murners kontroverstheologisches Werk

Thomas Murners kontroverstheologisches Werk umfasst rund dreiffig Flugschriften, die
zwischen 1520°° und 1529%7 erschienen. Er begann mit seiner publizistischen Offensive gegen
die lutherische Lehre, nachdem er nach langerer Abwesenheit 1520 wieder nach Straburg
zuriickgekehrt war, wo die Reformation in der Bevolkerung bereits Ful3 gefasst hatte. Luthers
Schriften waren frei verfiigbar, weil die stddtische Zensur kaum eingriff. Um der von Luther
entworfenen Kirchenreform entgegenzuwirken, nahm er seine vorrangig gegen Luther
gewandte publizistische Kampagne auf. Zwar hatte Murner zuvor selbst Kritik an kirchlichen
Missstidnden geiibt, v.a. in Hinblick auf solche, die den finanziellen Gewinn des Klerus betrafen
und bewegte sich damit im Rahmen zeitgendssischer Kirchenkritik. Allerdings formulierte er
nie eigene Reformvorschldge. Statt strukturelle Verdnderungen der Kirche anzustoBen, setzte
er in seinen Satiren und Predigten auf moralische Appelle zur Besserung der einzelnen Christen.
Murner teilte die zeitgendssische Vorstellung, dass die gesamte Christenheit
besserungsbediirftig sei®®. Er war der erste, der das AusmaB von Luthers Messkritik und die
Konsequenz der Neubestimmung des Opferbegriffes erkannte. Dementsprechend war er einer
der ersten, der auf Luthers Thesen zur Messe antwortete>®. Fiir Murner waren die von Luther
eingeforderten Reformen ,,s0 wyder den bruch der christenheit [...], so auch wyder gemeine

<60

concilia und alle heiligen lerer®”. Die sich zunehmend etablierenden Lehren Luthers waren fiir

56 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung zu dem hochgelerten doctor Martino luter
Augustiner orde[n] zu Wittemburg (Dz er etliche[n] reden von dem newe[n] testame[n]t der heillge[n] messen
getho[n]) abstande / vin[n] wi[der] mit gemeiner christenheit sich vereinige. Straburg 1520.
57 Murner, Thomas: Ein send brieff der acht Christlichen ort einer loblichen Eidtgnoschafft mit nammen Lutzern
/ Vry / Schwytz / Vnderwalden / Zug / Friburg / Solathorn / Glarif3 / an ein bobliche herschafft von Bern flehelich
/ vnd vif des hochst bittend vnd ermanendt / by dem alten waren glauben zii bleiben / vnd sich der euangelischen
und Lutherischen ketzerien nit beladen noch enteren sollen. Ein spotliche vnd vnfriindtliche antwurt der loblichen
herrschafft von Bern den obgenanten ach Christlichen 6rtern gethon / vnd durch den durch vB sespreitet. Ein
vBlegung vnd ercleren des selbigen sportlichen vn christlichen vnd vngesaltzenen brieffs der herrschafft von Bern
durch doctor Thomas Murner vf3 gelegt / vnd z verston geben. Luzern 1529.
8 Wegen seiner vorangegangenen Kritik an Missstinden innerhalb der Kirche kann er als einer der ,,wichtigsten
literarischen Vorboten der Reformation in Deutschland® gesehen werden. Konneker, Barbara: Die deutsche
Literatur der Reformationszeit. Kommentare zu einer Epoche. Miinchen 1975, S. 14.
39 Vgl. Biichner, Frauke: Thomas Murner. Sein Kampf um die Kontinuitit der kirchlichen Lehre und die Identitit
des Christenmenschen in den Jahren 1511-1522. Berlin 1974 (= Diss. 1974), S. 241f. Iserloh, Erwin: Thomas
Murner (1475-1537). In: ders. (Hg.): Katholische Theologen der Reformationszeit 3. Miinster 1986, S. 21/25.
Lienhard, Marc: Thomas Murner und die Reformation. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothéque
nationale et universitaire de Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537.
Exposition de la Bibliotheque nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de
Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 63. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner und die
katholische Reform. In: ebd., S. 42/44/47. Ders.: Thomas Murner. Eine Personlichkeit zwischen den Welten. In:
Achim Aurnhammer und Hans-Jochen Schiewer (Hgg.): Poeten und Professoren. Eine Literaturgeschichte
Freiburgs in Portréts. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2009, S. 89. Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.). In: Neue
Deutsche Biographie 18. Berlin 1997, S 617.
0 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen. In: Adolf Laube/Ulman Weil (Hgg.):
Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524). Berlin 1997, S. 146.

15



Murner eine beispiellose Gefahr fiir den christlichen Glauben. Luther habe zu grolem Schaden
der ,gesetzten Wahrheit® seine Lehre, in der er Christliches mit Unwahrheit und Gift vermischt
habe, in deutschen Schriften verbreitet. [hm sei umso bereitwilliger geglaubt worden, je mehr
er die (v.a. geistlichen) Obrigkeit verhohnt habe. In der ,ungelehrten und aufriihrigen* Menge
habe er einen Anhang erworben, den er missbrauche und, unter dem ,Deckmantel und Schein®,
Missbrauche in der christlichen Kirche ,abzutun®, in ,Missglauben® und ,Irrtum christlicher
Wahrheit* fithren wolle. Nun habe Murner sich ,,notturfftig beducht, nyt me zu schlaffen und
weiters zuzusehen und wolle ,,dem frummen eynfeltigen christen man* und dem christlichen
Glauben zur Rettung und zum Erhalt beispringen, um ,,die warheit, die Got selb ist, zii retten

und beschirmen*!,

Dies tat er u.a. in Form seiner Publizistik, wodurch er jedoch
Glaubensfragen 6ffentlich zur Diskussion stellte, was die Romische Kurie ablehnte®?. Prioritit
hatte fiir ihn jedoch eine addquate Reaktion auf Luthers Publizistik, denn ,wir® ,,vermeinen
auch, daran nit zi siinden, daz wir zl rettung unseres glaubens schreiben und in widerfechten,
dan wir al3 wol christen leiit seint alB3 er [d.i. Luther K. H.], und uns gebiiret, al3 wol unser selen
seligkeit z{i ergrinden als im*®?.

Als Murner seine ersten Schriften verfasste, hatte die Romische Kirche durch die
Bannandrohungsbulle Exsurge Domine zwar bereits Position bezogen, doch hatte Luther seinen
symboltrachtigen Bruch mit Rom durch die Verbrennung dieser Bulle und des kanonischen

Rechts (dies erfolgte am 10.12.1520) noch nicht vollzogen®*. Dementsprechend begann Murner

61 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Seine Verteidigung des Glaubens
wollte er explizit nicht als Verteidigung von Missbrauchen verstanden wissen: ,,dan wie je kein andre meinung in
disem biechlin fiir uns haben, dan unseren christlichen glauben zii verfechten und niemans seiner mifibriich zt
verantwurten“. Ders.: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel deutscher Nation, dafl sie den
christlichen Glauben beschiitzen wider den Zerstorer des Glaubens Christi, Martin Luther. In: Adolf Laube/Ulman
Weill (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 174.

62 Vgl. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger. In: Archiv fiir Elsissische Kirchengeschichte 10 (1935),
S. 296. Poloni, Bernard: L’image et sa fonction dans ,Le grand fou Luthérien’ de Thomas Murner. In: Etudes
Germaniques 50 (1995), S. 508. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142.
Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe. Der Flugschriftenstreit zwischen dem Esslinger Friihreformator
Michael Stifel und dem Franziskaner Thomas Murner 1521 bis 1523. In: Kirsten Fast und Joachim J. Halbekann
(Hgg.): Zwischen Himmel und Erde: Kloster und Pflegehofe in Esslingen. Eine Ausstellung der Stddtischen
Museen und des Stadtarchivs Esslingen am Neckar in der Franziskanerkirche Esslingen, 27. September 2009 bis
31. Januar 2010. Begleitpublikation im Namen der Stadt Esslingen. Petersberg 2009, S. 238. Die Bekdmpfung von
Irrlehren war eine bischofliche Aufgabe. Die romische Kurie griff erst auf bischofliche Anfrage oder in Féllen
iiberregionaler Relevanz ein. Vgl. Frenz, Thomas: Das Papsttum im Mittelalter. Koln/Weimar/Wien 2010, S. 107.
Murner musste sich wohl ab seiner dritten Schrift mit Kritik von katholischer Seite auseinandersetzen, dass er
Glaubensfragen in der Volkssprache thematisierte. Vgl. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften der frilhen
Reformation. In: Bernd Moeller/Stephen E. Buckwalter (Hgg.): Die frithe Reformation in Deutschland als
Umbruch. Wissenschaftliches Symposion des Vereins fiir Reformationsgeschichte 1996. Giitersloh 1996 (=
Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 199), S. 219.

63 Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 196.

4 Vgl. Kaufmann, Thomas: Reformatoren. Géttingen 1998 (= Kleine Reihe V&R 4004), S.48. Leppin, Volker:
Martin Luther. Vom Moénch zum Feind des Papstes. Darmstadt 20152, S. 59. Roper, Lyndal: Der Mensch Martin
Luther. Die Biographie. Frankfurt a.M. 2016, S. 219f. Zschoch, Hellmut: Lebenslauf. In: Albrecht Beutel (Hg.):
Luther Handbuch. Tiibingen 20173, S. 110. Publik gemacht wurde das Geschehen sowohl durch eine Predigt

16



mit seiner kontroverstheologischen Publizistik, als die theologischen Fronten zwar bereits
verhirtet waren, die weitere (theologische) Entwicklung der Reformation jedoch noch nicht
absehbar war. Allerdings waren in Strallburg reformatorische Sympathien bereits
offensichtlich, als Murner sein Engagement gegen Luther aufnahm, wobei sich erst ab 1522 das
reformatorische Kirchenwesen von Wittenberg ausgehend konsolidierte®®. Spiter in der
Eidgenossenschaft hatte sich bis Murners Eintreffen zwar nur Ziirich zur (Zwinglischen)
Reformation bekannt, doch neigten einige andere Orte Zwinglis Lehren zu, wéihrend wieder
andere Orte ihre Antipathien deutlich machten®®. In dem Bemiihen der Eidgenossen um
religiose Einheit waren Murners kontroverstheologische Schriften ein Versuch, diese Einheit
im Sinne der Romischen Kirche zu beférdern.

Den Auftakt seines publizistischen Engagements gegen die Reformation bildeten vier Ende
1520 in jeweils ca. zweiwOchigem Abstand verdffentlichten Traktate, die sich explizit gegen
Luther und dessen Schriften wandten. Diese erschienen, wie nahezu alle seine
kontroverstheologischen Schriften seiner StraBburger Zeit, bei Johannes Griininger, dem
einzigen Drucker der Stadt, der kontroverstheologische Werke druckte. Die hohe
Geschwindigkeit ihrer Abfolge ldsst vermuten, dass er die darin behandelten Aspekte bereits
im Vorfeld behandelt und mdglicherweise in seinen Predigten thematisiert hatte®’. Publiziert
hat er seine kontroverstheologischen Werke vor 1525 nur in StraBburg, doch waren sie

t68

iiberlokal bekannt®®. Obwohl in seinen ersten Schriften Luther der direkt angesprochene

Luthers als auch durch die Schrift Warum des Papstes und seiner Jiinger Biicher von D. Martin Luther verbrannt
sind. Luthers Exkommunikation erfolgte offiziell am 03.01.1521 durch die Bulle Decet Romanum Pontificem. Vgl.
Schilling, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Miinchen 20164, S. 204/207.

65 Vgl. Smolinsky, Heribert: Die reformatorische Bewegung von 1521-1525. In: Thomas Kaufmann/Raymund
Kottje (Hgg.): Okumenische Kirchengeschichte 2. Vom Hochmittelalter bis zur friithen Neuzeit. Darmstadt 2008,
S. 264. Nach Luthers Riickkehr von der Wartburg nach Wittenberg im Mérz 1522 erlangte er wieder die Autoritét
iiber die Reformationsbewegung gegeniiber den radikalen Vertretern wie Karlstadt und steuerte sie in seinem
Sinne. Vgl. Moger, J. Travis: Pamphlets, Preaching and Politics: The Image Controversy in Reformation
Wittenberg, Ziirich and Strassburg. In: The Mennonite Quarterly Review 75,3 (2001), S. 346f. Die Zeit, die Luther
auf der Wartburg verbrachte, nutzte Murner jedoch nicht fiir eine Steigerung seiner publizistischen Kampagne; im
Gegenteil: in dieser Zeit veroffentlichte er keine direkt gegen Luther gerichteten Schriften.

66 Zur religiosen Entwicklung in der Eidgenossenschaft s.u. S. 62fT.

7 Vgl. Biichner, Frauke: Thomas Murner, S. 235. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 342.
Newald, Richard: Elsdssische Charakterkopfe aus dem Zeitalter des Humanismus. Colmar 1944, S. 175.

%8 Bereits im Dezember 1520 wurde Luther etwa aus Mainz und Hagenau iiber Murners Schriften informiert. Vgl.
Biichner, Frauke: Thomas Murner, S. 260. Capito an Luther, 04.12.1520. In: D. Martin Luthers Werke, Kritische
Gesamtausgabe. Briefwechsel 2. Weimar 1931, S. 223. Im Folgenden zitiert als WABr mit Bandangabe und
Seitenzahl. Petrus Francisci an Luther, 25.12.1520. In: WABTr 2, S. 238-241. Ende Mérz 1521 duferte er sich zu
Murner im Anhang seiner gegen Emser gerichteten Auff das ubirchristlich, ubirgeystlich und ubirkunstlich buch
Bocks Emszers zu Leypczick Antwortt D. M. L. Darynn auch Murnarrs seins geselln gedacht wirt. Vgl. D. Martin
Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe. Werke 7. Weimar 1966, S. 681-688. Im Folgenden zitiert als WA mit
Bandangabe und Seitenzahl. Zschoch, Hellmut: Streitschriften. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch.
Tibingen 20173, S.324. Luther schenkte seinen Gegner in der Regel keine differenzierte Aufmerksamkeit,
sondern sah sie als Repridsentanten der von ihm abgelehnten Papstkirche. Er wihnte sich ihnen theologisch
iiberlegen, da diese zumeist Autoritdten und nicht sachliche Griinde oder Belege aus der Schrift gegen ihn
anfithrten. Ob er auf gegnerische Angriffe reagierte, hing vom publizistischen Kontext ab. Einer direkten

17



Adressat war, waren sie als Publikationen darauf ausgerichtet, sein Publikum von dem ,Irrweg*
der sich zunehmend etablierenden lutherischen Lehre abzubringen. Er wies demonstrativ darauf
hin, dass er in Reaktion auf seine Schriften nicht nur eine Antwort Luthers erwartete®®, sondern
von ,.einem yeden, [der] unB bessers lernen und berichten kan“’’. Insgesamt suchte er (im
Gegensatz etwa zu Johannes Eck) keine theologische Debatte unter Gelehrten, sondern war er
darum bemiiht, die Falschheit der lutherischen Lehren einem breiteren Publikum aufzuzeigen’!.
Die vorrangige Verwendung des Deutschen zur Ausfiihrung und Verbreitung seiner Ansichten
war dabei nicht (nur) eine Reaktion auf die reformatorischen volkssprachlichen
Publikationen’, da er selbst bereits zuvor deutschsprachige Schriften verdffentlicht und
volkssprachige Predigten gehalten hatte. Wie auch Luther hatte er seinem anvisierten Publikum
,aufs Maul geschaut und sich daran orientiert’>. Deshalb war er ,einer der wenigen
altglaubigen Theologen des 16. Jh., die auch publizistisch breite Volksschichten ansprechen

«74

konnten“"®. Murner war in der Lage, es mit der reformatorischen Publizistik aufzunehmen. Er

gilt als einer der wenigen katholischen Pamphletisten in den ersten Jahren der Reformation, denen es
gelang, sich der lutherischen Propaganda mit einigem Erfolg entgegenzusetzen und den Kampf gegen diese
mit ihren eigenen Waffen, der Lebendigkeit des Ausdrucks, der Anschaulichkeit, dem Witz und nicht
zuletzt dem Gebrauch der deutschen Sprache aufzunehmen’.

Die Volkssprache nutzte er vorrangig, aber nicht ausschlieBlich: An einen gelehrten Leserkreis
richtete er sich mit einigen auf Latein verfassten Werken.
Murners Schriften entsprachen der kontroverstheologischen Grundtendenz, als Reaktionen (auf

Luther) abgefasst zu sein. Dies wird vor allem in Hinblick auf die Titel der jeweiligen Werke

Auseinandersetzung mit Murner — ebenso wie mit anderen Kontroverstheologen — maf3 er dementsprechend keinen
Mehrwert bei, obwohl er dies zunichst in Erwdgung gezogen zu haben scheint. Indem er auf ihn nur zusammen
mit Emser reagierte, driickte er seine Geringschétzung fiir beide aus. Vgl. Bremer, Kai: Emsers und Luthers Streit
um theologische Deutungshoheit. Die Kontroverse um die Adelsschrift 1520/21. In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis
Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den altglaubigen Kontroversisten
des Reformationszeitalters. Miinster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 84f. Ders.:
Religionsstreitigkeiten. Volkssprachliche Kontroversen zwischen altglaubigen und evangelischen Theologen im
16. Jahrhundert. Tiibingen 2005 (= Frithe Neuzeit 104; Diss. 2002), S. 88f. Biichner, Frauke: Thomas Murner,
S. 261. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altglaubigen Gegner, S. 144f. Luther an Spalatin, 17.02.1521. In:
WABET 2, S. 266.

% Vgl. Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211.

70 Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211.

" Vgl. Lienhard, Marc: Strasbourg et la guerre des pamphlets. In: Francis Rapp (Hg.): Grandes figures de
I'humanisme alsacien. Courants, milieux, destins. StraBburg 1978 (= Société Savante d'Alsace et des Régions de
I'Est: Collection Grandes Publications 14), S. 128.

2 Murner beschuldigte Luther, ,,das du also die gemein understost, mit filen deiitschen biechlin zii erheben und
uffrierig zti machen®. Murner, Thomas: An den gromaéchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 176.

73 Vgl. Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners. Ein Beitrag zur Wortgeschichte des frithen
16. Jahrhunderts. Mit einer vollstindigen Murner-Bibliographie. Goppingen 1978 (= Goppinger Arbeiten zur
Germanistik 210; Diss. 1977), S. 14.

74 Lienhard, Marc: Murner, Thomas (Art.). In: Theologische Realenzyklopédie 23. Berlin, New York 1994, S. 438.
75 Schillinger, Jean: Narr und Narrheit in der konfessionellen Polemik: Thomas Murners Grofer Lutherischer
Narr. In: Jean Schillinger (Hg.): Der Narr in der deutschen Literatur im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit.
Kolloquium in Nancy (13.-14. Mirz 2008). Bern/Berlin u.a. 2009 (= Jahrbuch fiir Internationale Germanistik.
Reihe A: Kongressberichte 96), S. 83.

18



deutlich (Murners An den grofimdchtigsten und durchlauchtigsten Adel deutscher Nation, daf3
sie den christlichen Glauben beschiitzen wider den Zerstorer des Glaubens Christi, Martin
Luther ist ein ,,ganz genau und gekonnt gestaltetes ,Gegenstiick*“’ zu Luthers 4n den
christlichen Adel deutscher Nation), doch auch im Aufbau sind die Anlehnungen deutlich:
Ebenso wie Luther die Verbrennung der Bannandrohungsbulle thesenhaft begriindet hatte, war

auch Murners Erwiderung darauf thesenhaft verfasst’’

. AuBer solchen formalen Aspekten
waren es vor allem thematische Schwerpunkte der Ausgangsschriften, die den Inhalt der
jeweiligen Gegenschrift bestimmten. Im Gegensatz zu seinen Straf3burger Schriften boten ihm
in Luzern nicht nur bestimmte Schriften (Zwinglis) Anldsse fiir seine Publikationen, sondern
aullerdem Ereignisse, besonders die Disputationen von Baden und Bern. Ein weiterer
Unterschied bestand in der jeweiligen lokalen Bedeutung seiner Schriften: Zwar war Murner
wiéhrend seiner Straflburger Zeit einer der produktivsten Kontroverstheologen, doch nahm er
als Publizist in der Eidgenossenschaft einen besonderen Rang ein. Da er selbst der einzige in
einem katholischen Ort ansissige Drucker in der gesamten Eidgenossenschaft war’® und somit
der einzige Drucker, der kontroverstheologische Werke druckte, dominierte er wéhrend seines
Aufenthaltes in Luzern die kontroverstheologische Publizistik der Eidgenossenschaft.

Ebenso wie anderen kontroverstheologischen Autoren war Murners Schaffen von strukturellen
Grundproblemen erschwert: Seine Schriften fanden (trotz der vorrangigen Verwendung der
Volkssprache) keine weite Verbreitung, nur selten erfolgten Nachdrucke, wegen seiner
Publizistik wurde er angefeindet. Er wurde ,,neben dem Einzelginger auch zunehmend zum
,Einzelkdmpfer’, da er selbst im eigenen Lager wenig Unterstiitzung gegen die lutherische
Ubermacht*” fand. SchlieBlich musste er wegen seines Engagements gegen die Reformation
StraBburg verlassen (bzw. durfte nicht dorthin zurlickkehren) und ebenso spiter die
Eidgenossenschaft, wo ithn Luzern nicht mehr vor dem Zugriff der reformierten Orte schiitzen

konnte.

1.3.2) Quellenlage

Die im VD 16 erfassten Flugschriften Murners sind zum Grofteil digitalisiert, die meisten

seiner deutschsprachigen Schriften liegen zudem ediert vor. Seinen lateinischen Werken wurde

76 Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 212.

77 Vgl. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen bewegt Das geistlich recht verbrennet hat. In:
Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murner. Kleine Schriften (Prosaschriften gegen die Reformation) 3.
Berlin/Leipzig 1928 (= Thomas Murners Deutsche Schriften mit den Holzschnitten der Erstdrucke 8; Kritische
Gesamtausgaben elséssischer Schriftsteller des Mittelalters und der Reformationszeit), S. 1-30.

8 Vgl. Holt, Ian: Samuel Apiarius, der erste Drucker Solothurns. In: Jahrbuch fiir solothurnische Geschichte 81
(2008), S. 95-117, S. 96.

" Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners, S. 9.

19



diese Aufmerksamkeit jedoch nicht zuteil. In der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts erschien
die Editionen von Murners bis 1522 verdffentlichten Deutschen Schriften®® sowie einige seiner
Luzerner Schriften®!. Einige Werke Murners wurden in den letzten Jahren als Teil der auf die
friihen Kontroverstheologen ausgerichtete Quellensammlung Flugschriften gegen die
Reformation®* neu ediert, der Lutherische Narr®® liegt ebenfalls als Neuedition vor.

Eine unverdffentlichte Flugschrift Murners, die Purgatio vulgraris®®, ist in zwei
handschriftlichen Versionen®® iiberliefert. Von den beiden Flugblittern Murners ist die
Protestation®® als Abdruck iiberliefert, der Kirchendieb- und Ketzerkalender®' ist im Original
erhalten. Das Original des Bdrenzahnwehs ist verschollen, dessen Edition basiert auf einer um

89 oder das

1870 angefertigten Abschrift®. Einige Schriften, wie das ,.biich der Tyranny
,Consilium**® sind nur durch Murners Nennung dem Titel nach bekannt. Allerdings bezogen
sich Murners Hinweise auf weitere Publikationen nicht nur auf bereits publizierte Werke, es
konnten auch geplante und unvollendete Schriften sein’!, sodass sich aus solchen Hinweisen
nicht ableiten ldsst, welche Schriften heute verschollen sind. Anfang 1524 machte er ein
Spottlied auf verheiratete Geistliche publik, von dem jedoch nur sein Erscheinen bekannt ist”2.
Teile seiner Korrespondenz sind ebenfalls erhalten und ediert. Neben vereinzelten Briefen sind

es vor allem Schreiben, mit denen er dem Stralburger Rat gegeniiber 1524-1526 sowie 1530

seine Anspriiche auf eine Pensionszahlung anldsslich der Auflosung des StraBburger

80 Schultz, Franz/Wolfgang Pfeiffer-Belli u.a. (Hgg.): Thomas Murners Deutsche Schriften.

81 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe von Gott allein erstiftet, hg. v. Wolfgang Pfeiffer-Belli. Halle a. d.
Saale 1928 (= Flugschriften aus der Reformationszeit XIX; Neudrucke deutscher Literaturwerke des XVI. und
XVII. Jahrhunderts 257). Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf. Miinster
1939 (= Corpus Catholicorum 22).

82 Laube, Adolf/Ulman Wei (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524). Dies. (Hgg.):
Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530). 2 Bénde. Berlin 2000.

8 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren (1522), hg. v. Thomas Neukirchen. Heidelberg 2014
(= Beihefte zum Euphorion 83).

8 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris. In: Joseph Lefftz (Hg.): Thomas Murners ,,Purgatio vulgaris®. Nach der
Originalhandschrift erstmalig herausgegeben. In: Archiv fiir Elsdssische Kirchengeschichte 3 (1928), S. 97-114.
851 AST 176,144 und 1 AST 323,19 in den Archives de la Ville et de I’Eurométropole de Strasbourg.

8 Murner, Thomas: Protestation. D. Thome Murner das er wider Doc. Mar. Luther nichtz vnrechts gehandlet hab.
Abgedruckt in: Timotheus Wilhelm Rohrich: Dr. Thomas Murner, der BarfiiBer-Monch in StraBburg. Beitrag zur
Reformations- und Literdr-Geschichte Oberdeutschlands im 16. Jahrhundert. In: Zeitschrift fiir historische
Theologie 18 (1848), S. 598-602.

87 Murner, Thomas: Der lvtherischen evangelischen Kirchendieb vnd Ketzer Kalender. In: 0.Hg.: Ulrich Zwingli.
Zum Gedéchtnis der Ziircher Reformation 1519-1919. Ziirich 1919, Tafel 160.

8 Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Biren Zahnweh. Eine verschollene Streitschrift Thomas Murners, hg. v.
Joseph Lefftz. In: Archiv fiir Elsdssische Kirchengeschichte 1 (1926), S. 143.

8 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas
Murners Deutsche Schriften 6), S. 73.

%0 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F2r/G2r.

1 Vgl. Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murners Deutsche Schriften 6, S. 1711,

2 Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant (suite et fin). In: Bulletin de la Société pour la
Conservation des Monuments Historiques d'Alsace 2. Sér. 19 (1899), S. 81.

20



Franziskanerklosters geltend machte®. Uberliefert ist zudem eine 1521 an den StraBburger
Zensor Sebastian Brant gerichtete Beschwerde {iber u.a. gegen ihn gerichtete reformatorische
Schriften®. 1529 berichtete er einem StraBburger Vetter von seiner Lage in der
Eidgenossenschaft®™. Ein Schreiben an den Luzerner Rat nach seiner Riickkehr ins Elsass von
1530 belegt seinen weiterhin bestehenden Kontakt mit diesem’.

Aktenstiicke, die im Kontext von Murners Wirken in Stralburg entstanden sind, lassen sich in
den Archives de la Ville et de I’Eurométropole de Strasbourg finden. Zum Teil liegen diese
ediert vor, darunter seine Korrespondenz und die Purgatio vulgaris. Quellen zu Murners
Engagement in der Eidgenossenschaft sind in umfassenden Sammlungen wie der

7 oder den Eidgendssischen

Actensammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschichte
Abschieden®® abgedruckt. Dariiber hinaus fand sein Wirken Eingang in Chroniken®®, wurde
seine Person in reformatorischen Publikationen'® behandelt, oder war er Gesprichsthema in

Briefen'?!,

1.3.3) Forschungsstand

Lange standen Luther und andere Reformatoren im Fokus der Reformationsforschung, doch

hat sich der Blick inzwischen auf die Reformation in ihren verschiedenen Kontexten geweitet

% Murner an den Strafburger Rat, 16.04.1530. In: Hidber, Basilius: Doktor Thomas Murner’s Streithandel mit den
Eidgenossen von Bern und Zirich, mit Urkunden: ein Beitrag zur Geschichte der schweizerischen
Glaubensstreitigkeiten im XVI. Jahrhundert. In: Archiv fiir schweizerische Geschichte 10 (1855), S. 298f. Strobel,
Adam Walther (Hg.): Correspondenz des D. Thomas Murner mit dem Magistrat der Stadt StraBburg von 1524 bis
1526. In: ders.: Beitrdge zur deutschen Literatur und Literdrgeschichte. Paris/Straburg 1827, S. 65-104.
Winckelmann, Otto (Hg.): Neue Beitrédge, S. 119-131.

%4 Thomas Murner an Sebastian Brant, 13.01.1521. Abgedruckt in: Halm, Karl Felix (Hg.): Beitréige zur Literatur
und Geschichte aus ungedruckten Briefen. In: Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und historischen
Classe der k. b. Akademie der Wissenschaften zu Miinchen 1 (1871), S. 277-280.

%5 Murner an seinen Vetter in StraBburg, 27.02.1529. In: Hidber, Basilius: Streithandel, S. 290-293.

% Heger, Hedwig (Hg.): Thomas Murners Absage an die Luzerner Stadtviter aus dem Jahre 1535. In: Bibliothek
und Wissenschaft 27 (1994), S. 49-55.

97 Strickler, Johannes (Hg.): Actensammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschichte in den Jahren 1521-
1532 im Anschluss an die gleichzeitigen eidgendssischen Abschiede. 5 Bénde. Ziirich 1878-1884.

%8 Strickler, Johannes (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede aus dem Zeitraume von 1521 bis 1528. Der amtlichen
Abschiedsammlung Band 4, Abtheilung la. Brugg 1873. Ders. (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede aus dem
Zeitraume von 1529 bis 1532. Der amtlichen Abschiedsammlung Band 4, Abtheilung 1b. Ziirich 1876.

% Z.B. Bullinger, Heinrich: Reformationsgeschichte 1, hgg. v. J.J. Hottinger/H.H. Végeli. Frauenfeld 1838
[Nachdruck Ziirich 1984], Abschnitt 221: Wie die 6 ort im vnwillen wider die Berner disputation verhartend, vand
die von Lutzern gestattend Doctor Thoman Murner schméhlich vnd schantlich ding, wider Bern zu schreiben vnd
trucken, S. 413-417. Salat, Johannes: Reformationschronik 1517-1532, Band 1: 1517-1527, hg. v. Ruth Jérg. Bern
1986 (= Quellen zur Schweizer Geschichte N.F. 1 Abteilung Chroniken VIII/1), Abschnitt: Der predicant zu
Lucern d[octor] Thoman Murner stach den ziircher calender mit der su, S. 417f.

100 y/g], z.B. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan Vulgo dictus, Geltnar / oder GenB Prediger. Murnarus, qui
& Schénhenselin, oder Schmiitzkolb, de se ipso. Sinuga, & fastus, faciunt quem relligiosum, Sum bonus, &
magnus, relligiosus ego. Raphaelis Musi in gratiam Martini Lutheri, & Hutteni, propugnatorum Christiane &
Germanice libertatis, ad Osores Epistola. StraBburg 1521. Sachs, Hans: Die Wittenbergische Nachtigall. In: Adolf
Laube/Annerose Schneider/Sigrid LooB3 (Hgg.): Flugschriften der frithen Reformationsbewegung (1518-1524) 1.
Vaduz 1983, S. 603, V. 9f.

101 Vgl. z.B. Luther an Spalatin, 06.03.1521 und an Melanchthon, 06.05.1521. In: WABr 2, S. 275/348.

21



und ist sie zu einem internationalen wie auch interdisziplindren Forschungsfeld geworden.
Wihrend die Bedeutung des Humanismus fiir die Reformation unbestritten ist, werden in
zentralen Debatten momentan der Epochencharakter der Reformation, ihre ,Einheit und
Vielheit* sowie Kontinuititen'?? diskutiert. Generell umfasst die Reformationsforschung heute
zahlreiche Themen und stellt kein einzelnes Forschungsfeld dar!'®.

Ausgehend von der Frage nach den Prozessen der Durchsetzung und Etablierung der frithen
Reformation in den Stédten riickten Buchdruck und Flugschriftenpublizistik verstiarkt in den
Fokus der Forschung. Die Medien- und Kommunikationsgeschichte der Reformation stofBt seit
den 1980er Jahren sowohl aus geschichtswissenschaftlicher als auch aus kirchengeschichtlicher
Perspektive auf Interesse. Einen wichtigen Impuls fiir die Erforschung des reformatorischen
Mediensystems (also nicht nur schriftlicher Medien) gab Rainer Wohlfeil, der den Begriff der

,reformatorischen Offentlichkeit* prigte!'®*

. Zur Bewertung der Bedeutung von Druckschriften
fiir die Ausbreitung der Reformation liegen quantitative Auswertungen etwa in Hinblick auf
die Produktivitit einzelner Autoren'® und die Bedeutung von Laien als Autoren!% sowie der
behandelten Themen!?” vor. Die Frage nach den Rezipienten der Publizistik angesichts der
vorherrschenden Illiteralitdt lenkt den Blick auf die Kommunikation und Umsetzung
reformatorischer Ideen, auf das Verhiltnis von Miindlichkeit und Schriftlichkeit sowie auf
weitere Medien, durch die die reformatorische Botschaft verbreitet werden konnte'®®. Der

reformatorischen Bildpropaganda insbesondere in illustrierten Flugblittern wandte sich

erstmals Robert Scribner zu!?, der die Komplexitiit des Aneignungsprozesses der Reformation

12 Einen umfassenden Uberblick zu diesen zentralen Debatten gibt Mdorke, Olaf: Die Reformation.
Voraussetzungen und Durchsetzung. Berlin/Boston 2017® (= Enzyklopddie Deutscher Geschichte 74), S. 67-
87/140-142/149¢1.

103 yg], Kaufmann, Thomas: Die deutsche Reformationsforschung seit dem Zweiten Weltkrieg. In: Archiv fiir
Reformationsgeschichte 100,1 (2009), S. 42f/45f. Pohlig, Matthias: Jubildumsliteratur? Zum Stand der
Reformationsforschung im Jahr 2017. In: Zeitschrift fiir Historische Forschung 44 (2017), S. 219/223/226. Zech,
Julia: Reformation als Herausforderung. Konflikte und Alltag des Superintendenten Jacob Jovius im Fiirstentum
Braunschweig-Wolfenbiittel 1569-1585. Gottingen 2018 (= Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens; Diss.
2016), S. 27.

104 Wohlfeil, Rainer: >Reformatorische Offentlichkeit, S. 41-52.

105 Etwa Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 19-83.

106 Btwa. Arnold, Martin: Handwerker als theologische Schriftsteller. Studien zu Flugschriften der frithen
Reformation (1523-1525). Géttingen 1990 (= Gottinger Theologische Arbeiten 42; Diss. 1987).

107 7. B. Kohler, Hans-Joachim: Erste Schritte zu einem Meinungsprofil der friihen Reformationszeit. In: Volker
Press/Dieter Stievermann (Hgg.): Martin Luther. Probleme seiner Zeit. Stuttgart 1986 (= Spétmittelalter und Friihe
Neuzeit. Tiibinger Beitrdge zur Geschichtsforschung 16), S. 255-261.

108 Beispielsweise Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Stidtische Predigt. Hamm, Bernd: Die Reformation als
Medienereignis. In: Jahrbuch fiir Biblische Theologie 11 (1996), S. 137-166.

109 Scribner, Robert W.: For the Sake of the Simple Folk. Popular Propaganda for the German Reformation.
Cambridge 1981.

22



verdeutlichte und die Notwendigkeit aufzeigte, dass in die Analyse des reformatorischen
Kommunikationsprozesses verschiedene Perspektiven einbezogen werden miissen!!?.

Dass ein kommunikationsgeschichtlicher Zugang auch weiterhin neue Perspektiven 6ffnen
kann, hat jiingst etwa Andrew Pettegree mit Brand Luther'!! bewiesen, worin er den
Zusammenhang von Luthers self-fashioning im Druckmedium, seiner Theologie, seinem Erfolg
sowie 0konomischen Interessen darlegt. Zu zentralen Themen polemischer Literatur liegen
verschiedene Studien vor!!2, erstmals legte 2005 Kai Bremer eine iibergreifende Untersuchung

deutschsprachiger Religionsstreitigkeiten, also dem Streit von religiosen Konfliktparteien vor

113

einem Publikum, vor' °. Einen Blick auf die Kommunikation der Reformationszeit wirft aktuell

u.a. der Dresdener Sonderforschungsbereich 1285 ,Invektivitit. Konstellationen und

Dynamiken der Herabsetzung. !4

Insgesamt liegt der Fokus der Forschung zur Reformationszeit auch weiterhin zumeist auf
Seiten der Reformatoren, sodass ihren Gegnern insgesamt eine deutlich geringere

Aufmerksamkeit zuteilwird, wenn auch spezialisierte Reihen wie etwa das Corpus

115

Catholicorum oder Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der

6

Glaubensspaltung''® schon friih einen Fokus auf die Erforschung der Kontroverstheologie

legten. Eine umfassende Studie zu den frithen Kontroverstheologen, eine bis dahin weitgehend

vernachldssigte Gruppe, hat der Historiker David Bagchi vor rund 30 Jahren mit Luther’s

117

Earliest Oppontents' ' vorgelegt. In dieser breit angelegten Untersuchung (sein Quellenkorpus

110 yg], Kaufmann, Thomas: Die deutsche Reformationsforschung, S. 34f. Mérke, Olaf: Die Reformation, S. 130-
135/152. Schuster, Susanne: Dialogflugschriften der frilhen Reformationszeit. Literarische Fortfiihrung der
Disputation und Resonanzraume reformatorischen Denkens. Gottingen 2019 (= Forschungen zur Kirchen- und
Dogmengeschichte 118; Habil. 2017)

11 pettegree, Andrew: Brand Luther. 1517, Printing, and the Making of the Reformation. New York 2015. Einen
Meiden- und kommunikationsgeschichtlichen Zugang hatte Pettegree bereits gewéhlt in ders.: Reformation and
the Culture of Persuasion. Cambridge 2005.

12 ygl. z.B. Dittrich, Christoph: Die vortridentinische katholische Kontroverstheologie und die Téufer. Cochldus
— Eck — Fabri. Frankfurt a.M./Bern u.a. 1991 (= Européische Hochschulschriften, Reihe 3. Geschichte und ihre
Hilfswissenschaften 473; Diss. 1989). Richardsen-Friedrich, Ingvild: Antichrist-Polemik in der Zeit der
Reformation und Glaubenskdmpfe bis Anfang des 17. Jahrhunderts. Argumentation, Form und Funktion. Frankfurt
a.M./Berlin u.a. 2003 (= Europdische Hochschulschriften, Reihe 1. Deutsche Sprache und Literatur 1855; Diss.
2000).

113 Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten.

114 Zum Konzept des SFBs siche Konzeptgruppe Invektivitit: Invektivitit — Perspektiven eines neuen
Forschungsprogramms in den Kultur- und Sozialwissenschaften. In: Kulturwissenschaftliche Zeitschrift 2,1
(2017), S. 2-24. Das Erscheinen zahlreicher Arbeiten zur Publizistik der Reformationszeit (insbesondere der
Teilprojekte E ,,Sakralitit und Sakrileg. Die Herabsetzung des Heiligen im Interkonfessionellen Streit des
16. Jahrhunderts.“ und G: ,Pamphlete, Pasquille und Parolen. Invektive Dynamiken frithneuzeitlicher
Offentlichkeit.*) ist angekiindigt.

115 Corpus Catholicorum. Werke katholsicher Schriftsteller im Zeitalter der Glaubensspaltung. Miinster seit 1919,
bisher 49 Bénde.

116 Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung. Vereinsschrift der Gesellschaft zur
Herausgabe des Corpus Catholicorum. Miinster seit 1927, bisher 80 Béinde.

7 Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest Opponents.

23



umfasst 180 Werke von 57 Autoren) beleuchtet er das Verhéltnis der Romischen Kirche und
threr Vertreter zur Publizistik und die Umstinde, unter denen die Kontroversschriften
entstanden sind. Fiir den Zeitraum der frithen Kontroverstheologie sowie fiir die Frage nach
Murners self-fashioning von Relevanz sind auBerdem solche in jiingster Zeit erschienenen
historischen Studien, die die konfessionelle Abgrenzung in Hinblick auf den Ausdruck der
eigenen Zugehorigkeit bereits fiir die 1520er Jahre in den Blick nehmen. Bent Jorgensen befasst
sich etwa mit der Abgrenzung religidser Gruppierungen in terminologischer Hinsicht!'®, Marc
Mudrak mit der Ausbildung eigener ,altgliubiger® Kulturen und Zugehéorigkeiten''®. Studien
dazu, wie Kontroverstheologen von ihren Lesern gesehen werden wollten, sind bisher ein
Desiderat!?,

Einzelne prominente Kontroverstheologen sto3en zwar immer wieder auf Interesse, doch wird
auch etwa Johannes Eck als ,,eine der groen Personlichkeiten der Reformationszeit [...] in
jiingster Zeit eher am Rande betrachtet“!?!. Andere Theologen (wie Murner) werden weitaus
seltener behandelt. Hinzu kommt in Bezug auf Murner die Besonderheit, dass er sich durch
seinen Standortwechsel von Straburg nach Luzern in zwei verschiedenen reformatorischen
Kontexten engagierte und sich nur fiir einen kurzen Zeitraum mit einer Handvoll Schriften
speziell gegen Luther oder Zwingli wandte. Studien, die sowohl seine StraBburger als auch
seine Luzerner Publikationen gleichermal3en in den Blick nehmen, sind selten, eine Ausnahme
bildet Thomas Murner and the Eucharist'* des Franziskaners Jason M. Miskuly. Fiir
gewoOhnlich liegt der Fokus auf einer der beiden Wirkstitten, also auf Murners Opposition zur
Reformation lutherischer oder zwinglischer Prigung. Allerdings wird er ,,in der Anfangszeit
der Reformation als prominentester Wort- und Schriftfiihrer der Katholiken* bewertet, der

123

»zum populdrsten und erbittertsten Gegner Luthers*' = wurde. Dementsprechend wird er in der

118 J5rgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen. Zur Terminologie der Religionsparteien im
16. Jahrhundert. Berlin 2014 (= Colloquia Augustana 32; Diss. 2009).

9 Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube. Zugehorigkeiten der Altgldubigen im Alten Reich und in
Frankreich (1517-1540). Berlin/Boston 2017 (=Ancien Régime, Aufklidrung und Revolution 43; Diss. 2015).

120 Vgl. Klaiber, Wilbirgis: ,,Den heymlichen Schmertzen, wer kann jhn tragen oder dulden mit schertzen? Das
kann ich nicht.“ Der Kontroverstheologe Johannes Nas OFM (1534-1590) erklért sich seinen Lesern. In: Karl-
Heinz Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den
altglaubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Miinster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien
und Texte 173), S. 248.

121 Birsch, Jiirgen/Konstantin Maier: Johannes Eck — neue Sichten auf eine bekannte Personlichkeit. Ein Vorwort.
In: Jirgen Bérsch/Konstantin Maier (Hgg.): Johannes Eck (1486-1543). Scholastiker — Humanist —
Kontroverstheologe. Regensburg 2014 (= Eichstitter Studien N.F. 70), S. 7.

122 Miskuly, Jason M.: Thomas Murner and the Eucharist. The Defense of Catholic Theology in the Anti-
Reformation Writings of Thomas Murner, “vnder Hiirt, Hieter vid Vorfechter der Christlichen Schefflin,” 1520-
1529. New York 1990 (= Diss. 1989).

123 Bckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners, S. 8.

24



Lutherforschung vergleichsweise hiufig als nennenswerter Gegner Luthers aufgefasst und

beispielhaft angefiihrt!?*

, ohne ihm jedoch groflere Aufmerksamkeit zu schenken.

In Hinblick auf Murner lésst sich ein gesteigertes Interesse der Forschung an ihm und seinen
(nicht nur) kontroverstheologischen Schriften Anfang des 20. Jahrhunderts feststellen. Bis
dahin unterlag die Sicht auf ihn einem kollektiven Negativurteil — er stand im ,,Ruf eines
Unbestindigen, Charakterlosen, Ungehobelten, eines nur scheinbar Gelehrten, der an alles
geriihrt habe, aber nirgendwo in die Tiefe gedrungen sei”. Weil er Luther verspottet hatte,
wurde diese Sichtweise insbesondere von Protestanten geteilt. Eine Loslosung von diesem
Urteil setzte mit dem Literaturhistoriker Karl Goedeke (1814-1887) ein'?®. Noch immer
grundlegend ist die 1913 erschienene Monographie Der Franziskaner Dr Thomas Murner'®,
mit der der Luzerner Staatsarchivar Theodor von Liebenau eine umfassende Darstellung vom
Leben und Wirken Murners vorlegte.

In der neueren deutschen Forschung hat sich der katholische Kirchenhistoriker Heribert
Smolinsky (1940-2012) intensiv mit verschiedenen Kontroverstheologen beschiftigt, darunter
auch Murner'?’. In der franzdsischen Forschung hat sich der evangelische Kirchenhistoriker
Marc Lienhard im Zusammenhang mit der Reformation in StraBburg auch mit Murner
befasst!?%. In Hinblick auf Murners Wirken in der Eidgenossenschaft lsst sich feststellen, dass
eine umfassende Studie zu dessen dortigem Wirken noch immer ein Desiderat ist, nur

vereinzelte Studien beschiftigen sich mit bestimmten Aspekten seines Wirkens'?’

. Von grof3er
Relevanz fiir die Murnerforschung sind dementsprechend solche Arbeiten, die ihren Fokus
zwar nicht auf Murner legen, die sich aber mit Themen beschéftigen, die unmittelbar mit

Murners Wirken im Zusammenhang stehen. Zu nennen ist an dieser Stelle insbesondere die

124 Vgl. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgliubigen Gegner, S. 149.

125 Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothéque
nationale et universitaire de Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537.
Exposition de la Bibliothéque nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de
Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe 1987, S. 32. Goedeke, Karl: Einleitung. In: Die Narrenbeschworung
des Thomas Murner, hg. v. Karl Goedeke. Leipzig 1879 (= Deutsche Dichter des sechzehnten Jahrhunderts 11),
S. V-IX. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhiltnis zum Humanismus. Untersucht auf Grund seiner »Reformatio
Poetarumc«. Basel 1929 (= Diss. 1929), S. IX-X. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 78.

126 Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner. Freiburg i.Br. 1913 (= Erliuterungen und
Ergénzungen zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes 9).

127 Vgl. z.B. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 77-93. Ders.: Thomas Murner und die katholische Reform,
S. 35-50.

128 Vgl. z.B. Lienhard, Marc: Les pamphlets anti-luthériens de Thomas Murner. In: Robert Sauzet (Hg.): Les
frontiéres religieuses en Europe du XV¢ au XVII® siécle. Actes du XXXI® Colloque International d'Etudes
Humanistes. Paris 1992 (= De Pétrarque a Descartes 55), S. 97-107. Ders.: Thomas Murner und die Reformation,
S. 63-77.

129 Vgl. z.B. Biisser, Fritz: Das katholische Zwinglibild. Von der Reformation bis zur Gegenwart. Ziirich/Stuttgart
1986, bes. S. 45-58. Zinsli, Paul: Manuel und Murner. Die Begegnung zweier doppelt begabter Glaubensstreiter
in der Reformationszeit. In: Berner Zeitschrift fiir Geschichte und Heimatkunde 50,3 (1988), S. 165-196.

25



Edition des Protokolls zur Badener Disputation, in der u.a. Murners Teilnahme sowie die
Umsténde seiner Funktion als offiziell mit dem Druck der zeitgendssischen Ausgabe des
Protokolls betrauter Drucker niher beleuchtet werden!'3.

Das facettenreiche Gesamtwerk Murners, von dem seine kontroverstheologischen Schriften nur
einen Teil ausmachen, bietet zudem Ansatzpunkte fiir verschiedene Forschungsdisziplinen:

Von Interesse fiir die Rechtsgeschichte sind etwa seine juristischen Texte, hatte doch seine

Ubersetzung der Institutionen Einfluss auf die Ausbildung der deutschen Rechtssprache!!.

Vorrangig seinen juristisch-didaktischen Schriften wird in jiingster Zeit Aufmerksamkeit

1132

zuteil °“. Dariiber hinaus bieten seine deutschsprachigen Schriften, insbesondere seine Satiren,

133

einen Zugang fiir die germanistische Forschung'>°. Auf vergleichsweise starkes Interesse stof3t

134 als auch aus der

seine Satire vom Lutherischen Narren, die sowohl aus der germanistischen
kunsthistorischen Perspektive Beachtung findet. Da es sich bei dieser Satire um ein Werk
handelt, in dem Murner seine Kritik an Luther sowohl auf textlicher als auch auf bildlicher
Ebene ausfiihrte und dabei u.a. auf das Mittel der Selbstpersiflage zuriickgriff!*, lohnt sich

auch in Hinblick auf die Frage nach Murners self-fashioning ein Blick auf beide Ebenen.

130 Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526. Kommentierte Edition
des Protokolls. Ziirich 2015.

B31'Vgl. Erler, Adalbert: Thomas Murner als Jurist. Frankfurt a. M. 1956 (= Frankfurter wissenschaftliche Beitrige.
Rechts- und Wirtschaftswissenschaftliche Reihe 13), S. 43. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 85.

132 Vgl. z.B. Pauser, Josef: ,,Welch Frevel! Jetzt erscheinen die kaiserlichen Edikte gar noch als Spielkarten.*
Thomas Murners juristisches Lehrkartenspiel iiber die ,Institutionen® Justinians. In: Zeitschrift fiir Neuere
Rechtsgeschichte 18 (1996), S. 169-225. Prinz, Franziska: Der Bildgebrauch in gedruckten Rechtsbiichern des 15.
bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts. Hamburg 2006 (= Gesellschaft und Recht 5; Diss. 2005), bes. §12 II. Die
mnemotechnischen Schriften Murners, S. 89-91. Prinz, Stephan: Juristische Embleme. Rechtsmotive in den
Emblemata des 16. bis 18. Jahrhunderts. Miinster 2009 (= Gesellschaft und Recht 6; Diss. 20006), bes. §13 IIIL. Die
Spielkarten des Thomas Murner, S. 121-124.

133 Vgl. z.B. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart. Studien aus thematischer, formaler und
stilistischer Perspektive. Bonn 2006 (= Schriften zur Mediévistik 9; Diss. 2006).

134 Neukirchens Edition der Satire ist in einer literaturwissenschaftlichen Reihe erschienen.

135 Vgl. Miinch, Birgit Ulrike: Periculos Catus. Subversive Kritik in Bildern und Texten Thomas Murners. In:
Thomas Schauerte/Jiirgen Miiller u.a. (Hg.): Von der Freiheit der Bilder. Spott, Kritik und Subversion in der Kunst
der Diirerzeit. Petersberg 2013, S. 212-216. Dies.: ,,Viel scharppfe Gemelde und ,,lesterliche Figuren. Cranach
und seine Zeitgenossen auf dem ,,Schlachtfeld* druckgraphischer Fehden. In: Timo Triimper/Julia Carrasco
(Hgg.): Bild und Botschaft. Cranach im Dienst von Hof und Reformation. Heidelberg 2015, S. 81.

26



2) Zeitlicher Kontext von Murners Publizistik

2.1) Zur Person Murners

Geboren wurde Thomas Murner am 24.12.1475 im elsdssischen Oberehnheim (heute Obernai).
Als Kleinkind infizierte er sich mutmaBlich mit Poliomyelitis (seine Familie hielt ihn fiir
verhext); als Folge der Erkrankung hinkte er. 1481 zog seine Familie nach Straburg und
erwarb 1482 das Biirgerrecht. Die gute Integration der Familie in das stddtische Leben zeigt
sich daran, dass Murners jiingerer Bruder Johannes sowie zuvor ihr Vater Matthdus Advokaten
beim stddtischen Rat wurden. In StraBburg besuchte Murner die Lateinschule der dort
ansissigen Franziskanerkonventualen, 1490 trat er in den Konvent ein'*®, 1494 wurde er mit
einer pipstlichen Sondergenehmigung bereits mit 19 Jahren zum Priester geweiht!?’.

Murner genoss, der franziskanischen Tradition entsprechend, eine umfassende Bildung'®8. Im
Anschluss an seine schulische ermoglichte ihm sein Orden eine universitdre Ausbildung, 1494
nahm er das Studium der Artes Liberales auf. Damit nutzte er eine vor allem von Ordensleuten
um 1500 in Anspruch genommene Moglichkeit, seine Studien fortzusetzen. Er reiste durch
Europa, wobei ihm die Verbreitung des international organisierten Franziskanerordens zu Gute
kam. Seine Aufenthalte lassen sich fiir die Universititen von Freiburg, Koln, Paris, Rostock,
Krakau, Wien, Trier und Basel'* nachweisen. In Freiburg erwarb er 1498 den Magister artium
und 1500 den Baccalaureus der Theologie in Krakau. Zusétzlich beschiftigte er sich mit
Naturkunde und antiker Dichtung, womit er nicht nur eine universale, sondern auch eine

humanistische Gelehrsamkeit anstrebte!*°. Seine ersten Schriften veroffentlichte er 1498/99'41,

136 Neben den Franziskanern waren in StraBburg acht weitere Mdnchsorden ansissig. Vgl. Brady, Thomas:
Zwischen Gott und Mammon. Protestantische Politik und deutsche Reformation. Berlin 1996, S. 63.

137 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.). In: James Hardin/Max Reinhart (Hgg.): German Writers of the
Renaissance and Reformation 1280-1580. Detroit 1997 (= Dictionary of Literary Biography 179), S. 187. Newald,
Richard: Thomas Murner. Zu seinem 400. Todestag. In: Zeitschrift fiir deutsche Geistesgeschichte 4, 1/2 (1938),
S. 2. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 204. Smolinsky, Heribert: Eine Personlichkeit an der Zeitenwende: Thomas
Murner zwischen Spétmittelalter und Moderne. Vortrag anlésslich der Er6ffnung der Ausstellung Thomas Murner,
Elséssischer Theologe und Humanist. Karlsruhe 1988 (= Vortrége. Badische Landesbibliothek 14), S. 7. Ders.:
Thomas Murner, S. 79-81. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-
1520. Verfasserlexikon 2. Berlin/Boston 2013, Sp. 300.

138 Von Ordensgriindung an wurde Wert auf die Ausbildung der Mitbriider gelegt, damit sie ihren seelsorgerischen
Aufgaben gerecht werden konnten. Franziskanerkloster waren ,,Zentren der Bildung®. Hamm, Berndt: Biirgertum
und Glaube. Konturen der stddtischen Reformation. Gottingen 1996, S. 79. Vgl. Dettloff, Werner:
Franzsikanerschule (Art.). In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 4. Freiburg/Basel u.a. 1995, Sp. 41.

139 Murners reger Wechsel der Studienorte war auch fiir die damals sehr mobile Studentenschaft ungewdhnlich.
Durch seine zahlreichen Ortswechsel — bis zu seinen letzten Lebensjahren hielt er sich kaum ldnger als zwei Jahre
an einem Ort auf — unterschied er sich von anderen elsdssischen Humanisten, die nur selten das Reichsgebiet
verlielen. Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 22f. Smolinsky, Heribert: Eine Personlichkeit
an der Zeitenwende, S. 10.

140 Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, Bildungsgang und Wissen. In: Franziskanische Studien 9
(1922), S. 75. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 81f. Ders.: Eine Personlichkeit an der Zeitenwende, S. 9.
Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 616. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301.

14l Murner, Thomas: Practica anno domini M.cccc.L.xxxxviii Per fratrem Thomam Murner, Septem liberalium
artium magistrum Cracouiensem ordinis fratrum minorum ad instanciam Generosi domini Johannis de Morsperg

27



Parallel zu seinem Studium war er in unterschiedlichen Funktionen fiir seinen Orden titig. Ab
1501 wirkte er als Lehrer fiir Theologie an der Franziskanerschule in Straburg. Dort geriet er
mit dem angesehenen Humanisten Jakob Wimpfeling'¥?, dem Oberhaupt des
Humanistenkreises am Oberrhein, in Streit. In der 1501 veroffentlichten Germania hatte dieser
fiir die Griindung eines Gymnasiums geworben und dafiir die Bedeutung von geschichtlichen
Kenntnissen fiir die Treue zu Kaiser und Reich hervorgehoben. Als Grund fiir Murners
Erwiderung wird angenommen, dass die Umsetzung von Wimpfelings Schulplidnen in
StrafBburg der etablierten Franziskanerschule geschadet hétte. Murner bezog sich mit seiner
Kritik jedoch allein auf Wimpfelings Ausfithrungen und sprach die Schulpléne nicht an. Diese
Konfrontation war Murners erste publizistische Auseinandersetzung'*.

1505 wurde er zum Kommissar fiir die dsterreichische Ordensprovinz ernannt und von Kaiser

Maximilian I. in Wien zum poeta laureatus'**

gekront, woran sich zeigt, dass er schon wihrend
seiner Studienzeit erfolgreich schriftstellerisch titig war. 1506/7 lehrte er an der Universitét von
Krakau und 1508 in Freiburg, wo er den Doktor der Theologie erwarb. Hier experimentierte er
mit pidagogischen Lehrmethoden und schuf etwa ein Lernkartenspiel'®. Als Lehrer war
Murner so erfolgreich, dass er wegen des schnellen Fortschritts seiner Schiiler unter den
Verdacht der Hexerei geriet. Auf Grund von Streitigkeiten musste er die Stadt nach nicht ganz

einem halben Jahr wieder verlassen. Fiir seinen Orden ging er dann als Prediger und

Baronis compilata. Freiburg 1498. Abgedruckt und iibersetzt in: Moriz Sondheim: Thomas Murner als Astrolog.
Straburg 1938 (= Schriften der Elsass-Lothringischen Wissenschaftlichen Gesellschaft zu Strassburg. Reihe A.
Alsatica und Lotharingica XX), S. 51-89. Ders.: Inuectiva contra Astrologos Serenissimo Romanoru[m] regi
Maximiliano pijssimo [con]tra co[n]federatos quos vulgo Swite[n]ses nu[n]cupamus interitu[m] predice[n]tes
fr[atr]is Thome Murner liberaliu[m] artiufm] m[a]g[ist]ri felici exorditur sidere. Stralburg 1499. Ders.: Tractatus
perutilis de phitonico contractu fratris Thome murner liberaliu[m] artium magistri ordinis minorum Ad instantiam
Generosi domini Johannis Wérnher de Mérsperg compilatus. StraBburg 1499.

142 Jakob Wimpfeling (1450-1528) stammte aus Schlettstadt. Nach dem Erwerb des Magister artium 1471 in
Heidelberg war er an der dortigen Artistenfakultiit in verschiedenen Amtern titig, zuletzt als Rektor. 1496 schloss
er sein Theologiestudium mit dem Lizentiat ab, spétestens 1474 empfing er die Priesterweihe. 1484 wurde er
Domprediger in Speyer, spater Domvikar. 1486 trat er erstmals als Autor eines Druckwerkes namentlich in
Erscheinung, 1492 machte er sich einen Namen als politischer Publizist. In den 90er Jahren wurde ihm die Reform
der Lateinschulen zu einem zentralen Anliegen. Nach einer kurzen Zeit in Heidelberg, wo er erneut an der
Artistenfakultit lehrte, ging er 1501 nach StraBburg. Nachdem er seine Amter und Pfriinde fiir (fehlgeschlagene)
Riickzugspléne aufgegeben hatte, veroffentlichte er zahlreiche Schriften. Darin trug er etwa Reformanliegen vor,
fiihrte aber auch Fehden aus. 1518 zog er nach Schlettstadt. Vgl. Mertens, Dieter: Wimpfeling, Jakob (Art.). In:
Deutscher Humanismus 1480-1520. Verfasserlexikon 2. Berlin/Boston 2013, Sp. 1289-1295.

143 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 188. Heger, Hedwig: Thomas Murner. In: Stephan Fiissel (Hg.):
Deutsche Dichter der frithen Neuzeit (1450-1600). Ihr Leben und Werk. Berlin 1993, S. 296f. Simons, Roswitha:
Der Streit zwischen Jakob Wimpfeling und Thomas Murner. In: Karl Enenkel/Christian Peters (Hgg.): Humanisten
iiber ihre Kollegen. Eulogien, Klatsch und Rufmord. Miinster 2018 (= Scientia universalis. Abteilung I. Studien
zur Wissenschaftsgeschichte der Vormoderne 3), S. 32. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 302.
144 Siehe als grundlegende Studie Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters. Gekronte Intellektuelle im
16. Jahrhundert. K6ln/Weimar/Wien 2003 (= Frithneuzeitstudien, N.F. 4; Diss. 2001).

145 Murner, Thomas: Logica memoratiua Chartiludiu[m] logice / siue totius dialectice memoria: & nouus Petri
hyspani textus emendatus: Cum iucundo pictasmatis exercitio: Eruditi viri .f. Thome Murner Arge[n]tini: ordinis
minor[um]: theologie doctoris eximij. StraBburg 1509.

28



Lesemeister'*® nach Bern. Dort fand der Jetzerhandel statt, in dem es um einen Streit zwischen
Franziskanern und Dominikanern beziiglich der (un)befleckten Empfingnis Mariens ging'®’.
Mit diesem Prozess befasste Murner sich in mehreren Publikationen'*, zum ersten Mal griff er
dabei auch auf die deutsche Sprache zuriick'®.

1509/10 ging er nach Speyer, nachdem er zum Guardian (Vorsteher) des dortigen
Franziskanerklosters berufen worden war, als Prediger und Lesemeister wirkte er 1511-1513 in
Frankfurt a.M.. Dort verfasste er mit der Narrenbeschworung'® seine erste Narrensatire, die
ihn zu einem erfolgreichen Autor machte, und verdffentlichte Ubersetzungen jiidischer Gebete
sowohl auf Latein als auch auf Deutsch!>!. 1513 musste er Frankfurt verlassen, weil er (wie
zuvor in Freiburg) Arger dadurch erregte, dass er in seinen Predigten bestimmte Personen
angriff. Er ging nach Stra3burg (1513/14), wo er kurz als Guardian fiir sein Kloster titig war.
Auf die Vorwiirfe seiner Mitbriider, er habe Misswirtschaft betrieben, reagierte er u.a. mit dem
Verfassen eines Flugblattes'>?. 1515 erschien seine Ubersetzung der Aeneis'>*. Im gleichen Jahr
nahm er das Studium der Rechtswissenschaft auf. In Trier lehrte er an der juristischen Fakultét
und hielt als erster seine Vorlesungen in deutscher Sprache. Gelehrt hat er — nach Aufenthalten
in Straburg und im Auftrag seines Ordens in Rom — auBlerdem in Basel. Dort verfasste er

verschiedene Lehrschriften, u.a. die erste deutsche Ubersetzung der Institutionen Justinians'>*,

146 Dem Lesemeister oblag die Ausbildung der jungen Monche. Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfiierkloster Luzern
von der Griindung bis 1600. In: Clemens Hegglin/Fritz Glauser (Hgg.): Kloster und Pfarrei zu Franziskanern in
Luzern. Geschichte des Konvents (vor 1260 bis 1838) und der Pfarrei (seit 1845), Baugeschichte der Kirche.
Luzern/Stuttgart 1989 (= Luzerner Historische Veroffentlichungen 24), S. 42.

147 Der Berner Dominikaner Hans Jetzer hatte von Heiligenerscheinungen berichtet, die fiir die von den
Dominikanern vertretene Lehre der befleckten Empféangnis Mariens warben. Bei einem Verhor durch den Bischof
von Lausanne beschuldigte er vier Klostervorsteher, die Erscheinungen inszeniert zu haben. Jetzer wurde
freigelassen, die Klostervorsteher wurden verhaftet und nach ihrer Verurteilung am 31.05.1509 verbrannt. Vgl.
Utz Tremp, Kathrin: Jetzerhandel (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [https://hls-dhs-
dss.ch/de/articles/017170 (letzter Aufruf 17.12.2020)].

148 7.B. Murner, Thomas: De quattuor heresiarchis ordinis Preedicatorum de Obseruantia nuncupatorum / apud
Suitenses in ciuitate Bernensi co[m]bustis. Anno Christi M.D.IX. StraBburg 1509. Ders.: Uon den fier ketzeren
Prediger orde[n]s der obseruantz zii Bem im Schweytzer land verbran[n]t in de[m] jar noch Christi geburt
.M.CCCCC.ix. vff de[n] nechste[n] donderstag noch Pfingsten. Mit vil schéne[n] figiirlin vnd lieblichen
reymspriichen netiwlich geteiitscht. Stralburg 1509.

149 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 189. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 82. Worstbrock,
Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 303.

150 Murner, Thomas: Doctor murners narre[n] bschweru[n]g. StraBburg 1512.

151 7.B. Murner, Thomas: Benedicite iudeoru[m] vti soliti su[n]t a[n]te / [et] post cibi su[m]ptione[m] benedicere
[et] gratias agere deo Egregio doctore Thoma murner Argentinensi ordinis minor[um] interprete. Frankfurt 1512.
Ders.: Der iuden Benedicite wie sy gott den herren loben / vnd im vmb die spey dancke[n]. Durch de[n]
hochgelerte[n] herre[n] doctor Thomas murner barfisser orde[n] von hebrayscher sprach in deutsch
verdamletschett. Frankfurt 1512.

152 Abdruck der unbetitelten Schrift in Réhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 588-590.

153 Murner, Thomas: Vergilij maro[n]is dryzehe[n] Aeneadische[n] Biicher von Troianischer zestérung / vnd
vifgang des Romische[n] Reichs. durch doctor Murner v[er]tutst. StraBburg 1515.

134 Murner, Thomas: Instituten ein warer vrsprung vnnd fundament des Keyserlichen rechtens / von dem
hochgelerten herren Thoma[n] Murner der heiligen geschrifft Doctor / beyder rechte[n] Licentiaten / verdiitschet
/ Vnd vff der hohen schul Basel in syner ordenlichen lectur offenlich mit de[m] latin verglichet. Basel 1519

29



In Basel beendete er sein juristisches Studium 1519 mit der Promotion, wobei es zunichst
strittig war, ob ein Monch einen Doktortitel {iber das ,weltliche Recht erlangen kénne. Noch
im selben Jahr begab er sich fiir seinen Orden nach Italien. Ebenfalls 1519 erschien Murners
Ubersetzung einer Schrift Ulrichs von Hutten iiber die Syphilis'>®. Insgesamt vereinigte der
vielerorts tdtige Murner ,,viele Wiirden in seiner Person, er war ein prominenter Mann und
zudem ein angesehener Dichter!3¢,

Als Murner 1520 nach kurzen Aufenthalten als Lesemeister in Straburg und Augsburg
endgiiltig nach Straburg zuriickkehrte, wurde dort bereits lutherisch gepredigt. Ende 1520
begann Murner mit seiner vornehmlich deutschsprachigen publizistischen Offensive gegen die
Lehre Luthers und verdffentlichte kurz hintereinander mehrere Schriften, u.a. eine Ubersetzung
von Luthers De captivitate babylonica ecclesiae'®’. Er wurde ,,zum schérfsten publizistischen
Gegner Martin Luthers und der Reformation“!>®. Wihrend Murners erste Schriften noch
vergleichsweise moderat waren, verschérfte sich der Ton bereits im folgenden Jahr. Nicht nur
feindliche Reaktionen auf seine Schriften, sondern auch die Verbrennung der pépstlichen Bulle
Exsurge Domine durch Luther spielten dabei eine Rolle. AuBlerdem sah er sich dazu veranlasst,
sein Vorgehen &ffentlich zu rechtfertigen!>®. 1522 fiihrte er seinen einzigen Flugschriftenstreit,

1160

sein Kontrahent war der ehemalige Augustiner Michael Stifel *”. Ausgangspunkt war ein Lied

155 Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, S. 76. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 190f.
Nyhus, Paul L.: The Franciscans in South Germany, 1400-1530: Reform and Revolution. Philadelphia 1975 (=
Transaction of the American Philosophical Society N.S. 65,8 (1975)), S. 21. Iserloh, Erwin: Thomas Murner
(1475-1537), S. 19. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 85. Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617.
Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 304/332. Hutten, Ulrich von: Vlrichi de Hvtten Eq. De
gvaiaci medicina et morbo gallico liber vavs. Mainz 1519. Murner, Thomas: Ulrichen vo[n] hutten eins teutschen
Ritters von der wunderbarliche[n] artzney des holtz Guaiacu[m] genant / vad wie man die Frantzosen oder
blattere[n] heilen sol / zt herrn Albrechte[n] dem Churfiirste[n] / Cardinale[n] / vn[n] Ertzbischoff von Mentz ein
buch beschriben Durch de[n] hochgelerte[n] herre[n] Thoma[n] Murner der heilige[n] geschrifft vn[n] beider
rechten Doctor geteutschet vnd verdolmetschet. Stralburg 1519.

156 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 297.

157 Murner, Thomas: Von der Babylonischen gefenknuB3 der Kirchen / Doctor Martin Luthers. Straburg 1520.

158 Fischer, Rainald: Murner, Thomas (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D12177.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

159 Murner, Thomas: Protestation, S. 598-602.

160 Michael Stifel (1486/87-1567) war ein Esslinger Augustinermonch. Er und einige Mitbriider predigten ,in
evangelischer Weise‘ und gerieten in Konflikt mit der Klosterobrigkeit. 1518 wurde er von seinem Orden
ausgeschlossen, 1519 exkommuniziert, 1521 in Acht gesetzt. Neben seinem Lyed und Engagement fiir die
reformatorische Lehre veranlasste Stifel eine Auseinandersetzung mit dem Konstanzer Weihbischof, aus Esslingen
zu flichen. Danach wirkte auf der Burg des Ritters Hartmuth von Cronberg als Prediger und ging nach Wittenberg.
Luther vermittelte ihm u.a. 1525 eine Stelle als Prediger in Oberdsterreich. Im Erzherzogtum Osterreich war er
der erste reformatorische Prediger, Ende 1527 musste er als Anhénger der Reformation von dort fliechen. Danach
bekleidete er verschiedene Pfarrstellen, u.a. in Lochau (heute Annaburg), wo er Aufsehen durch einen falsch
vorhergesagten Termin fiir den Weltuntergang (19.10.1533) erregte. 1559 ging er als Mathematiklehrer nach Jena.
Vgl. Hofmann, Joseph Ehrenfried: Michael Stifel, S. 39f. Kommerell, Viktor: Michael Stifel. Mathematiker und
Theologe 1487-1567. In: Hermann Haering/Otto Hohenstatt (Hgg.): Schwiébische Lebensbilder. Stuttgart 1942,
S. 512f. Reich, Karin: Die Beziehung Martin Luthers zu Michael Stifel. In: Esslinger Studien 29 (1990), S. 19.
Dies.: Mathematik in der Reformation, Reformen der Mathematik: z.B. Michael Stifel. In: Michael Fothe/Bernd
Zimmermann (Hgg.): Zur Geschichte der Mathematik in Jena/Wurzeln strukturwissenschaftlichen Denkens;

30



Stifels, das Luther als Engel der Apokalypse deutete, worauf Murner eine Kontrafaktur dichtete.
Ende des Jahres erschien die umfangreiche Verssatire Von dem grof3en Lutherischen Narren'®!
(116 Blatt in 4°), die bereits kurz nach ihrer Veroffentlichung vom Stadtrat verboten wurde.
Die beschlagnahmten Exemplare der Schrift wurden zerstort!2.

1523 folgte er einer von einer unbekannten Person vorgetduschten Einladung nach England an
den Hof Heinrichs VIII. — die Einladung war insofern glaubwiirdig, als dass Murner sich in der
Konfrontation zwischen Luther und Heinrich publizistisch fiir den Kénig eingesetzt hatte!®’.
Nach seiner Riickkehr nach Straflburg spitzte sich seine Lage dort weiter zu, 1524 wurde ihm
ein Publikationsverbot erteilt, zwei in diesem Jahr verfasste Schriften'®* konnte er nicht mehr
verdffentlichen. Wegen seines Engagements kam es zu verschiedenen Konflikten, in deren
Folge er 1524, als er sich wihrend eines Aufstandes im benachbarten Oberehnheim aufhielt,
nicht wieder zuriickkehren durfte. Ende des Jahres wurde sein Kloster aufgeldst!®’.

Aus Oberehnheim floh er 1525 im Zuge des Bauernkrieges vor Aufstindischen, die seine
Auslieferung forderten. Am 08.07.1525 traf er in Luzern ein, wo er zunéchst Prediger und
Lehrer wurde und ab 1527 als Stadtpfarrer wirkte. In der Eidgenossenschaft sah Murner sich
mit der Theologie Zwinglis konfrontiert, gegen die er sich publizistisch wandte. Zwar verfasste
er sein erstes dort publiziertes Werk auf Latein'®, doch bediente er sich wie zuvor in StraBburg
vornehmlich der deutschen Sprache. Sein Aufenthaltsort gehorte zu den sich entschieden gegen

die Reformation wendenden eidgendssischen Orten, von wo aus er sich in den folgenden Jahren

Beitrdge zu einem Kolloquium der Abteilung fiir Didaktik der Mathematik und Informatik anlésslich des 450-
jéhrigen Bestehens der Universitét Jena. Jena 2009, S. 12f. Dies.: Michael Stifel (1487?-1567). Mathematik und
Weltuntergang. In: Helmuth Albrecht (Hg.): Schwiébische Forscher und Gelehrte: Lebensbilder aus sechs
Jahrhunderten. Stuttgart 1992, S. 11f. Dies.: Stifel, Michael (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 25. Berlin 2013,
S. 337f Strobel, Georg Theodor (Hg.): Nachricht von Michael Stifels Leben und Schriften. Niirnberg/Altdorf 1790.
Neudruck als Karin Reich (Hg.): Die Stifel-Biographie von Georg Theodor Strobel. Miinchen 1995 (= Algorismus.
Studien zur Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften 11), S. 40/42.

161 Murner, Thomas: Uon dem grossen Lutherischen Narren wie in doctor Murner beschworen hat. StraBburg 1522.
162 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 191-193. Lienhard, Marc: Aufbruch und Entfaltung. In: Marc
Lienhard/Jakob Willer (Hg.): StraBburg und die Reformation. Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt.
Kehl/Straflburg/Basel 1981, S. 18/22/25. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305.

163 Br gab etwa Heinrichs Assertio in StraBburg heraus und iibersetzte diese. Vgl. Murner, Thomas (Hg.): Assertio
septem sacramentorvm adversus Martinu[m] Lutheru[m] @dita ab inuictissimo Angli[a]e & Francie rege, &
d[omi]no Hyberni[a]e heinrico eius nominis octauo, cu[m] registro nuper addito, atq[ue] D. Erasmi Rothe.
eplisto]la huius operis co[m]endaticia. StraBburg 1522. Ders.: Bekennu[n]g der siiben Sacramente[n] wider
Martinum Lutehru[m] / gemacht von dem vniiberwintlichen kiinig zi Engelland vnd in Franckreich eine[m] herren
zi Hibernien / Heinrico des namens dem achten. [etc]. Doctor Murner hat es vertiitscht. StraBburg 1522.

164 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 97-114. Ders.: Mendatia Lvtheri in serenissimvm anglorvm et fratriae
regem Henricvm octavvm. Fidei defensorem. Literis et armis trivmphatorem magnificvm. Stralburg 1522.

165 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305.

166 Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij. Doctoris. Lutheranos. Gothos in harenam disputatoriam euocantis /
vt sub iudicibus (non indocta multitudine qua hactenus seditiose. Stentorem egerunt no[n] disputarunt, de summa
fidei iusta atie manus conserant / Articvli novem cantonum. Heluetiorum / in huius temporis fidei erumnas editi /
& ab antique probitatis viris. Heluetijs. Christianissimis cantonibus. Lutzern. Vry. Schvuytz. Vndervualden. Zuge.
Fryburg. Solathorn. VVallis. acceptati. edicti. publicati // Mvrnervs in Lvtheranorum perfidiam / vt infamiam quam
sibimet contra ius gentium & nature irrogarunt / purgent / & vera non sucata spongia abstergant. Luzern 1525.

31



als angesehener , Wortfithrer der Verteidiger des Katholizismus*“!%” im schweizerischen
Glaubensstreit engagierte. Mai/Juni 1526 war er an der Disputation von Baden (einem Versuch,
die Glaubenseinheit in der Eidgenossenschaft wiederherzustellen) beteiligt. Sein dortiges
Engagement schlug sich in einigen Verdffentlichungen!®® nieder. Publizistisch duBerte er sich
auch zur Berner Disputation'®’, durch die die in Bern 1528 offiziell eingefiihrte Reformation
legitimiert wurde. Gegen Bern richteten sich die beiden letzten Satiren Murners'’’. Seine letzte
Publikation'”! ist 1529 erschienen!”2.

Wegen seines Engagements gegen die Reformation in der Eidgenossenschaft wurde die Lage
fiir ihn in dem sich zuspitzenden Religionskonflikt immer problematischer. Einem gegen ihn
eingeleiteten Verfahren (in den Friedensverhandlungen nach dem 1. Kappeler Krieg wurde
seine Auslieferung insbesondere von Bern und Ziirich gefordert, um ihn in Basel vor Gericht
zu stellen) entzog er sich Mitte 1529 durch Flucht. Nach kurzen Aufenthalten in Hagenau und
Heidelberg kehrte er Anfang 1530 nach Oberehnheim zuriick, wo er ab 1533 wieder als
Seelsorger!” titig wurde und 1537 starb!’*. Zwar endete mit seiner Flucht aus Luzern seine
Tatigkeit als Kontroverstheologe, nicht jedoch sein schriftstellerisches Tun: Er iibersetzte die

Weltchronik des Marcus Antonius Sabellicus'”.

167 Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617.

168 7.B. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not feste[n] Fursuhtigen Ersamen wysen der xij Orter einer
16bliche[n] eydtgnoschafft gesadten botten. Thome Murner der heilige[n] gschriffte[n] vnd beider rechten Doctor
barfusser orden / vff dem tag zu Einsidlen. In dem iar, Christi vnsers herren. M.D xxvi vff Philippi vnd Jacobi
gehalten / wider die lesterlich flucht / vnd dz verzwifflet abschreibe[n] Vlirich Zwinglins / worum er vff der
disputation z Baden von den xij Orteren ersetzet nit wil erschinen / so er doch frey geleit hat dar vnd dannen zu
reiten. Luzern 1526.

169 7. B. Murner, Thomas: Hie wiirt angezeigt dz vnchristlich freuel / vngelort vnd vnrechtlich vB rieffen vn[n]
fiirnemen einer loblichen herrschafft von Bern ein disputation zu halten in irer gnaden statt / wider die gemein
Christenheit / wider das heylig gots wort / wider dz Euangelion Christi Jhesu / wider die heyligen geschrifften des
alten vnd nuwen testaments / wider den alten woren vnd vngezwifleten Christliche[n] glauben / vn[n] wider alle
menschliche fromkeit vnd erberkeit. Luzern 1528.

170 Anlass boten die Satiren von Krankheit und Tod der Messe des Berners Niklaus Manuel. Vgl. Worstbrock,
Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 355. Murner, Thomas: Des alten christlichen beeren Testament. Luzern
1528. Ders.: Des jungen Béren Zahnweh, S. 141-167.

71 Murner, Thomas: Ein send brieff.

172 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 193-195. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.),
Sp. 305f.

173 Seine Pfarrkirche St. Johann lag im an Oberehnheim angrenzenden Gebiet der Familie von Oberkirch, die das
Patronatsrecht innehatte. Murner wirkte bis 1536 als Pfarrer, dessen Nachfolger verlie3 die Stelle bald wieder,
nach einer lingeren Vakanz wurde 1571 Paul Soldinus als evangelischer Prediger eingesetzt. Vgl. Adam, Johann:
Evangelische Kirchengeschichte der elsdssischen Territorien bis zur franzdsischen Revolution. Straburg 1928,
S. 429f. Muller, Christine: Obernai. In: Bernard Vogler (Hg.): La Décapole. Dix villes d'Alsace alliées pour leurs
libertés 1354-1679. StraBburg 2009, S. 169f. Rohrich, Timotheus Wilhelm: Geschichte der Reformation im Elsass
und besonders in Strasburg, nach gleichzeitigen Quellen bearbeitet 3. Stralburg 1832, S. 207.

174 Vgl. Fischer, Rainald: Murner, Thomas (Art.), S. 19. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 195. Ukena,
Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 618. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 306.

175 Von der vermutlich vollstindigen Ubersetzung sind drei Manuskriptbénde erhalten, die als Faksimile vorliegen:
Murner, Thomas: M.A. Sabellici Hystory von anbeschaffener welt. Ubersetzung der Enneades des Marcus
Antonius Sabellicus. Vollstindige Faksimile-Ausgabe der Handschriften K 15 und K 3117 der Badischen
Landesbibliothek in Karlsruhe sowie der Handschrift Ms. 268 der Humanistenbibliothek in Schlettstadt.

32



2.2) Alligemeine Einordnung Murners in Humanismus und Reformation

Anhand der Skizze von Murners Biographie deutet sich schon an, dass Murner, wie etwa die
ebenfalls friih in Erscheinung tretenden Kontroverstheologen Emser und Cochlaeus'’®, dem
Kreis der Humanisten zugeordnet werden kann. Humanisten beschéftigten sich verstérkt mit
der Antike und waren Teil einer auf deren Ideale ausgerichteten Bildungsbewegung, die das
gesellschaftliche, religiose und politische Leben umfasste. Die Antike galt als
HandlungsmaBstab, deren Kategorien der Asthetik und Stilistik {ibernommen wurden, als
groftes stilistisches Vorbild galt Cicero. Im Fokus stand nicht nur die lateinische Uberlieferung,
sondern ebenso die Riickkehr zur griechischen Antike!”’. Diese fiir Humanisten zentrale
Antikerezeption findet sich in zahlreichen von Murners Schriften, in seinen Moralsatiren
dienten ithm antike Erzdhlungen etwa als Beispiele fiir zeitlose menschliche Schwichen. Mit
seinen Satiren kniipfte Murner nicht nur an Sebastian Brants Narrenschiff!’® an, sondern auch
an Quintilians Unterscheidung zwischen ,Schimpf* und ,Ernst*!”®. Zu aktuellen Ereignissen,
wie dem Jetzerhandel oder der Reformation'®®, zog er bewertende Parallelen zu antiken
Heldensagen. Eine besondere Rolle spielte fiir Murner dabei Vergil, einer der beliebtesten
klassischen Autoren der Frithen Neuzeit. Dieser galt seit dem Mittelalter als Autor zentraler
Bedeutung, seine Werke hatten weite Verbreitung gefunden. Murner hatte sich mit ihm schon

vor seiner 1515 erschienenen Ubersetzung der Aeneis intensiv beschiftigt und in seine

Einfiihrung, hg. v. Hedwig Heger/Gerhad Stamm. 3 Béande + 1 Begleitband. Karlsruhe 1987. Vgl. Worstbrock,
Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 359. Marcus Antonius Sabellicus (1436-1506) war ein italienischer
Bibliothekar, Historiker und Philologe, der an den Universititen von Udine und Venedig als Professor der
Beredsamkeit tdtig war. Der deutsche Humanist Konrad Celtis gehdrte zu seinen Schiilern. Die Weltgeschichte
(Enneades sive Rhapsodie historiarum) erschien erstmals 1498-1504 als zweibdndiges Werk in Venedig. Vgl.
Heger, Hedwig: Einfiihrung. In: Murner, Thomas: M. A. Sabellici Hystory von anbeschaffener welt. Beiheft, S. 7.
176 V gl. Hirschi, Caspar: Wettkampf der Nationen. Konstruktionen einer deutschen Ehrgemeinschaft an der Wende
vom Mittelalter zur Neuzeit. Gottingen 2005 (= Diss. 2004), S. 415. Murner grizisierte oder latinisierte seinen
Namen, wie auch andere Humanisten, nicht. Die Namensénderung wurde stirker von solchen Humanisten genutzt,
die sozial aufgestiegen waren und weniger von solchen, die bereits einen héheren sozialen Rang innehatten — sie
sahen keinen Anlass, ihre Herkunft zu verschleiern. Vgl. Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur. In:
Werner Rocke/Maria Miinkler (Hgg.): Die Literatur im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Miinchen/Wien
2004 (= Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart 1), S. 102-104.
Miiller, Harald: Nome est omen. Humanistische Identitéitsspielereien. In: Christian Jaser/Harald Miiller/Thomas
Woelki (Hgg.): Eleganz und Performanz. Von Rednern, Humanisten und Konzilsvétern. Johannes Helmrath zum
65. Geburtstag. Wien/Kdln/Weimar 2018, S. 468f.

177 Vgl. Fiissel, Stephan: Einleitung. In: ders. (Hg.): Deutsche Dichter der friihen Neuzeit (1450-1600). Ihr Leben
und Werk. Berlin 1993, S. 22f.

178 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 331f. Das Narrenschiff war die erste volkssprachige
Satire, die mit dem Terminus fiir die romische Verssatire als ,satyra‘ bezeichnet wurde, womit die von Humanisten
rezipierte antike Satiretheorie Anwendung fand. Murner hat diesen Begriff nie fiir seine eigenen Werke verwendet
oder reflektiert. Er bezeichnete seine Satiren als ,schympffred, wobei zwischen dieser und der ,satyra‘-Tradition
wohl ein Zusammenhang bestand. Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 47/57.

17 Vgl. Hess, Giinter: Deutsch-Lateinische Narrenzunft. Studien zum Verhiltnis von Volkssprache und Latinitit
in der satirischen Literatur des 16. Jahrhunderts. Miinchen 1971 (= Miinchener Texte und Untersuchungen zur
Deutschen Literatur des Mittelalters 41; Diss. 1970), S. 117f.

180 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a3v.

33



Publizistik eingebunden. Tatséchlich fligte er Hinweise auf und Zitate von Vergil seit 1499 in
seine Werke ein — er bezog sich so hiiufig auf ihn wie auf keinen anderen antiken Autor!'8!

Das Zugénglichmachen der Aeneis, eines zentralen Textes romischer Dichtung, konnte aus
humanistischer Sicht als Provokation gesehen werden'®?, wohingegen fiir Murner die
Verfiigbarkeit des Werkes im Vordergrund stand — Murners Popularisierungsbestrebungen
waren ein genereller humanistischer Kritikpunkt. Das Ubersetzen antiker Autoren in die
deutsche Sprache (zunéchst fiir ein vorrangig adeliges oder patrizisches Publikum) etablierte
sich zwar ab dem Ende des 15. Jahrhunderts, grundsétzlich war aber humanistische eine
lateinische Literatur — aus ,,der Pflege und Beherrschung der Sprache der Romer bezogen
Humanisten ihre Identitit“'®*, Ubersetzungen stellten den Nutzen humanistischer Studien unter
Beweis, gleichzeitig pradsentierte sich der iibersetzende Humanist ,,als Vermittler, der es
erlaubte, den in antiken Texten beschlossenen Wissensschatz den zeitgendssischen
Machthabern auszubreiten, auf dass diese ihr Handeln darauf griinden kénnten.“!®* Mit der
zunehmenden Priferenz fiir die Volkssprache fiigte Murner sich in sein humanistisches Umfeld
am Oberrhein ein. Dort wurde ,,in den Jahrzehnten um 1500 so bewulit die Volkssprache

185

gewihlt, so ausgiebig libersetzt wie sonst nirgendwo im Reich. Allerdings entfernte ihn

seine volkssprachliche Dichtung ,,von seiner Basis des gelehrten Wissens und seinen
spezifischen Fahigkeiten des eleganten Gebrauchs der lateinischen Sprache®. Sie ermoglichte

ihm nicht, ,,sein spezifisches kulturelles Kapital zu vermehren, sie diskreditiert ihn eher*!®.

181 Vgl. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhiltnis zum Humanismus, S. 35/63-65/69. Vanek, Klara: , Ars
corrigendi® in der Friihen Neuzeit. Studien zur Geschichte der Textkritik. Berlin/Boston 2007 (= Historia
Hermeneutica. Series Studia 4), S. 99f. Der erste Hinweis Vergil findet sich in Murner, Thomas: Tractatus perutilis
de phitonico contractu, fol. alv. Vgl. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhéltnis zum Humanismus, S. 65.

182 Murner sicherte sein Werk ab, indem er es vor seiner Drucklegung von Konrad Peutinger hatte priifen lassen
und es Kaiser Maximilian widmete. Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 357.

183 Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur, S. 100. Vgl. Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas
Murners, S. 7. Késtner, Hannes: Antikes Wissen fiir den ,gemeinen Mann‘. Rezeption und Popularisierung
griechisch-romischer Literatur durch Jorg Wickram und Hans Sachs. In: Bodo Guthmiiller (Hg.): Latein und
Nationalsprachen in der Renaissance. Vortrige des 37. Wolfenbiitteler Symposions in der Herzog-August-
Bibliothek Wolfenbiittel vom 25. bis 28. September 1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbiitteler Abhandlungen zur
Renaissanceforschung 17), S. 348-350. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhéltnis zum Humanismus, S. 35.
Worstbrock, Franz Josef: Zur Einbiirgerung der Ubersetzung antiker Autoren im deutschen Humanismus. In:
Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 99,1 (1970), S. 45. Ahnlich wie Murner iibersetzte
Matthias Ringmann (aus dem Kreis um Wimpfeling) etwa Caesars historische Schriften (1507) und verdffentlichte
(im Erscheinungsjahr von Murners juristischem Lernkartenspiel) ein Spiel zum Erlernen der latinischen
Grammatik. Vgl. Kiihlmann, Wilhelm: Ringmann, Matthias (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 21. Berlin 2003,
S. 636. Ringmann, Matthias: Die Grammatica Figurativa des Mathias Ringmann (Philesius Vogesigena) in
Faksimiledruck, hg. v. Franz Ritter von Wieser. Stralburg 1905 (= Drucke und Holzschnitte des XV. und XVI.
Jahrhunderts in getreuer Nachbildung XI). Ders.: Julius der erst Romisch Keiser von seinen kriege[n]. erstmals v
dem Latin in Tiitsch bracht / vnd nliw getruckt. Stralburg 1507.

18 Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten — Genealogie des Reuchlinkonflikts. Tiibingen 2016 (=
Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 94; Diss. 2014), S. 631f.

185 Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 307.

186 Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 28.

34



Insgesamt dominiert in Hinblick auf sein Gesamtwerk jedoch nicht das Deutsche, sondern
Latein!®’,

Murner beherrschte neben dem fiir Gelehrte grundlegenden Latein — sein Latein kann allerdings
keiner bestimmten (Gelehrten)Gruppe zugeordnet werden, entsprach also auch nicht den
humanistischen Idealen'®® — Griechisch und Hebriisch. Griechisch konnte er sowohl lesen als
auch schreiben, im Hebriischen beherrschte er moglicherweise nur die Grundlagen. Durch die
Kenntnis dieser drei ,heiligen Sprachen‘ der Bibel war er ein im Humanistenkreis angesehener
,homo trilinguis‘. Die Dreisprachigkeit entsprach nicht nur einem humanistischen, sondern
auch einem theologischen Ideal'®’.

Wenn man allerdings davon ausgeht, dass sich Humanismus insbesondere an Humanisten
erkennen ldsst, ihn als einen ,,Identitit und Solidaritét stiftende[n] gelehrte[n] Habitus* begreift,
der ,,den Weg zu den personlichen Verkniipfungen zwischen den Gleichgesinnten zu einer
selbstdefinierten Gruppe* erdffnet'®®, dann zeigen sich bei der Einordnung Murners einige
Schwierigkeiten. Das Verhédltnis Murners zu anderen Humanisten war ndmlich durchaus
problematisch: Zum Bruch zwischen ihm und dem elsédssischen Humanistenkreis war es infolge
seiner Reaktion 1501 auf Wimpfelings Germania gekommen. Murner hatte dieser parodistisch
in der Germania nova'®’ widersprochen, die bald nach ihrem Erscheinen von der StraBburger
Zensur verboten worden war. Darin hatte Murner sich nicht nur gegen Wimpfeling gestellt,
sondern auch (aus verschiedenen personellen Griinden) gegen weitere prominente Unterstiitzer

Wimpfelings. Inhaltlich wandte Murner sich aulerdem gegen weitere Humanisten, da er dem

187 Vgl. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und Sprachbild. Zur reformatorischen Flugschrift »Der gesrtyfft
Schwitzer Baur«. Tiibingen 2004 (= Frithe Neuzeit 84; Diss. 1999), S. 155.

188 Er schrieb weder als Scholastiker noch als Humanist, sondern machte sich mit seltenen Wortern und gesuchten
Wendungen sein eigenes Latein zurecht.” Burger, Heinz Otto: Renaissance, Humanismus, Reformation. Deutsche
Literatur im europdischen Kontext. Berlin/Ziirich 1969 (= Frankfurter Beitrédge zur Germanistik 7), S. 303.

189 Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, S. 77. Heger, Hedwig: Murners Sprache. Kanzleisprache —
Dichtersprache. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothéque nationale et universitaire de
Strasbourg (Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la Bibliothéque
nationale et universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de Karlsruhe. Catalogue d’exposition.
Karlsruhe 1987, S. 79. Miiller, Harald: Nutzen und Nachteil humanistischer Bildung im Kloster. In: Thomas
Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der
humanistischen Kultur. Géttingen 2006, S. 210.

19 Helmrath, Johannes: Der Humanismus in Deutschland. In: ders.: Wege des Humanismus. Studien zu Praxis
und Diffusion der Antikeleidenschaft im 15. Jahrhundert. Ausgewahlte Aufsdtze 1. Tiibingen 2013 (=
Spéatmittelalter, Humanismus, Reformation 72), S. 24f.

191 Murner, Thomas: Thome Murner Argentini ordinis mi[n]o[rum] Sac[r]e Theo[logi]e baccalarij Cracouiensis
Ad rempublica[m] Argentinafm] Germania noua Oratio eiusdem ad capitulu[m] [pro]Juincie su[per]io[rum]
Alemanie in Ecclesia maiori ciuitat[is] Solodorensis [per]orata. Straburg 1502. Der Streit wurde nicht nur
publizistisch ausgetragen, sondern auch in einem Briefwechsel zwischen Murner und Wimpfeling. Vgl. Miiller,
Harald: Habit und Habitus. Monche und Humanisten im Dialog. Tiibingen 2006 (= Spétmittelalter und
Reformation. Neue Reihe 32; Habil. 2005), S. 330. Zu den Hintergriinden des Konflikts und den darin verfolgten
Strategien des Invektierens siehe Israel, Uwe: Defensio oder die Kunst des Invektierens im oberrheinischen
Humanismus. In: Zeitschrift fiir Historische Forschung 46 (2019), S. 407-441.

35



humanistischen Nationaldiskurs'®?> widersprach: Wimpfeling hatte in seiner Germania die
deutsche Geschichte des Elsasses betont, aber die franzdsische verleugnet. Murner hatte dieser

einseitigen Darstellung widersprochen'*?

. Als Reaktion auf Murner war u.a. 1502 die Defensio
Germaniae erschienen, deren Titelbild (Abb. 1) die Situation Murners bildlich vor Augen fiihrt,
da sich Wimpfeling, von sieben Schiillern umringt, und Murner als Einzelperson
gegeniiberstehen. ,,Das Bild fungiert als Mittel offentlicher Exklusion aus der societas
eruditorum litteraria, und zwar durch keine geringere Instanz als Jakob Wimpfeling, eine der
einflussreichen Persdnlichkeiten des elsidssischen Humanismus.“!** Ohne die Achtung anderer
Humanisten und den Austausch mit ihnen war es nicht moglich, der humanistischen
Gelehrtenrepublik anzugehoren!®.

Der Konflikt zwischen Murner und Wimpfeling wurde, wie es fiir den Humanismus typisch
war, von anderen dazu genutzt, sich durch Gedichte und Briefe dazu zu duflern. Damit sollte
nicht nur der Gegner angegriffen werden, sondern gleichzeitig sollten bestehende Bindungen

gefestigt werden. Die Texte hatten eine identititsstiftende Wirkung innerhalb der sodalitas,

wenn sie sich gegen einen gemeinsamen Gegner wandten und gemeinsame Auffassungen oder

192 In vielen Teilen Buropas fragten Humanisten nach dem Verhiltnis von Nationen untereinander sowie nationaler
Zugehorigkeit. Durch ihre Uberlegungen beeinflussten sie die ideologische Konstruktion der neuzeitlichen Nation.
Die Konkurrenz der Nationen untereinander blieb eine Simulation der am Diskurs beteiligten Humanisten, eine
Nationalisierung der breiten Bevlkerung war i.d.R. nicht beabsichtigt, sodass die deutsche Nation der Humanisten
nur eine ausgewihlte Minderheit umfasste und der Diskurs nur auf Herrschaftstriger ausgerichtet war. Zu den
prominenten deutschen Nationalisten zdhlte Wimpfeling, wohingegen andere sich nicht fiir nationale Zuordnungen
interessierten oder diese ablehnten. Vgl. Hirschi, Caspar: Vorwirts in neue Vergangenheiten. Funktionen des
humanistischen Nationalismus in Deutschland. In: Thomas Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des
Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Géttingen 2006, S. 373/378/383.
Huber-Rebenich, Gerlinde: Neue Funktionen der Dichtung im Humanismus? In: Thomas Maissen/Gerrit Walther
(Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Gottingen
2006, S. 57. In Murners kontroverstheologischen Schriften war der Nationaldiskurs nicht von Bedeutung. Wenn
er sich selbst als ,,ein deutscher” bezeichnete, so meinte er dies in rdumlicher Hinsicht (entfernt vom Papst), wie
der Vergleich mit einer thematischen Parallelstelle im Lutherischen Narren zeigt. Murner, Thomas: Wie doctor
M. Luter v falschen vrsachen, S. 23. Vgl. ders.: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 938-944. WA 7,
S. 172. Nichtsdestotrotz griff er in An den Adel den von Luther eroffneten Nationaldiskurs auf und sprach die
Gefihrdung der ,deutschen Nation’ bzw. des ,Vaterlandes’ (durch Luther) an. Vgl. Murner, Thomas: An den
groBmachtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 171/173/175.

193 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 188. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 296f. Lammersen-van
Deursen, Nienke: Rhetorische Selbstportréts. Nationale Selbstdarstellung in der deutschen Literatur der Frithen
Neuzeit. Amsterdam 2007 (= Diss. 2007), S. 96f. Mertens, Dieter: Zum politischen Dialog bei den oberdeutschen
Humanisten. In: Bodo Guthmiiller/Wolfgang G Miiller (Hgg.): Dialog und Gespréachskultur in der Renaissance.
Wiesbaden 2004 (= Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 22), S. 307-309. Samuel-Scheyder,
Monique: Identité ou altérit¢ de 1’Alsace dans I’empire germanique au XVle si¢cle: Le débat entre Jacques
Wimpheling et Thomas Murner. In: Jones-Davies, Marie-Thérese (Hgg.): L’étranger. Identité et altérité au temps
de la Renaissance. Paris 1996 (= Université de Paris-Sorbonne: Société Internationale de Recherches
Interdisciplinaires sur la Renaissance 21), S. 176f. Treml, Christine: Humanistische Gemeinschaftsbildung. Sozio-
kulturelle Untersuchung zur Entstehung eines neuen Gelehrtenstandes in der frithen Neuzeit. Hildesheim/New
York 1989 (= Historische Texte und Studien 12), S. 64. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 302.
194 Frick, Julia: Reflexe des Murnerbildes in diachroner Perspektive. Plidoyer fiir eine stirkere Beachtung des
Phianomens der Mehrsprachigkeit in mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Texten. In: Euphorion 109 (2015),
S. 250f.

195 Vgl. Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten S. 573.

36



Féhigkeiten bestétigt wurden. Identitéts- und gemeinschaftsbildend waren ebenso Verweise auf
andere Humanisten und deren Werke. Allerdings nutzten die Konfliktparteien in der Germania-
Debatte Gedichte auf unterschiedliche Weise: Wéhrend die Gedichte aus Wimpfelings Umfeld
diese soziale Dimension aufzeigen, verfolgte Murner nur das Ziel, seinen Gegner zu

196 Dass der Konflikt, bzw. sein Nachhall, auch rund zwanzig Jahre spiter noch im

besiegen
Gedidchtnis geblieben war, zeigt sich in der Aktualisierung des Spottnamens ,Murnar‘ durch
seine reformatorischen Gegner, der im Kontext dieser Auseinandersetzung geprdgt worden
war!®7,

Murners Ausschluss aus der StraBburger Sodalitét bedeutete jedoch nicht, dass er fortan nicht
mehr im Kontakt zu Straburger Humanisten gestanden hitte. Mit Sebastian Brant!'*® verband
ihn etwa eine Freundschaft, mit seinen Satiren stellte Murner sich in dessen Nachfolge. Seine

Predigtweise kniipfte an das Wirken Johann Geiler von Kaysersberg an'®’

. Allerdings lassen
sich keine Bemiihungen Murners erkennen, an dem fiir die Gruppe der Humanisten
konstitutiven europaweiten Briefwechsel zu partizipieren. Dabei hitte ihm gerade die
entsprechende Korrespondenz die Moglichkeit geboten, sich als Mitglied der ,respublica
litteraria‘ auszuweisen”’, denn dieser diente nicht nur dem Informationsaustausch, ,,sondern
auch der eigenen Standortbestimmung, der Forderung der Selbstwahrnehmung, Mitglied einer
verschworenen Elite zu sein, und dem Bestreben, nach auBen als solche zu erscheinen“?’!.

In Murners Ordenszugehorigkeit griindete ein weiteres Konfliktpotenzial, das Murners
Zugehorigkeit zum Humanistenkreis in Frage stellte: Zwar war es fiir Humanisten nicht

ungewohnlich, dem geistlichen Stand anzugehoren, doch gehorten nur wenige von ihnen einem

196 Vgl Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 111. Simons, Roswitha: Der Streit zwischen Jakob
Wimpfeling und Thomas Murner, S. 38f/53.

197 Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 24. Simons, Roswitha: Der Streit zwischen Jakob
Wimpfeling und Thomas Murner, S. 43. Zum Spottnamen ,Murnar’ s.u. S. 101ff.

198 Der StraBburger Sebastian Brant (1457/58-1521) schloss sein Jurastudium in Basel 1489 mit der Doktorwiirde
ab. Schon wihrend seines Studiums war er als Lehrer und Jurist titig. Ab ca. 1490 war er als Autor, Férderer und
Herausgeber an zahlreichen Publikationen beteiligt. Neben Fachliteratur (fiir ein Fach- und ein Laienpublikum)
verfasste er Schriften zu aktuellen Themen und volkssprachliche Dichtungen, darunter das Narrenschiff (1494).
1501 zog er nach Straburg, wo er in Diensten des Stadtrates stand, als Jurist praktizierte und als Ratgeber
Maximilians I wirkte. Vgl. Burmeister, Karl Heinz: Sebastian Brant (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz
Online. [https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/011593 (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Knape, Joachim: Brant (Titio),
Sebastian (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-1520. Verfasserlexikon 1. Berlin/Boston 2008, Sp. 247f.

199 Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 84f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 26. Israel, Uwe:
Sebastian Brant und Johannes Geiler von Kaysersberg. In: Klaus Bergdolt/Joachim Knape u.a. (Hgg.): Sebastian
Brant und die Kommunikationskultur um 1500. Wiesbaden 2010 (= Wolfenbiitteler Abhandlungen zur
Renaissanceforschung 26), S. 52. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 329/331f.

200 Vgl Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur, S. 106. Wenn Humanisten sowohl fiir ernste
Diskussionen als auch fiir triviale Mitteilungen ,,die grote Sorgfalt auf Komposition und sprachlichen Duktus
verwendeten, so weist das auf deren Selbstdarstellungsfunktion hin. Selbst das kiirzeste Briefchen galt immer als
Spiegel seines Autors.” Ebd., S. 108f.

201 Huber-Rebenich, Gerlinde: Neue Funktionen der Dichtung im Humanismus?, S. 53.

37



Orden an. Monche, die zugleich Humanisten sein wollten, mussten zweierlei
Rollenerwartungen erfiillen und dementsprechend agieren. Die Bindungen an das klosterliche
Leben und zur humanistischen Gemeinschaft standen dabei in Konkurrenz zueinander. Indem
Monche sich aktiv am humanistischen Diskurs beteiligten, konnten sie diesen mitgestalten —
sie hatten Anteil am Humanismus und bildeten keine Sonderform. Unter den elsdssischen

202 Murner selbst

Humanisten war Murner der einzige, der einem Monchsorden angehdrte
nutzte die sich thm durch seine Ordenszugehorigkeit bietenden Freiheiten und Mdglichkeiten
zu seinen Gunsten aus, was sich etwa an dem verhidltnismdBig haufigen Wechsel seiner
Studienorte sehen ldsst.

Allerdings brachte seine Identitéit als Monch spezifische Kritik mit sich, was in Hinblick auf
seine Dichterkronung®® 1505/1506 deutlich wird. Mit der Kronung zum poeta laureatus
wurden einzelne Poeten nicht nur geehrt, sondern gleichzeitig aus dem Kreis der Humanisten

hervorgehoben?*

. Der Stra3burger Drucker Johannes Schott hatte angezweifelt, ob ein Mdnch
tiberhaupt ein gekronter Dichter sein konne. Der Freiburger Jurist und Humanist Ulrich Zasius
hatte die Beschiftigung eines Theologen mit Dichtkunst grundsétzlich fiir unangebracht
gehalten. 1509 hatte Murner in der Reformatio poetarum®® auf diese Anfeindungen reagiert.
Zur rhetorischen Unterweisung und fiir moralische Exempel sei die antike Dichtung
vorbildlich, um dem franziskanischen Ordensauftrag folgend in der Welt zu wirken und das
Gotteswort zu verbreiten®. In der Frage nach dem Nutzen antiker Dichtung setzte er sich mit
dem grundlegenden Problem der Vereinbarkeit von Antike und Gegenwart auseinander, also
der Beschiftigung mit heidnischen Autoren und christlicher Religion. Schlussendlich bewertete

Murner die Beschéftigung mit der Antike vor allem vom Standpunkt der Niitzlichkeit aus und

wies der klassischen Bildung keinen Wert an sich zu*"’.

202 Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 22. Miiller, Harald: Habit und Habitus, S. 358/369.
203 Mit der Dichterkronung Petrarcas wurde der humanistische Ehrentitel des poeta laureatus 1341 neu geschaffen.
Ab 1355 lag das Recht der Kronung beim Kaiser, Murner gehorte zu den ca. 40 gekronten Dichtern zu Lebzeiten
Kaiser Maximilians I. Es gab ein festes Zeremoniell: Nach geleistetem Eid und Handgang verlieh der Kaiser
Lorbeerkranz und Ring und kiisste den Dichter, zudem wurde eine Urkunde ausgestellt. Mit der Dichterkronung
war der Dichter ein Treueverhéltnis eingegangen, fiir das er sich zuvor mit einem Panegyrikus empfohlen hatte.
Vgl. Grimm, Gunter E.: Literatur und Gelehrtentum in Deutschland. Untersuchungen zum Wandel ihres
Verhiltnisses vom Humanismus bis zur Frithaufklarung. Tiibingen 1983 (= Studien zur deutschen Literatur 75;
Habil. 1982), S. 60f. Mertens, Dieter: Maximilians gekronte Dichter iiber Krieg und Frieden. In: Franz Josef
Worstbrock (Hg.): Krieg und Frieden im Horizont des Renaissancehumanismus. Weinheim 1986 (= Mitteilung
der Kommission fiir Humanismusforschung 13), S. 105-107.

204 Vgl. Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 20/195.

205 Murner, Thomas: Thomas Murner de augustiniana hieronymianaq[ue] reformatione poetarum. StraBburg 1509.
206 'Vgl. Miiller, Harald: Habit und Habitus, S. 125-127. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhiltnis zum
Humanismus, S. 1/22-24. Schirrmeister, Albert: Triumph des Dichters, S. 34/238. Smolinsky, Heribert: Thomas
Murner, S. 84. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 324.

207 Er nahm eine vermittelnde Stellung ein zwischen seinem Lehrer Jakob Locher, der eine Beschiftigung mit
antiken Autoren befiirwortete, und Wimpfeling (sowie Zasius), der antiker Poesie skeptisch gegeniiberstand. In

38



Er druckte aullerdem die Erlaubnis des franziskanischen Generalministers ab, sich um den
Ehrentitel zu bemiihen’®®, wodurch er seine Identitit als Humanist und seine damit
zusammenhédngenden Studien als von seiner Ordensobrigkeit sanktioniert auswies. Allerdings
war die Reformatio poetarum die einzige Publikation Murners, in der er diesen Titel fiihrte. Als
die Schrift erschien, war er bereits Doktor der Theologie, worauf er selbst hinwies?”. Zwar
hatte der Ehrentitel ein hoheres Prestige als der Rang eines Magisters der Artistenfakultét, doch
lag er unterhalb des Ranges graduierter Theologen oder Juristen, sodass der Titel nur fiir
humanistische Poeten attraktiv war, die keinen universitiren Abschluss erworben hatten?!°.
Allein weil es in der Reformatio poetarum um Kritik an seiner Dichterkronung ging, hatte
Murner sich durch das Anfiihren des Ehrentitels als solcher ausgewiesen.

In Hinblick auf den Reuchlinstreit, der ,ersten grolen Spaltung der deutschen
Intellektuellen“?!! zeigt sich wiederum, dass Murner durchaus als Mitglied der humanistischen
Gemeinschaft bewertet wurde. Im Kontext dieses Konfliktes fand er als Parteigdnger Reuchlins
Erwihnung?!?, obwohl er sich nicht fiir Reuchlin engagiert zu haben scheint?!®. In den

Dunkelmdnnerbriefen, in denen fast alle bedeutenden deutschen Humanisten genannt werden

der Auseinandersetzung zwischen Locher und Wimpfeling verdammte Wimpfeling die heidnischen Poeten. Vgl.
Grimm, Gunter E.: Literatur und Gelehrtentum, S. 96. Vgl. Bene, Charles: Thomas Murner et la défense de
I’humanisme. In: Jean Claude Margolin (Hg.): Acta conventus Neo-Latini Turonensis 1. Troisiéme congres
international d'études Neo-Latin. Tours, Université Frangois-Rabelais, 6-10 Septembre 1976. Paris 1980 (= De
Pétrarque a Descartes 38), S. 360f.
208 Darin rithmte der Generalminister, dass es Murner gelinge, die Lehren der (ungldubigen) alten Poeten in
theologische Sachverhalte umzuwandeln. Vgl. Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhéltnis zum Humanismus,
S. 37. Murner hatte den Titel moglicherweise angestrebt, um seiner Konzeption einer auf christlicher Antike und
Kirchenvitern basierenden Erneuerung von Rhetorik und Poetik Gewicht zu verleihen und um als Autoritét an der
,studia humanitatis‘ partizipieren zu konnen. Vgl. Mertens, Dieter: Dichter als Universititslehrer. Poetae laureati
an der Universitét Freiburg. In: Achim Aurnhammer/Hans-Jochen Schiewer (Hgg.): Poeten und Professoren. Eine
Literaturgeschichte Freiburgs in Portrits. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2009, S. 19.
209 Murner, Thomas: De reformatione poetarum, fol. alvf.
210 Vgl. Hirschi, Caspar: Eine Kommunikationssituation zum Schweigen. Sebastian Brant und die Eidgenossen.
In: Klaus Bergdolt/Joachim Knape u.a. (Hg.): Sebastian Brant und die Kommunikationskultur um 1500.
Wiesbaden 2010 (= Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 26), S. 248f. Mertens, Dieter: Zur
Sozialgeschichte und Funktion des poeta laureatus im Zeitalter Maximilians 1. In: Rainer Christoph Schwinges
(Hg.): Gelehrte im Reich. Zur Sozial- und Wirkungsgeschichte akademischer Eliten des 14. bis 16. Jahrhunderts.
Berlin 1996 (= Zeitschrift fiir Historische Forschung. Beiheft 18), S. 336/340. Schirrmeister, Albert: Triumph des
Dichters, S. 238. Es gab vergebliche Versuche von Humanisten, Titel wie den des poeta laureatus gegeniiber
akademischen Rangverhéltnissen und Graden aufzuwerten. Vgl. Fiissel, Marian: Gelehrtenkultur als symbolische
Praxis. Rang, Ritual und Konflikt an der Universitidt der Frithen Neuzeit. Darmstadt 2006 (= Symbolische
Kommunikation in der Vormoderne; Diss. 2004), S. 208.
211 Helmrath, Johannes: Der Humanismus in Deutschland, S. 48.
212 Pirckheimer fiihrte ihn in einer Liste von ,,Vertreter[n] wahrer Gelehrsamkeit” auf, die ,,den Lorbeer der
Theologie” triigen. Entscheidend fiir eine Aufnahme in diesen Kreis waren ,, Uberzeugungen und Fihigkeiten, die
von Angehdrigen dieses Zirkels anerkannt werden miissen. Zugehorigkeit wird wie im Humanismus iiblich
reguliert iiber die Anerkennung durch Gleichgesinnte, die feststellen, dass der andere in der gleichen Weise handelt
wie man selbst. Freundschaftsbande spielen flir die Aufnahme in den illustren Kreis eine wichtige Rolle.” Boer,
Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 1023.
213 In seinen 1512 publizierten Ubersetzungen jiidischer Gebete stellte er keinen Bezug zum Konflikt zwischen
Reuchlin und Pfefferkorn her, doch konnen sie als indirekte Unterstiitzung fiir Reuchlin gewertet werden. Vgl.
Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 464.

39



(von denen ein Grofiteil nicht aktiv zu Gunsten Reuchlins eingetreten ist), wird Murner den

t214

,Reuchlinisten‘ zugerechnet™'*. ,,Reuchlinist zu sein, wird [...] synonym fiir die Zugehdrigkeit

zu einem Netzwerk von Humanisten, das durch gemeinsame Uberzeugungen nach innen
integriert und durch gemeinsame Feinde nach auBen abgeschlossen ist.*?!>

Insgesamt zeigte Murner sich Anfang des 16. Jahrhunderts zwar durch einige Aspekte der
humanistischen Bildungsbewegung zugehorig und beteiligte sich durch seine Publizistik an
humanistischen Diskursen, doch nahm er im Verhéltnis zu anderen Humanisten ,,einen sehr

216

individuellen Standpunkt ein. Teil einer humanistischen Gemeinschaft war er nicht: Er

strebte keine Zusammenarbeit mit anderen Humanisten an, hatte keine Schiiler, kaum enge

gelehrte Gesprichspartner — er war ein ,Einzelkimpfer?!”.

Aus dieser Position heraus verdffentlichte er 1520 seine ersten kontroverstheologischen
Schriften. Erneut suchte er einen Konflikt vor einem Publikum zu fithren bzw. diesem zu
zeigen, dass er etwas zu der aktuellen religidsen Auseinandersetzung zu sagen habe. Nicht nur
die gewihlte Form der Publizistik, sondern auch die Verwendung der Volkssprache war fiir ihn
keine Neuausrichtung, sondern kniipfte an sein bisheriges Werk an. Allerdings brachte es die
zehnjahrige Dauer seines publizistischen Engagements gegen die Reformation mit sich, dass
sich die Bedingungen mehrfach veridnderten, unter denen er sich duferte.

Ende 1520 war der Héresieprozess um Luther bereits im vollen Gange und Luther mit dem
Bann gedroht worden?!8. Hinweise darauf, dass Murner sich mit dem aktuellen Geschehen
auseinandersetzte und dariiber informierte, geben nur seine Schriften?!’”. Generell reagierte
Murner mit seinen Stralburger Schriften auf andere Schriften, nicht auf Ereignisse. Zudem
nahm er von vornherein eine unversdhnliche Haltung ein und suchte, wie schon in einigen
seiner vorangegangenen Publikationen, die Konfrontation.

Zu seinen ersten kontroverstheologischen Publikationen gehoren seine Reaktionen auf zwei der
reformatorischen Hauptschriften Luthers von 1520, die Adelsschrift sowie Von der

220

babylonischen Gefangenschaft der Kirche ™. Auf Luthers Begriindung der Verbrennung des

214 Vgl. Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 1057f.

215 Boer, Jan-Hendryk de: Unerwartete Absichten, S. 1058.

216 Scherrer, Paul: Thomas Murners Verhiltnis zum Humanismus, S. 45.

217 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 362.

213 Der Prozess wurde 1518 aufgenommen. Von reichspolitischer Bedeutung waren v.a. das Verhdr durch Kardinal
Cajetan (12.-14.10.1518), die Leipziger Disputation (27.06.-15.07.1519), die Verurteilung durch die Universititen
Koln, Lowen und Paris sowie die Bannandrohungsbulle Exsurge Domine, auf die schlieBlich seine
Exkommunikation folgte. Die reformatorische Bewegung um Luther entwickelte sich ab Herbst 1519. Vgl. Miiller,
Gerhard, Luther, Martin (Art), S. 552-555. Zschoch, Hellmut: Lebenslauf, S. 109.

219 Darin finden sich auch Hinweise auf Vergangenes, etwa auf die Leipziger Disputation. Vgl. Murner, Thomas:
Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32.

220 In An den christlichen Adel deutscher Nation (August) forderte er die Kirchenreform ein. Umgesetzt werden
sollte diese vom Adel, weil die Romische Kirche zu korrupt geworden sei, papstliche Primatsanspriiche wurden

40



221 reagierte er ebenfalls schnell. Zu einer

kanonischen Rechts und der Bannandrohungsbulle
direkten Konfrontation mit Luther ist es jedoch nie gekommen, weder publizistisch noch
personlich. Auf Murner reagiert haben stattdessen andere und zahlreiche (u.a.) gegen Murner

t>22. Murners Flugschriftenstreit mit Stifel

gerichtete Polemiken in Wort und Bild veroffentlich
war ebenfalls ein Austausch von Polemik. Auf den ihm entgegengebrachten Spott reagierte
Murner mit seinem Lutherischen Narren. Danach widmete er sich Luther nur noch im Rahmen

d???, wobei sich

seiner Schriften zu dem Schriftwechsel Luthers mit Heinrich VIII. von Englan
Murner dieser Auseinandersetzung intensiver widmete als Luther oder der Konig selbst.

In Hinblick auf sein Engagement gegen die Reformation in StraBburg ist nur wenig bekannt,
seine Predigten sind nicht liberliefert, mit StraBburger Reformatoren setzte er sich publizistisch
nicht auseinander, wenngleich er in zwei kurzen Verteidigungsschriften??* auf die Situation vor
Ort zu sprechen kam. Bekannt ist aber, dass er 1524 an einer von den Stra3burger Pradikanten
initiierten disputationsihnlichen Veranstaltung teilnahm??°. Obschon Murner sich in seiner
Publizistik nicht explizit gegen die Etablierung der Reformation vor Ort wandte, bildete sie den
Hintergrund seiner Publizistik, etwa in Hinblick auf die Probleme, seine Schriften
verdffentlichen zu konnen 2?6, Aus den Bemithungen um eine Disputation mit ihm und den
gegen ihn ergriffenen MaBnahmen ldsst sich folgern, dass er als ernstzunehmender
Reformationsgegner, zumindest aber als Storfaktor wahrgenommen wurde.

Eine weitere Zisur fiir Murners Wirken, zu der er sich kaum &uBerte, war der Bauernkrieg??’,

aufgrund dessen er das Elsass verlieB3. Zwar forderten die Aufstindischen die Auslieferung aller

negiert. Die Befugnis zum Eingreifen in kirchliche Angelegenheiten zog Luther aus dem Priestertum aller
Glaubigen und stellte geistlichen und weltlichen Stand somit gleich. Diese Schrift war ein Publikumserfolg, mit
ihr wurde die Reformation zu einem Medienereignis — Luther war bereits der meistpublizierte Autor Europas. In
De captivitate Babylonica (Oktober) kritisierte er an ein gelehrtes Publikum gerichtet die dogmatischen
Grundlagen der Romischen Kirche: Er reduzierte die Sakramente auf solche, die sich im Neuen Testament
nachweisen liefen (Abendmahl, Taufe und Buf3e; seine Haltung zur Sakramentalitit der Bu3e blieb uneindeutig).
Damit widersprach er der Rolle der Kirche als sakramentale Vermittlungsinstanz. Diese Schrift wurde in die
Volkssprache iibersetzt und mehrfach nachgedruckt. Trotz ihres Erfolges stie3 sie bei vielen (auch Anhéngern
Luthers) auf Ablehnung, denen Luther zu weit ging. Zur dritten Reformschrift, Von der Freiheit eines
Christenmenschen, Luthers Reaktion auf Exsurge Domine, d&u3erte Murner sich nicht. Vgl. Leppin, Volker: Martin
Luther, S. 53-55. Lohse, Bernhard: Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem
systematischen Zusammenhang. Goéttingen 1995, S. 152. Pettegree, Andrew: Brand Luther, S. 105/124-128.
Roper, Lyndal: Der Mensch Martin Luther, S. 207-216. Schilling, Heinz: Martin Luther, S. 194-196. Wolff, Jens:
Programmschriften. In: Albrecht Beutel (Hg.): Luther Handbuch. Tiibingen 20173, S. 306-308. Wenz, Gunther:
Einfithrung in die evangelische Sakramentenlehre. Darmstadt 2012 (Sonderausgabe), S. 122f.

221 Luther, Martin: Warumb des Bapsts vnd seyner Jungern[n] bucher von Doct. Martino Luther vorbra[n]t
seynn[n]. Lasz auch anczeygen wer do wil. warumb sie D. Luthers bucher vorprennet haben[n]. Wittenberg 1520.
222 Fiir einen Uberblick iiber diese Schmihungen vgl. Kap 4.1 und 4.2

223 Hierzu sowie zu Murners Schriften s.u. S. 262ff.

224 Protestation und Purgatio vulgaris.

225 Zu dieser Veranstaltung s.u. S. 154.

226 Nahers dazu s.u. S. 2291f.

227 Der Bauernkrieg war die Gesamtheit einer Vielzahl von sich ab Sommer 1524 formierenden lokalen
Aufstianden, die durch die im Mérz 1525 fixierten Forderungen (Zwélf Artikel) ein gemeinsames programmatisches

41



nach Oberehnheim geflohenen Geistlichen, doch bestanden sie insbesondere auf Murner??®,
sodass von einer besonderen Bekanntheit Murners in seinem weiteren Umfeld ausgegangen
werden kann. Mit einer eigenen Schrift widmete er sich dem Bauernkrieg auch nach dessen
Niederschlagung nicht, fiigte aber Verweise darauf in seine Publizistik ein. Die Schuld am

229

Bauernkrieg wies er dem ,neuen Evangelium® bzw. der ,vergifteten Ketzerei® zu™” und

entsprach damit dem verbreiteten katholischen Deutungsmuster?*°.

Mit dem Wechsel seines Aufenthaltsortes ging eine Verschiebung seines Interesses einher: In
der Eidgenossenschaft lag sein Fokus auf dem dortigen Reformationsgeschehen, also der
Reformation zwinglischer Pragung. Luther sowie das Geschehen im Reich waren fiir seine

Publizistik kaum noch von Relevanz?'

. Murners Aufenthaltsort Luzern bezog eine deutliche
Position gegen die Reformation, sodass er sich im Ort selbst mit keinen nennenswerten
reformatorischen Bestrebungen auseinandersetzen musste. Murner agierte, wenn auch nicht im
Auftrag, so doch im Sinne Luzerns. Dies zeigt sich insbesondere in dem Umstand, dass ihn der
Ort gegen den Zugriff der anderen Orte schiitzte und bei Klagen nicht gegen ihn vorging®*2. Als
Murner sich in der Eidgenossenschaft niederlie3, war bis zu diesem Zeitpunkt nur Ziirich ein
reformatorischer Ort, speziell mit diesem Ort oder den beiden Ziiricher Disputationen setzte er
sich publizistisch jedoch nicht auseinander. Allerdings war insbesondere der in Ziirich
ansédssige Zwingli ein fliir Murners Publizistik zentraler Gegner, wihrend er sich anderen
Reformatoren deutlich seltener widmete.

Murners Publizistik in der Eidgenossenschaft kommt eine besondere Bedeutung zu, da er der
einzige Kontroverstheologe war, der seine die Eidgenossenschaft betreffenden Schriften
innerhalb derselben publizieren konnte. Anders als in seiner Straburger Zeit bildeten weniger

bestimmte Schriften, sondern zwei Ereignisse die zentralen Bezugspunkte seiner Publizistik,

ndmlich die Badener und die Berner Disputation. Zur Berner Disputation und der Einfiihrung

Ziel verfolgten. Die 6konomischen und rechtlichen Forderungen wurden mit der reformatorischen Bewegung
verkniipft, indem sie durch das ,Evangelium‘ und das ,Wort Gottes’ legitimiert wurden. Im Mai 1525 waren weite
Teile des Reiches erfasst. Niedergeschlagen wurde er im Mai/Juni 1525 durch vier entscheidende Schlachten von
Fiirsten und dem Schwibische Bund. Vgl. Blickle, Peter: Bauernkrieg 1524-1525 (Art.). In: Religion in Geschichte
und Gegenwart 1. Tiibingen 1998, Sp. 1172-1174.

228 Vgl. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai et de les rapports avec les autres villes ci-devant impériales d’ Alsace
et avec les seigneurs voisines comprenant I’histoire du mont Saint-Odile, des ancien monastéres et chateaux de la
contrée et des localités limitrophes 1. Stralburg 1866, S. 471.

229 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt das unchristliche Ausrufen und Fiirnehmen einer 16blichen
Herrschaft von Bern, eine Disputation zu halten. In: Adolf Laube/Ulman Weill (Hgg.): Flugschriften gegen die
Reformation (1525-1530) 2, S. 823/828.

230 Vgl. Laube, Adolf/Ulman WeiB: Einleitung. In: dies. (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530)
1,S.21.

21 Seine erste Luzerner Schrift widmete sich zum Teil noch der Reformation lutherischer Prigung. Vgl. Murner,
Thomas: Epistola Iohannis Eckij.

232 Vgl. z.B. Luzern an Bern, 21.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643f.

42



der Reformation in Bern duflerte er sich jedoch erst riickblickend, hatte seine Publizistik also
nicht dafiir eingesetzt, dieser gezielt entgegenzuwirken. Insbesondere in Hinblick auf die beiden
Disputationen wird deutlich, dass er ein iberlokal agierender und relevanter
Reformationsgegner war: An der Badener Disputation nahm er als Gesandter Luzerns teil**?
und war somit auf diesem iiberlokalen Forum présent, auf dem er seine Haltung einem breiten
Publikum kommunizieren konnte. Dafiir suchte er sie auch zu nutzen, wenn er eigene Thesen

234

(vergeblich) zur Disputation stellte*”". Die Disputation sowie seine Teilnahme daran dienten

thm als Referenzpunkt, um sein Vorgehen zu legitimieren und die Bedeutung seiner Person zu

betonen?*’

. Der Weisung Luzerns entsprechend nahm er (trotz Einladung) nicht an der Berner
Disputation teil — was er durch den Abdruck entsprechender Briefe seinem Publikum
kommunizierte?*°. Seine Publizistik, insbesondere seine Polemik, fand Verbreigund und wurde

auf Tagsatzungen thematisiert®®’,

Zu einer direkten Auseinandersetzung mit einzelnen
Reformatoren ist es jedoch auch hier nicht gekommen. Einen Hinweis darauf, dass sein
Engagement im eidgendssischen Religionskonflikt dennoch als bedeutsam eingeschétzt wurde,

gibt die Forderung seiner Auslieferung nach dem 1. Kappeler Krieg?*®.

2.3) Reformatorische Publizistik und frithe Kontroverstheologie

Nach 1500 wurden durch gedruckte Schriften zunehmend nicht nur Wissen, sondern auch
aktuelle Nachrichten und Meinungen transportiert, wodurch ihre Rezipienten®* {iber eine
groflere raumliche Entfernung hinweg in einer neuen Weise informiert und beeinflusst werden
konnten. Deshalb waren etwa die Reuchlinaffire und der Jetzerhandel keine rein lokalen

Skandale, sondern gelangten einem breiten Rezipientenkreis zur Kenntnis. Die erste grof3

23 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung. Griinde, Verlauf und Folgen der Disputation. In: Alfred
Schindler/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 119.

234 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 100.

235 Vgl. z.B. Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen ersame[n] vuysenn vnd frommen standthafftigen christen des
alten woren vnd vngezwiffleten glaubens der gemeinen christenheit alle vnderthon vnd verwanten der 16bliche[n]
herschafft von Lutzern ein entschuldigung Doctor Murners. Luzern 1527, fol. alvf.

236 Murner, Thomas: Appellation und Berufung der hochgelehrten Herren und Doktoren Eck, Fabri und Murner
wider die vermeinte Disputation von Bern. In: Adolf Laube/Ulman Weill (Hgg.): Flugschriften gegen die
Reformation (1525-1530) 2, S. 750-754.

237 Vgl. z.B. Akten zur Tagsatzung in Bern, 26.02.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen
Abschiede 4,1a, S. 1049-1053.

238 Zu den Hintergriinden des 1. Kappelerkrieges s.u. S. 65f.

239 Der Kommunikationspartner ist bei der druckschriftlichen Kommunikation nicht mehr eine biographische
festlegbare Person, sondern das ,gemein volk®, also eine Offentlichkeit, deren Einstellungen und Wissensreservoir
von dem Schreiber nicht mehr sicher gewuft oder direkt antizipiert werden kann. Um in dieser Situation tiberhaupt
leserbezogen kommunizieren und die Verstindigung sichern zu konnen, muf3 der Schreiber bestéindig ,ideale
Unterstellungen eines gemeinsamen (Alltags-)BewuBtseins, eines gemeinsamen Wissensreservoirs vornehmen.
Giesecke, Michael: «Volkssprache> und «Verschriftlichung des Lebens> im Spétmittelalter — am Beispiel der
Genese der gedruckten Fachprosa in Deutschland. In: Hans Ulrich Gumbrecht (Hg.): Literatur in der Gesellschaft
des Spéatmittelalters. Heidelberg 1980 (= Grundriss der Romanischen Literaturen des Mittelalters. Begleitreihe 1),
S. 66.

43



angelegte Medienkampagne war die der Reformation — insbesondere geprigt durch Luther, der
in stirkerem MaBe als zuvor den Versuch unternahm, mit Hilfe der Druckerpresse die
offentliche Meinung zu beeinflussen. Er war der erste Autor, der seine umfassende
Gesellschafts- und Kirchenkritik in Druckschriften verbreitete, als Zeitgenosse eine Lehre
formulierte und auf diesem Weg bekannt machte?*.

Die Publizistik war fiir die religiose Auseinandersetzung von grofler Bedeutung: Sie trug dazu
bei, die eigene ,Partei hervorzubringen und zu vereinheitlichen, zudem konnten durch Polemik
und Polarisierung Abgrenzungen deutlich gemacht werden. Dabei formte sich ,fiir die
(kontrovers-)theologische Meinungsbildung eine Reihe von ,Hauptaussagen‘ heraus, die in
griffiger Formelhaftigkeit der eigenen theologischen Position Identitit und Konsistenz
verleihen und gleichzeitig gegen den ,gegnerischen Irrtum® frontal und plakativ eingesetzt

«241

werden konnten. Die publizistische Auseinandersetzung erfolgte fiir die daran

Partizipierenden jedoch unter verschiedenen Bedingungen.

2.3.1) Reformatorische Publizistik

Dominiert wurde die publizistische Kampagne der friithen Reformation von Luther: Er bildete
den Ausgangspunkt fiir die Auseinandersetzung und die reformatorische Publizistik, von ihm
stammten ca. 20% aller zwischen 1500 und 1530 im Reich erschienenen Flugschriften (von ca.
10.000 Auflagen)**?. Innerhalb der reformatorischen Publizistik standen seine Werke zu
Schriften anderer Autoren im Verhéltnis 2:1. Reformationsfreundliche Publikationen wurden
von einem sich stetig erweiternden Autorenkreis (v.a. nach der Leipziger Disputation und dem
Bekanntwerden der Bannandrohungsbulle) von 1518 an verfasst. Zu den frithesten und
produktivsten Autoren gehdren neben Philipp Melanchthon Joannes Oekolampad und Ulrich
von Hutten. Huldrych Zwingli, der erst 1522 publizistisch in Erscheinung trat, zahlt ebenfalls

zu den aktivsten Autoren der ersten Jahre der Reformationszeit®*.

240 Vg, Edwards, Mark U.: Luther as Media Virtuoso and Media Persona. In: Hans Medick/Peer Schmidt (Hgg.):
Luther zwischen den Kulturen. Zeitgenossenschaft — Weltwirkung. Géttingen 2004, S. 102. Moeller, Bernd: Die
frithe Reformation als Kommunikationsproze3. In: Hartmut Boockmann (Hg.): Kirche und Gesellschaft im
Heiligen Romischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts. Gottingen 1994 (= Abhandlungen der Akademie der
Wissenschaften in Gottingen. Philologisch-Historische Klasse. Dritte Folge 206), S. 149f. Wie Luther den
Buchdruck nutzte, um sich in der Offentlichkeit zu positionieren, zeigt Pettegree, Andrew: Brand Luther.

241 Diez, Karlheinz: »Ecclesia — non est civitas Platonica«. Antworten katholischer Kontroverstheologen des
16. Jahrhunderts auf Martin Luthers Anfrage an die »Sichtbarkeit« der Kirche. Frankfurt a.M. 1997 (= Fuldaer
Studien 8; Habil. 1994/95), S. 40-42.

242 In die Zeitspanne 1521-1525 fiel die Hochphase der Flugschriftenproduktion des 16. Jahrhunderts. Nach einem
starken Riickgang 1525 (vorrangig, weil weniger Schriften nachgedruckt wurden) stieg ihre Produktion Anfang
der 1530er Jahre wieder an. Vgl. Cole, Richard G.: The Reformation in Print: German Pamphlets and Propaganda.
In: Archiv fiir Reformationsgeschichte 66 (1975), S. 97. Laube, Adolf/Annerose Schneider/Ulman Wei}: Vorwort.
In: dies. (Hgg.): Flugschriften vom Bauernkrieg zum Téuferreich (1526-1535) 1. Berlin 1992, S. 1f.

243 Vgl. Edwards, Mark U.: First Impressions in the Strasbourg Press. In: Andrew C. Fix/Susan C. Karant-Nunn
(Hgg.): Germania Illustrata. Essays on Early Modern Germany Presented to Gerald Strauss. Kirksville, Mo 1992

44



Die Reformation wurde durch ihre 6ffentliche Verkiindigung sowohl miindlich durch Predigt
als auch in schriftlicher bzw. gedruckter Form wirksam verbreitet. Das gedruckte und
gesprochene Wort wirkten zusammen, sodass durch beide Kommunikationsformen der
Meinungsprozess maBgeblich beeinflusst werden konnte. Dem Offentlichkeitsanspruch der
evangelischen Wahrheit entsprachen die Reformatoren, indem sie vorrangig die Volkssprache
nutzen, wodurch alle Gldubigen in die Lage versetzt wurden, ihre Botschaften zu verstehen und
selbst zu bewerten?*,

Die Verwerfung der Lehren Luthers auf Reichsebene erfolgte mit dem Wormser Edikt, in dem
stairker als bei vorangegangenen Ketzerverurteilungen auch das von Luther genutzte
Kommunikationssystem bekdmpft wurde. Allerdings verfehlten die Bestimmungen des Edikts
ihr Ziel, da sie keine umfassende Anwendung fanden. Luthers Anhénger, die zuvor vorrangig
seine Leser waren, traten mit Luthers Verurteilung handelnd in Erscheinung und ergriffen fiir
ihn Partei. Dem Publikationsverbot des Ediktes zum Trotz konnten reformatorische Schriften
nahezu ungehindert verdffentlicht werden?*.

Dort, wo die reformatorische Bewegung sehr aktiv war, befanden sich in der Regel ihre
Druckzentren. Die bedeutendsten Orte (in absteigender Reihenfolge ihrer Produktionsleistung)
waren Augsburg, Wittenberg, Niirnberg, Stra8burg, Leipzig, Erfurt, Basel und Ziirich, fiir die
Eidgenossenschaft war Genf ein weiteres wichtiges Druckzentrum. Die wichtigste
Autorengruppe der frithen Reformationszeit bildeten neben den Wittenberger Theologen
Angehorige des geistlichen Standes, die die lutherischen und spéter auch zwinglischen Lehren
in Form von Predigten und Schriften weiter verbreiteten. Die meisten von ihnen traten erst im
Zusammenhang mit der Reformation als Autoren hervor?*.

Charakteristisch ~ fiir ,,die  kommunikationsgeschichtlich epochale = Dynamik der
frithreformatorischen Bewegung* ist, dass sich auch solche Personen und sozialen Gruppen an
dem (in Flugschriften greitbaren) Kommunikationsprozess beteiligten, die sich nach kirchlicher

Mafgabe nicht 6ffentlich zu Glaubensfragen hétten dulern diirfen: Laien. In der initialen Phase

(= Sixteenth Century Essays & Studies 18), S. 78. Ders.: Luther as Media Virtuoso, S. 104. Ders.: Printing,
Propaganda, and Martin Luther, S. 1f. Zorzin, Alejandro: Karlstadt als Flugschriftenautor, S. 21/24. Bis 1525
erschienen von Melanchthon 70 Schriften in 253 Ausgaben — er kam Luthers 287 Werken in 1737 Ausgaben am
néchsten. Zwingli gehorte mit 47 Schriften zu den fiinf produktivsten Autoren dieses Zeitraumes. Vgl. ebd., S. 24.
244 Vgl. Hamm, Berndt: Einheit und Vielfalt der Reformation. In: Bernd Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.):
Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer Disput iiber Einheit und Vielfalt der Reformation. Géttingen 1995,
S. 96. Ders.: Die Reformation als Medienereignis, S. 137-148f. Moeller, Bernd: Die friihe Reformation als
Kommunikationsproze$3, S. 157. Wendebourg, Dorothea: Die Einheit der Reformation als historisches Problem.
In: Bernd Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer Disput iiber Einheit
und Vielfalt der Reformation. Gottingen 1995, S. 47.

245 Vgl. Moeller, Bernd: Die friihe Reformation als KommunikationsprozeB, S. 152.

246 Vgl. Holt, Ian: Samuel Apiarius, S. 96. Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in
Deutschland, S. 220/228.

45



der reformatorischen Publizistik 1521/22 waren in dieser Hinsicht vor allem anonyme Schriften
von Bedeutung. Infolge des Bauernkrieges und der zunehmenden Etablierung reformatorischer
Kirchenstrukturen lieBen das oOffentliche literarische Engagement von Laien und ihre
publizistische Einbindung durch bestimmte literarische Formen (wie den Dialog) jedoch
merklich nach?¥.

Sowohl inner- als auch auBerhalb der Publizistik diente vor allem Polemik der Abgrenzung.
Eine Trennung von den Anhdngern der Romischen Kirche erfolgte etwa durch Luthers
Antichristvorwurf gegen den Papst. Innerhalb der reformatorischen Bewegung waren von
Luther abweichenden Glaubensauffassungen ebenfalls Ziele der Polemik. Der grundlegende
gegenseitige Vorwurf lautete, von der ,ecclesia catholica® abgewichen und dementsprechend

der Hiresie verfallen zu sein®*.

2.3.2) Kontroverstheologie

,Kontroverstheologie* bezeichnet heute

denjenigen innerchristl[ichen] Lehrstreit, der nicht die Sachdifferenzen zwischen einzelnen Theologen oder
Schulrichtungen zum Gegenstand hat, sondern allein solche Streitfragen, an denen sich christl[iche]
Kirchen, Konfessionen und Denominationen voneinander scheiden. Insbes[ondere] steht der Begriff fiir die
Auseinandersetzung zwischen dem Katholizismus und den grofien protest[antischen] Konfessionen. Dabei
werden die trennenden Differenzen nicht histor[isch]-distanziert untersucht, sondern von einem
konfessionell bestimmten Standpunkt aus polemisch-argumentativ beurteilt.

Von besonderer Bedeutung war sie wihrend der Reformationszeit. Auler dogmatischen und
fundamentaltheologischen Themen wurden auch Fragen kirchlicher Praxis behandelt**. Dabei
verfolgten Kontroverstheologen (und reformationsfreundliche Autoren) i.d.R. die
Grundintention, ihre Leser zu iiberzeugen und nicht nur polemisch zu agieren. In den 1520er
Jahren waren die vorrangigen Zielgruppen dieser Autoren einerseits diejenigen, die sich zur
Romischen Kirche bekannten und deren Gruppenidentitét gefordert werden sollte, andererseits
solche, die keine eindeutige Position bezogen und (auch von reformatorischen Schriften)
umworben wurden. Fiir alle Autoren nahm in ihrer Argumentation die Bibel eine zentrale Rolle
ein sowie Tradition und Ekklesiologie®®’, fiir Reformatoren war zudem die

Rechtfertigungslehre von grofler Bedeutung. Allerdings gab es trotz thematischer und

247 Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland, S. 225/227. Wohlfeil, Rainer:
yReformatorische Offentlichkeit, S. 47f.

248 Vgl. Diez, Karlheinz: »Ecclesia —non est civitas Platonica«, S.425. Rischar, Klaus: Johannes Eck als Polemiker.
In: Sammelblatt des historischen Vereins Ingolstadt 76 (1967), S. 69.

249 Beutel, Albrecht: Kontroverstheologie (Art.). In: Enzyklopidie der Neuzeit 6. Stuttgart 2007, Sp. 1164.

250 Die kontroverstheologischen Gegner Luthers bestritten den Reformbedarf der Romischen Kirche nicht, doch
waren sie der Kirche gegeniiber konservativ eingestellt. Da sie selbst die kritisierten kirchlichen Missstéinde nicht
beseitigen konnten, konnten sie dem Ausgangspunkt der von ihren Gegnern eingeforderten reformatio effektiv
nichts entgegensetzen. In ihren Schriften blieb ihnen nur die Moglichkeit, selbst auf die Notwendigkeit einer
Reform hinzuweisen. Vgl. Jedin, Hubert: Das konziliare Reformprogramm Friedrich Nauseas. In: Historisches
Jahrbuch 77 (1958), S. 229. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altglaubigen Gegner, S. 144.

46



argumentativer Ubereinstimmungen in der Kontroverstheologie der friilhen Reformationszeit
keine einheitliche methodische Vorgehensweise. Die Kontroverstheologie formte sich in
Auseinandersetzung mit den jeweiligen Entwicklungen der Reformation. Dabei griff sie nicht
nur auf das Medium der Schrift, sondern auch auf andere Kommunikationsmittel zuriick.
Klarheit dariiber, was gegen die Reformation verteidigt werden sollte, gab erst das Trienter
Konzil?®!,

Schriften gegen Luther und die Reformation erschienen nur zogerlich. Dies lag u.a. daran, dass
die spiteren Kontroverstheologen zunéchst einen Flugschriftenstreit vermeiden wollten, durch
den sie ihren Gegnern Aufmerksamkeit, aber auch Glaubwiirdigkeit und Legitimation héatten

verschaffen koénnen?32.

Kontroverstheologen traten mit ihrer Publizistik ab etwa 1520
untereinander unkoordiniert gegen Luther auf, Murner gehorte zu diesen ersten Gegnern. Nach
der erfolgten Kaiserwahl Karls V. musste auf Luthers Landesherr, den Kurfiirsten von Sachsen,
keine Riicksicht mehr genommen werden, sodass die Romische Kirche verstirkt gegen Luther
und seine Lehren vorging. Zudem intensivierte Luther seine publizistische Betdtigung und die
Popularisierung seiner Werke, die er ab 1520 vorrangig in der Volkssprache verdffentlichte?>.
Zwischen 1518 und 1525 bezogen insgesamt 57 Autoren in 172 Kontroversschriften inner- und
auBerhalb des Reiches gegen Luther (dem die katholische Polemik vorrangig galt) und dessen
Anhénger Stellung. Johannes Eck war in diesem Zeitraum der produktivste Autor, gefolgt von
Johannes Cochlaeus, Hieronymus Emser und Thomas Murner’*, Murner gilt als der
,,publizistisch agilste und zugleich literarhistorisch wichtigste Gegner Luthers***>. Einer der

ersten Kontroverstheologen war Johann Tetzel, der 1518 die Widerlegung eines vermessenen

Sermons publizierte. Diese Schrift fand jedoch keine weite Verbreitung, u.a. weil Tetzel auch

21 Vgl. Beumer, Johannes: Die Opposition gegen das lutherische Schriftprinzip in der Assertio septem
sacramentorum Heinrichs VIII. von England. In: Gregorianum 42 (1961), S. 106. Smolinsky, Heribert:
Kirchengeschichte der Neuzeit 1. Diisseldorf 2008® (= Kirchengeschichte in vier Bénden 3), S. 49. Ders.:
Kontroverstheologie (Art.). In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 6. Freiburg/Basel u.a. 19973, Sp. 333f. Schmidt,
Bernward: Humanistische Kontroverstheologen? Rezeption und Originalitét in ,,Luthers Bad und Spiegel“. In:
Bernward Schmidt/Simon Falsch (Hgg.): Kilian Leib (1471-1553). Prediger — Humanist — Kontroverstheologe.
Miinster 2020 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 80), S. 130.

252 Vgl. Walsham, Alexandra: ‘Domme Preachers‘? Post Reformation English Catholicism and the Culture of
Print. In: Past & Present 168 (2000), S. 79.

253 Vgl. Poloni, Bernard: Murner et Luther. De I’exhortation fraternelle a la dénonciation du diable. In: Jean-Marie
Valentin (Hg.): Luther et al Reforme. Du commentaire de I'épitre aux Romains a la “Messe allemande’. Paris 2001,
S. 296. Smolinsky, Heribert: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 48. Ders.: Die reformatorische Bewegung von
1521-1525, S. 264.

254 Zorzin fiihrt fiir Eck insgesamt 36 Publikationen (28 Latein, 8 Deutsch), fiir Cochlaeus 29 (16 Latein, 13
Deutsch), fiir Emser 24 (7 Latein, 17 Deutsch) und fiir Murner 21 (4 Latein, 17 Deutsch) an. Allerdings hat Zorzin
auch solche Werke mitgezahlt, die in keinem Bezug zur Reformation stehen, wie sich der jahrgangsweisen
Aufschliisselung der Anzahl der Publikationen Murners entnehmen lasst. Vgl. Zorzin, Alejandro: Karlstadt als
Flugschriftenautor, S. 24/73.

25 Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit 1. Epochen- und Gattungsprobleme.
Reformationszeit. Tiibingen 1987, S. 171.

47



in katholischen Kreisen umstritten war und er bereits August 1519 verstarb. Dessen ungeachtet
nahm er die Grundhaltung der folgenden kontroverstheologischen Publizistik vorweg: Luther
stehe in der ketzerischen?® Tradition von Hus und Wycliff (bzw. bilde ihren Hohepunkt), er
stifte Unruhe und verachte sowohl die kirchliche Lehrautoritit als auch die pépstlichen
Vollmachten. Zudem war Tetzel der Ansicht, dass Luther, der sich in der Volkssprache an die
Bevoélkerung wandte, auf dieselbe Art erwidert werden miisse. Allerdings barg die Verwendung
des Deutschen in der Auseinandersetzung mit der Reformation ein essenzielles Problem. Denn
das gewdhlte Mittel, Luther und dessen Lehre mit volkssprachigen Schriften anzugreifen,
unterminierte eine zentrale kontroverstheologische Botschaft: Es sei gefdhrlich und
unangebracht, vor der einfachen Bevolkerung tiber religiose Angelegenheiten zu disputieren.
Gerade dies taten jedoch Kontroverstheologen mit ihren volkssprachlichen Publikationen®’.
Dementsprechend war Latein bis zum Trienter Konzil die dominante Sprache innerhalb der
kontroverstheologischen Literatur, nur zwischen 1525 und 1529 lag die Anzahl deutscher und
lateinischer Schriften nahezu gleich auf>®,

Bis zur Leipziger Disputation wurden Luthers Uberlegungen von spiteren Gegnern durchaus

,,positiv bis ambivalent*?*°

aufgenommen, danach suchten Unterstiitzer und Gegner Luthers
ihre jeweiligen Positionen einer breiteren Offentlichkeit darzulegen, was zunehmend in der
Volkssprache erfolgte. Ab 1520 verbreitete sich auf katholischer Seite die Befiirchtung, dass
Luther einen Umsturz der alten Ordnung anstrebe. Um Sympathien fiir das lutherische Anliegen
in der Bevolkerung entgegenzuwirken, griffen Kontroverstheologen in ihrer Publizistik auch
auf die Volkssprache zuriick. Die im Jahr 1520 publizierten deutschsprachigen Schriften
wurden durch Augustin Alveldt, Eck, Emser und Murner verfasst. 1520 waren es, ebenso wie

im Folgejahr (durch Eck, Emser und Murner, sowie Johannes Eckart und Johannes Femelius)

zehn Titel*®. Erst infolge der Fortsetzung des Lutherprozesses und des Wormser Edikts

236 Den Vorwurf der Ketzerei erhob er im April, sichsische Dominikaner hatten Luther deshalb bereits im Miirz
in Rom angeklagt. Vgl. Tetzel, Johann: Widerlegung eines vermessenen Sermons. In: Adolf Laube/Ulman Weil3
(Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 69. Zur Miihlen, Karl-Heinz: Reformation und
Gegenreformation 1. Gottingen 1999 (= Kleine Reihe V&R 4014), S. 57.

257 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 58.

258 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 30. Laube, Adolf/Ulman WeiB: Einleitung.
In: dies. (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 22. Laube, Adolf/Ulman Weil: Vorwort.
In: ebd., S. 5f. Moeller, Bernd: Die frithe Reformation als Kommunikationsprozef3, S. 159. Smolinsky, Heribert:
Die reformatorische Bewegung von 1521-1525, S. 264. Zschoch, Hellmut: Luther und seine altgldubigen Gegner,
S. 145.

259 Smolinsky, Heribert: Aspekte altgliubiger Theologie im albertinischen Sachsen in der Reformationszeit bis
1542. In: Herbergen der Christenheit. Jahrbuch fiir deutsche Kirchengeschichte 18 (1993/94) (= Beitrdge zur
deutschen Kirchengeschichte 18), S. 31.

260 Nur Emser und Murner haben 1521 polemische Schriften verdffentlicht, Eckart setzte sich mit dem Messopfer,
Femelius mit der Heiligenverehrung und Eck mit den gegen Luther gerichteten Artikeln der Theologischen
Fakultdt von Paris auseinander. Vgl. Laube, Adolf: Das Gespann Cochléus/Dietenberger im Kampf gegen Luther.
In: Archiv fiir Reformationsgeschichte 87 (1996), S. 119.

48



steigerten sich ab 1522 die kontroverstheologischen volkssprachlichen Publikationen (16
Schriften von 10 Autoren), u.a. durch die Foérderung durch Herzog Georg von Sachsen. Ab
1518 standen die zentralen Kontroverspunkte von Papstgewalt, Ekklesiologie, Bu3e und Ablass
fest, deren Kreis stetig um weitere Probleme erweitert wurde. Hinzu kamen etwa die
Bilderverehrung, Heiligenverehrung, Messe?¢!, Sakramente (ab 1525/26 waren Abendmahl und
Kindertaufe auch innerhalb der reformatorischen Bewegung zu einem Streitpunkt geworden)
oder das Sola-scriptura-Prinzip als zentrale Themen der Auseinandersetzung. Wichtig war auch
der Vorwurf gegen Luther, in hussitischer Tradition zu stehen?®?.

Eine weitere VergroBerung des kontroverstheologischen Autorenkreises volkssprachlicher
Polemik erfolgte 1523. Zu den Autoren, die sich nun erstmals &uf3erten, gehdrten u.a. Cochlaeus
und Johannes Dietenberger. Im Mirz desselben Jahres dulerte Johann Fabri sich gegen die
Reformation in der Eidgenossenschaft, die in der Publizistik bislang nicht relevant gewesen
war. November 1524 erschien die bereits Anfang Mai fertiggestellte Vermahnung an die
Eidgenossenschaft vor der bohmischen Ketzerei Konrad Tregers. Ebenfalls 1524 veroffentliche
Eck eine Serie volkssprachlicher Briefe an die Eidgenossenschaft. Generell stammten die
bedeutenden Kontroverstheologen, die sich zur Reformation in der Eidgenossenschaft
publizistisch duflerten (Eck, Fabri, Emser und Murner), von aulerhalb. Eidgendssische Gegner
Zwinglis traten nur selten literarisch hervor’®,

Quantitativ waren die Schriften der Kontroverstheologen der reformatorischen Publizistik
deutlich unterlegen: Zwischen 1518 und 1544 erschienen etwa flinfmal mehr deutschsprachige

Lutherschriften als deutsche kontroverstheologische Schriften®®*. Wichtige katholische

261 In der reformatorischen Kritik und Reform der Sakramentenpraxis kam der Messe wegen ihrer theologischen
Legitimation sowie ihrer praktizierten Formen zentrale Bedeutung zu. Ein Merkmal der reformatorischen
Bewegung war die Polemik gegen die etablierte Position zur Messe. Vgl. Hauschild, Wolf-Dieter: Die Verwerfung
zur Sakramentenlehre in den evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften. In: Wolfhart Pannenberg (Hg.):
Lehrverurteilungen — kirchentrennend? 3. Materialien zur Lehre von den Sakramenten und vom kirchlichen Amt.
Freiburg i.Br./Géttingen 1990 (= Dialog der Kirchen 6), S. 33/47.

262 Vgl. Laube, Adolf/Ulman WeiB: Einleitung. In: dies. (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524),
S. 22. Dies.: Vorwort. In: ebd., S. 5f. Smolinsky, Heribert: Kontroverstheologie (Art.), Sp. 334.

263 Vgl. Dittrich, Christoph: Katholische Kontroverstheologen im Kampf gegen Reformation und Taufertum. In:
Mennonitische Geschichtsbilder 47/48 (1990/1991), S. 71. Laube, Adolf/Ulman Weil: Einleitung. In: dies. (Hgg.):
Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 32/4042. Schindler, Alfred: Der Aufbau der altglaubigen
Front gegen Zwingli. In: Alfred Schindler/Hans Stickelsberger (Hgg.): Die Ziircher Reformation: Ausstrahlungen
und Riickwirkungen. Wissenschaftliche Tagung zum hundertjdhrigen Bestehen des Zwinglivereins (29. Oktober
bis 2. November 1997 in Ziirich). Bern/Berlin 2001 (= Ziircher Beitriage zur Reformationsgeschichte 18), S. 31{/34.
Der Ziiricher Griidt wandte sich z.B. publizistisch gegen Zwingli: Griidt, Joachim von: Christenlich anzeygung
Joachims von Griidt / das im Sacrame[n]t des altars warlich sey fleisch vnd blut Christi / wid[er] den schedlichen
verflierischen irtumb Vlrich Zwinglins zu Ziirich. Freiburg i.Br. 1526.

264 1518-1525 verdffentlichten die einflussreichsten Autoren (Alveldt, Cochlaeus, Dietenberger, Eck, Emser,
Murner, Schatzgeyer) etwa halb so viele Flugschriften (gleichwertig auf Deutsch und Latein) wie Luther. Vgl.
Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland, S. 220. In der Flugblattpublizistik
des 16. Jahrhunderts lag der Anteil katholischer Autoren und ihrer Werke ebenfalls deutlich geringer als derjenige

49



Druckzentren waren Koln und Leipzig, etwa ein Viertel der kontroverstheologischen Literatur
wurde bis 1539 in Leipzig gedruckt. Wahrend fiir reformatorische Schriften ein groBer
Absatzmarkt existierte, bestand fiir kontroverstheologische Werke keine entsprechende
Nachfrage — antilutherische Positionen waren nicht populdr. Als ein wichtiger Faktor gilt u.a.,
dass die meisten Schriften auf Latein verfasst waren und so keinen breiteren Leserkreis
ansprechen konnten. Thr jeweiliger Entstehungszusammenhang war ebenfalls ein Nachteil: Oft
entstanden sie erst in Reaktion auf Luthers Schriften, waren also defensiv angelegt und
entsprachen zumindest zu Beginn der Auseinandersetzung keiner systematischen
Gesamtkonzeption. Oft folgten die Kontroverstheologen Luthers thematischen Vorgaben — v.a.
bei Satz-flir-Satz Widerlegungen wird die Abhéngigkeit deutlich. Die inhaltliche
Auseinandersetzung mit den durch Luther aufgeworfenen Fragen ging so gut wie immer Hand
in Hand mit gegen Luther gerichteter Polemik, in der dieser als Ketzer beschimpft wurde?%.

Die Romische Kurie unterstiitzte Kontroverstheologen zunichst nicht, obwohl es
entsprechende Vorschlige gab”%®. Eine positive Einstellung ihnen gegeniiber ergab sich erst
(abgesehen von der kurzen Regierungszeit Hadrians V1. (1522/23)) unter Papst Paul II1. (1534-
1549), als die Forderung einiger Kontroverstheologen (u.a. Cochlaeus und Eck) aufgenommen
wurde. Insgesamt dnderte sich zwischen den 1520er und 1540er Jahren das Verhéltnis der

Roémischen Kurie zur Kontroverstheologie jedoch nicht signifikant®®”.

2.4) Wirkstiatten
2.4.1) StraBBburg
Die Reichsstadt StraBburg gehorte wie z.B. Augsburg, Metz und Niirnberg mit iiber 20.000

Einwohnern zu den auBBergewOhnlich gro3en Stdadten. Im Siidwesten des Reiches war sie die

protestantischer Verfasser. Vgl. Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter
Flugblatter. Berlin/New York 1992 (= Arbeiten zur Kirchengeschichte 57; Diss. 1991), S. 104.

265 Vgl. Edwards, Mark U.: Luther as Media Virtuoso, S. 102f. Laube, Adolf/Ulman WeiB: Vorwort. In: dies.
(Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 6. Moeller, Bernd: Die Rezeption Luthers in der
frithen Reformation. In: Bernd Hamm/Bernd Moeller u.a. (Hgg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhistorischer
Disput iiber Einheit und Vielfalt der Reformation. Gottingen 1995, S. 20. Smolinsky, Heribert: Aspekte
altglaubiger Theologie, S. 30. Ders.: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 48. Ders.: Streit um Exegese? Die Funktion
des Schriftargumentes in der Kontroverstheologie des Hieronymus Emser. In: Rolf Decot/Rainer Vinke (Hgg.):
Zum Gedenken an Joseph Lortz (1887-1975). Beitrige zur Reformationsgeschichte und Okumene. Stuttgart 1989
(= Veroffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz. Abteilung Religionsgeschichte. Beiheft
30), S. 358. Ders.: Die reformatorische Bewegung von 1521-1525, S. 265. Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel,
Narrenkappe, S. 238.

266 Der pipstliche Legat Campeggio hatte etwa friih vorgeschlagen, einige iiber das Reich verstreute
Kontroverstheologen finanziell zu unterstiitzen, damit diese umgehend héretischen Schriften antworten kdnnten.
Vgl. Miiller, Gerhard: Die romische Kurie und die Anféinge der Reformation. In: ders.: Causa Reformationis.
Beitrdge zur Reformationsgeschichte und zur Theologie Martin Luthers zum 60. Geburtstag des Autors, hgg. v.
Gottfried Maron und Gottfried Seebal}. Giitersloh 1989, S. 47.

267 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 77. Frenz, Thomas: Das Papsttum im
Mittelalter, S. 222. Bagchi, David V.N.: Luther’s Earliest Opponents, S. 222. Bagchi geht jedoch davon aus, dass
die geplante Forderung nicht umgesetzt wurde. Vgl. ebd.

50



bevolkerungsreichste Stadt und fiir die umliegenden Stidte und Territorien im partikularistisch
gepragten Gebiet des Oberrheins als Metropole von zentraler Bedeutung, wo es kein
dominierendes Herrscherhaus gab. Wirtschaftlich und politisch orientierte StraB3burg sich seit
den 1490er Jahren an Kaiser und Reich. Durch ihre geographische Lage nicht nur in der Ndhe
zur franzosischen Grenze, sondern auch am Kreuzungspunkt zweier wichtiger Handelsrouten?®®
war sie eine kosmopolitische Stadt*®’.

270 nur nominell

Zwar war StraBlburg eine Bischofsstadt, doch regierten Bischof und Ra
gemeinsam. Schon seit dem 13. Jahrhundert residierte der Bischof die meiste Zeit, seit Anfang
des 15. Jahrhunderts stindig in Zabern am Fuf3 der Vogesen. Die Bischofsweihe Wilhelms von
Hohenstein im Miinster 1507 war die erste nach mindestens 150 Jahren®”!, die in StraBburg
stattfand. Nur der Rat fiihrte die Amtsgeschéfte, der Bischof wurde aber als Oberhaupt der in
der Stadt befindlichen Kirchen anerkannt. Insgesamt war der Stadtrat jedoch darum bemiiht,
sowohl geistliche als auch weltliche Zustdndigkeiten auf sich zu konzentrieren, die Stadt sah
sich als ein Corpus Christianum. Infolge der Reformation wurde eine noch stirkere
Deckungsgleichheit von stadtischer und kirchlicher Gemeinde angestrebt. Allerdings folgte aus
der Einfiihrung der Reformation in der Stadt sowie in anderen Territorien, dass sie sich aus dem
Corpus Christianum der R6mischen Kirche 16sten®’2.

Innerhalb StraBburgs herrschten wie auch in anderen Stddten Anfang des 16. Jahrhunderts

Spannungen auf verschiedenen Ebenen, etwa in sozialer Hinsicht oder in Bezug auf die

268 Von den Niederlanden bis Norditalien fiihrte die Nord-Siid-Route, Lothringen, Burgund und Frankreich waren
durch die Ost-West-Route angebunden. Vgl. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 61.

269 Vgl. Brady, Thomas: Die Stadt: StraBburg im Kontext von Reich und Reformation im ersten Drittel des
16. Jahrhunderts. In: Wolfgang Simon (Hg.): Martin Bucer zwischen den Reichstagen von Augsburg (1530) und
Regensburg (1532). Beitrdge zu einer Geographie, Theologie und Prosopographie der Reformation. Tiibingen
2011 (= Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 55), S. 30. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon,
S. 63/82. Greyerz, Kaspar von: The Late City Reformation in Germany. The Case of Colmar 1522-1628.
Wiesbaden 1980 (= Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz 98), S. 14. Moger, J.
Travis: Pamphlets, Preaching and Politics, S. 351. Vogler, Bernard: StraBburg (Art.). In: Theologische
Realenzyklopédie 32. Berlin, New York 2001, S. 233.

2% Die Stadtverwaltung bestand aus ,dem Rat und den XXI‘ und umfasste knapp iiber 50 Personen. Fiir
wirtschaftliche Angelegenheiten war der Rat der XV zustindig, aulenpolitisch war der Rat der XIII tétig. Die Réte
waren zu ca. 2/3 durch Zunftvertreter oder Kaufleute, zu 1/3 aus Patriziat bzw. stiadtischer Oberschicht besetzt.
Vgl. Arnold, Matthieu: Caspar Hedio (1494/95-1552), der ,,unterschitzte® Reformator in StraBburg. In: Stadt
Ettlingen (Hg.): Caspar Hedio der Ettlinger Reformator in Stralburg. Ubstadt-Weiher/Heidelberg/Basel 2015,
S. 8. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 64.

271 Die letzte vorherige Bischofsweihe fand dort moglicherweise 1353 statt, oder sogar noch frither im Jahr 1261.
Vgl. Brady, Thomas: Die Stadt, S. 31.

272 Vgl. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 64. Hamm, Berndt: Biirgertum und Glaube, S. 69. Rapp,
Francis: Stralburg (Art.). In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 9. Freiburg/Basel u.a. 2000, Sp. 1035-1038.
Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstiddten und die Kirchengiiter — Stralburg, Niirnberg und
Frankfurt im Vergleich. In: Jirgen Sydon (Hg.): Biirgerschaft und Kirche. 17. Arbeitstagung in Kempten 3.-5.
November 1978. Sigmaringen 1980 (= Stadt und Geschichte. Verdffentlichungen des Siidwestdeutschen
Arbeitskreises fiir Stadtgeschichtsforschung 7), S. 87f. Steinhausen, Ansgar: Die Architektur des Klassizismus im
ElsaB3. Zum Verhiltnis von Zentrum und Peripherie in Frankreich zwischen 1760 und 1800. Miinster/New York
u.a. 2002 (= Studien zur Kunst am Oberrhein 2; Diss. 1999), S. 89.

51



Religion. Viele Kleriker StraBburgs stammten aus dem &rmeren Umland, weshalb es zur
zunehmenden Entfremdung zwischen zugezogenen Geistlichen und anséssigen Laien kam.
Auch dienten die traditionellen kirchlichen Einrichtungen durch die personelle Besetzung von
auBlerhalb nicht mehr der Versorgung der stddtischen Bevolkerung. Die Lebenswelt der
Kleriker 18ste sich zunehmend von derjenigen der Laien und die von ihnen beanspruchte

Sonderstellung verlor an Akzeptanz?’

. Ihre negative Wahrnehmung wurde dadurch begiinstigt,
dass die vielen Kloster und Stifte einen grolen Besitz auf sich vereinigten, hinzu kam der
Vorwurf, dass sie ihre seelsorgerischen Pflichten vernachlédssigten. Bischofliche
Reformbemiihungen stieBen jedoch auf Widerstand nicht nur im Klerus, sondern auch im
stadtischen Rat. Besondere Hemmnisse fiir die geplante Reform waren sowohl die strukturelle
Zusammensetzung des Klerus als auch die herrschenden Besitzverhiltnisse’’*. Der
zunehmenden Spaltung der beiden Lebenswelten zum Trotz konnte die Romische Kurie
StraBburg noch 1518 als ,Romanae ecclesiae semper devota‘?’> bezeichnen.

Stralburg war ein Zentrum des Buchdrucks. Mit dem Auftreten Luthers und der sich
anschlieBenden  Publizistik  eroffnete sich fiir Drucker ein breites Spektrum
gewinnversprechender Publikationen. Tatsdchlich war ein GroBteil der ab 1520 in Stra3burg
gedruckten Schriften zumindest reformationsfreundlich. Ab 1521 spezialisierten sich einige
Drucker — dem Wormser Edikt zum Trotz — auf reformatorische Flugschriften. Im Gegensatz
dazu war die Publikation solcher Schriften, die die Romische Kirche verteidigten, deutlich
erschwert. Der Rat hatte zwar ein Verbot aufriihrerischer Publikationen erlassen, doch konnte
dies nicht durchgesetzt werden, das Wormser Edikt mit dem Druckverbot lutherischer Schriften
wurde erst Oktober (statt Mai) 1521 in abgeschwiichter Form verdffentlicht?’®. 1524 wurde ein
allgemeines Verbot gegen Schmihschriften erlassen, doch richtete sich dieses vornehmlich

gegen reformationsfeindliche Schriften®”’.

273 Antiklerikalismus war zu Beginn der Reformation ein europaweit verbreitetes Phinomen. Vgl. Po-chia Hsia,
Ronnie: People’s, City and Princes’ Reformation: Rival or Phases? In: Hans Guggisberg/Gottfried Krodel u.a.
(Hgg.): Reformation in Deutschland und Europa: Interpretationen und Debatten. Beitrige zur gemeinsamen
Konferenz der Society for Reformation Research und des Vereins fiir Reformationsgeschichte, 25.-30. September
1990, im Deutschen Historischen Institut, Washington, D.C. Giitersloh 1993 (= Archiv fiir
Reformationsgeschichte, Sonderband), S. 296.

274 Vgl. Brady, Thomas: Zwischen Gott und Mammon, S. 65/78{/81. Hamm, Berndt: Biirgertum und Glaube,
S. 52/72. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstédten, S. 70.

275 Vgl. Vogler, Bernard: Strafburg (Art.), S. 233. Damit bestétigte die romische Kurie einen von der Stadt im
Vorjahr erhobenen Anspruch. Vgl. Rapp, Francis: Strasbourg, foyer de vie intellectuelle et spirituelle a I’époque
de Sébastien Brant. In: Sébastien Brant, son époque et "La nef des fols". Actes du Colloque international,
Strasbourg, 10-11 mars 1994. Stralburg 1995 (= Collection recherches germaniques 5), S. 16.

276 Nur in wenigen Territorien wurde das Edikt wirklich umgesetzt. Territorien, die ihm keine Folge leisteten,
zeigten sich als durch Kaiser und Papst ungebunden. Vgl. Schnyder, Caroline: Reformation, Stuttgart 2008, S. 42.
277 Vgl. Gilmont, Jean-Francois: Le livre réformé au XVI¢ siécle. Paris 2005, S. 9. Iserloh, Erwin: Thomas Murner
(1475-1537), S. 26. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 177/209. Moeller, Bernd:

52



In StraBburg wurden Schriften wie andernorts vorrangig auf Deutsch oder Latein verdffentlicht,
wobei ab 1521/22 zunehmend anonyme deutschsprachige Publikationen dominierten, die die
Reformation verteidigen sollten. Die Mehrzahl der zwischen 1520 und 1523 publizierten
Flugschriften stammte von gebildeten Autoren, die jedoch Schwierigkeiten hatten, sich auf
Deutsch auszudriicken®”®

1524. Da der Streit um die religiose Wahrheit durch die Vielzahl der Publikationen 6ffentlich

. Reichsweit erreichte die Flugschriftenproduktion ihren Hohepunkt

ausgetragen wurde, wurde er auf verschiedenen Ebenen relevant, etwa fiir politisches Handeln
oder als Gegenstand eines allgemeinen Diskurses. Das (Lese-)Publikum wurde in den Konflikt
einbezogen, indem ihm v.a. in volkssprachlichen Flugschriften theologische Meinungen
présentiert wurden, zu denen es Stellung beziehen und somit aktiv an der herrschenden Debatte
teilnehmen musste — also dem lutherischen Konzept vom Priestertum aller Gldubigen geméf
partizipieren sollte. Zu den meistgedruckten Autoren bis 1550 zdhlten neben Luther die beiden

280

StraBburger Reformatoren Martin Bucer?”” und Wolfgang Capito®®. Mit den groBten Auflagen

wurden Bibeln, dogmatisch-theologische Schriften und konfessionelle Polemiken verlegt?®!.
In StraBburg fasste die Reformation schnell Ful}: Gedruckt wurden Luthers Schriften dort ab

1519 (seine Polemiken ab 1520), erste lutherische Predigten wurden 1520 gehalten. Ab 1521

Flugschriften der Reformationszeit (Art.). In: Theologische Realenzyklopédie 11. Berlin, New York 1983, S. 241.
Vogler, Bernard: Stralburg (Art.), S. 233.

278 Vgl. Lienhard, Marc: Strasbourg et la guerre des pamphlets, S. 127/129.

279 Martin Bucer (1491-1551) stammte aus dem elsissischen Schlettstadt und gehdrte dem dortigen
Dominikanerkloster an. 1515/16 empfing er die Priesterweihe, 1517 wurde er in Heidelberg immatrikuliert, wo er
den Grad des Baccalaureus theologiae erwarb. Luther lernte er auf der Heidelberger Disputation (18.04.1518)
kennen. 1521 wurde er auf sein eigenes Begehren hin aus dem Orden entlassen und war fortan Weltpriester. 1522
heiratete er eine ehemalige Nonne und wirkte an der Einfiihrung der Reformation in Weilenburg mit, weshalb er
exkommuniziert wurde. 1523 floh er nach Stralburg, wo er 1524 Pfarrer wurde, spéter das Biirgerrecht erhielt und
malBgeblich an der Umgestaltung des Kirchenwesens beteiligt war. Er war um die Vermittlung zwischen den sich
ausprdgenden reformatorischen Parteien bemiiht, v.a. im Abendmahlsstreit. Beteiligt war er etwa am Marburger
Religionsgesprich (1529), der Confessio Tetrapolitana (1530) und Wittenberger Konkordie (1536). In Folge des
Augsburger Interims (1548) musste er Stralburg verlassen. Vgl. Greschat, Martin: Bucer (Butzer), Martin (Art.).
In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 2. Freiburg/Basel u.a. 19943, Sp. 739. Moeller, Bernd/Gottfried Hammann:
Bucer (Butzer), Martin (Art.). In: Religion in Geschichte und Gegenwart 1. Tiibingen 1998%, Sp. 1810-1812.
Stupperich, Martin: Bucer, Martin (1491-1551) (Art.). In: Theologische Realenzyklopadie 7. Berlin/New York
1981, S. 258-264. Fiir eine ausfiihrliche biographische Darstellung siehe Greschat, Martin: Martin Bucer. Ein
Reformator und seine Zeit (1491-1551). Miinster 20092,

280 Wolfgang Capito (1478-1541) stammte aus Hagenau, seine Jugend verbrachte er in StraBburg. 1515 beendete
er sein Studium in Freiburg i.Br. mit dem Doktor der Theologie. Dort lernte er u.a. Matthéus Zell, Eck und Fabri
kennen. 1515-20 war er Priadikant am Basler Miinster und gehdrte zum Kreis um Erasmus von Rotterdam. Im
Mairz 1523 zog er nach Stra3burg, wo er Probst des Thomasstiftes wurde. Kurz bevor er im Juli das Biirgerrecht
erwarb, hatte er begonnen, reformatorisch zu predigen, mit Luther in Kontakt stand er ab 1518. In Stra3burg war
er federfilhrend an der Umsetzung der Reformation beteiligt, 1524 heiratete er. Er war an der Abfassung der
Confessio Tetrapolitana (1530) und des Berner Synodus (1532) beteiligt. Vgl. Lienhard, Marc: Capito, Wolfgang
(Art.). In: Theologische Realenzyklopéadie 7. Berlin/New York 1981, S. 636f. Lutz, Samuel: Capito, Wolfgang
(Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10561.php (letzter
Aufruf: 17.12.2020))].

81 ygl. Hamm, Berndt: Biirgertum und Glaube, S. 126. Moeller, Bernd: Flugschriften der Reformationszeit (Art.),
S. 241/243. Vogler, Bernard: Stralburg (Art.), S. 234.

53



wirkte der Prediger Matthdus Zell zu Gunsten der Reformation und hatte groBen Anteil daran,
Sympathien fiir diese in der Bevdlkerung zu verankern. 1523 kamen Martin Bucer, Caspar
Hedio und Wolfgang Capito in die Stadt. Durch diese, vor allem aber durch die Fiithrung Bucers,

wurde StraBburg zu einem ,Zentrum der Reformation“?,

Ein namhafter Gegner der
Reformation war neben Thomas Murner der Augustinerprovinzial Konrad Treger®®3.

1522 gab die Stadt ihre bis dahin 6ffentlich bezogene neutrale Haltung auf, zur Reformation
bekannte sie sich ab 1524 — ab Januar 1524 war die Mehrheit des Stra3burger Rates der
Reformation zugeneigt. StraBburg war eine der bedeutenden Stddte, die sich schon friih zur
Reformation bekannten, kirchliche Strafen erwiesen sich als wirkungslos®®**. Dennoch setzte
der Rat zwischen 1523 und 1529 Anderungen nur zogerlich auf Dringen der Bevélkerung um.
Statt eine entschiedene Religionspolitik zu verfolgen, handelte er jeweils situationsabhiingig®®,
worin sich Straburg nicht von anderen Stiddten unterschied. StraBburgs Haltung erklért sich
aus dem Status als freie Reichsstadt und ihrer sich daraus ergebenden Abhingigkeit vom Kaiser,
der der Reformation feindlich gegeniiberstand. Wenn der Rat auf religids motivierte Unruhen
reagierte, musste er immer auch die reichsweite Religionspolitik des Kaisers berticksichtigen.
Doch gerade als Reichsstadt konnte StraBburg seine Religionspolitik deutlich freier gestalten,
als die meisten abhingigen Territorialstidte?sS,

Dezember 1523 wurde die evangelische Predigt mit einem Edikt de facto gestattet. Im gleichen

Jahr iibernahm der Rat bischofliche Kompetenzen und setzte fortan die Prediger der sieben

282 Smolinsky, Heribert: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 78.

28 Vgl. Arnold, Matthieu: Caspar Hedio, S. 9. Giumann, Andreas: Reich Christi und Obrigkeit. Eine Studie zum
reformatorischen Denken und Handeln Martin Bucers. Bern/Berlin u.a. 2001 (= Ziircher Beitrige zur
Reformationsgeschichte 20; Diss. 2000), S. 51. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 28. Kaufmann,
Thomas: Reformatoren, S. 41. Moger, J. Travis: Pamphlets, Preaching and Politics, S. 349. Nachdem Treger (ca.
1480-1542) sein Studium der Theologie in Freiburg i.Br mit der Promotion abgeschlossenen hatte, war er ab 1517
in Stralburg als Prior anséssig und leitete das Generalstudium der Augustiner (bis 1524), 1518 wurde er zum
Ordensprovinzial der rheinisch-schwiébischen Ordensprovinz gewéhlt. Ende 1524 musste er infolge seines
Engagements gegen die Reformation StraBburg verlassen und siedelte in seinen Geburtsort Freiburg i.U. iiber.
Teilgenommen hat er an den Disputationen von Baden, Bern und Lausanne (1530). Bis zu seinem Tod wurde er
in seinem Amt als Provinzial kontinuierlich bestétigt, obwohl dies nach den Satzungen des Ordens nicht gestattet
war. Vgl. Moser, Christian: Die Dignitdit des Ereignisses. Studien zu Heinrich Bullingers
Reformationsgeschichtsschreibung 2. Leiden/Boston 2012 (= Studies in the History of Christian Traditions 163;
Diss. 2008), S. 600. Zumkeller, Adolar: Konrad Treger OESA (ca. 1480-1542), S. 74£./75/82.

28 Uber Matthdus Zell wurde etwa am 03.04.1524 der Bann ausgesprochen. Vgl. Fuchs, Konrad: Zell, Matthius
(Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 14. Herzberg 1998, Sp. 384.

285 Da die Reformation nicht nach einem festen Plan umgesetzt wurde, entwickelte sich eine gewisse Toleranz des
Rates und der dortigen Reformatoren gegeniiber abweichenden Uberzeugungen. Dementsprechend wurde das
Téaufertum in der Stadt zumindest anfanglich toleriert. Vgl. Vogler, Bernard: Straf3burg, S. 235.

286 Vgl. Aretin, Karl Otmar Freiherr von: Das Papsttum der Renaissance und Martin Luther. In: Lothar Graf zu
Dohna und Reinhold Mokrosch (Hgg.): Werden und Wirkung der Reformation. Ringvorlesung an der technischen
Hochschule Darmstadt im Wintersemester 1983/84 veranstaltet vom Institut fiir Theologie und Sozialethik und
vom Institut fiir Geschichte. Eine Dokumentation. Darmstadt 1986, S. 215. Hamm, Berndt: Biirgertum und Glaube,
S. 48/60/87. Lienhard, Marc: Aufbruch und Entfaltung, S. 18/22/24f. Moger, J. Travis: Pamphlets, Preaching and
Politics, S. 350. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstidten, S. 87. Vogler, Bernard: Stralburg
(Art.), S. 233.

54



Stadtpfarreien ein. Der erste volkssprachliche Gottesdienst wurde am 16.02.1524 gehalten.
1523-1538 wurden die meisten Kldster der Stadt aufgelost, teils auf Initiation ihrer Ordensleute.
1524 berief der Rat eine Kommission zur Auflosung der Kloster und Verwaltung ihres Besitzes.
Dieses Vorgehen griindete auf der Auffassung, dass Kleriker nicht nur vom stiadtischen Schutz
profitieren, sondern auch entsprechenden Verpflichtungen nachkommen sollten. Das
Klostergut wurde fiir verschiedene Zwecke verwandt, als Almosen verteilt und ging v.a. an
Hospitiler, Siechenhduser und das Waisenhaus, zudem konnte die von Humanisten angemahnte
Schulreform®®’ umgesetzt werden. Der Widerstand der Ordensoberen der Augustiner,
Dominikaner und Franziskaner war wirkungslos: Nur sechs der ehemals ca. 20 Kldster
bestanden fort, von denen keines den minnlichen Mendikanten zugehdrte. Innerhalb des
Franziskanerklosters gab es 1524 Uberlegungen, das Kollaturrecht der Pfriinden dem Rat zu
iibergeben, einige Monche bemiihten sich um das Biirgerrecht; sie wurden von der Bevolkerung
angefeindet. Mai 1525 stellte der Rat allen Ordensleuten frei, ihre Kloster zu verlassen und sich
unter stidtischen Schutz zu stellen, sofern sie den Biirgereid schworten, im selben Jahr wurde
das Franziskanerkloster aufgeldst. Die Reformation wurde offiziell eingefiihrt, als im Januar
1529 die Messe abgeschafft wurde. Mit der Confessio Tetrapolitana formulierten die
StraBburger Theologen 1530 auf dem Reichstag von Augsburg ihr eigenes Glaubensbekenntnis,
dem sich Konstanz, Landau und Memmingen anschlossen. Durch die Kirchenordnung von

1534 erfolgte nach einer Synode eine umfassende kirchliche Neuorganisation®3®.

2.4.2) Oberehnheim

Im Gegensatz zu Stralburg waren die anderen Reichsstidte im Elsass von mittlerer oder kleiner

GroBe, Ende des Mittelalters hatte das ca. 20km siidwestlich von StraBlburg gelegene

Oberehnheim ca. 3000 Einwohner und gehdrte zu den kleinen Stidten?®. Die Okonomie

287 1538 wurde das humanistische Gymnasium gegriindet, das 1566 in den Rang einer Akademie erhoben wurde.
Bis 1621 wurde es zur Universitit ausgebaut. Vgl. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstddten,
S. 76f. Ders.: StraBBburg, Universitdt (Art.). In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 9. Freiburg/Basel u.a. 2000,
Sp. 1038f.
288 Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 108. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537),
S. 28. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 198. Lienhard, Marc: Religidse Toleranz
in StraBburg im 16. Jahrhundert. Stuttgart 1991 (= Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen
Klasse der Akademie der Wissenschaften und der Literatur 1991,1), S. 9f. Rapp, Francis: StraBburg (Art.),
Sp. 1035f. Ders.: Strasbourg a la veille de la Réformation: contexte intellectuel et religicux. In: Matthieu Arnold
(Hg.): Johannes Sturm (1507-1589). Rhetor, Péddagoge, Diplomat. Tiibingen 2009 (= Spétmittelalter,
Humanismus, Reformation 46), S. 11. Schindling, Anton: Die Reformation in den Reichsstadten, S. 71/73/75.
Sauerbrey, Anna: Die Stralburger Kloster im 16. Jahrhundert. Eine Untersuchung unter Beriicksichtigung der
Geschlechtergeschichte. Tiibingen 2012 (= Spitmittelalter Humanismus, Reformation 69; Diss. 2005), S. 44f.
Vogler, Bernard: StraBburg (Art.), S. 234. Willer, Jakob: Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt Stralburg. In: Marc
Lienhard/Jakob Willer (Hgg.): StraBburg und die Reformation. Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt.
Kehl/Stralburg/Basel 1981, S. 177{/181.
289 Vgl. Greyerz, Kaspar von: The Late City Reformation in Germany, S. 23. Sittler, Lucien: Der Elsissische
Zehnstiadtebund. Seine geschichtliche Eigenheit und seine Organisation. In: Esslinger Studien 10 (1964), S. 59.
55



Oberehnheims baiserte (wie die der anderen elsédssischen Stiddte auBer StraBburg) auf der
Landwirtschaft. Gemeinsam mit weiteren elsdssischen Reichsstddten hatte sich Oberehnheim
bereits Mitte des 14. Jahrhunderts zum ,Zehnstidtebund > (spiter ,Dekapolis‘, in Urkunden
des 15./16. Jahrhunderts ,gemeine Richstette‘ oder ,Vereinsstidte‘) zusammengeschlossen.
Das urspriinglich zeitlich begrenzte Biindnis hatte sich verstetigt und war bis ins
17. Jahrhundert ein wichtiger politischer Faktor im Elsass. Ziel des Bundes war es, nicht zu
Landstddten herabgesetzt zu werden. Einzeln besallen sie kaum Macht, verfiigten aber {iber
viele Freiheiten und Rechte, die ihnen mit der Zeit von den Kaisern zugesichert worden waren.
Zum Erhalt des Status quo hielten die Stadte an ihrem Vorrecht fest, an Reichstagen teilnehmen
zu konnen, obgleich sie dort im 16. Jahrhundert keine besondere Rolle spielten. In der Regel
nahmen Colmar und Hagenau®! als Abgesandte des Zehnstidtebundes daran teil?*2. In ihren
politischen Entscheidungen waren die Stadte durch den Zusammenschluss nicht eingeschriankt
und konnten etwa anderen Biindnissen beitreten. Von ihrem Biindnis unabhingig unterstanden
die zehn Stidte dem elséssischen Landvogt?-.

Der Landvogt hatte die zehn Stédte formell von dem Wormser Edikt in Kenntnis gesetzt, doch
folgte darauf keine Aktion der Stidte. Oberehnheim stimmte sich zwar im Oktober 1521 mit
Schlettstadt ab, wie zu verfahren sei, wollte jedoch nicht die Initiative ergreifen. Als Stra3burg
im Oktober das Edikt veroffentlichte, tat Oberehnheim das gleiche. Dessen ungeachtet kam es

in Oberehnheim zu Versuchen, dort die Reformation einzufiihren. 1522 wurde der Kaplan

290 Mitglieder waren Colmar, Hagenau, Kaysersberg, Landau in der Pfalz (an Stelle von Miihlhausen), Miinster,
Oberehnheim, Rosheim, Schlettstadt, Tiirkheim und Weilenburg. Versammlungen fanden nach Notwendigkeit
statt. Erst war Schlettstadt wegen seiner zentralen Lage der haufigste Versammlungsort, dann Stralburg, das von
Colmar und Landau gleich weit entfernt lag. Die Orte verpflichteten sich zu gegenseitigem Ratschlag und Hilfe,
Unterstiitzung in Konflikten mit auswartigen Dritten, Beibehaltung bestehender Rechte und guter Sitten und
garantierten den einzelnen Orten ihre jeweiligen Freiheiten und Privilegien. Vgl. Sittler, Lucien: Dekapolis (Atrt.).
In: Lexikon des Mittelalters 3. Miinchen/Ziirich 1986, Sp. 654. Ders.: Der Elséssische Zehnstddtebund, S. 67f.
Vgl. Vogler, Bernard: Introduction. Un laboratoire de solidarité régionale en Alsace. In: ders. (Hg.): La Décapole.
Dix villes d'Alsace alliées pour leurs libertés 1354-1679. StraBburg 2009, S. 16/29.

1 Sie waren die groBten Stddte mit ca. 5000-7000 Einwohnern. Hagenau (Sitz der Reichsvogtei) fiihrte den
Vorsitz im Bund, hatte jedoch nur geringe Befugnisse. Tagungen des Bundes hatten demokratischen Charakter.
Vgl. Sittler, Lucien: Der Elséssische Zehnstddtebund, S. 59/67f. Vor dem Kaiser trat Hagenau als Mittelsmann fiir
die zehn Stadte auf. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 21.

22 Vgl. Martin Bucers Deutsche Schriftenl: Friihschriften 1520-1524, hg. v. Robert Stupperich. Giitersloh/Paris
1960 (= Martini Buceri Opera Omnia. Series I: Deutsche Schriften), S. 348. Greyerz, Kaspar von: The Late City
Reformation in Germany, S. 15/23. Sittler, Lucien: Der Elséssische Zehnstddtebund, S. 59/66f/70/72f. Die durch
die Teilnahme anfallenden Kosten wurden gemeinschaftlich getragen, wobei die Orte nach GroBe bzw. Finanzkraft
unterschiedlich viel dazu beitrugen. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 22.

293 Der elsdssische Reichsbesitz wurde durch einen Landvogt verwaltet, dem auch die zehn Stidte unterstanden.
Diesem hatten sie ihren Gehorsam geschworen, er musste wiederum ihre Freiheiten respektieren. In den 1520er
Jahren hatte das Amt Johann Jakob von Morsperg inne. Seine Kompetenzen innerhalb der Stidte waren
unterschiedlich umfangreich. In den kleineren Stidten hatte er bei der Neubesetzung von Amtern groBeren
Einfluss, aber in Oberehnheim war dieser deutlich beschrinkt. Vgl. Greyerz, Kaspar von: The Late City
Reformation in Germany, S. 24f. Sittler, Lucien: Der Elséssische Zehnstddtebund, S. 73. Um 1495 diente Murner
Hans Werner von Mdrsperg, dem Sohn des vorherigen ab 1504 amtierenden Landvogtes Kaspar von Morsperg
und Belfort, als Mentor. Vgl. ebd., S. 25. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301.

56



Lucas Hackfurt (Bathodius) der Stadt verwiesen, weil er 6ffentlich geheiratet hatte, worauthin
dieser nach StraBburg ging. SchlieBlich erlie der Rat ein Dekret, das bei Gefangnisstrafe alle
Neuerungen verbot**, Sympathiebekundungen wurden ebenfalls geahndet. Der Pfarrer der
Stadt, Hans Hessen, lieB die StraBburger Prediger verketzern®>.

Von dem Bauernkrieg war Oberehnheim unmittelbar betroffen®*®: Der StraBburger Girtner
Clemens Ziegler predigte fiir die Bauern in Bernhardsweiler, einem zu Oberehnheim gehdrigen
Dorf?”7. Mehrere der Konvente im Umland wurden gepliindert. Die Stadt selbst war gefihrdet,
weil sich dort viele gefliichtete Geistliche und Amtstrager mit ihrem Anhang und Sachgiitern
aufhielten, darunter auch Murner. Die Stadt wurde April/Mai 1525 belagert und neben der
Auslieferung der Kleriker explizit die Ubergabe Murners gefordert. Vergeblich bat
Oberehnheim beim Landvogt, den anderen Orten des Zehnstddtebundes sowie Straburg um
Hilfe. Als der Herzog von Lothringen die Aufstandischen bei Schwerweiler (nahe Schlettstadt)
niederschlug, traf Oberehnheim bereits Vorbereitungen, sich zu ergeben. Nach Ende des
Bauernkrieges verblieben zahlreiche Anhiinger der Reformation vor Ort*%%,

1526 fand auf kaiserlichen Befehl hin eine Versammlung der zehn Stiddte und des Landvogts
unter Vorsitz des Straburger Bischofs statt. Dort verpflichteten sich die Stddte, keine
Anderungen beziiglich der Religion vorzunehmen bzw. zu gestatten®”. Obwohl sich auch
Oberehnheim dazu verpflichtet hatte, griff der Rat nicht streng gegen die Reformation durch.
Dies veranlasste Hagenau und Colmar, Oberehnheim im Namen der anderen Stidte bereits im
Folgejahr zu ermahnen. Oberehnheim beherzigte diese Ermahnungen, wenn es auch nichts
gegen den Besuch der evangelischen Gottesdienste in benachbarten Gemeinden (Benfeld und

Dorlisheim) unternahm?®.

24 Vgl. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 469-471. Muller, Christine: Obernai, S. 167.

295 Darauf reagierten die StraBburger Pridikanten am 27.01.1524 mit Schreiben an den Rat, den Pfarrer, einem
Begleitschreiben und Kopien ihrer Briefe an den Landvogt. Sie sind abgedruckt als Schrifft an Rhat zu Ober
Ehenheim von predigern zu Strasburg vbersandt. In: Martin Bucers Deutsche Schriften 1, S. 348-361.

2% Vom Bauernkrieg waren die Orte des Zehnstiddtebundes im April/Mai 1525 unterschiedlich betroffen und
nahmen verschiedene Haltungen ein. Weissenburg etwa unterstiitzte die Aufstindischen, wiahrend es in Colmar
gelang, Sympathisanten der Aufstindischen zu marginalisieren. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 27f.

27 Ziegler hatte sich im Friihjahr 1525 der Bauernbewegung angeschlossen und predigte als Laienprediger fiir die
Aufstindischen evangelisch. Uber dessen Predigt in Bernhardsweiler beschwerte sich Oberehnheim beim
StraBburger Rat. Dieser lieB Ziegler am 25.02.1525 schworen, nicht gegen den Willen der Obrigkeit in anderen
Herrschaftsgebieten zu predigen. Da Ziegler in der Abendmahlsfrage Karlstadt nahestand, wurde diesbeziiglich
auch ein Verhor angesetzt. Im April predigte Ziegler in Heiligenstein, das nahe Bernhardsweiler, aber jenseits des
Territoriums Oberehnheims lag. Vgl. Arnold, Martin: Handwerker als theologische Schriftsteller, S. 109/115f.

2% Vgl. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 471. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas
Murner, S. 212. Muller, Christine: Obernai, S. 151/167f.

2% Bis zu diesem Zeitpunkt hatte sich die Reformation nur in Landau (1524) etabliert, danach in Miihlhausen
(1529), Weissenburg (1534), Miinster (nach 1543) und Colmar (1575). In den anderen Stidten wurde sie mehr
oder minder toleriert. Vgl. Vogler, Bernard: Introduction, S. 29.

390 Vgl. Adam, Johann: Evangelische Kirchengeschichte, S. 428. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 472f.
Muller, Christine: Obernai, S. 168.

57



Zwischen 1535 und 1540 (als Murners wieder in Oberehnheim wirkte) ging der Rat verstérkt
gegen die Reformation vor und verbot etwa, die Predigt im benachbarten Dorlisheim zu horen.
Eine kirchliche Bestattung sollte verwehrt werden, wenn das katholische Abendmahl auf dem
Sterbebett verweigert wurde. AuBlerdem ging die Stadt gegen Einzelpersonen und Wiedertdufer
im Allgemeinen vor. 1540 bat der Magistrat den Bischof sicherzustellen, dass sich die fiir die

Stadt zustindige Geistlichkeit zur R&mischen Kirche bekenne %!,

2.4.3) Die Eidgenossenschaft

Die Eidgenossenschaft war bis zum Westfélischen Frieden 1648 Teil des Heiligen Romischen

Reiches, doch begann sie sich bereits ab dem Ende des 15. Jahrhunderts zusehends aus dem
Reichsverband zu 16sen. Schon seit der 1. Hélfte des 15. Jahrhunderts wurden die Eidgenossen
vom Reich als eine Einheit wahrgenommen. Faktisch war die Eidgenossenschaft zu Beginn des
16. Jahrhunderts vom Reich unabhingig®®. Zur Zeit Murners bestand sie aus den 13
vollberechtigten Orten Ziirich, Bern, Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Glarus, Freiburg,
Solothurn, Basel, Schafthausen, Appenzell und den ihnen jeweils untertdnigen Gebieten. Die

303 Hinzu kamen Gemeine

letzte Erweiterung war 1513 mit der Aufnahme Appenzells erfolgt
Herrschaften, die der gemeinsamen Herrschaft mehrerer Orte unterstanden. Ebenfalls zur
Eidgenossenschaft zdhlten die sogenannten Zugewandten Orte. Diese waren als eigenstindige
Gebiete mit der Eidgenossenschaft durch verschiedene Biindnisse und Vertrdge verbunden,
ohne aber vollberechtigten Mitglieder wie die Orte zu sein. Die Zugewandten waren in sich
keine rechtlich gleichgestellte Gruppe, sondern verfiigten iiber unterschiedliche Befugnisse*%*.

Gemeinsame Beschliisse wurden auf den Tagsatzungen getroffen, die mehrmals im Jahr

abgehalten wurden, von jedem Ort wurden in der Regel ein bis zwei Gesandte geschickt’®’.

301 'Vgl. Adam, Johann: Evangelische Kirchengeschichte, S. 428f. Gyss, J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 474.
Muller, Christine: Obernai, S. 168. Danach war das Verhiltnis der Stadt zur Reformation wechselhaft. Vgl. Gyss,
J.: Histoire de la ville d’Obernai, S. 474f. Muller, Christine: Obernai, S. 168. Rohrich, Timotheus Wilhelm:
Mittheilungen aus der Geschichte der evangelischen Kirche des Elsasses 1. Paris/Stralburg 1855, S. 6.

392 ygl. Jorio, Marco/Bettina Braun: Heiliges Romisches Reich (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D6626.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Lienhard, Marc: Huldrych
Zwingli: Seine Lehre und sein Wirken. In: Marc Venard/Heribert Smolinsky (Hgg.): Die Zeit der Konfessionen
(1530-1620/30). Freiburg/Basel/Wien 1992 (= Die Geschichte des Christentums. Religion - Politik - Kultur 8),
S. 774.

303 Die nach 1481 beigetretenen Orte (Freiburg, Solothurn, Basel, Schaffhausen, Appenzell) waren den dlteren
nicht gleichgestellt: Sie hatten keinen Anteil an bestehenden Gemeinen Herrschaften, ihre Biindnisfreiheit war
eingeschrinkt. Basel, Schaffhausen und Appenzell waren in innereidgendssischen Konflikten zu Neutralitét und
Vermittlung verpflichtet. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frithneuzeitlichen Eidgenossenschaft. Ziirich und
Luzern im konfessionellen Vergleich. Epfendorf 2009 (= Friihneuzeit-Forschungen 14; Diss. 2007), S. 36.

304 Vgl Wiirgler, Andreas: Eidgenossenschaft (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online.
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D26413.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Ders.: Zugewandte Orte (Art.). In:
ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D9815.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

395 Jeder Ort hatte eine Stimme, die der Reihe nach abgegeben wurde. Diese Folge entsprach der Dauer ihrer
Zugehorigkeit, wobei die Stadtrepubliken Ziirich, Bern, Luzern (Ridnge 1-3) und Basel (Rang 9) wegen ihrer

58



Zugewandte Orte waren ebenfalls stimmberechtigt, nahmen aber nicht regelméBig teil.
Behandelt wurden verschiedene Themen, wie etwa Konfliktregulierung, aufenpolitische
Beziehungen oder die Verwaltung der Gemeinen Herrschaften, rechtsverbindlich waren ihre
Beschliisse jedoch nicht. Einberufen werden konnte eine Tagsatzung von einer Tagsatzung
selbst, von mindestens einem Ort oder durch einen Vorort (dem einladenden Ort, der bei der
Versammlung den Vorsitz fiihrte, zumeist Luzern oder Ziirich). Der Versammlungsort war
variabel und konnte sowohl inner- als auch aullerhalb der Eidgenossenschaft (wie Konstanz)
liegen. Ab den 1520er Jahren gab es separate konfessionelle Sondertagsatzungen, sodass sich
ab 1526 die katholischen Orte zumeist in Luzern, die reformierten in Aarau trafen. Die Vororte
besaBen in der Eidgenossenschaft eine Vorrangstellung. Infolge der Reformation war Luzern
der katholische Vorort, Ziirich der protestantische’”. Die katholischen Orte Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg und Solothurn hielten auf Tagsatzungen die Mehrheit,
was Luzerns politisches Gewicht steigerte®”’,

Das Gebiet der Eidgenossenschaft wurde zum GroBteil von fiinf verschiedenen Bistiimern
abgedeckt, die ihrerseits zum Teil iiber die Eidgenossenschaft hinausreichten: Konstanz*%,
Basel, Lausanne, Chur und Sitten (Abb. 2). Bei religionspolitischen Entscheidungen wurden
diese von den Orten mit eingebunden, etwa bei der Badener Disputation. Insgesamt nahm das
Bistum Konstanz eine herausragende Stellung ein, da bis auf Freiburg und Basel alle Orte

zumindest mit einem Teil ihres Gebietes in diesem Bistum lagen®®.

Bedeutung hoéhere Ringe einnahmen als frither eingetretene Orte. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der
frithneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 39.

396 Luzern stieg erst durch die Reformation und ihre Folgen in den Rang eines Vorortes auf, Ziirich hatte sich
bereits im Spétmittelalter als solcher etabliert. Vgl. Wiget, Josef: Wirtschaft und Politik im spétmittelalterlichen
Luzern. Die wirtschaftliche Unternehmung des Luzerner Schultheissen Heinrich Fleckenstein (1484-1558).
Schwyz 1978 (= Diss. 1976), S. 39.

397 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der friihneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 39. Jiggi, Stefan: Luzern
(Kanton). 2.3 — Regieren und Verwalten im Ancien Régime (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online.
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7382.php (letzter Aufruf 17.12.2020)]. Korner, Martin: Vorort (Art.). In:
ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10077.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Reinhardt, Volker: Kleine
Geschichte der Schweiz. Miinchen 2010, S. 43. Wiirgler, Andreas: Tagsatzung (Art.). In: Historisches Lexikon
der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10076.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

3% Die Reichsstadt Konstanz fiihrte zwischen 1526 und 1530 die Reformation nach Ziiricher Vorbild ein. Ab
Herbst 1526 verlieBen der Bischof, das Domkapitel, das Konsistorium sowie die meisten Orden die Stadt. Der
Bischof residierte fortan in Meersburg, wohin sich er und das Domkapitel schon zuvor zeitweise wegen Konflikten
zwischen dem Kaiser und Konstanz zuriickgezogen hatten. Vgl. Reinhardt, Rudolf: Das Bistum Konstanz.
Geschichte I1I. Das Bistum in der Neuzeit. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum
Mainz. Das Bistum St. Gallen 1. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra 1,2: Erzbistiimer und Bistiimer II,1),
S. 123-125. Ders.: Das Bistum Konstanz. I. Die Bischofe: Hugo von Hohenlandenberg, 1496-1530; 1531-1532.
In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. Gallen 1.
Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra [,2: Erzbistlimer und Bistiimer II,1), S. 381.

39 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 76. Kundert, Werner: Die Aufnahme von Schweizern ins
Domkapitel Konstanz 1526-1821. Ein Beitrag zu Rech und Geschichte der Reichskirche. In: Zeitschrift fiir
schweizerische Kirchengeschichte 68 (1974), S. 240.

59



In der Mitte der Eidgenossenschaft lag Luzern®!®, das zwischen Ende des 16. und 18.
Jahrhunderts ca. 4.000 Einwohner zidhlte, das zu Luzern gehorige Gebiet zdhlte um 1500 etwa
20.000 Einwohner®!!. Die geographische Lage am Vierwaldstittersee (bis ins 16. Jahrhundert
Luzerner See) und an der Reiss machten Luzern zu einer Transitstadt: Es bestand eine direkte
Verbindung zu den daran gelegenen Orten der Innerschweiz und iiber den Wasserweg zu
weiteren Gebieten. Die Stadt lag am Knotenpunkt mehrerer Verkehrswege, sodass sie etwa an
den Fernverkehr und Handel zwischen Oberrhein und Mailand (Gotthardroute) angeschlossen
war, der Handel zwischen Basel und Norditalien verlief ebenfalls {iber Luzern. Wegen ihrer
Lage an der Gotthardroute machten viele Pilger und Héndler in der Stadt Station, zweimal im
Jahr fanden 14tégige Messen statt. Wihrend des 16. Jahrhunderts entwickelte sich Luzern zu
einem finanziellen Zentrum sowohl auf lokaler als auch auf {iberregionaler Ebene, schon
Anfang des 16. Jahrhunderts war Luzern wirtschaftlich gut gestellt®!2.

Im Laufe des Spétmittelalters hatte das religiose Leben in Luzern wie auch anderswo eine Fiille
von Praktiken und FEinrichtungen ausgebildet. Das Luzerner Territorium beherbergte
verschiedene Wallfahrtsorte, aber auch Luzern selbst war das Ziel von Wallfahrten®!?.
Verschiedene Stifte und Kloster waren dort angesiedelt, wobei das Franziskanerkloster zu den
bedeutendsten Einrichtungen gehorte?!,

In Luzern gab es zunéchst ebenfalls Versuche, die Reformation einzufiihren, doch wandte sich

die Luzerner Obrigkeit (sowohl geistlich als auch weltlich) gegen solche Einfliisse und nahm

310 Der GroBe Rat bestand aus 64 (urspriinglich 100) Mitgliedern, gemeinsam mit dem Kleinen Rat bildete er die
‘Réite und Hundert’. Die Mitglieder beider Rite wurden auf Lebenszeit gewéhlt. Der Kleine Rat bestand aus 36
Réten, von denen jeweils die Hélfte fiir ein halbes Jahr die Amtsgeschifte ibernahm. Aus dem Kreis des Kleinen
Rates rekrutierten sich wichtige Amtspersonen. Den Vorsitz fithrte formell der halbjéhrlich wechselnde
Ratsrichter, faktisch war aber der jahrlich gewahlte Schultheil die wichtigste Amtsperson. Vgl. Bock, Heike:
Konversionen in der frithneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 57. Jaggi, Stefan: Luzern (Kanton) (Art.). Wanner,
Konrad: Luzern (Gemeinde). 3 — Wirtschaft und Gesellschaft vom Mittelalter bis ans Ende des 18. Jahrhunderts
(Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D624.php (letzter Aufruf
17.12.2020)].

311 Vgl. Kiener, Franz: Luzern (Kanton). 3.1 — Bevdlkerung und Siedlung (Art.). In: Historisches Lexikon der
Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D7382.php (letzter Aufruf 17.12.2020)]. Wanner, Konrad:
Luzern (Gemeinde) (Art.).

312 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frithneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 60. Dommann, Hans: Das
Gemeinschaftsbewulitsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft. In: Der Geschichtsfreund. Mitteilungen des
Historischen Vereins Zentralschweiz 96 (1943), S. 119-121. Glauser, Fritz: Das Schwesternhaus zu St. Anna im
Bruch in Luzern 1498-1625. Religiose, soziale und wirtschaftliche Strukturverdnderungen einer
Beginengemeinschaft auf dem Weg vom Spiatmittelalter zur Katholischen Reform. Stuttgart/Luzern 1987
(= Luzerner Historische Veroffentlichungen 22), S. 12. Stokes, Laura: Demons of Urban Reform. Early European
Witch Trials and Criminal Justice, 1430-1530. Basingstoke 2011 (= Palgrave historical studies in witchcraft and
magic), S. 62. Wanner, Konrad: Luzern (Gemeinde). (Art.). Wiget, Josef: Wirtschaft und Politik im
spatmittelalterlichen Luzern, S. 11.

313 Der jéhrlich stattfindende Musegger Umgang (eine Prozession) hatte seit 1512 den Status einer Fahrt nach
Rom, weil fiir ihre Teilnahme ein vollkommener Ablass gewihrt wurde. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der
frithneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 61.

314 ygl. Bock, Heike: Konversionen in der frithneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 61.

60



eine auf Deutsch gehaltene Predigt im Jahr 1522 zum Anlass, gegen Sympathisanten der

316 mussten die Stadt

Reformation vorzugehen. Oswald Myconius®'® und Sebastian Hofmeister
verlassen, im Luzerner Territorium wurden ebenfalls GegenmalBnahmen ergriffen. Fiir die
Ablehnung reformatorischer Ideen konnen verschiedene Faktoren geltend gemacht werden. In
Luzern gab es keinen zentralen Reformator, ebenso wenig wie ein Kkonsistentes
Reformationskonzept. Zudem lag die Aussicht auf die Vorherrschaft Ziirichs in der
Eidgenossenschaft nicht im Interesse des Ortes. Grundsétzlich scheint es auch kein Bediirfnis
gegeben zu haben, sich von der Romischen Kirche zu emanzipieren. Der Ort besal3 bereits
einige kirchliche Entscheidungskompetenzen und gewann durch den schwindenden Einfluss
des Konstanzer Bischofs noch weitere dazu. Insgesamt sah die Luzerner Obrigkeit in der
zwinglischen Lehre eine Gefahr, die allerdings von dem Téaufertum noch tibertroffen wurde,
gegen das seit Mitte der 1520er Jahre auch in Luzern mit Hirte vorgegangen wurde®!”.

War Luzern Anfang des 16. Jahrhunderts noch aktiv auBlenpolitisch an verschiedenen
Konflikten beteiligt, reduzierte die Stadt dieses Engagement ab dem Einsetzen der Reformation,
ohne sich jedoch vollstindig zuriickzuziehen. Vor allem zu Frankreich besall Luzern enge
Beziehungen, die 1516 durch den Ewigen Frieden und 1521 durch eine Allianz gefestigt
wurden. Angesichts der konfessionellen Opposition innerhalb der Eidgenossenschaft schloss

der Ort nach dem 2. Kappeler Krieg im Laufe der Zeit Biindnisse mit anderen katholischen

Michten wie dem Papst, Savoyen oder Spanien®'®.

315 Myconius (Geisshiisler, 1488-1552) stammte aus Luzern, er wirkte nach seinem Theologiestudium in Basel
(Bakkalaureus) als Lehrer in Basel, Ziirich und 1519-1522 in Luzern, das er wegen seiner ,lutherischen Gesinnung*
verlassen musste. Er ging nach Ziirich und wurde 1532 Pfarrer in Basel sowie Nachfolger Ockolampads als
Universititsprofessor und Antistes. Vgl. Egloff, Gregor: Oswald Myconius (Art.). In: Historisches Lexikon der
Schweiz Online. [https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/014127 (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

316 Der Schaffhausener Franziskaner Sebastian Hofmeister (1476-1533) hatte sein Studium 1520 in Paris mit der
Promotion zum doctor theologiae abgeschlossen. Danach wirkte er im Ziricher Franziskanerkloster als
Lesemeister und kniipfte Kontakte zu Zwingli, ging nach Konstanz und 1522 nach Luzern. Seine Stelle musste er
wegen seiner Kritik an der Heiligenverehrung und Sympathien fiir die Reformation wieder aufgehen: Als er
zunehmend zu Gunsten der Reformation predigte, forderte der Rat den Franziskanerprovinzial zu einer Visitation
auf. Da dieser nicht reagierte, wies der Rat Hofmeister selbst aus. Er wurde nach Schaffhausen zuriickberufen,
wohin er bereits im Mai/Juni 1522 zuriickkehrte und, unter Zuspruch aus der Bevolkerung, seine reformatorische
Predigt fortsetzte. 1525 ging er nach Ziirich und wurde Prediger am Fraumiinster. Er war an beiden Ziiricher
Disputationen, der Ilanzer (Januar 1526) und der Berner Disputation beteiligt sowie 1532 am Zofinger Gespriach
mit den Wiedertdufern Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfiilerkloster Luzern von der Griindung bis 1600, S. 69. Moeller,
Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 102. Schib, Karl: Geschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen.
Schaffhausen 1972, S. 173/260. Miihle, Josef: zu Franziskanern in Luzern. Kirche und Konvent der Barfiisser.
Eine kunst- und kulturgeschichtliche Darstellung. Luzern 1945 (= Gedenkschrift zur Feier 700 Jahre «Zu
Franziskanern» ungefahr 1245 bis 1945, 100 Jahre Kleinstadtseelsorge 1845 bis 1945, 50 Jahre Pfarrei Sancta
Maria 1895 bis 1945), S. 143. StraB3er, Otto Erich: Hofmeister (Oeconomus), Sebastian (Art.). In: Neue Deutsche
Biographie 9. Berlin 1972, S. 470.

317 Vgl. Jiggi, Stefan: Luzern (Kanton) (Art.). Glauser, Fritz: Das Schwesternhaus zu St. Anna, S. 12. Schacher,
Joseph: Geschichte der luzernischen Téufer. In: Der Geschichtsfreund. Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz 118 (1965), S. 196f.

318 Vgl. Glauser, Fritz: Das Schwesternhaus zu St. Anna, S. 11. Jiggi, Stefan: Luzern (Kanton) (Art.).

61



Bis 1529 setzte sich die Reformation der Reihenfolge nach in Ziirich, Bern, Basel und
Schafthausen sowie in einigen Zugewandten Orten und Gemeinen Herrschaften durch. In
Glarus und Appenzell konnte sich keine Konfession dauerhaft durchsetzen®'®. Nur in Ziirich
hatte sich die zwinglische Lehre bereits etabliert, noch bevor Murner sich in der
Eidgenossenschaft niederlie: An die bis 1522 durch Zwingli eingefiihrten reformatorischen
Grundsétze (sola fide, sola scriptura) schlossen sich grundsitzliche Kritik an kirchlichen
Einrichtungen und schlieBlich der Kirche generell an. Unterstiitzung hatte Zwingli im
stadtischen Rat gefunden, sodass in Folge der beiden Ziiricher Disputationen 1523 die
Reformation beschlossen wurde. Mitte 1524 liel der Rat Bilder aus den Kirchen entfernen,
Ende des Jahres wurden religiose Einrichtungen sékularisiert. 1525 wurde die Messe
abgeschafft, doch war den Ziirichern zwischen 1525 und 1528 der Besuch der Messe au3erhalb
des Territoriums erlaubt. Ab 1529 war der Gottesdienst verpflichtend, wer nicht daran teilnahm,
verlor seine biirgerlichen Rechte. Kldster wurden sdkularisiert und deren Besitz eingezogen.
Am 10.05.1525 ersetzte das neu geschaffene Ehegericht das bischdfliche Gericht in Konstanz,
1526 wurden dessen Kompetenzen zum Sittengericht erweitert>?°.

Angesichts dieser Entwicklungen verbanden sich die sogenannten Fiinf Orte der Innerschweiz
(Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug) am 08.04.1524 in Beckenried und trafen die
Ubereinkunft, beim katholischen Glauben zu verbleiben und gegen die Reformation sowohl
lutherischer als auch zwinglischer Pragung vorzugehen. Freiburg und Solothurn bekannten sich
ebenfalls zur Romischen Kirche. Da die auf dem Regensburger Konvent versammelten
katholischen Bischéfe und Fiirsten Siiddeutschlands die gleichen Absichten verfolgten,
arbeiteten diese und die genannten Orte im Folgenden zusammen. So erkldrte sich Johannes
Eck etwa im August 1524 der Tagsatzung von Baden gegeniiber bereit, eine Disputation mit
Zwingli zu bestreiten. Auf der gleichen Tagsatzung schlug der kaiserliche Sekretir Veit Suter

vor, sich gegenseitig bei der Unterdriickung der lutherischen Lehre zu unterstiitzen™!.

319 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frilhneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 42. Kraus, Dieter:
Schweizerisches Staatskirchenrecht. Hauptlinien des Verhiltnisses von Staat und Kirche auf eidgendssischer und
kantonaler Ebene. Tiibingen 1993 (= Jus Ecclesiasticum 45; Diss. 1991), S. 19/21.

320 Vgl. Backus, Irena: Disputationen (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D17172.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Baker, ] Wayne: The Reformation at Zurich in the
Thought and Theology of Huldrych Zwingli and Heinrich Bullinger. In: William S. Maltby (Hg.): Reformation
Europe: A Guide to Research II. St. Louis 1992 (= Reformation Guides to Research 3), S. 49. Lienhard, Marc:
Huldrych Zwingli, S. 783f. Schnyder, Caroline: Reformation (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online.
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13328.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Stayer, James M.: Zwingli,
Huldrych (Ulrich) (Art.). In: Mennonitisches Lexikon V. [http://www.mennlex.de/doku.php?id=art:/zwingli
_huldrych_ulrich (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

321 Vgl. Gibler, Ulrich: Huldrych Zwingli. Eine Einfiihrung in sein Leben und sein Werk. Ziirich 20043, S. 102.
Morita, Yasukazu: Ziirich und die Reichsstidte. Zwinglis Biindnispldne. In: Heiko A. Oberman/Ernst Saxer u.a.
(Hgg.): Reformiertes Erbe. Festschrift fiir Gottfried W. Locher zu seinem 80. Geburtstag 1. Ziirich 1992 (=
Zwingliana 19,1), S. 265f.

62



Die Eidgenossen sahen in der religiosen Spaltung der Eidgenossenschaft ein Problem, das sie

gemeinsam zu 16sen versuchten. Zu diesen Bemiihungen ziihlt die Badener’??

Disputation
(21.05.-08.06.1526), die auf eine iliberregionale Wirkung ausgelegt war. Schauplatz war die
Stadtkirche von Baden, Verhandlungssprache war Deutsch, das Hauptthema war die
Eucharistie. Allerdings hatte Ziirich Vorbehalte, weitere Orte beteiligten sich nur zogerlich. Das
im Vorfeld gesetzte Ziel einer Generalabrechnung mit der Reformation war von vornherein
nicht zu erreichen. Neben den dreizehn Orten und Zugewandten waren die Bischofe der
verschiedenen eidgendssischen Bistiimer zur Disputation eingeladen®?’, studierte Theologen
und Kleriker sowohl aus der Eidgenossenschaft als auch aus Siiddeutschland nahmen ebenfalls
daran teil. Zumindest am ersten Tag war ein grof3es Publikum zugegen. Die der Disputation
vorstehenden fiinf Prisidenten folgten den Anweisungen der eidgendssischen Boten. Auf
katholischer Seite wurde das Gespriach nahezu ausschlieSlich von Eck gefiihrt. Fiir die
reformatorische Partei sprach vor allem Johannes Oekolampad®?* aus Basel, zur Seite stand ihm
Berchtold Haller’?® aus Bern. Am Ende der Disputation erfolgte eine Abstimmung unter den

Teilnehmern, welche Partei oder Thesen sie unterstiitzten; ein Grof3teil sprach sich fiir Eck aus.

Wie bei den Ziiricher Disputationen hatte das Ergebnis schon im Vorfeld festgestanden: Die

322 Die Grafschaft Baden war die einzige Gemeine Herrschaft, die von den acht alten Orten gemeinsam regiert
wurde. Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frithneuzeitlichen Eidgenossenschatft, S. 37.

323 Chur erhielt keine Einladung, da der Bischof Paul Ziegler der Eidgenossenschaft gegeniiber als illoyal galt.
Dennoch nahmen Gesandte aus Chur an der Disputation teil, wohingegen Sitten trotz Einladung auf die Teilnahme
verzichtete. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 77/115.

324 Johannes Oekolampad (1482-1531) stammte aus der Nihe Heilbronns, wo er nach seiner Priesterweihe 1510-
18 als Prediger titig war. Er liel sich wiederholt beurlauben, um Griechisch, Hebrdisch und Theologie zu
studieren. 1518 promovierte er in Basel zum Doktor der Theologie und wurde Domprediger in Augsburg, 1520/21
bekannte er sich in zwei Publikationen zur Lehre Luthers. Ab 1522 wirkte er in Basel, 1523 wurde er zum Professor
an der dortigen Universitédt ernannt. Er wirkte als Prediger, Leutpriester und ab 1529 als Miinsterpfarrer. Durch
seine Vorlesungs- und Predigtreihen iiber die Heilige Schrift erlangte er liberlokales Ansehen. Die Verurteilung
der reformatorischen Lehren nach der Badener Disputation erlangte in Basel keine Wirkung. 1529 wurde die
Reformation dort basierend auf der von Oekolampad mitgestalteten Reformationsordnung eingefiihrt. Ab 1529
bekleidete er das Amt des Antistes von Stadt und Landschaft Basel. Die ihm angetragene Nachfolge Zwinglis in
Zirich schlug er aus. Vgl. Giébler, Ulrich: Oekolampad, Johannes (1482-1531) (Art.). In: Theologische
Realenzyklopédie 25. Berlin/New York 1995, S. 30-31. Kuhn, Thomas Konrad: Oekolampad, Johannes (Art.). In:
Neue Deutsche Biographie 19. Berlin 1999, S. 435. Kuhr, Olaf: Oekolampad, Johannes (Art.). In: Historisches
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10779.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

325 Berchtold Haller (ca. 1494-1536) stammte aus Wiirttemberg. 1511 erwarb er in K6In den Baccalaureus artium,
nach Bern kam er 1513 als Gehilfe an der Lateinschule, 1519 wurde er Leutpriester am Miinster, 1520 Chorherr.
Ab 1523 folgte er dem Vorbild seines Freundes Zwingli und legte die Schrift fortlegend aus und. Auf der Badener
Disputation vermied er eine Konfrontation mit Eck iiber die Frage der Messtheologie. Nach der Disputation wurde
er von Messdienst und Chorherrenamt entbunden — er hatte seit Weihnachten 1525 keine Messen mehr gehalten —
und ihm eine personliche Pradikatur geschaffen. Die auf der Berner Disputation zur Diskussion gestellten zehn
Thesen hatte er zusammen mit Franz Kolb verfasst. 1530 scheiterte sein Versuch, Solothurn zu reformieren. An
dem Aufbau des reformierten Kirchenwesen Berns war er, unter Mithilfe Ziirichs und Capitos, mit dem er
zusammen 1532 den Berner Synodus (die erste Predigtordnung Berns) verfasste, federfithrend beteiligt. Vgl.
Dellsperger, Rudolf: Haller, Berchtold (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D10457.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Ders.: Haller, Berchtold (1492-1536) (Art.). In:
Theologische Realenzyklopédie 14. Berlin/New York 1985, S. 393. Guggisberg, Kurt: Haller, Berchtold. In: Neue
Deutsche Biographie 7. Berlin 1966, S. 552.

63



Ausrichtenden beanspruchten fiir ihre eigene Position die Glaubenswahrheit, die auf dem Wort
Gottes griinde. Das erst ca. ein Jahr spiter in Zusammenhang mit der Druckausgabe der Akten
formulierte Urteil*?® sprach sich gegen die Reformation und alle Anderungen aus und
verurteilte Zwingli, erlangte aber nicht in allen Orten Geltung: Basel, Bern, Schafthausen und
Ziirich erkannten es nicht an. Durch die Unterstiitzung Basels und Berns konnte Ziirich den
Ausschluss aus der Eidgenossenschaft verhindern — statt eine Einigung herbeizufiihren,

verdeutlichte die Disputation die religidse Spaltung der Eidgenossenschaft®?’.

Bern hatte zundchst versucht, eine vermittelnde kirchenpolitische Position einzunehmen und
keine religiose Partei bevorzugt. Mit der Ratswahl im April 1527 verlagerte sich jedoch das
politische Gewicht zu Gunsten der Reformation. Unter Einfluss der Ziinfte und der Landschatft
wurde der Plan gefasst, eine (auf lokale Ebene beschrinkte) Disputation zu veranstalten. Mit
dem Ausschreiben der Disputation ging eine Distanzierung von der Badener Disputation einher,
was der Berner Veranstaltung gesamteidgenodssische Bedeutung verliech. Dementsprechend
wurden die anderen Orte eingeladen, ebenso die vier Bischofe, die im Berner Territorium
Jurisdiktion ausiibten®?8. Acht Orte** verweigerten von vornherein ihre Teilnahme. Zwingli
wurde darum gebeten, den Vorsitz zu tibernehmen. Von Ziirich wurde die Disputation als ein
eidgendssisches Nationalkonzil bewertet. Sie fand vom 06.01.-25.01.1528 ohne nennenswerte
katholische Beteiligung statt, dennoch erschienen insgesamt mehr Teilnehmer als in Baden. Die
Berner Disputation war auBlerdem ein Versuch, die auch andernorts aufgekommenen
theologischen Fragen umfassend zu behandeln und zu beantworten®3°.

Bereits zwei Tage nach dem Abschluss der Disputation zog Bern die ersten Konsequenzen,

indem es die Messe abschaffte und die Beseitigung von Bildern aus den Kirchen verfiigte®!.

326 Das Urteil der Badener Disputation orientierte sich stark am Regensburger Edikt von 1524 und war teils eine
wortliche Wiedergabe. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 182.

327 Vgl. Gibler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 103. Haas, Martin: Huldrych Zwingli und seine Zeit. Leben und
Werk des Ziiricher Reformators. Ziirich 1969, S. 162. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 115. Lienhard,
Marc: Huldrych Zwingli, S. 787f. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen. Studien zur Kirchengriindung in den
Stadten der frithen Reformationszeit. Gottingen 20112, S. 104-113. Morita, Yasukazu: Ziirich und die Reichsstédte,
S. 266. Sallmann, Martin: The Reformation in Bern, S. 143.

328 Das waren die Bischdfe von Konstanz, Basel, Sitten und Lausanne. Vgl. Ehrensperger, Alfred: Der Gottesdienst
in Stadt und Landschaft Basel im 16. und 17. Jahrhundert. Ziirich 2011, S. 22.

329 Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg, Solothurn und Glarus. Murner druckte die gemeinschaftliche
Absage dieser Orte spiter ab. Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. Alv-Blr.

330 Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 120-125. Die zur Diskussion gestellten Thesen fuBten auf
Zwinglis Schriften und den vorangegangenen Disputationen, teilweise waren sie direkt gegen Aussagen Ecks auf
der Badener Disputation gerichtet. Der innerreformatorische Konfliktpunkt der Abendmahlslehre wurde ebenfalls
diskutiert. Ein Gesprich mit Vertretern der Téuferbewegung fand zum Ende der Disputation statt, ebenso wie eine
kleine separate Disputation der ,Welschen‘. Vgl. Gébler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 107. Moeller, Bernd:
Zwinglis Disputationen, S. 126f.

331 Die durch die Disputation bestétigten MaBnahmen stieBen in der Bevolkerung zum Teil auf Widerstand. Vgl.
Sallmann, Martin: The Reformation in Bern. In: Amy Nelson Burnett/Emidio Campi (Hgg.): A companion to the
Swiss Reformation. Leiden/Boston 2016 (= Brill’s companions to the Christian tradition 72), S. 146.

64



Kurz darauf folgte ein von Zwingli verfasstes Reformationsmandat, das sich auf die zuvor
disputierten Thesen bezog. Auch andernorts, etwa im Zugewandten Ort Biel, gab die
Disputation Anstofl fiir die Einfilhrung der Reformation. Berns Entscheidung fiir die
Reformation hatte insofern besonderes Gewicht, als dass Bern der maichtigste Ort der

332

Eidgenossenschaft war’”~. Das Bekenntnis zur zwinglischen Lehre ging jedoch nicht mit einer

verstirkten Unterstiitzung Ziirichs auf politischer Ebene einher®>.

In Basel stielen reformatorische Lehren ab 1520 zunehmend auf Resonanz, Ende 1525 wurde
im Grofteil der stiddtischen Kirchen evangelisch gepredigt. Der Rat machte der wachsenden
Bewegung schrittweise Zugestdndnisse, es kam zu einer spannungsreichen Koexistenz von
Angehorigen der Romischen Kirche und der zwinglischen Reformation. Ende 1528 forderte
eine Gruppe von erst 200, dann 500 reformatorisch gesinnten Biirgern vom Stadtrat die
Vereinheitlichung der Predigt. Die Verweigerung des Rats fiihrte zu einem Aufstand und einem
tumultuarischen Bildersturm im Februar 1529, worauthin der Rat ecinlenkte. Sich der
Reformation widersetzende Ratsmitglieder wurden abgesetzt, die katholische Predigt verboten.
Eine Neuordnung der kirchlichen Verhéltnisse wurde eingeleitet. Die 1529 fiir Stadt und

Landschaft erlassene Reformationsordnung stammte von Oekolampad®**.

Nachdem infolge der Berner Disputation auch andernorts die Reformation eingefiihrt wurde,
endete die Isolation Ziirichs in der Eidgenossenschaft. Gleichzeitig ergab sich die ,,faktische

«335 " Die reformierten Orte

Aufteilung der Eidgenossenschaft in zwei Religionsparteien
schlossen sich zusammen: Bereits im Dezember 1527 war Ziirich mit Konstanz das Christliche
Burgrecht eingegangen, dem sich 1528 Bern und St. Gallen sowie 1529 Basel, Biel,
Schafthausen und Miihlhausen (Elsass) anschlossen®*®. Eine Vereinheitlichung der Lehre und
eine gemeinsame religiose AuBlenpolitik wurden angestrebt. Die Fiinf Orte fiihlten sich

zunehmend bedroht und schlossen deshalb im April 1529 die ,Christliche Vereinigung‘ mit

332 Durch Gebietsgewinne Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts war Bern ndrdlich der Alpen zum groBten
Stadtstaat geworden. Vgl. Capitani, Francois de: Sozialstruktur und Mechanismen der Herrschaft in der
spatmittelalterlichen Stadt Bern. In: Rudolf Enders (Hg.): Niirnberg und Bern. Zwei Reichsstidte und ihre
Landgebiete. Erlangen 1990 (= Erlanger Forschungen. Reihe A Geschichtswissenschaften 46), S. 46f.

333 Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 128f. Stayer, James M.: Zwingli, Huldrych (Ulrich) (Art.).
334 Vgl. Berner, Hans/Niklaus Roéthlin: Basel-Stadt. 4 — Gesellschaft, Wirtschaft und Kultur von der Reformation
bis zur Kantonstrennung (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D7478.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Burnett, Amy Nelson: The Reformation in Basel. In:
Amy Nelson Burnett/Emidio Campi (Hgg.): A companion to the Swiss Reformation. Leiden/Boston 2016
(= Brill’s companions to the Christian tradition 72), S. 189-193.

335 Gibler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 109.

336 Dabei handelt es sich jeweils um einzelne Biindnisse untereinander. Vgl. Stucki, Heinzpeter: Christliches
Burgrecht (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17174.php
(letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Durch das Burgrecht wurden die Biirgerrechte der einzelnen Orte wechselseitig auf
alle Beteiligten erweitert. Vgl. Brady, Thomas A.: Turning Swiss. Cities and Empire, 1450-1550.
Cambridge/London u.a. 1985 (= Cambridge studies in early modern history), S. 204.

65



Osterreich®¥’. Die sich verfestigende religidse Spaltung der Eidgenossen fiihrte zu Spannungen
in der Verwaltung der Gemeinen Herrschaften (strittig war die Frage, wer dort iiber die
(Nicht-)Einfiihrung der Reformation entscheiden sollte), aber auch im Umgang mit den
Zugewandten Orten, da die Orte ihre jeweiligen religidsen Interessen durchzusetzen suchten®®,
Die Spannungen wuchsen, weil Unterwalden im Berner Oberland Unruhen schiirte. Als sich
das Aargau zunehmend der Reformation zuneigte, spitzte sich die Lage zu: Es lag zwischen
Bern und Ziirich, hitte also ein durchgingig reformiertes Gebiet im Norden der
Eidgenossenschaft geschaffen und die katholische Innerschweiz (Fiinf Orte) 6konomisch und
politisch im Norden abgeschottet. Als kurz nach Abschluss der ,Christlichen Vereinigung* der
aus Ziirich stammende Préadikant Jakob Kaiser in Schwyz hingerichtet wurde, sah Ziirich sich
zu einer militdrischen Reaktion provoziert. Nach der Kriegserkldarung trafen bei Kappel ca.
30.000 (Bern und Ziirich) auf ca. 9.000 Mann der Innerschweizer (Osterreich stellte keine
Unterstiitzung). Da Bern keinen Krieg wollte, die Unterlegenheit der Innerschweizer
offensichtlich war und diese mit einer Nahrungsmittelblockade unter Druck gesetzt werden
konnten, wurden Friedensverhandlungen (unter Vermittlung der neutral gebliebenen Orte)
aufgenommen, bevor es zu Kampfhandlungen kam. Die Fiinf Orte verpflichteten sich im
1. Kappeler Landfrieden (26.06.1529), das Biindnis mit Osterreich zu kiindigen und in den
Gemeinen Herrschaften und Zugewandten Orten das Gemeindeprinzip (Einfiihrung der
Reformation als Ermessenssache der einzelnen Gemeinden) anzuerkennen. Zudem mussten sie
Entschddigungszahlungen fiir den Truppenaufmarsch zahlen. Verboten wurden
Versammlungen auf Sondertagsatzungen ebenso wie gegenseitige Schmihungen. Die von
Zwingli geforderte Zulassung evangelischer Predigt in den katholischen Orten wurde nicht
umgesetzt. Stattdessen wurden die beiden Konfessionen durch den Grundsatz der Paritét als
gleichberechtigt anerkannt°.

Die Lage blieb nach dem 1. Kappeler Krieg durch die weitere Ausbreitung der Reformation in
den Gemeinen Herrschaften sowie durch Ziirichs aggressive Politik und dessen
Hegemonialbestrebungen angespannt. Als die Fiinf Orte die reformierte Predigt nicht zulieBen,
wollte Ziirich militirisch gegen sie vorgehen, doch verweigerte Bern sich diesem Vorhaben.

Stattdessen setzten die reformierten die katholischen Orte durch eine Proviantsperre unter

337 Dieser Biindnispartner bot Konfliktpotential, da es sich um den ,,eidgendssischen Erzfeind Habsburg* handelte.
Bock, Heike: Konversionen in der frithneuzeitlichen Eidgenossenschatft, S. 42.

338 Vgl. Gibler, Ulrich: Huldrych Zwingli, S. 1091,

339 Vgl. Bock, Heike: Konversionen in der frithneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 42. Giébler, Ulrich: Huldrych
Zwingli, S. 110f. Lienhard, Marc: Huldrych Zwingli, S. 788. Meyer, Helmut: Kappelerkriege (Art.). In:
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8903.php (letzter Aufruf:
17.12.2020)].

66



Druck, in deren Folge es 1531 zum 2. Kappeler Krieg kam. Ziirich war ohne Berns
Unterstiitzung unterlegen und erlitt eine schwere Niederlage. Im 2. Kappeler Landfrieden
wurde die religiose Spaltung der Eidgenossenschaft anerkannt und in ihren bestehenden
Grenzen festgelegt. Katholischen Minderheiten wurde erlaubt, zu ihrem Glauben
zuriickzukehren, evangelischen Minderheiten jedoch nicht. Der Ausgang des Krieges und seine
Folgen bildeten bis ins 18. Jahrhundert hinein die Grundlage fiir die politischen Verhiltnisse

innerhalb der Eidgenossenschaft®*.

340vgl. Bock, Heike: Konversionen in der friihneuzeitlichen Eidgenossenschaft, S. 43f. Lienhard, Marc: Huldrych
Zwingli, S. 788f. Meyer, Helmut: Kappelerkriege (Art.). Wiget, Josef: Wirtschaft und Politik im
spétmittelalterlichen Luzern, S. 11.

67



Publizistisches Vorgehen

3) Murner als Autor

Da Murner sich mit seinen Werken in verschiedenen Kontexten duflerte, boten sich ihm
verschiedene Moglich- und Notwendigkeiten, sein self-fashioning zu gestalten, um etwa
Position zu beziehen oder die Glaubwiirdigkeit seiner Person sowie seiner Argumentation zu
unterstreichen. Die Rollen und Funktionen, die er fiir sein iibergeordnetes Ziel, die
Einddmmung der reformatorischen Lehren, heranzog, standen dabei in unterschiedlicher Weise
im Vorder- oder Hintergrund. Diese einzelnen Aspekte waren in seinen Schriften jedoch nie
isoliert, sondern bildeten in ihrer Gesamtheit ein sich gegenseitig ergdnzendes und
unterstiitzendes Zusammenspiel — wenn er beispielsweise vorrangig als Jurist argumentierte,
war er auch weiterhin ein Theologe, der sich im religiosen Konflikt AuBerte und publizierte 34!
Wohl aber spiegelt sich in der Betonung bestimmter Rollen, wo er jeweils die Notwendigkeit
sah, sich in spezifischer Weise etwa als Monch, Gelehrter oder Drucker darzustellen — oder
gerade nicht. Immer priasent war er in seinen Schriften als Autor.

In ihrer Konfrontation mit der Reformation standen die Kontroverstheologen vor einem
Dilemma: Nicht (in der Volkssprache) auf Luther und dessen Anhinger zu reagieren, bedeutete,
diesen einen Grofteil des volkssprachlichen Lesepublikums zu iiberlassen. Andererseits
forderten sie mit ihren Antworten (sowohl durch ihre Reaktionen als auch das Medium, in dem
diese erfolgten) immer auch die reformatorische Position, griffen diese doch die Druckschrift
fiir ihre Erwiderung auf und verbreiteten, trotz ihrer negativen Présentation, Informationen iiber
reformatorische Lehren®*?. Als Kontroverstheologe war Murner mit dieser Problematik
ebenfalls konfrontiert, entschied sich aber dennoch fiir die publizistische Erwiderung. Dabei
trat er nicht nur ganz elementar als Autor in Erscheinung, indem er seine Schriften publizierte,
sondern présentierte sich zudem als solcher. Die Inszenierung seiner selbst als Autor diente ihm
zur Verortung seiner Person und seines Engagements innerhalb des (publizistischen) Konfliktes
sowie zur Legitimation seiner Téatigkeit.

In den folgenden Ausfiihrungen zu Murners Auftreten als Autor soll zunédchst aufgezeigt
werden, dass Murner seine eigene Autorschaft nicht nur auf pragmatische Weise nutzte, um

sich durch seine Publizistik zu Wort zu melden, sondern inszenierte, um sich und seine Werke

31 In der Frilhen Neuzeit waren Autoren weniger literarische Autoren, sondern ,v.a. publizierende
Wissenschaftler, Geistliche, predigende Handwerker oder schreibende Schulmeister. Das auktoriale
Selbstbewusstsein beruhte im Humanismus auf der Rolle des Gelehrten; in der Reformation wurde die
Alutor]schaft durch die Zusatzbestimmung einer verantwortlichen Gewissenshandlung semantisch erweitert.*
Sauder, Gerhard: Autor (Art.). In: Enzyklopadie der Neuzeit 1. Stuttgart/Weimar 2005, Sp. 900.

342 Vgl. Edwards, Mark U.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 58.

68



in der zeitgendssischen Auseinandersetzung einzuordnen. Wie zentral sein Auftreten als Autor
fiir ihn war, zeigt sich daran, dass er seine Autorschaft in nahezu allen seinen Publikationen
thematisierte. Danach soll es um die von ihm genutzte Gestaltungsfreiheit seiner Schriften
gehen, die thm seine Autorschaft ermoglichte. Diese zeigt sich besonders an solchen Werken,
die durch fiir kontroverstheologische Schriften ungewohnlichen Genres auffallen, ndmlich
Lied, Satire und Kalender. Anhand dieser Schriften soll der Frage nachgegangen werden,
inwiefern die jeweilige Genrewahl Einfluss auf die Gestaltung seines self-fashioning hatte.

3.1) Autorschaft und Inszenierung

«343 " er gehorte (vor der

Murner war einer der ,,fruchtbarsten Autoren des 16. Jahrhunderts
Reformation) ,,zu den beliebtesten und einfluBreichsten Schriftstellern seiner Tage****. In
seinen ersten (wissenschaftlichen) Werken hatte er v.a. ein gelehrtes, lateinkundiges Publikum
anvisiert. Diese Schriften waren vorrangig fiir den akademischen Unterricht verfasst worden,
zielten also auf einen begrenzten Leserkreis. Wollte er mit seiner Publizistik ein breiteres
Publikum?* ansprechen, tat er dies in der Volkssprache, bzw. im elséssischen Dialekt**®. Seine
Satiren gehdren ,,zu den bedeutendsten deutschen satirischen Dichtungen‘*’.

Murners Wirken als Satiriker wurde von verschiedenen Faktoren beeinflusst, etwa durch
Johann Geiler von Kaysersberg, der von 1478 bis 1510 Miinsterprediger in Straburg war.
Dieser hatte Reformen ebenso eingefordert wie eine praxisnahe Theologie und eine umfassende
Gesellschaftskritik geilibt. Als weiterer wichtiger Faktor ldsst sich die traditionelle
franziskanische Volksnihe nennen, die Murner auf sein literarisches Wirken iibertrug®*®. An

die literarische Form der Satire war er durch den Straburger Stadtschreiber Sebastian Brant

343 Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas Murners, S. 6.

344 Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 19. Einige Schriften (Satiren und juristische Werke) wurden
noch in der 2. Hilfte des 16. Jahrhunderts nachgedruckt. Vgl. Lienhard, Marc: Murner, Thomas (Art.), S. 438.

345 Es lasst sich annehmen, dass ca. 5% der Bevolkerung im Reich Deutsch und Latein lesen konnten. In Stidten
wird der Anteil hoher gelegen haben, bei ca. 30%. Trotz des nur kleinen angesprochenen Kreises formten
Druckerzeugnisse ,.eine Art ,Offentlichkeit*, weil sie bis dahin unzugingliches Wissen verfligbar machten und
langfristig das Denken der Rezipienten verdnderten. Smolinsky, Heribert: Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 20.
Vgl. Stadtwald, Kurt: Roman Popes and German Patriots. Antipapalism in the Politics of the German Humanist
Movement from Gregor Heimburg to Martin Luther. Genf 1996 (= Travaux d’Humanisme et Renaissance 299),
S. 98. Murner selbst thematisierte die Lesefdhigkeit seines Publikums kaum. In der 6ffentlich angeschlagenen
Protestation sprach er zu allen, ,,die diesen brieff lesen oder lesen horen lesen, allerdings wandte er sich damit an
ein anderes Publikum als mit seinen Flugschriften. Murner, Thomas: Protestation, S. 598. Im Kalender wandte er
sich an ,alle leser”, das Urteil iiber seine Auslegung eines Briefes Berns iibertrug er ,,dem christlichen leser®.
Ders.: Kalender. Ders.: Hier wird angezeigt, S. 822.

346 Vgl. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 28. Eckel, Friedrich: Der Fremdwortschatz Thomas
Murners, S. 6. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 81/86. Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frithen
Neuzeit 1, S. 85. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 84.

347 Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617.

348 Die Franziskaner waren als Stadtorden auf das stidtische Leben ausgerichtet. Ihre Predigt und ihre sonstige
seelsorgerische Tiatigkeit orientierte sich an den Bediirfnissen der stddtischen Bevdlkerung. Vgl. Smolinsky,
Heribert: Thomas Murner, S. 80. Es kann davon ausgegangen werden, dass die volkssprachliche Predigt generell
grofen Einfluss auf volkssprachliche Streitschriften hatte. Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 235.

69



(mit dem er bekannt und befreundet war) herangefiihrt worden, der 1494 das Narrenschiff*’
verdffentlicht hatte — Murners erste Satire, die Narrenbeschwérung, kniipfte daran an®*. In
seinen Satiren formulierte Murner publikumsorientiert Moralpredigten nach Straburger
Priagung in literarischer Form. Darin mahnte er Reformen der Kirche sowie die Besserung der
Sitten seines Publikums an und bemiihte sich so um ihr Seelenheil. Murners Kritik (die sich
von anderer zeitgendssischer Kritik nicht unterschied) war dabei umfassend formuliert und
richtete sich sowohl gegen den geistlichen als auch den weltlichen Stand. Missstdnde in der
Kirche bezog er ebenso mit ein wie menschliches Fehlverhalten. Er hielt, der zeitgendssischen
Vorstellung entsprechend, die gesamte Christenheit flir reformbediirftig. Der satirischen
Darstellungsform war es jedoch geschuldet, dass er zwar eine moglichst umfassende Kritik

duBerte’’!

, selbst aber keine Vorschldge machte, wie eine Reform umzusetzen sei. Trotz dieses
Nachteils war die gewéhlte Form der Satire entscheidend fiir ihre Wirkung, denn um das

Interesse seines Publikums zu wecken, war ein amiisanter Stil (eine ,Schimpfrede‘) eher

352 353

geeignet als Mahnungen’>~. Dass diese Taktik aufging, beweist sein Erfolg’””.

Im Gegensatz zu anderen Kontroverstheologen hatte er sich bereits einen Namen als Autor

>34 an den er grundsitzlich hitte ankniipfen kénnen. Dies tat er aber gerade nicht, da

gemach
er seine ersten gegen die Reformation gerichteten Schriften anonym verdffentlichte. Er
begriindete seine kontroverstheologische Autorschaft nicht aus seiner vorherigen Tétigkeit als
(erfolgreicher) Autor, er stellte sie stattdessen als eine Reaktion auf die zeitgendssische
reformatorische Publizistik dar. Die Schriften Luthers und die Verbreitung von dessen Lehre

benannte Murner als Ausgangspunkt und formulierte zugleich seine Wirkungsabsicht:

3% In dieser Moralsatire kritisiert er menschliche Laster anhand einer Reise von 109 Narren ins Narrenland. Vgl.
Knape, Joachim: Brant (Titio), Sebastian (Art.), Sp. 252.
350 Tm 16. Jahrhundert war die Narrenliteratur eine beliebte Gattung, die Murner dazu nutzte, ein zeitkritisches und
moralisches Abbild seiner Gegenwart zu entwerfen. Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 84.
351 Statt einer systematischen Abhandlung, fiir die eine Satire nicht geeignet war, lieferte er einen breiten
inhaltlichen Querschnitt der aufgegriffenen Themen. Vgl. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner und die
katholische Reform, S. 42.
332 Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 84f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 26. Jarosch,
Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 75. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 368.
Rapp, Francis: Strasbourg a la veille de la Réformation: contexte intellectuel et religieux. In: Matthieu Arnold
(Hg.): Johannes Sturm (1507-1589). Rhetor, Péddagoge, Diplomat. Tiibingen 2009 (= Spétmittelalter,
Humanismus, Reformation 46), S. 12f. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 86. Ders.: Thomas Murner und
die katholische Reform, S. 38/42/44/46. Ukena, Peter: Murner, Thomas, S. 617.
333 Bs ist jedoch ebenso méoglich, dass sie vorrangig ,,als liisterne Lektiire® ihre Verbreitung fanden und damit der
gewiinschte Effekt der Besserung ausblieb. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 20f.
334 Damit hatte er zunichst einen Vorteil gegeniiber der Reformationspropaganda, die sich erst ,,ab 1521 immer
stirker auf die jeweiligen intellektuellen und emotionalen Kapazititen der sozialen Zielgruppe einzustellen®
begann. Zudem unterschied er sich von anderen katholischen Autoren, die ,,es nur schwer iiber sich brachten, mit
dem gemeinen Manne in einen Dialog, und sei er auch nur fiktiv, einzutreten, geschweige denn ihm ein
Mitspracherecht in Glaubensfragen einzurdumen®. Giilpen, Ilonka von: Der deutsche Humanismus und die friihe
Reformations-Propaganda 1520-1526. Das Lutherportrdt im Dienst der Bildpublizistik. Hildesheim/Ziirich/New
York 2002 (= Studien zur Kunstgeschichte 144; Diss. 2001), S. 304.

70



Hat mich notturfftig beducht, nyt me zu schlaffen und weiters ztiztisehen, sunder dem frummen eynfeltigen
christen man, der leider daz nit verstat, wie subtil die unwarheit mit der warheit verkauffet ist, und der
tiffelisch engel sich in die engel des liechts verstellet hat, mir und christlichem glauben zu rettung und
hanthabung zuzuspringen, und nach meinem besten vermiigen, als ich ein eids krafft, ufl geliipden und
ansehung meines ampts zu thun schuldig bin, die warheit, die Got selb ist, zu retten und beschirmen, und
darumb lyden, was mir Got darumb zufiegt zu lyden3>,

Demnach wandte er sich nicht an alle Laien, sondern an ,fromme einfaltige Christen®, die sich
fiir die Reformation empfanglich zeigten. Mit seinen Schriften greife Murner ihnen sowie dem
christlichen Glauben als Ganzem zu Gunsten ein — nichts weniger als die ,Rettung und
Beschirmung‘ des Glaubens bezweckte er dieser Vorrede zufolge mit seiner Téatigkeit als Autor.
Dadurch, dass er diese Absicht verlautbarte, verdeutlichte er seine Zuversicht, dies durch seine
Schriften erreichen zu kénnen.

Ein zentraler Bestandteil seiner Strategie war die Anonymitit. Indem Murner in seinen ersten
sechs Schriften bewusst auf die Zuordnung seiner Werke zu seiner Person als ihrem Verfasser
verzichtete, unterlie3 er es, seinen Werken und den darin vermittelten Informationen durch die
Nennung seines Namens Glaubwiirdigkeit zu verschaffen. Riickblickend wies Murner selbst
darauf hin dass ,,nit wer, sunder waz geret wiirt* entscheidend sei**® und verwies somit nicht
auf die Wichtigkeit seiner Person, sondern auf diejenige der Sache. Die Erklarungen, dass er
die Anonymitit aus Bescheidenheit oder aus Furcht vor gegnerischen Reaktionen oder den
Folgen®®’ gewihlt hitte, greifen jedoch zu kurz. Die Griinde fiir Murners Anonymitit sind
komplexer: Sie war ,eine von Murner gezielt und hochst reflektiert eingesetzte
Publikationsstrategie, [...] die Murner zu einem zunichst bevorzugten literarischen Stilmittel
im zeitgendssischen Meinungsstreit weiterentwickelt>*® hat. Murner beanspruchte, durch seine
anonymen volkssprachlichen Schriften eine allgemeine Meinung zu reprisentieren, was seine
Gegner wiederum entschieden bestritten. Denn ,,[dJurch das Abstrahieren von allen

individuellen Ziigen lieB sich eine groBere Verbindlichkeit und eine Steigerung der

355 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142.

356 Murner, Thomas: Protestation, S. 599.

357 Vgl. Giesecke, Michael: Der Buchdruck in der frilhen Neuzeit. Eine historische Fallstudie iiber die
Durchsetzung neuer Informations- und Kommunikationstechnologien. Frankfurt a.M. 2006, S. 456. Hirschi,
Caspar: Eine Kommunikationssituation zum Schweigen, S. 243. Schilling, Michael: Der Augsburger
Einblattdruck. In: Helmut Gier/Johannes Janota (Hgg.): Augsburger Buchdruck und Verlagswesen. Von den
Anfangen bis zur Gegenwart. Wiesbaden 1997, S. 385.

358 Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 211. Diese Strategie fuBt nach Kaufmann auf der in Lazarus
Spenglers Schutzrede in hohem MaBe reflektiert eingesetzten Anonymitdt. Sie z&hlt zu den ersten anonymen
deutschsprachigen Flugschriften, die fiir Luther Partei ergriffen. Der Anonymus erscheint darin als exemplarische
Person, die so iiber Luthers Lehre urteilte wie jeder Christ es tun sollte. ,,Die Anonymitét der volkssprachlich
abgefaliten ,Schutzrede® ist die literarische Ausdrucksform eines allgemein-christlichen Wahrheitsbewuftseins.
Dieses spezifische Profil scheint sie von anonymen lateinischen Flugschriften durchaus zu unterscheiden.* Ebd.,
S. 199/2021/211. Spengler, Lazarus: Schutzrede fiir Doktor Martin Luthers Lehre. In: Adolf Laube/Annerose
Schneider/Sigrid Loo8 (Hgg.): Flugschriften der frithen Reformationsbewegung (1518-1524) 1, S. 501-516.
Murner lernte die bereits im Vorjahr erschienene Schutzrede wohl erst im Oktober 1520 durch einen Stra3burger
Nachdruck kennen. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 165, Endnote 6.

71



Allgemeingiiltigkeit der im Text gemachten Aussage erreichen**>’

. Murner suggerierte
dementsprechend als Anonymus, dass er die allgemeine Meinung vertrete und seine Schriften
Teil einer groB angelegten, gegen Luther gerichteten publizistischen Kampagne sei*®’.

Diesen Ansatz beschrieb Murner im Grunde selbst bereits in seiner ersten anonymen Schrift,
wo er seine Person erst im Bescheidenheitstopos zuriicknahm, um dann Reprisentativitit zu
beanspruchen: Er stellte erst klar, dass er ,,vB verschwygung eigens namens kein rim erstuchen
begere / dan allein mit dir al mit mynem hertzallerliebsten bruder in cristo ihesu [d.i. Luther
K.H.] / die warheit des heiligen ewangeliums / in dem wir hoffen selig zu werden ergrynden
mog*. Allerdings habe ,mich vnd fil andre notturfftig geducht / so dyne erniiwerung vnd
fiirgewendten artikel / vnser aller gelauben betreffen / darin vnser heil vnd selikeit stand das du
gedultig leidest mein vnd yedermans schreiben wider dich®. Auch solle das, was ,jedermann*
betrife, nicht von einer Einzelperson, sondern von ,jedermann‘ behandelt werden®®!. Als sich
der Anonymus Murner als Teil einer geschlossenen Opposition prisentierte, die der
Einzelperson Luthers gegeniiberstehe, geschah dies innerhalb der noch nicht entschiedenen
Debatte um Luthers Lehren und einer in Straburg noch offen scheinenden Situation. Namhafte
Befiirworter der Reformation aus seinem direkten StraBBburger Umfeld waren etwa noch nicht
publizistisch in Erscheinung getreten®®?, sodass er dort noch den Anspruch auf die
(publizistische) Deutungshoheit erheben konnte.

Der Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit veranlasste Murner dazu, sich in der Volkssprache auf
eine Diskussion von Glaubensangelegenheiten vor Laien einzulassen, um ihnen die Gefahren
der lutherischen Lehre vor Augen zu fiihren. Allerdings sprach er solch einer Diskussion selbst
die Legitimitit ab, da sie nur innerhalb eines gelehrten Rahmens gefiihrt werden sollte*®*, wenn
,Wir*3* (Murner sprach hier fiir eine nicht niiher definierte Gruppe) Luther ,,mit kurtzen worten
wil ermanet und gewarnet haben wider die keiserliche verbot die sachen unsers glaubens vor

den vnverstendigen nit z@ disputieren*3®

. Er kritisierte nur Luthers Beteiligung daran,
wohingegen er seine eigene Verfahrensweise (ebenso wie diejenige anderer

Kontroverstheologen) nicht problematisierte. Riickblickend stellte er fest, dass ,,ich hab daryn

3% Qelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts, S. 103.

360 Vgl. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 217. Schilling, Michael: Der Augsburger Einblattdruck,
S. 382.

36! Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32f.

362 Die erste Publikation war Zell, Matthdus: Christeliche vera[n]twortung M. Matthes Zell von KeyserBberg
Pfarrherrs vnd predigers im Miinster zu StraBburg / vber Artickel jm vom Bisch6fflichem Fiscal daselbs entgegen
gesetzt / vand im rechten vbergeben. Hyerin[n] findest Eua[n]gelischer leer griindtliche verklerung vnd reyliche[n]
bericht / durch gbttlich geschrifft / gar nahe aller sachen so yetz in reden vnd disputation seind. StraBburg 1523.
363 Vgl. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 212/220.

364 Zu Murners Einordnung in eine als ,Wir eingefiihrte Gruppe s.u. S. 2871f.

365 Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 176.

72



weder gesilindet noch vnrecht gethon, sunder waz mir als einem frumen cristen gebiirt hat, vnd
einem offenlichen prediger, vnd doctor der heiligen geschrifft die einfeltigen cristen liit in irem
frumen glauben zu behalten vnd stercken“**®. Sein Engagement wies er demnach als seinen
klerikalen Pflichten entsprechend und durch seine ,rechtglaubige* Position legitimiert aus — auf
andere publizierende (Kontrovers-)Theologen bezog er diese Legitimation nicht.

Seine eigene Rechtgldubigkeit sowie seinen Anspruch auf Reprasentanz bestitigte und betonte
der Anonymus Murner durch seine Unterordnung unter die christliche Obrigkeit. Er versicherte
in jeder Schrift, dass seine Identitdt dem Straburger Bischof bekannt sei und diesem die

Entscheidung iiber die Bekanntgabe seines Namens zustehe:

Das aber dises biichlin nit als ein schmachbiichlin on namen verargweniget werd / sunder v} cristenlicher
liebe / in allem guten dir zt widerkere / vand vnB z{ rettung der eren / vnd des glaubens / so wiirt dem
erwiirdigen vnd wolgeborenen fiirsten vnd herren / einem bischoff von Stralburg / der nam vnd person des
machers dieser biichlin insinuiert vnd eréffnet werden / nit einem ieden / sunder wa es sein gnad not
erkennet zu offenbaren / welchem vnd allen cristen sich der selbig machet in got dem herren befilhet®®.

Die Instanz des Bischofs diente ihm als Beleg, dass er selbst keine Schméhschriften verfasst
habe. Zwar trat er die Verfligungsgewalt liber seine Autorschaft zu einem Teil an den Bischof
ab, wenn er diesem die Entscheidung iiber seine offentliche Bekanntheit {ibertrug, doch
inszenierte er sie gleichzeitig durch diese ausfiihrliche Schilderung®®®. Indem er die
Versicherung in jeder Schrift wiederholte, bestitigte er ihre Giiltigkeit nicht nur fiir die
einzelnen Schriften, sondern lenkte zudem die Aufmerksamkeit in besonderer Weise jedes Mal
auf seine eigene Stellung als Autor und die von ihm gewahlte Anonymitét.

Murners Anspruch, in seinen anonymen Schriften den Standpunkt der breiten Bevolkerung zu
vertreten, musste in dem Moment scheitern, in dem diese (bzw. der ,gemeine Mann‘) zu
Gunsten der Reformation das Wort ergriff — was bald geschah, sodass er diese Strategie bereits
Anfang 1521 wieder aufgab und in seinen folgenden Werken jeweils namentlich als Autor
verantwortlich zeichnete. Die Aufgabe der Anonymitét vollzog er in der Protestation, in der er

369 _ tatsdchlich war er danach in nahezu allen seinen

sich zu seinen anonymen Werken bekannte
Schriften als Autor oder Herausgeber prisent®’’. Insgesamt blieb Murner der erste und einzige

Gegner Luthers, der durch anonyme volkssprachliche Schriften die ,6ffentliche Meinung® zu

366 Murner, Thomas: Protestation, S. 600.

367 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87. Ahnlich. z.B. ders.: Von Doktor Martin
Luthers Lehren und Predigen, S. 164.

38 Vgl. Christadler, Maike: Das Narrenspiel mit der Identitéit. Urs Grafs zeichnerische Selbstentwiirfe. In: Andreas
Tacke/Stefan Heinz (Hgg.): Menschenbilder. Beitridge zur Altdeutschen Kunst. Petersberg 2011, S. 250.

369 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 610.

370 Nicht in der Assertio und dem Bdrenzahnweh. Im Kalender hingegen hitte er der Gattungstradition von
Flugblittern als literarischer Kurzform gemaf3 die Anonymitét wahlen kdnnen. Vgl. Harms, Wolfgang: Einleitung.
In: Wolfgang Harms/Michael Schilling u.a. (Hgg.): Die Sammlung der Herzog August Bibliothek in Wolfenbiittel.
Kommentierte Ausgabe. Teil 1: Ethica, Physica. Tiibingen 1985 (= Deutsche illustrierte Flugblatter des 16. und
17. Jahrhunderts 1), S. XVI. Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts, S. 102.

73



beeinflussen suchte, indem er beanspruchte, diese zu reprisentieren. Danach wurde die
anonyme Publizistik ,,in noch stirkerem Maf3e als die volkssprachliche Flugschriftenpublizistik
iiberhaupt eine genuine Ausdrucksform der ,reformatorischen Bewegung‘“*’!. Diese war vor
allem in der Anfangszeit der reformatorischen Publizistik von besonderer Bedeutung, als

Murner sie gerade aufgegeben hatte®”?.

In seinen anonymen Schriften folgte Murner in Verbindung mit dem Anspruch auf eine
allgemeine Reprédsentanz der von ihm vertretenen Ansichten der Konzeption einer Disputation,
in der aus ,red vnd wyder red* *”® die Wahrheit ergriindet werden sollte. Murners
selbstformuliertes Hauptanliegen war es, Luther von dem Irrtum seiner Lehren zu iiberzeugen
und ihn zuriick zum Glauben der Rémischen Kirche zu fiihren*”* — um eine ergebnisoffene
Diskussion handelte es sich von vornherein gerade nicht. In dieser Absicht wandte er sich nicht
nur an Luther, sondern auch an dessen Anhdnger und Sympathisanten. Um diese ebenfalls
anzusprechen, zeigte Murner sich zunéchst als um einen 6ffentlichen und damit fiir alle Leser
nachvollziehbaren Dialog mit ,,Doctor Luter den wir fiir ein gelerten man halten>”* bemiiht.
Einem Dialog gegeniiber aufgeschlossen zeigte er sich auch durch (relativ) sachliche
Erwiderungen auf Luthers Argumentation und die Aufforderung an diesen, ihm zu antworten.
,Der irenisch-pastorale Ton“, den Murner als Anonymus wéhlte, resultierte dabei aus ,,dem
verpflichtenden Ernst der Situation**’s. Den Eindruck eines persdnlichen Angriffes suchte er
zumindest anfdnglich zu vermeiden, was in verbindenden Anreden deutlich wird, etwa
,,ERwiirdiger [sic!] hochgelerter lieber vatter vnnd mit bruder in dem glauben christi ihesu

377" oder durch Hinweise, Luthers Ehre nicht verletzen zu wollen®’s.

vnsers herren
Diesen Ansatz filihrte er noch in seiner letzten anonymen Publikation als Grund fiir seine
Reaktion auf Luthers Schrift zur Verbrennung der Bulle Exsurge Domine an: Ebenso wie

Luther seine Begriindung ausgefiihrt habe, ,,wellent wir deinen vrsachen antwurt geben / Daruf3

37! Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 220f.

372 Vgl. Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung in Deutschland, S. 227. In der
frithneuzeitlichen Publizistik war die anonyme Verfasserschaft keine Besonderheit. Vgl. Schilling, Michael: Der
Augsburger Einblattdruck, S. 382.

373 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 33. Ahnlich etwa ders.: Wie doctor M. Luter
v} falschen vrsachen, S. 4.

374 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 55. Ders.: An den groBméchtigsten und
durchlauchtigsten Adel, S. 211. Bei der Erklarung, Luther zur Einsicht zu bringen, handelt es sich um ein géngiges
rhetorisches Mittel, um die Aufmerksamkeit der Leser zu halten. Vgl. Schmidt, Bernward: Humanistische
Kontroverstheologen?, S. 130.

375 Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211. Ahnlich ders.: Eine christliche
und briederliche ermanung, S. 82.

376 Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 217.

377 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 4.

378 Murner wies etwa darauf hin, dass er Luthers ,,eer / vind wiirden in keinerley weg will geletzt haben®. Murner,
Thomas: Eine christliche und briederliche ermanung, S. 81.

74



dan der gemein man ermessen kan / ob du das billich oder vnbillich gethon habest*”°. Dabei
prasentierte Murner sich wie auch andernorts als Sprecher einer Luther gegeniiberstehenden,
um die Widerlegung durch eine Diskussion bemiihten Gruppe (,Wir‘). Diese unbestimmte
Gruppe definierte er hier implizit ndher, denn durch die separate Nennung des ,gemeinen
Mannes* als Publikum (dessen direkte Beteiligung an der Diskussion er damit ausschloss) wird
klar, dass es sich an dieser Stelle nicht um alle Christen, sondern um einen exklusiveren
Personenkreis handelte: Der zu diesem Zeitpunkt noch anonym auftretende Murner wies
implizit darauf hin, dass er iiber die benodtigte Qualifikation verfiigte, sich dazu zu du3ern. Die
Diskussion, die Murner als Anonymus anstrebte, fand vor, nicht mit Laien statt und beschriankte
sich auf einen gelehrten Personenkreis. Er formulierte hier aber auch genau das als Absicht,
dessen er zuvor Luther geriigt hatte, ndmlich eine Diskussion vor ,Unverstdndigen‘ zu fiihren.
Da die Reaktionen der Anhdnger Luthers v.a. aus Schméhungen und Spott bestanden, ,,kam es

«380  In kurzer Zeit wurde

zu einer rapid wachsenden Verschiarfung der Gegensitze
offensichtlich, dass kein Dialog mdglich war*®!, sodass Murner diesen Ansatz, zusammen mit
der Anonymitét, aufgab. Bereits in seiner ndchsten Publikation, 4in new lied, bemiihte er sich
nicht mehr um den Anschein einer sachlichen Auseinandersetzung, sondern besang den
Untergang des christlichen Glaubens*?. Die im darauffolgenden Jahr gewihlte Form der
Satire*®* macht ebenfalls deutlich, dass er keine Verstindigung mehr suchte. Stattdessen wihlte
er den Weg der Abgrenzung und trug dazu bei, den Konflikt zu verschérfen®*.

Mit dem Wandel der von ihm eingenommenen Position von einem diskussionsbereiten

Vermittler zu einem die Konfrontation Suchenden einher ging die Veridnderung seiner

379 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 4. Als bindende Entscheidungsgewalt sah
Murner nicht sein (laikales) Publikum, sondern die entsprechenden weltlichen und v.a. geistlichen
Entscheidungsinstanzen. Vgl. ders.: Eine christliche und briederliche ermanung, S. 33.

380 Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 27.

381 Murners Gegner widerlegten seine Schriften nicht, sie griffen u.a. seine Satiren auf und wandten den darin
geduBerten Spott gegen Murners Anliegen. Personliche Angriffe waren Teil der zeittypischen Polemik, was
ebenfalls zur Eskalation des Streites beitrug. Murner hielt Luther fiir den Verfasser des schmihenden
pseudonymen Murnarus Leviathan. Vgl. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 367. Smolinsky,
Heribert: Thomas Murner, S. 90. Tomei, Wolf: Beobachtungen zu Hans Salats Leben und Werk (1498-1561). In:
Der Geschichtsfreund. Mitteilungen des Historischen Vereins Zentralschweiz 119 (1966), S. 125.

382 Murner, Thomas: Ain new lied von dem vndergang des Christlichen glaubens Doct. Murner. in[n] Bruder
Veiten thon. Abgedruckt als NVn hort, ich will eiich singen. In: Berger, Arnold E./D.G. Pfannmiiller (Hgg.): Lied-,
Spruch- und Fabeldichtung im Dienste der Reformation. Leipzig 1938 (= Deutsche Literatur. Sammlung
literarischer Kunst- und Kulturdenkmaéler in Entwicklungsreihen. Reihe Reformation 4), S. 206-210.

383 Die Natur der generischen Schriften fiihrte er als Grund an: ,,So ietz die narren biicher machen / So kan ich
auch z{ den sachen / Biich vmb btich ich wil mich rechen / Vnd sie mit biichlin vberstechen / Vnd forcht sie gar
nit vimb ein har / Nerrische war vmb nerrische war / Narren buch vmb narren bich®. Murner, Thomas: Von dem
grossen Lutherischen Narren, V. 521-527.

384 Vgl. Poloni, Bernard: Murner et Luther, S. 298. In der Forschung gilt Murner einerseits als einer der
,oeliebtesten und einfluBreichsten Schriftsteller seiner Tage®, andererseits als von seinen Gegnern liberstimmt und
in der (reformationsfreundlichen) Offentlichkeit kaum wahrgenommen. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-
1537), S. 19. Vgl. Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit 1, S. 171f.

75



Begriindungen dafiir, warum er iiberhaupt schrieb und publizierte: Waihrend er seine
Beteiligung an der publizistischen Debatte anfianglich (als Anonymus) noch durch eine
iibergeordnete Zielsetzung und seine Autorschaft als solche begriindete, sah er mit der Zeit
offenbar keine Notwendigkeit mehr dazu, seine Betdtigung als Autor an sich zu legitimieren.
Eine Ausnahme unter seinen spéteren Schriften bildet Ein wahrhaftiges Verantworten, worin
er kurz nach der Badener Disputation den von ihm gewihlten Weg der (polemischen)

Erwiderung begriindete:

Ich bit alle welt, umb Gotz willen, mir der unzlichtigen wort, die ich mit dem kirchendieb [d.i. Zwingli
K. H.] gebraucht hab, z{i verzeihen, ich wei wol, das sy mir Ubel anston. Schweigent wir aber stil, so fert
der boswicht furt mit seinen lagenen, unnd glaubt im daz der unverstendig ley. Redent wir zuchtig, so
erschiist [nutzt K.H.] es nit, redent wir, wie man mit schelmen reden sol, so geschicht uns, wie dem, der
mit dem dreck kempffen solt und sprach: Ich gewin oder verlure, so wurd ich doch beschissen’®>.

Zwar bezog er sich mit dieser am Ende der Schrift abgedruckten Erklarung auf das vorliegende
Werk, doch legitimierte er auch jede Art der schmidhenden Erwiderung auf Zwingli als
angemessen und notwendig. Fiir gewohnlich beschrédnkte er sich jedoch auf eine Erlduterung
der jeweiligen Schreibanlésse, die er in fast allen seinen Schriften angab. Schon durch die
Titelgebung seiner Schriften markierte er viele von ihnen als Reaktionen auf bestimmte
Publikationen oder Ereignisse. Seine ersten Schriften standen alle in Relation zu Luther und
waren bereits durch ihre Titel als Erwiderungen auf ihn gekennzeichnet und entsprachen damit

zeittypischen Konventionen®3¢:

Er ermahnte Luther, wieder zur gemeinen Christenheit
zuriickzukehren (Ein christliche und briiderliche Ermahnung), richtete sich ,,wyder doctor
Martinum Luther*®” (Von dem Papsttum), wihlte einen #hnlich lautenden Titel (4n den
christlichen Adel deutscher Nation (Luther) / An den grofSmdchtigsten und durchlauchtigsten
Adel deutscher Nation (Murner)) oder duflerte sich zu dessen Verbrennung des geistlichen
Rechts (Wie doctor M. Luter aus falschen Ursachen bewegt das geistlich Recht verbrannt hat).
Danach protestierte er gegen Schméhungen (Protestation), antwortete auf Anklagen Zwinglis

(Ein wahrhaftiges Verantworten) oder bestimmte Publikationen (Antwort und Klag; Murneri

responsio®®). Auf diese Weise konnte er seine eigene Beteiligung an der publizistischen

385 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten der hochgelehrten Doctores, die zu Baden auf der Disputation
gewesen sind. In: Adolf Laube/Ulman Weill (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530) 1, S. 305.
386 Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 69.

387 Murner, Thomas: Von dem babstenthum. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murners Deutsche
Schriften 7, S. 2.

388 Die Titel von zwei in der Sammelschrift E. Roterodami enthaltenen Schriften beginnen mit den gleichen Worten
,Murneri responsio. Murner, Thomas: E. Roterodami de sacro sancta synaxi & vnionis sacramento corporis &
sanguinis Christi ad amicum expostulatio // Breue apostolicum Clementis pape septimi. Thuregios ab impia
Lutherana perfidia & heretica prauitate paterne reuocantis // Murneri responsio libello cuida[m] insigniter & eregie
stulto Vlrici Zvuyngel apostate / heresiarche, ostendens Lutheranam doctrinam infamiam irrogare / & verbum dei
humanum iudicem pati posse // Murneri responsio altera contumelioso cuidam libello consilato Sebastiani hoff
meyster in Schaffhusen expulso Colloquium in Ylandts (vt nominat) Christianum adserentis. Luzern 1526, fol. alr.

76



Auseinandersetzung legitimieren, seine Schriften in den jeweiligen Kontext einordnen und
jeweils verdeutlichen, wozu er sich im Einzelnen duBerte*®.

Nicht nur bestimmte Publikationen oder mit der Reformation zusammenhidngende
Geschehnisse boten ihm Schreibanlédsse, sondern auch Ereignisse, die seine Person betrafen.
Vordringlich war seine eigene jeweilige Situation der Grund dafiir, Protestation, Purgatio
vulgaris sowie An die Fiirsuchtigen zu verfassen. Murner nutzte insbesondere in diesen
Schriften seine Rolle als Autor, sich 6ffentlich zu rechtfertigen und zu verteidigen. Wenn er auf
publizistische Schmihungen reagierte, begegnete er diesen auf gleicher Ebene®’; handelte es
sich um verbale Attacken, nutzte er seine Publikationen dazu, diese einem breiteren Publikum
anzuzeigen. Grundsitzlich wies er in seinen Schriften alle Anschuldigungen gegen sich als
ungerechtfertigt und sein eigenes Vorgehen als begriindet aus*!. Dabei erlaubte ihm
insbesondere die Form eines offenen Briefes einen starken Selbstbezug, um sich gegen
verschiedene Anschuldigungen zu verteidigen und sich direkt an sein Publikum zu wenden —
der Titel von An die Fiirsuchtigen ersamen weisen und frommen standhaften Christen des alten
wahen und ungezweifelten Glaubens der gemeinen Christenheit allen Untertanen und
Verwandten der loblichen Herrschaft von Luzern eine Entschuldigung Doctor Murners war
gleichzeitig die Anrede an seine Adressaten. Den angesprochenen Rezipientenkreis konnte er
aber auch weitgefasst definieren, sodass er alle ansprach, die mit diesen Schriften in Kontakt
kamen: Er wandte sich in seiner Protestation (dabei handelt es sich um einen vom Rat
genehmigten Aushang, den Murner an zwolf Orten der Stadt anschlagen durfte®*?) an ,[a]llen
vnd ieden besunder die disen brieff lesen oder hdren lesen**3. In der Purgatio vulgaris richtete
er sich zur Rettung seiner Ehre an ,,[a]llenn vnd mengklichen liebhaberen der worheit“***. Vor
allen diesen Leuten verteidigte er sein kritisiertes Verhalten und die von ihm eingenommene
Position, v.a. aber sich selbst. Stiarker noch als durch Widmungsvorreden, auf die er weitgehend

verzichtete’?, konnte Murner sich so direkt an das von ihm anvisierte Publikum wenden: Indem

389 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ob der Kiinig vB engelland ein ltgner sey oder der Luther. In: Wolfgang Pfeiffer-
Belli (Hg.): Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 49f. Ders.: An die Fiirsuchtigen, fol. alv.

3% Die Schmihungen musste nicht gegen ihn gerichtet sein, er wollte etwa auf ein anonymes ,,schelmenblich
antwurt geben®, das gegen Eck gerichtet war. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 285/307.

31 In der Purgatio vulgaris #uflerte er sich etwa zu fiinf Anschuldigungen und wies diese als Liigen zuriick. Vgl.
Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108-114. An die Fiirsuchtigen verfasste Murner ebenfalls aufgrund von
gegen ihn gerichteten Vorwiirfen. Vgl. ders.: An die Fiirsuchtigen, fol. alv.

392 Vgl. Rohrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 598.

393 Murner, Thomas: Protestation, S. 598.

3% Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108.

395 In Widmungen ,,wurden personliche oder gruppenspezifische Beziige vielfach ausdriicklich hergestellt, oder es
wurde durch eine Widmung ein bestimmter Teil des Publikums namhaft gemacht oder hervorgehoben.* Jancke,
Gabriele: Autobiographie als soziale Praxis, S. 208. Nur die Mendatia Lutheri versah er mit einer Widmung an
Heinrich VIII. von England. Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r-b3r.

77



er dieses direkt ansprach, konnte er den Eindruck der Unmittelbarkeit erwecken und sein
Anliegen zu einer Angelegenheit seiner Leser machen?*°.
In der Protestation, mit der er seine Anonymitét aufgab, reagierte Murner auf verschiedene

gegen ihn erhobene Anschuldigungen. Ausdriicklich thematisierte er seine Autorschaft:

Hab ich in krafft meiner pflichten, geliibden, vnd eids, so ich got vorab. Christlichen glauben, vnd oberkeit
des glaubens, auch verbiindung meines ordens schuldig bin, bei priesterlicher eren, vnd verlust des ewigen
lebens, als ein offenlicher prediger vnd lerer der heiligen geschrifft, solche biechlin des obgenanten
erwiirdigen vnd hochgelerten vatters vnd herrn doctoris Martini luthers in geschrifften, mit .XXXIL. biechlin
widerfochten, an ort vand enden wa ich glaubet hab dz sie der warheit argwenig weren, vnd von dem

christlichen glauben irreten, in dem mich einer regel der rechten beholffen, meines rechten mich gebrucht,

damit vermeint niemans zu letzen oder iniurieren’.

Murner fiihrte eine Fiille von Griinden an, derentwegen er zu seiner schriftstellerischen
Tatigkeit verpflichtet gewesen sei**®. Zwar argumentierte er hier spezifisch auf seine eigene
klerikale Rolle ausgerichtet, doch galten die aufgefiihrten Faktoren grundsétzlich auch fiir
andere Kleriker und Ordensgeistliche, die sich dementsprechend ebenfalls zur
schriftstellerischen Tatigkeit hétten verpflichtet fithlen kdnnen — dass dies nicht der Fall war,
zeigt sich an der begrenzten Anzahl kontroverstheologischer Autoren. Seine schriftstellerische
Tatigkeit verortete er als Teil seiner Seelsorge und stellte sie somit als Folge daraus und nicht
als etwas Besonderes dar. Aullerdem bekannte er sich zu seiner Autorschaft, den Vorwiirfen

seiner anonymen Schméher entgegnete er:

als ob ich mein namen erschrocklich vnd nit vsz demiitikeit vor halten, vnd in meinen biichlin verschwigen
hab, beken ich mich mit disem brieff offenlich, vnd gestand es, das ich die sechsz biichlin so hansz
Griininger su Straszburg getruckt hat, vad .XXVL so noch zu trucken vorhends sein, allein gemacht vnd
geschriben hab, riiwet mich auch nit?®.

Das Vorhaben, 32 Schriften gegen Luther zu verdffentlichen, hatte er bereits zuvor kundgetan,
als er seine erste anonyme Kontroversschrift Christliche und briiderliche Ermahnung als eine

Schrift ,,vB8 .XXXII. tractat einer eilendts in briiderlicher liebe fiirgewent / dein [d.i. Luthers

<400

K.H.] vnd vnser heil darunder friindtlicher zu betrachten***’ charakterisierte.

3% Die Adressierung des Publikums war auch bei anderen Kontroverstheologen keine Seltenheit. Eck wandte sich
etwa an ,,Allen und yeden frummen Christen, die da leben in eynigkeit der heyigen kirchen®, Petrus Sylvus an ,,Allen
und itzlichen, so die christliche warheyt und gerechtigkeit begeren tzu erkennen und durch den tzeytlichen und ewigen
friden iren leyb und seel suchen zu bewaren®. Eck, Johannes: Des heiligen Konzils zu Konstanz Entschuldigung, da3
ihnen Bruder Martin Luther mit Unwahrheit aufgelegt, sie haben Johannes Hus und Hieronymus von Prag wider
Geleitund Eid verbrannt. In: Adolf Laube /UIman Weil3 (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524),
S. 127. Sylvius, Petrus: Ein Missive an die christliche Versammlung und sonderlich an die Obrigkeit deutscher
Nation. In: Adolf Laube /Ulman Weill (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530) 2, S. 149.
Ahnlich verfuhr spiter Katharina Zell in Ein Brieff an die gantze Burgerschafft der Statt Strafiburg. Darin setzte
sie einen urspriinglich als Briefwechsel ausgetragenen Streit mit Ludwig Rabus in Form einer Druckschrift fort
und machte ihn somit zu einer Angelegenheit ihres Publikums, das sie zu einem Urteil aufforderte. Vgl. Jancke,
Gabriele: Autobiographie als soziale Praxis, S. 44f.

397 Murner, Thomas: Protestation, S. 598f.

398 Schon in seiner zweiten kontroverstheologischen Publikation hatte er sein Engagement als Verpflichtung
begriindet. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142.

39 Murner, Thomas: Protestation, S. 601 (Hervorhebung im Original).

400 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87.

78



Zwar setzte er diese angekiindigte Publikationsoffensive von jeweils 32 Publikationen auf
Deutsch und Latein*’! nie um, doch ordnete er seine bis zur Protestation erschienenen sechs
Flugschriften in die Fiille der angekiindigten Schriften ein, sie waren also Teil des hier
angezeigten Vorhabens. Die danach folgenden, nicht mehr anonymen Schriften hétten dann in
besonderer Kontinuitét zu den bisherigen Publikationen gestanden, allerdings hat er keine
danach folgende Schriften als Teil der angekiindigten Publikationsoffensive ausgewiesen.
Dennoch gehorten alle seine kontroverstheologischen Flugschriften zu seinem literarischen
Gesamtwerk und waren gerade keine isolierten Werke. Dass er selbst besonders seine
kontroverstheologischen Schriften als ein zusammenhédngendes Korpus verstand und diese
ebenso von seinen Lesern aufgefasst werden sollten, zeigt sich in den wiederholten Verweisen
auf seine anderen kontroverstheologischen Werke**?, deren Relevanz er auf diese Weise auch
bei fortschreitender zeitlicher Distanz aktualisierte. Fiir gewohnlich wies er auf einzelne

403

Publikationen hin, in denen er bestimmte Aspekte bereits ausgefithrt habe™ oder noch

ausfiithren werde**

. Dabei musste die Publikation nicht unbedingt erfolgt sein, solange er auf
eine von ihm verfasste Schrift verweisen konnte*®. Durch solche Hinweise oder andere
Begriindungen*®® konnte er Wiederholungen vermeiden und dem Ansatz moglicher Kritik,
bestimmte Aspekte nur oberflichlich behandelt zu haben, vorgreifen*’. Er inszenierte sich
zudem als bereits etablierter Publizist, der sich zu zentralen Themen bereits geduflert hatte (und

dessen Ausfiithrungen noch immer aktuell waren) oder noch du3ern werde (und schon wusste,

401'Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 599.

42 Er unternahm keinen Versuch, diese als Teil eines iibergeordneten Gesamtwerkes mit seinen
vorreformatorischen Publikationen zu verkniipfen.

403 Damit begann er bereits in seiner zweiten Schrift: ,,[...] alB wir in den andren biechlin, in sunderheit darvon
geret, probieret haben®. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 147.

404 Etwa ,,wider in zu arguieren habent wir uns in andre biechlin vorbehalten* oder ,,soltu bald in einem andern
blich bericht werden®. Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 174/209. Ahnlich
ders.: Von dem babstenthum, S. 53. Als Ankiindigung einer Begriindung ,,die ich melden wil in dem biichlin von
den cristlichen kirchen® in ders.: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 157. Dieses Verfahren war
nicht auf seine StraBburger Publikationen beschrénkt, in der Appellation kiindigte er etwa eine Erklarung an, die
er noch im selben Jahr in Hier wird angezeigt vorlegte. Vgl. ders.: Appellation und Berufung, S. 749/757.

405 In Ob der Kénig aus England ein Liigner sei kiindigte er einen noch umfangreicheren Liigennachweis in der
Mendatia Lutheri an: ,,s0 bistu auch zu dem fiinfften mal ein ertzliigner erfunden worden / doch wil ich das in
deinem liigenbich zu latin (Liber mendatiorum Lutheri genant) bafl beweren / das ich dir bald wil zi den henden
stellen / in den du me dan an fier hundert liigin ergriffen bist. Murner, Thomas: Ob der Kunig v engelland ein
lugner sey, S. 137. Noch in der Eidgenossenschaft verwies er auf die unveroffentlicht gebliebene Mendatia
Lutheri, als er auf Luther, der ,.fier hundertmal gelogen hat, alB der Murner das beweret hat und noch beweren
wil“ hinwies. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 301.

406 7. B ,,Es habendt sich dabey etliche wort vorloffen vnd gleichnissen von dem weissen brot / vind weinstock /
vnnd von dem feuwrenden eysin / 1al3 ich ston / vB3 vrsach das des kiinigs meynung ist von den sacramenten zi
reden / das vnB solche einreden vnd interlocutorien nit zi weit von der hauptsachen fieren vnd abbeyten.* Murner,
Thomas: Ob der Kiinig vB engelland ein lGgner sey, S. 94f.

407 WIr [sic/] haben im anfang disses blichs ein wenig gesagt von dem glauben vnd gliten wercken / weiters
daruon zu sagen in einem eignen biich fiir vn genumen. Darum wir ietz dest kiirtzer fiirfaren wolen / vad doch
ein wenig mit deiner warheit schimpffen.* Murner, Thomas: Ob der Kiinig v engelland ein lagner sey, S. 132.

79



was er dazu sagen wiirde). Gleichzeitig stellte er jeweils die Fortsetzung seiner
schriftstellerischen Betdtigung in Aussicht.

Betont hat Murner seine Autorschaft auch in Ob der Kénig aus England ein Liigner sei. Dort
formulierte er unter dem demiitigen Hinweis, dass andere dazu besser befahigt seien als er, die
Absicht, ,,nach meinem vermiigen in disem buch mein gunst zu seinen kiiniklichen gnaden
anzeigen / vnd anderen leuten vnsers vaterlands denen fileicht kiinikliche geschrifften nit za
kumen mochten seiner gnaden vnschuld anzeigen vnd zugelegte vnbillicheit das menklich vnd
iederman wissen vnd erckennen sol“**®. Als Ziel wies er hier nicht mehr eine (bereits im Vorfeld
entschiedene) Debatte aus, sondern formulierte offen, dass er bezweckte, sein Publikum von
der ,Unbilligkeit® der lutherischen Lehren zu iiberzeugen. Die grundlegende Absicht seiner
Publizistik dnderte er damit nicht. Am Ende der Schrift ermahnte er Luther, ,,das du cristlichen
fiirsten / herren vnd kiinigen flirball mesiger an redst / vnd lasest auch andere cristen mit gedult
7zt der sachen des glaubens reden vnd schreiben / dan vnB die sach so hoch betrifft als dich*4%°.
Hier stellte er sich erneut im Kontrast zu Luther als Angehoriger einer Gruppe christlicher, sich
publizistisch duflernder Gleichgesinnter dar — den Repridsentanzanspruch stellte er nach der
Aufgabe seiner Anonymitét auch weiterhin.

Parallel zu seinem Anspruch, eine allgemeine, rechtgldubige Position zu vertreten, betonte er
seine Eigenstindigkeit als Autor. Seine schriftstellerische Tétigkeit war, im Gegensatz zur
beanspruchten Giiltigkeit seiner religidsen Uberzeugungen, eine individuelle Angelegenheit,
was er seinem Publikum gegeniiber deutlich machte. Damit begann er bereits als Anonymus,
doch verstiarkte er im Verlauf seiner publizistischen Tatigkeit seine Hinweise darauf. Schon
friih erklarte er, er habe ,,keiner personen vff erden zu leid oder zu nach deil / noch iemans auch
zu firdrung oder gunst geschriben / sunder meinen glauben zu verston geben wie ich daruff
ersterben wolt vnd begere“!?. Riickblickend auf seine anonymen Schriften bekriftigte er, dass

er von niemandem Hilfe bei dem Verfassen der Schriften erhalten habe,

sunder das mit meiner eignen federn gethon vnd wil es noch me thun, so lang mir der athem vsz gat es werd
mir dan vndersagt, von denen die des gewalt haben, als dan wil ich mich gehorsamlich erzogen, wil auch
mein schreiben verantwurten, er sei wer er wol, der disz widerfechten wil vff disen schulen. Basel, Freiburg,
Mentz, Heidelberg, vnd das in geschrifften*!!.

408 Murner, Thomas: Ob der Kunig vB engelland ein lugner sey, S.50.
409 Murner, Thomas: Ob der Kunig vB engelland ein ltgner sey, S. 138.
410 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 29. Ein dhnlicher Hinweis findet sich z.B. in
ders.: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Explizit darauf, dass er nicht im péapstlichen
Auftrag handle, wies er hin in ders.: Von dem babstenthum, S. 53.
41 Murner, Thomas: Protestation, S. 601. Basel und Freiburg waren fiir Murner wichtige Universititen, da er dort
akademische Grade erworben hatte und somit Garanten fiir seine Qualifikation waren. StraBBburg gehorte zur
Mainzer Kirchenprovinz. Vgl. Kundert, Werner: Das Erzbistum Mainz. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Das
Bistum Konstanz. Das Bistum Mainz. Das Bistum St. Gallen 2. Basel/Frankfurt a.M. 1993 (= Helvetia Sacra I,2:
Erzbistiimer und Bistiimer I1,2), S. 692.

80



Durch solche Hinweise konnte er einerseits seine Eigenleistung betonen und Vorwiirfen, wie
etwa der Kiuflichkeit*'?, entgegentreten und andererseits Personen(gruppen) entlasten, die mit
seiner schriftstellerischen Tatigkeit in Verbindung gebracht wurden und deshalb
moglicherweise negativen Folgen ausgesetzt sein konnten. Von besonderer Relevanz war dies
in der Eidgenossenschaft, wenn er betonte, dass die Luzerner Obrigkeit ihm keinen Auftrag
dazu erteilt habe und von Murners konkreter Titigkeit nichts wisse*!®. Er zeichnete fiir den
gewihlten Schreibanlass, Form und Inhalt selbst verantwortlich. Wie wichtig diese Strategie
war, zeigt sich v.a. in Hinblick auf den schmdhenden und deshalb umstrittenen Kalender,
beziiglich dessen Murner auch im Nachhinein betonte, keinen Auftrag erhalten zu haben*!*.

Die zentrale Bedeutung seiner Autorschaft fiir sein self-fashioning, zeigt sich in einer von ihm
geschilderten Episode der Badener Disputation, in der er sie inszenierte und instrumentalisierte.
Murner beschrieb, dass er auf der Disputation ein ,Sextern‘ ,,miner eignen handtgschrifft™ den
Ratsboten der zwdlf Orte in der Kirche vor ,jedermann iibergeben habe*'>. Sowohl durch die
Handschriftlichkeit als auch durch die 6ffentliche Ubergabe der auf seine Person bezogenen
Schrift hob er seine alleinige Verantwortung dafiir hervor. Zwar hatte er als Gesandter Luzerns
an der Disputation teilgenommen, doch verpflichtete er sich in der libergebenen Schrift allen
Orten der Eidgenossenschaft (auBer Ziirich) in gleicher Weise. Murner inszenierte seine
Bereitschaft, Rechenschaft fiir sein Engagement gegen die Reformation abzulegen, und betonte
seine Uberzeugung, die rechtgliubige Position zu vertreten. Indem er seine Stellung als Autor
nutzte, davon zu berichten, brachte er diese Episode einem weiteren Publikum zur Kenntnis als
nur den Anwesenden und bestitigte seine dort vorgebrachte Selbstverpflichtung. Sein
eigenverantwortliches Handeln als Autor machte er auch in einem Brief an den Berner Rat
deutlich, den er zur Verteidigung Ecks, Fabris und seiner selbst in Bezug auf die Berner
Disputation abdruckte. Darin sprach er fiir sich und ,,in hoffnung irer ratihabition**!® fiir die
beiden anderen Theologen. Durch den Hinweis auf ihre noch ausstehende Genehmigung, die er

gleichzeitig in Aussicht stellte, betonte er seine Eigeninitiative.

42 In der Purgatio vulgaris wies er u.a. den Vorwurf zuriick, fiir Geldzahlungen das Evangelium zu bekdmpfen.
Vgl. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 112.

413 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. 14rf.

414 Vgl. Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. adr. Luzern versicherte seinerseits Bern, Murner keinen
Auftrag zum Bdrentestament gegeben und davon nichts gewusst zu haben. Vgl. Luzern an Bern, 21.07.1528. In:
Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643. Erneut Bern gegeniiber merkte Luzern an, dass Murner
Schriften ,,doch gantz wenig mitt vnserm Rat vand heisenn‘ veroffentlicht habe. Luzern an Bern, 31.01.1529. In:
Hidber, Basilius: Streithandel, S. 287.

45 Murner, Thomas: Kalender. Dabei handelt es sich nicht um die gegen Zwingli gerichteten 40
Ehrloserkldrungen, die er offentlich angeschlagen und verlesen hatte, sondern um eine dazu verfasste
Begleitschrift, in der er sich bei Leib und Leben dem Urteil der zwolf Orte unterstellte, sollten seine Darlegungen
nicht der Wahrheit entsprechen. Vgl. Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. a2v.

416 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 748f. Murner gab den Hinweis zweimal.

81



Insgesamt zeigt sich, dass Murner zwar in allen seinen kontroverstheologischen Schriften eine
unmissverstidndliche Position gegen die Reformation bezog, sein Vorgehen, und damit auch
sein self-fashioning als Autor, jedoch einem Wandel unterlag. Augenfillig ist besonders seine
Aufgabe der Anonymitit. Grundsétzlich zeigte er sich aber in allen seinen Schriften als

Vertreter einer ,richtigen‘, ,rechtgliubigen* Position*!”

. Der Unterschied lag in dem Ausdruck
der unterstellten Allgemeinverbindlichkeit, mit der er seine Position als Reprédsentant einer
gleichgesinnten (GroB3)Gruppe gegeniiber Luther vertrat. Wéhrend er sich in seinen ersten
Werken um den Anschein bemiihte, sich mit Luther zu verstdndigen, grenzte er sich in seinen
spéteren Schriften deutlicher ab. Sein Auftreten in der Eidgenossenschaft setzte die in Stra3burg
entwickelte Haltung fort.

Zentral fiir die Einordnung seiner Werke war bei ihm stets die Markierung als Reaktionen auf
vorangegangene Schriften und Ereignisse, sodass er jeweils Erwiderungen und Widerlegungen
formulierte. Wéhrend er zu Beginn noch seine Beteiligung an der publizistischen
Auseinandersetzung begriindete, benannte er spiter nur noch die jeweiligen Schreibanlisse.
Seine einzelnen Wortmeldungen bedurften auch weiterhin einer situationsspezifischen
Begriindung, was fiir seine Autorschaft als solche mit fortschreitender Zeit nicht mehr der Fall
war. Die Problematik, dass eine Diskussion iiber religiose Anliegen nur im gelehrten Rahmen
erfolgen sollte, umging er anfinglich insofern, als dass er sie fiir seine Werke nicht
thematisierte. Zwar schrieb er fiir die Bevolkerung als seinen Rezipientenkreis, doch sprach er
diese nur selten direkt — innerhalb seiner Schriften wandte er sich in Stra3burg v.a. an Luther
und beschrénkte die Debatte insofern auf ein gelehrtes Zwiegesprach. Hinzu trat der Nachweis,
die ,rechtgldubige* Position zu vertreten.

Ein weiterer zentraler Punkt in Murners self-fashioning als Autor war die Betonung seiner
Eigenstindigkeit. Er selbst zeichnete flir Inhalt und Form der Schriften verantwortlich und
damit fiir seine Betdtigung als Autor an sich. Zudem fokussierte er stark auf die von ithm
vertretene Position und seine Person: In seinen ersten Schriften war er (wenn auch als
Anonymus) der angebotene Gesprachspartner und in allen seinen Werken in der Regel die
einzig prasente Person, die auf verschiedene Anldsse reagierte. In seinen Schriften schaffte er

einen Raum, in dem er sich als Hauptfigur im Konflikt prasentieren und die Deutungshoheit

417 Es gab keinen verbindlich geklirten ,.theologischen Status quo®, durch den ,Rechtgldubigkeit festgelegt

worden wire. Was ,rechtglaubig® war, erschloss sich fiir Kontroverstheologen nicht nur aus der Bibel, Praktiken,
Traditionen oder obrigkeitliche Vorgaben, sondern auch ,,aus den Kontexten, in denen sie sich bewegten, die sie
reflektierten, wortiber sie disputierten und in den daraus gewonnenen gemeinsamen, weniger in den individuellen
Transformationen und Einsichten®. Braun, Karl-Heinz: Woher wussten die altgldubigen Kontroversisten, was
rechtgléubig ist? In: Karl-Hein Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere
Forschungen zu den altgldubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Miinster 2020
(= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 50/61.

82



sowohl in Bezug auf religiose Fragen als auch innerhalb konkreter Auseinandersetzungen fiir
sich beanspruchen konnte. Die von ihm genutzte Gestaltungsfreiheit spiegelt sich in der

Vielfiltigkeit seines Werkes, die im Folgenden exemplarisch aufgezeigt werden soll.

3.2) Literarische Genres in Murners Publizistik

Murners kontroverstheologisches Gesamtwerk zeichnet sich durch die Vielfalt der von ihm
herangezogenen literarischen Gattungen aus. Dabei nutzte er wie andere Kontroverstheologen
verschiedene (gelehrte) literarischer Gattungen*!8, wobei er sich auf keine ,spezialisierte*. Mit
seiner Vielfiltigkeit wies er sich als ein Autor aus, der die jeweiligen Gattungen beherrschte,
die er seiner Wirkungsabsicht entsprechend aufgreifen und gestalten konnte. Immerhin
begriindete der sachkundige Umgang mit den unterschiedlichen Kommunikations- und
Stilmitteln ,,seine Wirkung als bedeutender Volksschriftsteller u[nd] Satiriker des 16.
Jahrhunderts*“4!°. Neben den eher an ein gelehrtes Publikum gerichteten Textsorten wie Predigt,
Traktat oder Brief (generell wurde Konfessionspolemik hauptsidchlich in argumentativer Prosa
gefiihrt)*?° fallen besonders seine Satiren auf, ebenso wie Ain new lied und der Kalender. Er
reagierte jeweils auf Schriften in ebensolchen Formen, sodass er den Ausgangsschriften auf
Augenhohe begegnen und durch seine Alternativentwiirfe zu diesen in Konkurrenz treten

konnte. Seine Rolle als Autor gestaltete er in diesen Schriften jeweils auf eine eigene Art.

3.2.1) Der Sidnger vom Untergang des christlichen Glaubens

Lieder wurden schon vor der Reformation dazu genutzt, die Meinung einer breiten
Offentlichkeit zu beeinflussen und erlangten im Rahmen der religidsen Auseinandersetzung
eine noch gréfere Bedeutung. Durch Lieder konnten Ideen iiber die Grenzen der Literalitét
hinausgetragen werden und in die iiberwiegend auf Miindlichkeit basierende Gesellschaft
hineinwirken. Sie konnten zudem dazu dienen, Zeugnis fiir etwas abzulegen oder Solidaritdt zu

bekunden. Reformatorische sowie (in geringerem MaBe) katholische Autoren*?! nutzten Lieder,

413 Beispielhaft flihrt Diez Genres wie das Kompendium, theologische Monographie, persénliche Apologie und
polemische Analyse und Traktat an und nennt fiir Murner Satire und rhetorischen Appell als genutzte Stilmittel.
Vgl. Diez, Karlheinz: »Ecclesia — non est civitas Platonica«, S. 61. Als priméres Zielpublikum argumentativer
Schriften konnen Geistliche angenommen werden, die instruiert werden sollten, welche Antworten sie in
theologischen Streitfragen geben sollten. Vgl. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 190.

419 Smolinsky, Heribert: Murner, Thomas (Art.). In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 7. Freiburg/Basel u.a.
19983, Sp. 540.

420 ygl. Flood, John L.: The book in Reformation Germany. In: Jean-Frangois Gilmont/Karin Maag (Hgg.): The
Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 1998 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 78.
Scheitler, Irmgard: Kirchengesang und Konfession. Die konfessionssymbolische Bedeutung des Kirchenlieds von
der Reformation bis zur Aufkldarung. In: Jan Brademann/Kristina Thies (Hgg.): Liturgisches Handeln als soziale
Praxis. Kirchliche Rituale in der Frithen Neuzeit. Miinster 2014 (= Symbolische Kommunikation und
gesellschaftliche Wertesysteme 47), S. 349.

21 Von den friihen Kontroverstheologen scheint nur noch Emser auf das propagandistische Lied zur Verteidigung
des Glaubens zuriickgegriffen zu haben. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda in the German
Reformation. Aldershot/Burlington 2001 (= St. Andrews Studies in Reformation History; Diss. 1999), S. 52.

83



um Neuigkeiten sowie ihre Theologie zu vermitteln, um die Gldubigen von ihren jeweiligen
Ansichten zu iiberzeugen, aber ebenso dazu, sich gegenseitig zu verspotten*??. Besonders das
volkssprachliche polemische Lied diente dazu, die reformatorische Botschaft einer breiten
Offentlichkeit zu vermitteln. Musik erfiillte als religiose Ausdrucksform und dariiber hinaus als
Tréagerin von Propaganda eine doppelte Funktion und war deshalb fiir den Prozess der religiésen
Identitétsbildung angesichts der Reformation (etwa als Calvinist, Katholik oder Lutheraner)
von groBer Bedeutung*?’.

Murner nutzte im Neuen Lied vom Untergang des christlichen Glaubens (Ain new lied) diese
literarische Form, um seiner eigenen Meinung iiber die Reformation in Form eines
Gegenentwurfes zu Michael Stifels Lied Von der Christformigen, rechtgegriindeten leer
Doctoris Martini Luthers, ein iiberuf3 schon kiinstlich Lyed sampt seiner neben uflegung®**
Ausdruck zu verleihen*” und potenziell einem Publikum jenseits der Literalitit zuginglich zu
machen. Darin folgte er Stifels Lied in der religiosen Thematik und indem er sich an das gleiche
Publikum richtete, ndmlich an Christen, die in Bezug auf Luthers Lehren noch unentschieden

«426

waren. Auch verwandte er dieselbe Melodie, den ,,bruder Veiten thon*“**°, obwohl ihm durchaus

422 Als einen Grund fiir das Abfassen der Purgatio vulgaris fiihrt er an, ,,das mich echaftige vrsachen zi rettung
myner eeren vif das hochst bendtiget haben, ettlicher reden, so von myr gesungen vnd gesaget werden, mich jn
krafft einer gemeynen purgation zii verantwurten*. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108.

423 Vgl. d’ Avray, David: Printing, mass communication, and religious reformation: the Middle Ages and after. In:
Julia Crack/Alexandra Walsham (Hgg.): The Uses of Script and Print, 1300-1700. Cambridge/New York u.a. 2004,
S. 67. Fisher, Alexander J.: Music and Religious Identity in Counter-Reformation Augsburg, 1580-1630.
Aldershot/Burlington 2004, S. 17. Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda, S. 206. Ders.: Thomas
Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics in the Early Reformation. In: Journal of Musicological Research
22 (2003), S. 347. Trocmé-Latter, Daniel: The Singing of the Strasbourg Protestants, 1523-1541.
Farnham/Burlington 2015 (= St. Andrews studies in Reformation history), S. 2/159. Lieder boten den Vorteil einer
einfachen Verbreitung, doch waren sie problematisch: Formal waren sie an Reim und Metrum gebunden, es konnte
vorkommen, dass die Botschaft um der Musik Willen abgeéndert werden musste. Die Behandlung von Themen
war nur bis zu einer bestimmten Komplexitit moglich, sodass auch Murner und Stifel die Liedform aufgaben, um
ihre Botschaften genauer darlegen zu konnen. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel
and Songs as Polemics, S. 64. Ein Abdruck der gewechselten Lieder findet sich ebd., S. 74-100.

424 Stifel, Michael: Brader Michael Styfel Augustiner von Esszlingen. Von der Christférmigen / rechtgegriindten
leer Doctoris Martini Luthers / ein iiberul schon kunstlich Lyed / sampt seiner neben vBlegung. Jn briider Veiten
thon. StraBburg 1522. Stifels Lyed gab einen wichtigen Impuls fiir die Reformation in Stiddeutschland. Das aus 32
kommentierten Strophen bestehende Lied war mit sechs Auflagen bis 1525 sein erfolgreichstes Werk. 1523 wurde
es in einer Neuauflage auf 52 Strophen erweitert und die Papstkritik verschérft. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner:
Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 56. Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe, S. 237.
425 Sie fiihrten eine Art Dialog in Liedform. Da sie jeweils dieselbe Melodie nutzten, iiberschrieben sie dabei
gewissermallen das vorangegangene Lied und tilgten die irrigen Ansichten des jeweils anderen. Vgl. Oettinger,
Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 47.

426 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 206. Anders als Kirchenlieder wurden weltliche Lieder zumeist ohne
Melodie abgedruckt, stattdessen wurden als bekannt vorausgesetzte Melodien benannt, auf die der Text zu singen
war. Neuen Liedern wurde eine bekannte Melodie zu Grunde gelegt, da Zuhorer die Texte so besser behalten
konnten und in die Lage versetzt wurden, ,zwischen den Zeilen zu lesen‘. Vgl. Trocmé-Latter, Daniel: The Singing
of the Strasbourg Protestants, S. 166/192. ,Bruder Veiten Ton‘, bzw. ,Lobt Gott, ihr frommen Christen® (ein
urspriinglich populdres, antiklerikales Lied), war in der ersten Hélfte des 16. Jahrhunderts die am haufigsten fiir
polemische Lieder genutzte Melodie. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Ludwig Senfl and the Judas Trope.
Composition and Religious Toleration at the Bavarian Court. In: Early Music History 20 (2001), S. 201. Oettinger,
Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 53.

84



andere Melodien (ohne antiklerikale Assoziation) zur Verfiigung gestanden hitten*?’. In der
Kontrafaktur nutzte er ,.eine besonders wirksame Art der Polemik, weil sie den Gegner
scheinbar mit seinen eigenen Waffen schligt**?®: Murner ,iiberschrieb‘ Stifels Lied.

Auf Murners Ain new lied antwortete Stifel mit einer Kontrafaktur Ain ander lied** und mit
einer Glossierung von Murners Lied, Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed*°. Darauthin
erschien Murners Antwurt und klag*!, seine letzte Reaktion auf Stifel findet sich im
Lutherischen Narren®?. 1523 legte Stifel die Antwort Michel Styfels vff doctor Thoman
Murnars murnarrische phantasey** vor, auf die Murner jedoch nicht mehr reagierte. Die Serie
der 1522/1523 zwischen Stifel und Murner gewechselten Werke ist die ausgedehnteste
musikalische Debatte der Reformationszeit und die einzige, in der sich Theologen ausdriicklich
gegenseitig adressierten. Lieder wurden vorrangig zur einseitigen Einflussnahme genutzt, nicht
zur Auseinandersetzung mit anderen Ideen. Wegen ihres Unterhaltungswertes wurden Lieder
von Gelehrten moglicherweise als zu wenig ernsthafte Form der Vermittlung gesehen, sodass
sie zur Verbreitung ihrer Ideen eher auf Flugschriften zuriickgriffen*3,

Das offentliche Singen von Liedern war eine besonders effektive Art, Protest zu dullern, da sie
relativ schnell verbreitet werden konnten, Aufmerksamkeit erregten und leicht zu memorieren
waren, besonders wenn sie auf eine bekannte Melodie gedichtet waren. Denn Lieder waren,
neben den auf den Straflen zirkulierenden Balladen, Karikaturen, Satiren und Versen, Teil einer
lebhaften Manuskriptkultur*®. Durch sein Lied bewegte sich Murner in diesem populiren
Raum. Murner verfasste jedoch nicht nur ein Lied, sondern passte sein Auftreten als Autor an
diese Liedform an: Statt sich nur als Verfasser zu nennen, présentierte er sich als Sdnger des

Liedes**®: | Der vns das lyed gesungen hat, / erdycht vnd auch gemacht, / Der hat des glaubens

427 Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 61.

428 Scheitler, Irmgard: Kirchengesang und Konfession, S. 348.

429 Beide sind nur in einer Sammelschrift zusammen {iberliefert. 0.Hg.: Ain new lied von dem vndergang des
Christlichen glaubens Doct. Murner. in[n] Bruder Veiten thon. // Ain ander lied Darwider vom auffgang der
Christenhait D. Mur. Veiten thon. Augsburg 1523.

430 Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed: von dem vndergang Christlichs glaubens. Bruoder
Michael Styfels von Esszlingen v3leg vand Christliche gloB3 dariiber. Stra3burg 1522.

41 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag mit entschuldigung doctor Murners wider bruder Michel stifel weyt von
eBlingen da heim, vff das stiifelbuch so er wider meyn lied gemachet hat, darul er des lieds den rechten thon
erlernen mag. Straflburg 1522.

432 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2555-2630.

433 Stifel, Michael: Antwort Michel Styfels vff doctor Thoman Murnars murnarrische phantasey / so er wider yn
erdichtet hat. Mit einer kurtzen beschreibung des waren vnd einigen glaubens Christi. Darzu von Keyserlicher
oberkeit welcher alle Christen / geistlich oder weltlich genent / zigehorsamen pflichtig seyen. Wittenberg 1523.
Im VD16 ist StraBBburg als Druckort angegeben.

434 Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 45/51/73.

435 Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order in Reformation Germany, 1517-1648. ‘Printed Poison
& Evil Talk’. Farnham/Burlington 2012 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 28-30.

436 Murner und Stifel stellten sich (wechselseitig) als Singer vor und griffen die v.a. von Murner gestaltete Rolle
auf. Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag mit entschuldigung doctor Murners. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli

85



klaglich that / am hochsten wol betracht: / Der Murners hats gesungen / der gemeynen
Christenheit. / Wiird vnser glaub vertrungen, / wer jm von hertzen leid.“**” Durch seine
Benennung als Schopfer des Liedes autorisierte Murner die dort an der Reformation gedufSerte
Kritik*8, doch dariiber hinaus ermdglichte sie, dass er, sobald das Lied rezipiert wurde, immer
prisent war. So stellte er eine besonders enge Verbindung zwischen sich und der Botschaft des
Liedes her, aber auch mit allen potenziell nachfolgenden Séangern (die in Kontinuitdt zu Murner

als erstem Singer stiinden). Die Anschlussfihigkeit fiir eine breite Rezeption**®

steigerte er
dadurch, dass er sich nur bei seinem Namen nannte und auf den Ausweis seiner Gelehrsamkeit
in Form seiner Doktortitel und die Ausfilhrung seiner klerikalen Rollen verzichtete: Als
einfacher Christ wandte er sich an sein Publikum, die allgemeine Christenheit.

Sobald ein Lied von anderen Séngern vorgetragen wird, treten diese an die Stelle des Urhebers

und konnen sich mit dessen Ansichten identifizieren**°.

Dies ist bei Murners Lied in
besonderem Mafle der Fall, da es (in groBerem Umfang als Stifels Lied) in der Ich-Perspektive
verfasst ist. Murner gab seinen potenziellen Rezipienten eine personliche Haltung vor — er
gestaltet das self-fashioning in diesem Lied nicht nur fiir (sich als) den ersten, sondern auch fiir
alle nachfolgenden Sénger. Durch die gewéhlte Perspektive sowie Hinweise auf Empfindungen
(z.B. ,,das ich von hertzen weyn®, ,Ich fiircht“, ,, Ich mlissz die warheit sagen“**!) erweckte er
den Eindruck der personlichen Betroffenheit und legitimierte gleichzeitig die Schopfung sowie
die darauf folgende Rezeption dieses Liedes als ein personliches Anliegen. Eine Strophe
ermOglicht eine besonders starke Assoziation mit Murner, in der er (s)eine vorbildhafte
Opposition zur Reformation vorstellte und seine Rezipienten in die Pflicht nahm: ,,Ich red das
als fiir mein person, / vad meyn, ich thu jm recht, / Das ich beym alten glauben ston, / die
nuwrung widerfecht: / Ich thun, als thut manch redlich man, / dem man ein schlossz befilcht: /
So lang ich mich erweren kan, / so brich ich schwert vnd schilt.“**> Er begriindete hier sein

eigenes bisheriges sowie zukiinftiges Engagement gegen die Reformation und gleichzeitig fiir

seine Rezipienten deren (unterstellte) grundsétzliche Opposition zur Reformation. Dies zeigt

(Hg.): Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 34f/41. Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht
Lyed, fol. A2v.

437 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 210. Es war iiblich, dass die Schopfer sich in den Schlussstrophen ihrer
Lieder nannten. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 64.
438 Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 64.

439 Allerdings war sein Lied (und Stifels) auBergewdhnlich lang (mehr als 30 statt der iiblichen weniger als 15
Strophen), sodass es wahrscheinlich nicht gesungen wurde und nicht vollstindig in die miindliche Uberlieferung
Eingang fand. Oettinger vermutet, dass die Lieder beider Autoren eher von Gelehrten vorgelesen und nur einige
Strophen zur Unterhaltung gesungen wurden. Vgl. Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda, S. 208.
Ders.: Thomas Murner, Michael Stifel and Songs as Polemics, S. 72.

#0 Vgl Oettinger, Rebecca Wagner: Music as Propaganda, S. 208.

441 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 208f.

442 Murner, Thomas: Ain new lied, S. 209.

86



sich auch an anderer Stelle: Dass der Sénger aus Geliibde, Amt und Ehre dazu verpflichtet sei,

die Vernichtung des Glaubens zu verhindern*’

, ist in Bezug auf Murner eine umfassende
Selbstverpflichtung, in Hinsicht auf den moglichen Rezipientenkreis aber so allgemein
formuliert, dass die Verpflichtung potenziell zu jedem passt. Auf Alleinstellungsmerkmale
verzichtete er zu Gunsten einer breiteren Anschlussfiahigkeit. Damit stellte er nicht nur die es
rezitierenden Sdnger in seine Nachfolge, sondern betonte zudem die verbindenden Elemente
zwischen sich und seinem Rezipientenkreis. Mit dem Lied wéhlte Murner einen
verhéltnismifBig niedrigschwelligen Zugang, um sein Publikum anzusprechen und seine

Ansichten beziiglich der Reformation zu verbreiten.

3.2.2) Satiriker und Exorzist

In demselben Jahr, in dem Murner sein Lied publizierte, veréffentlichte er seine Satire vom
Lutherischen Narren. Mit der Genrewahl kniipfte er hier sowie spiter in Luzern an seine bereits
publizierten Satiren an. Der Lutherische Narr war als Narrensatire ,,eine Deutung und Kliarung
der Zeitsituation unter sittlich-religiosem Aspekt“***. Dabei nutzte er die Narrheit** jedoch
nicht mehr als ein Mittel der Moraldidaxe, sondern schuf ,,aus dem Motiv der Narrheit eine
Waffe in der konfessionellen Auseinandersetzung*“**®. Sowohl der Lutherische Narr, ,seine
wichtigste gegenreformatorische Kampfschrift im erprobt drastisch-derben Stil der
Narrensatiren“*"’, als auch die Bdrensatiren unterschieden sich insofern von seinen
Moralsatiren, als dass sie keine allgemeine Kritik am menschlichen Verhalten iibten, sondern

durch ihre thematische Engfiihrung auf die Reformation eine spezifische**3.

43 Vgl. Murner, Thomas: Ain new lied, S. 210.

444 Miinch, Birgit Ulrike: Der Korper des Narren, S. 64.

45 Gegeniiber mittelalterlichen Narren ,,als symbolischer Negativfigur des Weisen bzw. des Fiirsten sind die
lit[erarischen] Narrenfiguren der Frithen [Neuzeit] in ein komplexes Feld eingebunden: In ihnen iiberlagern sich
theologische, medizinische, moraldidaktische und juristische Diskurse mit theatralen, rituellen und karnevalesken
Praktiken. Diese verschiedenen Bezugsfelder machen den Narren schwer fassbar: Er erscheint v.a. als ambivalente
Kippfigur, die bestehende Differenzen umkehrt und hinterfragt, als Medium der Selbstreflexion und dsthetischen
Distanzierung, aber auch als Projektionsfigur fiir unterdriickte Triebe und Angste.“ Velten, Hans Rudolf:
Narrenliteratur (Art.). In: Friedrich Jaeger (Hg.): Enzyklopédie der Neuzeit 8. Stuttgart/Weimar 2008, Sp. 1048f.
46 Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 102.

47 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 302. Die vielschichtige Satire erhilt ihre beiBende spottische Wirkung
durch spétmittelalterliche Muster, menschliche Laster in dem zentralen Bild des tadelnswerten Narren
vorzufiihren. Vgl. Schmidt, Joseph/Mary Simon: Holy and Unholy Shit: The Pragmatic Context of Scatological
Curses in Early German Reformation Satire. In: Jeff Persels (Hg.): Fecal matters in early modern literature and
art. Aldershot 2004 (= Studies in European cultural transition 21), S. 114.

448 Murner nutzte im Lutherischen Narren neben der Revuetechnik allegorische und dramatische Mittel der
Darstellung. Die Kulminationsszene der Hochzeit zwischen ,Murner® und der Tochter ,Luthers® gestaltete er ,,im
derb obszonen Stil des traditionellen Fastnachtsspiels®, wobei er insbesondere die ,,Kunst der Selbstpersiflage als
Mittel satirischer BloBstellung® heranzog. Er griff satirische Techniken auf, um sich gegen Luther zu wenden, der
fiir ihn das Unheil verkorperte, das er in fritheren Satiren als von Narren und Schelmen versursacht vorgefiihrt
hatte. Konneker, Barbara: Thomas Murner. In: Gunter E. Grimm und Frank Rainer Max (Hgg.): Deutsche Dichter.
Leben und Werk deutschsprachiger Autoren 2. Reformation, Renaissance und Barock. Stuttgart 1988, S. 29.

87



Im Vorwort des Lutherischen Narren*® legte er seine Beweggriinde fiir das Abfassen der Satire
ausfiihrlich dar. Darin problematisierte er sowohl das Genre der Narrensatire als auch seine
eigene Autorschaft: Murner habe eine ernsthafte Auseinandersetzung gesucht, worauf seine ihn

schmihenden Gegner jedoch nicht eingegangen seien. Stattdessen hétten diese ihn

fiir ein grosen mechtigen narren vBgeben / wol zu verston / wan sie mich fiir ein witzigen vB geben / ire
trucker (mich zu verkauffen. etc.) 16Bten nit halb so vil gelt vB mir. So nun in allem spil ein miinch sein
muf / ob man in schon darzi malen miist / vnd ich augenscheinlich merck das ich in disem spil der selbig
miinch sein maf / wolhin vff das solch spil vnd lutherische gaucklerei vB mangel eines miinchs nit
vnderwegen bleib / wie fast ich mich in dem handel gern weiBlich erzdgt het / wil ich eben der selb Murnar
oder nar sein® / fiir den sie mich halten / vnd allen tiitschen v geschriben haben / wil mein ampt / darza
sie mich verfiigt haben / dapffer vertretten / in krafft einer gegenwer / die mir von natiirlichem rechten als
wol gebiirt als inen / mich mit vnbekantem namen on alle warheit za schmehen. Wil aber durch got vnd
vnser lieben frawen wegen / hoher weil ich niemans zibeschweren oder zliermanen / mengklich vnd
iederman gebetten haben / das mir dises buch niemans zu leichtfertigkeit eracht vnd vffnem / dan ich es
selber wol weiB} / das es meinem stat vnd meiner eren nit gebiirt. So mich aber zU retung meiner eren weder
got / die warheit / noch bebstlich erkantnis / noch keiserlich edickt / noch des gantzen romischen reichs
vBspruch nit helffen mag oder kan / sunder muf vber alles das also ein mechtiger groser nar sein / vnd des
babsts geiger geachtet / wil ich mich der zeit vad dem marckt vergleichen / vnd eben der selbig gro3 mechtig
nar sein / meinem ampt genug thun / vnd in der narrenkappen sagen / das mir sunst zu gedencken vber
bliben wer. Jch hoff auch das mein her der babst seinem geiger noch wol zu lonen hab / darumb setz ich
alle witz vnd vernunfft vff ein schefftlin / dan sie mich ie mit gewalt fiir ein narren haben wdllen / vnd
greiff zi dem narrenkolben / wa ich ir iemans damit vnsiiberlichen treff/ der hat sich gar nichtz za beklagen
/ dan wa sie mich hetten lassen bleiben als ich bin / weren sie des vnd anders mer von mir vertragen bliben.
Es ist doch ondes ein gemeiner spruch / das man kein narren vbertreiben sol. Bit zu letst alle erwirdigen
ersamen weisen / geistlich vnd weltlichs statz / das sie sich dises buchs gar nichtz beladen noch an nemen
/ dan es ist mit fiirsatz vB narrenweil beschriben worden / niemans zu letzung / sunder allein den
lutherischen nerrischen affenbiichlin zUi erkantnis / das sie in disem buch lernen sich spieglen / wie sie zu
narrenwerck so vngelert vnd vngeschickt sein. etc*!.

Die Legitimation seiner Autorschaft bezog er aus dem Verhalten seiner Gegner: Er nahm fiir
sich das Recht in Anspruch, sich und seine Ehre in gleicher Weise verteidigen zu diirfen*>?. Als
Reaktion und mit der Charakterisierung als Narrensatire markierte er die Schrift gerade als
keine (ungerechtfertigte) Schmihschrift*. AuBerdem legte er dar, dass er die Satire
wohliiberlegt abgefasst und gestaltet habe. In der auBBergewohnlich langen Begriindung eines

Werkes spiegelt sich sein Bewusstsein, eine umstrittene Schrift verfasst zu haben*>.

49 Die Handlung der episodenhaft angelegten, ca. 4800 Verse umfassenden Satire vollzieht sich in vier Szenen:
1. ,Murner® exorziert aus dem groflen Narren eine Vielzahl von mit der Reformation assoziierten Gestalten
(V. 162-1709/2479-2836). 2. ,Murner* steht dem ,Lutherischen‘ Heer gegeniiber, nach mehreren Angriffswellen
kommt es zu Verhandlungen, ,Murner* gibt seinen Widerstand fiir eine Ehe mit ,Luthers® Tochter auf (V. 1710-
2478/2837-3979). 3. Hochzeit und VerstoBBen der Braut (V. 3980-4315). 4. Tod ,Luthers‘ und des Narren (V. 4316-
4795). Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren. Néheres zur Satire s.u. S. 121ff.

40 Fiir Narrenliteratur war das Bekenntnis des Autors zur eigenen Narrheit ein grundlegendes Element. Vgl.
Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 84.

451 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 14/16.

432 Die gleichwertige Erwiderung hatte Murner bereits in Form eines vorangestellten Bibelzitates aus dem Buch
der Richter (15,11) theologisch legitimiert und angekiindigt: ,,Sicut fecerunt mihi sic feci eis iude.” Murner,
Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 12.

453 Griininger distanzierte sich in einer der beiden Ausgaben der Satire von dem Werk, wobei er der Begriindung
der Vorrede folgte: Es handle sich um eine gerechtfertigte Reaktion Murners, solle aber als Narrensatire nicht als
Schméhschrift aufgefasst werden. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 318/355.

434 Ungeachtet der Bewertung des Lutherischen Narren in der Forschung als ,,Opus magnus seines Kampfes gegen
die Reformation® oder als ,,die beste literarische Leistung* Murners, konnte sie wegen ihres sofortigen Verbotes

88



Der Narrenthematik und der Ubernahme der Rollen des Narren sowie Narrenbeschworers
widmete er zudem eine einleitende Erklidrung am Anfang des Satiretextes. Auch hierin betonte
er ausfiihrlich, dass er in Form der Narrensatire auf gegnerische Angriffe reagiere*>. Zwar ist
die auf die Vorrede (Prosatext) folgende Satire (in Versform) formal abgesetzt, doch evozierte
Murner, dass es sich bei dem Ich-Erzéhler der Satire um den gleichen Ich-Erzéhler wie im
Vorwort handelt, also den Autor Murner selbst. Die auf die Vorrede folgenden Verse kniipfen
ndamlich thematisch an diese an und leiten zu der Handlung der Satire iiber, wodurch eine
scheinbar ungebrochene Erzdhlperspektive zwischen Vorrede und Satiretext entsteht.
Wesentlich fiir diesen Eindruck ist auch die Namensgleichheit zwischen Autor und der fiir die
Satire zentralen fiktionalen Figur, die er in Anlehnung an seine Person ebenfalls ,Murner*
nannte. Zur Legitimation des in der Satire vollzogenen Angriffes (Narren wiissten es nicht
besser und diirften im Narrenkleid Dinge tun, die ihnen sonst leid titen**®) bedeutete er, dass
die Ubernahme der Narrenrolle fiir den Erzihler konkret zu verstehen sei. Die ,,Uneindeutigkeit
beziiglich der Autor-Position, die immer zwischen Murner als Textfigur, Murner dem Prediger
und (altgldubigen) Ordensmann und Murner dem menschlichen Narren changiert bzw.

zwischen diesen Positionen wechselt*“’

, ist ein Charakteristikum von Murners Schriften.
Anders verfuhr Murner in den einige Jahre spdter entstandenen Bdrentestament und

Béirenzahnweh **8. Beide sind als Reaktionen auf die Satiren Krankheit und Testament der

keine Wirksamkeit entfalten — in Wittenberg wurde ihr Erscheinen wohl gar nicht erst bekannt. Ukena, Peter:
Murner, Thomas (Art.), S. 617. Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 193. Konneker, Barbara: Thomas
Murner, S. 29. Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe, S. 240f.

435 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1-161.

436 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 151-153.

457 Christadler, Maike: Das Narrenspiel mit der Identitit, S. 247.

438 Im Birentestament richtet der sterbende alte Bir (das alte, romtreue Bern) seine letzten mahnenden Worte an
seine Kinder (die mit der Reformation sympathisierenden Berner). Im Bdrenzahnweh sucht der junge kranke Bar
vergeblich Hilfe bei Vertretern der zwinglischen Reformation — helfen kann ihm nur ,Murner‘. Vgl. Murner,
Thomas: Des alten christlichen Béren Testament. Eine Kampfschrift Thomas Murners, hg. v. Max Scherrer. In:
Anzeiger fiir schweizerische Geschichte 17,1 (1919), S. 24-38. Ders.: Des jungen Baren Zahnweh, S. 158-167.
Uber das Bdérentestament und Murners Tun beschwerte sich Bern bei Luzern: ,,So nun bemeldter iiwer pfarrer sich
nit beniiegt hat, uns und die unsern jetz und vormals ouch mit schmachbiiechlin und kalender ze verletzen, sonders
ouch die unsern zuo ufruor reizen, will unser hoche notdurft erfordern, sélichs unversprochen nit lassen anzestan,
dwyl und vor oftmaln zuo tagen verabscheidet worden, dass man solch schmach und schandbiiechlin abstellen
so6llt.“ Luzern solle ihn wegen ,,s6lich unerber erdicht und uftiierig gedicht rechtfertigend* und bestrafen. Bern an
Luzern, 16.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 641. Ein weiterer Abdruck bei Hidber,
Basilius: Streithandel, S. 285f. Luzern distanzierte sich von Murners Werk, das er ,,on unser wissen und willen
gemacht und getruckt, daran er uns ouch nit gedient und kein gfallen geton®. Zur Rede gestellt habe Murner auf
Schmihschriften gegen sich, christliche Doktoren, Luzern und andere Orte hingewiesen, worauf er in gleicher
Weise reagiert habe. Luzern stellte in Aussicht, sofern Bern gegen solche Schriften vorgehe, ebenfalls solche
Publikationen zu verhindern. Am 24./25.07. befahl Bern seinen Amtleuten die Verhaftung Murners. Luzern an
Bern, 21.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643f. Dem Landvogt gab Bern an, dass
,docktor murner pfarrer zu Lutzern vyl schantlicher mitt der vanwarheitt wider vns geredt [hat] vnd in truck lassen
vssgan®. Bern an seinen Vogt zu Lenzburg, 31.07.1528. In: Hidber, Basilius: Streithandel, S. 286. Beide Satiren
fanden Eingang in eine Instruktion Basels fiir seine Gesandten. Vgl. Basler Instruktion zur Tagsatzung in Baden,
14./15.12.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede 4,1a, S. 1468.

89



Messe des Niklaus Manuels*? entstanden, in denen neben anderen Kontroverstheologen jeweils
auch Murner verspottet wurde*®’. Im Gegensatz zum deutlich umfangreicheren Lutherischen
Narren gab Murner keine ausfiihrliche Begriindung fiir ihre Entstehung oder die Genrewahl an,
auch wihlte er keine Erzdhlperspektive, die zwischen Autor und Erzédhlfigur changierte.
Stattdessen fiigte er kurze Passagen ein, die auf seine Person verweisen. Im Bdrenzahnweh wird
,Murner* als externe Instanz um Hilfe gebeten*!, im Bdrentestament legt der sterbende Bir
seinen Kindern eine positive Haltung gegeniiber ,Murner® ans Herz. Zur Charakterisierung
,Murners verwies der Bar auf dessen publizistisches Engagement, sowohl als Verfasser der

462 7war nahm Murner seine

vorliegenden Schrift als auch im Kontext der Badener Disputation
Person in den beiden Satiren stark zuriick, doch nutzte er diese beiden Passagen dazu, sich im

Kontrast zur negativ bewerteten Reformation und ihren Vertretern positiv darzustellen.

Eine Gemeinsamkeit weisen zwei der drei Satiren in Hinblick auf eine bestimmte Rolle auf, die
Murner jeweils von ,Murner* ausfiihren lie3, nimlich die eines Exorzisten. Dabei handelt es
sich um eine Rolle, die Murner in seinen kontroverstheologischen Schriften nie selbst einnahm,
sondern nur im fiktionalen Rahmen seiner Satiren den auf ihn verweisenden Figuren zuwies.
Der Exorzismus diente ihm dabei als bildlicher Ausdruck, um Kritik an bestimmten
Lebensweisen und Einstellungen zu {iben, wodurch er ,,nicht auf die Satire als Vehikel der

<463

Selbsterkenntnis, sondern auf die Satire als Mittel der Teufelsaustreibung zuriickgriff.

Indem Murner die Satire als ,Kunst der Beschworung* definierte, stellte er sie in Analogie zum
Exorzismus, wo das bannende Wort den Besessenen vom Teufel oder bosen Geistern befreit*®.
Die Rolle des Exorzisten findet sich nicht erst im Lutherischen Narren, sondern etwa auch in

der Narrenbeschwérung*®, womit er seine dargestellte Titigkeit in eine Kontinuitit

4% Niklaus Manuel (ca. 1484-1530) gehorte ab 1512 dem Berner Rat der Zweihundert an. AuBerhalb seiner
politischen Tatigkeit war er als Maler und Schriftsteller titig. Ab 1523 verlieh er seinen Sympathien fiir die
Reformation Ausdruck in Fastnachtspielen. Zwischen 1523-1528 hatte er das Amt eines Landvogtes inne, danach
war er Venner (eines der hochsten Verwaltungsdmter Berns) und gehorte dem Kleinen Rat an. Ab 1528 vertrat er
Bern und dessen vermittelnde Haltung innerhalb des eidgenossischen Religionskonfliktes. Vgl. Capitani, Francois
de/Hervé de Weck: Banneherr [Venner] (Art.). Tavel, Hans Christoph von: Niklaus Manuel (Art.). In: Historisches
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10747.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

460 yg]. Manuel, Niklaus: Krankheit der Messe. In: Paul Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel. Werke
und Briefe. Vollstdndige Neuedition. Bern 1999, V. 375f. Ders.: Testament der Messe. In: ebd., V. 75-78.

461 Vgl, Murner, Thomas: Des jungen Biiren Zahnweh, V. 178f.

462 ygl. Murner, Thomas: Des alten christlichen Biren Testament, V. 260-270. Hier findet sich ein Druckfehler:
Genannt wird die Berner Disputation, doch wird auf die Badener Disputation verwiesen. Vgl. ebd., S. 37.

463 Miinkler, Marina: Volkssprachlicher Friih- und Hochhumanismus. In: Werner Récke/Maria Miinkler (Hgg.):
Die Literatur im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Miinchen/Wien 2004 (= Hansers Sozialgeschichte der
deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart 1), S. 94.

464 Vgl. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 299. Miinkler, Marina: Volkssprachlicher Frith- und
Hochhumanismus, S. 94.

465 Murners Satiren verschiirften Sebastian Brants Ansatz, wenn er statt des Narren den negativ besetzten Schelmen
(auch eine Bezeichnung fiir den Henker oder Schwerverbrecher) auftreten lieB. Wahrend sich Brants Narr v.a.
selbst schidigte, schidigte Murners Schelm durch seinen Egoismus die Gemeinschaft. Der Narr im Lutherischen

90



einordnete*®: Ebenso wie er in seinen Lesern bereits plakativ vor Augen gefiihrt hatte, wie
menschliche Narrheiten ausgetrieben wurden, so verfuhr er nun mit der lutherischen und danach
mit der zwinglischen Lehre. Bereits die Ausgangskonstellation, dass der literarische ,Murner*
die Funktion des Exorzisten iibernahm, gab die Bewertung der beteiligten Akteure vor:
,Murner war es, der die Opfer von ihrer Besessenheit befreite, und da er zudem als Kleriker
charakterisiert wurde*®’, trat er als theologisch autorisierter Exorzist auf. Die reformatorischen
Lehren hingegen wurden durch die Besessenheit dargestellt und somit einem teuflischen
Ursprung zugeordnet. Im Lutherischen Narren verkorperte demnach nicht der GroBle Narr
selbst die ,,negativen, zerstorenden Méchte, die durch Luther und das Aufbegehren der Laien

entfesselt worden sind und vor denen Murner warnen wollte“*®®

, sondern jene Wesen, die
,Murner‘ durch verschiedene Praktiken exorzierte.

Die Besessenheit des groflen Narren und der Exorzismus durch ,Murner® bilden in der Satire
die Ausgangssituation, von der ausgehend Murner den Handlungsverlauf gestaltete*®. Der
groBBe Narr ist von verschiedenen Narren besessen, die jeweils als verschiedene negative

d*’°. ,Murner‘, der im Verlauf der Handlung diese

Aspekte der Reformation charakterisiert sin
Narren beschwort bzw. exorziert*’!, zeigt sich dabei als den Manifestationen der Reformation
iiberlegen und dazu in der Lage, den groen Narren von seinen Leiden zu befreien. Seine
Ablehnung der Reformation driickte Murner nicht nur durch diese zentrale Motivik aus,

sondern unterstrich sie zudem durch den immanenten Grobianismus*’?> der Schrift.

Narren fulite auf der bereits in der Narrenbeschworung vorgestellten Konzeption. Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas
Murners satirische Schreibart, S. 67. Miinkler, Marina: Volkssprachlicher Frith- und Hochhumanismus, S. 94.

466 Auf die Kontinuitit seiner Satiren verwies Murner im Lutherischen Narren und stellte diesen als Steigerung
dar: ,,Ich hab vor fierzehen gantzer iaren / Allein die kleinen nérlin beschworen / Jetz will es an die buntriemen
gan / Wie ich die grosen beschweren kan.“ Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 162-165.
Seine ersten Satiren (Narrenbeschwérung und Schelmenzunft) sind allerdings nicht 14 Jahre zuvor (1508), sondern
1512 erschienen. Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 184.

467 Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Biiren Zahnweh, V. 120-127.

468 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 302f.

469 Die Beschworungsthematik findet sich v.a. in den Versen 162-832 und 2479-2836, ist aber auch in anderen
Szenen prasent. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren.

470 Etwa als reformatorische Prediger oder Geldgierige, deren Gewinnsucht als alleinige Motivation fiir die
Authebung von Stiften und Klostern dargestellt wird. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen
Narren, V. 600-603/702-710.

471 Dafiir nutzte er (parodierte) Exorzismusformeln ebenso wie physische Praktiken, z.B. das Verabreichen von
Medizin oder das Herauspressen der Narren mit Hilfe einer Presse, was auch bildlich dargestellt wird (Abb. 3/4).
Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V.210-223/S. 184/190. Abfiihren,
Teufelsaustreiben und Narrenschneiden dienen ,,vordergriindig der Entlarvung, das grobianische Motiv besitzt
durch die Massivitit seiner Komik jedoch selbst so etwas wie eine purgierende Wirkung, die Aggression entladt
und das satirische Objekt im Geldchter zerstort. Die Barbarolexis fungiert dabei wie das Obszone und
Skatologische als Katalysator einer Narrenbeschworung und Teufelsaustreibung, die sich im Bezeichnen einer
defekten Welt durch die deformierte Sprache vollzieht“. Hess, Giinter: Deutsch-Lateinische Narrenzunft, S. 191f.
472 Diese Satire ist keine grobianische Dichtung im engeren Sinne eines didaktischen, an Tisch- und Hofzuchten
orientierten Verfahrens, in dem durch eine Negativdidaxe falsche Verhaltensweisen verhohnt werden. Andere
komische Darstellungsformen wie Groteske, Karnevaleske oder Obszonitit konnen zwar grobianische Elemente
aufnehmen und funktionalisieren, sind aber vom Grobianismus (in seiner eng gefassten Definition) abzugrenzen.

91



Im Bdrenzahnweh deutete er die Rolle des Exorzisten ebenfalls an. Wegen seiner
Zahnschmerzen wendet der Bér sich, nachdem er vergeblich verschiedene Reformatoren
konsultiert hat, an ,Murner*. ,,Do hat er mir ein segen gesand, / Geschriben mit siner eigen hant
/' Vnd hat mit fli} geschribben da: / Reddes domino juramenta tua, / Vnd sol das halten vmb
vnd vmb, / Non vane jurabis in ipsum. / Der segen ist latin gewesen, / Das ich in warlich nit
kundt lessen.” SchlieBlich lisst er sich den Spruch von Bruder Klaus*”? erkliren*’*. Der Autor
Murner fiihrte den fiktionalen ,Murner‘ an dieser Stelle nicht als aktiv handelnde Person ein,
sondern lieB diesen sich aus der Distanz des Mittels der Wortmagie bedienen. Zwar ist diese
rein inhaltlich theologisch gedeckt (es handelt sich um ein von einem Geistlichen ausgewihltes
Bibelzitat und ein von der Romischen Kirche zumindest geduldet verehrter Eremit wird mit der
Deutung beauftragt), doch handelt es sich um eine magische Praktik, bei der ein Zettel mit
einem lateinischen Bibelzitat als Segens- oder Zauberspruch Amulettfunktion {ibernechmen
konnte*’>. SchlieBlich war es nicht der Spruch an sich, der dem Béren half, sondern das
Beherzigen des von ,Murner‘ in Form des Spruches erteilten Ratschlages*’®. Dennoch hat
,Murner* bei der Heilung des Béren eine Schliisselposition inne, da er es ist, der den hilfreichen
Hinweis geben kann. Der Hinweis, dass ,Murner‘ ihn mit eigener Hand geschrieben habe,
koppelt den helfenden Segensspruch an dessen Person, verweist aber gleichzeitig auch die
Verfasserschaft Murners. Als Parallele zu seiner literarischen Tétigkeit in der realen Welt fiihrte
er seinen Lesern exemplarisch vor Augen, wie diese sich, seinen Anweisungen und Ratschlédgen
entsprechend, verhalten sollten. In dem Kontrast zu den zuvor vergeblich konsultierten

Reformatoren betonte er den Wahrheitsgehalt der von ihm vertretenen Lehren.

Insbesondere mit seinem Lutherischen Narren kniipfte Murner an seine vorangegangenen
Narrensatiren an, reagierte gleichzeitig aber auch auf die gegnerischen Assoziationen seiner
Person mit dem Narrentum. Uber die direkte Gegenwehr hinaus nutzte Murner seine Satiren als

Plattform der Kritik an der Reformation, der gegen ihn gerichteten (anonymen) Publizistik und

Der Lutherische Narr ist durch den sexuell-obszonen und skatologischen Sprachgebrauch sowie groteske Motive
eine grobianische Schrift im weiteren Sinne. Vgl. Bachorski, Hans-Jiirgen: Grobianismus (Art.). In: Reallexikon
der deutschen Literaturwissenschaft 1. Berlin/New York 1997, S. 743f. Fiirbeth, Frank: Grobianismus (Art.). In:
Historisches Worterbuch der Rhetorik 3. Tiibingen 1996, Sp. 1193f.

473 Nikolaus von der Fliie (1417-1487) war ein Eremit im Kanton Unterwalden, der als ,lebendiger Heiliger* galt
und von Angehorigen aller Schichten um Rat ersucht wurde. Seine Seligsprechung erfolgte 1649, die
Heiligsprechung 1947. Vgl. Walder, Ernst/Heinrich Stirnimann: Flile, Nikolaus von (Art.). In: Historisches
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10224.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

474 Murner, Thomas: Des jungen Biren Zahnweh, V. 178-193. Der Segensspruch stammt aus Mt 5,33. Grund fiir
die Schmerzen des Biaren war der Bruch Berns mit dem ,christlichen Bund®, die Abwendung von der Romischen
Kirche. Murner sah darin den Bruch mit alten Biinden und Schwiiren. Vgl. ebd., V. 501/S. 160/165f.

475 Vgl. Rublack, Ulinka: Grapho-Relics. Lutheranism and the Materialization of the World. In: Alexandra
Walsham (Hg.): Relics and Remains. Oxford 2010 (= Past and Present. Supplement 5), S. 150.

476 Vgl. Murner, Thomas: Des jungen Biren Zahnweh, V. 203-211/230-242.

92



der Berner Religionspolitik im Besonderen. Die grundsétzliche Ablehnung der Reformation
sowohl lutherischer als auch zwinglischer Pragung spiegelt sich zudem darin, dass er in Form
der Satiren jeweils einen Angriff ausfiihrte und keine Argumentation zur Widerlegung oder zur
Begriindung der eigenen Position vorlegte. Besonders in Form des Exorzismus stellte er seine
Ablehnung in polarisierender Weise dar und verortete sein Engagement gegen die Reformation
deutlich als positiv zu bewertende Tat. Gerade mit Hilfe von auf ihn verweisende Figuren nutzte
Murner seine Rolle als Autor, um sich in seine Schriften zu involvieren. Damit verkniipfte er
die fiktionale Erzdhlung mit der Realitit nicht nur durch ihren Bezug zum aktuellen

Zeitgeschehen, sondern auch durch seine Person.

3.2.3) Kalendermacher

Kalender gehorten von Anfang an zu den durch die Drucktechnik vervielféltigten Medien und
fanden ab der Mitte des 15. Jahrhunderts zunehmend Verbreitung, sodass sie im 16. Jahrhundert
etabliert waren. Beliebt waren sie bei lesekundigen Eliten, denen ,,sie eine neue Form von
,Zeitmanagement* erlaubten“*”’. Der erste in Ziirich gedruckte Wandkalender wurde fiir das
Jahr 1527 durch Christoph Froschauer gedruckt, der seit 1522 Zwinglis ,,Hausdrucker**’® war,
als Verfasser wird darin Johannes Copp*’® genannt. Er ist als Gegenentwurf zur iiblichen Form
des Heiligenkalenders konzipiert und fiihrt stattdessen biblische Namen und Ereignisse auf
sowie die jeweils relevanten Bibelstellen. Der Kalender sollte zur Bibellektiire anleiten*®.

Diesen Kalender nahm Murner zum Anlass, darauf im gleichen Genre zu reagieren. Abgesehen

von einem entgegengesetzten Holzschnitt*®! (Abb. 5/6) gestaltete er seinen eigenen Kalender

477 Leonhard, Martin: Ideologie und Zusammenleben. Ziirich und die Eidgenossen in der Friihen Neuzeit. In:
Staatsarchiv des Kantons Ziirich/Zentralbibliothek Ziirich (Hgg.): Ziirich 650 Jahre eidgendssisch. Ziirich 2001,
S. 64.

478 Leonhard, Martin: Ideologie und Zusammenleben, S. 65. Es ist anzunehmen, dass Froschauer ab 1527 jedes
Jahr neue Wandkalender in hohen Auflagen druckte. Im Bildschmuck der Kalender iiberwogen religiose Themen,
der i.d.R. lokaler Herkunft und kiinstlerisch unbedeutend war. Eine Ausnahme bildet der von Hans Holbein d.J.
gefertigte Holzschnitt Christus vera lux in Copps Kalender. Vgl. Baumeister, Ursula: Einblattkalender aus der
Offizin Froschauer in Ziirich. Versuch einer Ubersicht. In: Gutenberg-Jahrbuch 1975, S. 123/125.

479 Johannes Copp (1490-1559) war ein im mittel- und siiddeutschen Raum bekannter Arzt, Astrologe und
Kalendermacher. Sein erster Kalender ist 1520 in Leipzig erschienen und enthilt astrologische Vorhersagen fiir
1521, gewidmet ist er Luther. Der letzter sicher von ihm erstellte Kalender ist 1524 erschienen. Wéhrend der
Entstehungszeit des Ziiricher Kalenders hielt er sich in Erfurt auf. Dafiir, dass er diesen verfasst hat, spricht nur
dessen positive Einstellung zur Reformation. Entgegen seiner Gewohnheit ist er nur an einem Druckort (Ziirich)
erschienen, Kontakte Copps nach Ziirich sind nicht bekannt. Formale Griinde sprechen ebenfalls gegen seine
Autorschaft: Er verfasste keine Einblattkalender und nutzte eine andere Art der Datierung, es fehlen die fiir ihn
typischen astrologischen Elemente. Seine Kalender waren auf ein Jahr begrenzt. Wegen des im Kalender
enthaltenen Programms zur Bibellektiire hilt Leonard einen Ziiricher, der an der Bibeliibersetzung beteiligt war,
als Verfasser fiir wahrscheinlicher. Vgl. Leonhard, Martin: Ideologie und Zusammenleben, S. 66-68.

480 Vgl. Copp, Johannes: Evangelischer Wandkalender. In: o.Hg.: Ulrich Zwingli. Zum Gedéchtnis der Ziircher
Reformation 1519-1919. Ziirich 1919, Tafel 160.

81 Der auf biblischer Motivik beruhende Holzschnitt Christus vera lux / Christus als evangelisches Licht in Copps
Kalender ist wohl um 1523/24 entstanden. ,,Christus fiihrt eine Schar von Biirgern und Bauern zum Licht, einem
auf den Evangeliensymbolen aufruhenden Leuchter mit brennender Kerze, wihrend sich ein Zug altkirchlicher

93



frei; weder Copps noch Murners Kalender war alltagstauglich. Besonders auftillig ist die sehr
lange Einleitung Murners, die fast ein Drittel des gesamten Kalenders ausmacht, allerdings in
groflen Teilen fiir einen Kalender als solchen keine Relevanz besitzt. Darin kritisierte er Copps
Kalender, bezog unter Verweis auf die Badener Disputation Stellung gegen Zwingli und bot an,
vor den zwolf Orten Rechenschaft wegen gegen ihn gerichteter Anschuldigungen abzulegen.
An die Einleitung schlieBt ein Abschnitt mit 27 Symbolen und ihren Deutungen an, worin
Murner formal der Erklidrung von Sternzeichen eines astrologischen Almanachs folgte*®?. In
kurzen Sitzen formulierte er dort verschiedene Angriffspunkte gegen die (zwinglische)
Reformation, die zwar nicht ins Detail gehen, aber eine groBe Spannweite abdecken. Der
darauffolgende eigentliche Kalenderteil ist vergleichsweise kurz: Pro Monat fiihrte er nur eine
Handvoll Daten iiberhaupt auf und ordnete diesen, dem Titel des Kalenders entsprechend,
Namen von Ketzern (u.a. vorrangig eidgendssischer Reformatoren) zu*®. Insgesamt verfasste
er keinen Kalender, sondern bediente sich nur dessen Form: Es handelt sich um eine polemische
Schrift, fiir deren Gestaltung er Elemente eines Kalenders (Symbolerklarungen, Kalendarium)

aufgriff und zu seinen Zwecken adaptierte.

Wiirdentrager davon abwendet und seine Blindenfiihrer Plato und Aristoteles in eine Grube stiirzen.* Hoffmann,
Konrad: Die reformatorische Volksbewegung im Bilderkampf. In: Gerhard Bott (Hg.): Martin Luther und die
Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers. Veranstaltet vom Germanischen
Nationalmuseum Niirnberg in Zusammenarbeit mit dem Verein fiir Reformationsgeschichte. Frankfurt a.M. 1983,
S. 250f. Der Holzschnitt in Murners Kalender zeigt ,,Christus, der das Volk, das nun von rechts mit
Leidenswerkzeugen und anderen liturgischen Gerdten und Gewéndern, die sie in Kirchen und Klostern gestohlen
haben, auf ihn zukommt, auf einen Galgen im Mittelgrund weist, an dem der Augustinermdnch Luther héngt, auf
Moses ihm links gegeniiber — der somit an die Stelle der in die Grube stolpernden blinden Philosophen und
Theologen tritt [...]. [Z]wischen Christus und dem Galgen Luthers steht eine bewusste Nachbildung des Ziiricher
Leuchters des (neuen alten) Evangeliums, dessen Licht in halber Hohe zerbrochen niederhingt. Hieronymus,
Frank: Oberrheinische Buchillustration 2. Basler Buchillustration 1500 bis 1545. Universitatsbibliothek Basel.
Ausstellung 31. Mérz - 30. Juni 1984. Basel 1984 (= Publikationen der Universitdtsbibliothek Basel 5), S. 366. Da
sich der Kalender in erster Linie gegen die von Zwingli geprigte Reformation richtete, bietet sich eine Deutung
der gehédngten Person als Zwingli an. Vgl. Jezler, Peter: Der Bildersturm in Zirich 1523-1530. In: Cécilie
Dupeux/Peter Jezler u.a. (Hgg.): Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? Miinchen 2000, S. 83.

482 Vgl. Lehmann, Hans: Zwingli und die ziircherische Kunst im Zeitalter der Reformation. In: o. Hg.: Ulrich
Zwingli. Zum Gedéchtnis der Ziircher Reformation 1519-1919. Ziirich 1919, Sp. 251. Leonhard, Martin: Ideologie
und Zusammenleben, S. 69.

483 Januar umfasst zehn Daten, November nur eines. Vgl. Murner, Thomas: Kalender. Murner hatte offenbar
Probleme, die Liste zu fiillen, sodass er sich auch ,,mit ziemlich obskuren Leuten‘ behalf. Humbel, Frida: Ulrich
Zwingli und seine Reformation im Spiegel der gleichzeitigen Volkstiimlichen Literatur. Leipzig 1912 (= Quellen
und Abhandlungen zur schweizerischen Reformationsgeschichte IV; II. Serie der Quellen zur schweizerischen
Reformationsgeschichte 1), S. 234. Auf Humbels Hinweis (ebd.), dass Murner Personen wie Eckstein und Copp
ausgespart hat, ldsst sich entgegnen, dass Murner beide fiir Pseudonyme Zwinglis hielt, der im Kalender
verzeichnet ist (10.01.). Daraus lésst sich schlie8en, dass Murner nicht um eine moglichst lange Liste von ,Ketzern*
bemiiht war. Stattdessen présentierte er sie, insbesondere die fiir die Eidgenossenschaft relevanten Reformatoren,
als einen tibersichtlichen Personenkreis. Vgl. Murner, Thomas: Kalender. Ders.: Ein worhafftigs verantwurten der
hochgelorten doctores vnd herren, die z Baden vff der disputation gewesen sint vor den xij. orten einer loblichen
eidtgnoschafft wider das schentlich, erstuncken, vnd erlogen anklagen Vlrich Zwinglyns, das der fierzig mal erlo3
diebsch boBwicht vff die frummen herren geredt hat vnd in den druck het lassen kummen. Von doctor Thoma.
Murner gemacht, ob der Zwingly liistig wurde das er im das iiberig auch hin v3 gebe noch dem rechten winckel
meB. In: Wolfgang Pfeiffer-Belli (Hg.): Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf, S. 14, Anm. 8.

94



Als Grund, in Reaktion auf Copps Kalender, der ,,on zwyfal des erlosen diebschen Zwinglys
bubentandt vnd dichtung® sei, seinerseits einen Kalender zu verfassen, gab er an, dass dort auch
siindhafte Gestalten der biblischen Erzéhlung, wie etwa Kain oder Judas, aufgefiihrt wiirden.
,»Aa so gelt es mir ouch also / vnd sige mir billich wz inen recht / ouch ein Kalender zu machen
aller ketzer die ie die christenheit angefochten handt/ in alten vnd gegenwiirtige[n] ziten. Minen
christlichen schefflin zti warnung“***. Die von ihm gewihlte Form resultierte dementsprechend
allein aus der Form des Werkes, auf das er reagierte. Im Grunde bediente er sich des gleichen
Arguments wie in seinen ersten Schriften: IThm stiinde es ebenso wie anderen zu, sich
publizistisch (im gleichen Genre) zu dullern. Als Hirte warne er ,seine christlichen Schafe®, also
alle Christen, die mit den ,Ketzern® in Kontakt kommen konnten. Damit weitete Murner seine
priesterliche Verantwortung von Luzern auf die gesamte Eidgenossenschaft (und potenziell
dariiber hinaus) aus. Er legte aber keinen Gegenentwurf vor — der von Copp ersetzte

Heiligenkalender war fiir Murner noch giiltig*®

, sodass er keinen Ersatz (mit vollstdndigem
Kalendarium) schaffen musste. Stattdessen nutzte er seinen Kalender unter Ankniipfung an die
Badener Disputation als eine Abrechnung mit der Reformation sowie als ein Verzeichnis, durch
das er zeitgendssische Reformatoren als Ketzer einordnen konnte. Mit der Ketzerverurteilung
Zwinglis und anderer Reformatoren setzte er die Verwerfung der zwinglischen Lehre durch
seine 40 Ehrloserklirungen anlisslich der Badener Disputation*®® fort. Dabei nahm er die
Deutungshoheit fiir sich in Anspruch, welche Zeitgenossen er als Ketzer in sein Verzeichnis
aufnahm. Fiir dieses beanspruchte er eine iiberzeitliche Geltung, da es sich um einen
immerwihrenden Kalender handelte, der ,,ewuig guot vuinter vnd su[m]mer tag vnd nacht**%’
sein sollte. Die Schirfe des Vorgehens Murners resultierte nicht nur aus der in Copps Kalender
vollzogenen Absage an die Heiligenverehrung, sondern auch aus der Annahme, dass Zwingli
der eigentliche Verfasser des Kalenders sei, sowie aus der religionspolitischen Gesamtsituation
in der Eidgenossenschaft.

Gegen den Eindruck einer unbegriindeten, leichtfertigen Schmihung verwahrte Murner sich am

Schluss in einem Nachsatz. Darin bittet er ,,zl letst aber alle leser das sy dissen brieff mir zi

keiner lichtfertigkeit erachte[n] / ich het in by glaube[n] wol vnterlassen vnd von hertzen gern

484 Murner, Thomas: Kalender. Den Aspekt der Warnung wiederholte er zum Schluss erneut: ,,Da mit behiet vnd
beware got alle frommen christenliit vor allen denen so in dissem kalender verzeichnet sind, vnd allen die inen
anhangen in irer leere dan sy alle si[n]t omechtig eerloB, boswicht / dieblecker / schelmen buben*. Ebd.

45 Die Systematik von Copps Kalender etablierte sich nicht. Ein auf das Jahr 1531 verfasster, ebenfalls von
Froschauer gedruckter Kalender versieht etwa alle Tage wieder mit Heiligennamen. Vgl. Clauser, Christoph: So
man zelt nach der geburt Christi M.D. und XXXI. Ziirich ca. 1530.

486 publiziert hatte er sie bereits kurz nach der Disputation und vor Erscheinen des Kalenders in Murner, Thomas:
Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297-302.

487 Murner, Thomas: Kalender.

95



/ aber die omechtige[n] erlosen dieb londt mir kein rGw noch rast / mit schmachbiechlin
laBbrieffen, liedlin etc.“*®® Er wies es als bewusste, wohliiberlegte Entscheidung seinerseits aus,
diesen Kalender verfasst zu haben. Gerechtfertigt hat er hier aber nicht die von ihm gewihlte
Form des Kalenders, sondern den schmidhenden Charakter seiner Schrift, den er in keiner Weise
entschuldigte. Insgesamt stellte er sowohl Form als auch Polemik seines Kalenders als Resultat
reformatorischer Schriften dar, wies diesen also die Verantwortung fiir diese Schrift zu.

Dieser rhetorische Ausweis seines Kalenders als angemessene Reaktion {iberzeugte die
reformatorisch gesinnten Orte der Eidgenossenschaft nicht*®. Deshalb sah Murner sich in

Luzern Anschuldigungen ausgesetzt,

das ich mit einem von mir gemachten kalender vnderstande vweren vind minen gnedigen herren von Lutzern
ein la[n]dtkrieg zt erweckenn / har vff har zi machen / vnfridenn empdrung vnd vneinigkeit zi huffnen
mit grosser vmbescheidenheit / so ich mich in obgenantem kalender gege[n] vwerem nachpuren [vorrangig
Ziirich K.H.] vnd anstosser solte geiebt vnd geflissen haben etc*®.

Als Autor des Kalenders war er der Verursacher dieser Bedrohung. Indem er sich dazu in 4n
die Fiirsuchtigen ebenfalls publizistisch dulerte, wandte er sich an den potenziell gleichen
Rezipientenkreis. Diesem demonstrierte er nicht nur sein Bekenntnis zum kritisierten Kalender,
sondern auch zu seiner publizistischen Tétigkeit an sich, da er seine Position als solche
begriindete. Er zeigte, erneut unter Bezug auf die Badener Disputation, die RechtméaBigkeit
seiner Opposition auf und stellte fest, dass er ein Jahr lang gegeniiber Anfeindungen und
Schméhungen geschwiegen habe, schlieBlich aber ,,den lugenhafftigen schendren on
mengklichs vnderwisen vnd geheil3 sunder vl eigner bewegung ouch ein kalender gemacht
[hab] mit dar setzung mins vetterlichen nammens® und dem Anerbieten, sich dafiir zu
rechtfertigen*”!. Er sah sich zu keinen ergiinzenden Ausfiihrungen veranlasst, die iiber die
bereits im Kalender gegebene Begriindung hinausgingen.

Adressiert hat er mit An die Fiirsuchtigen jedoch nicht alle Rezipienten seines Kalenders,

492

sondern nur die Bewohner des Luzerner Territoriums*~. Damit machte er allen seinen Lesern

488 Murner, Thomas: Kalender.

489 Kurz nach Erscheinen war er Thema auf der Tagsatzung in Bern. Die Klage ging von Ziirich aus, die anderen
mit der Reformation sympathisierenden Orte schlossen sich an. Verhandlungen wurden vertagt, bis die Fiinf Orte
sich dartiber beraten hatten. Ende April fiihrte Ziirich den Kalender exemplarisch als gegen den Ort gerichtete
Schmihung an, verhandelt wurde er aber offenbar nicht. Vgl. Akten zur Tagsatzung in Bern, 26.02.1527. In:
Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede 4,1a, S. 1049-1053. Sitzung des GroB3en Rates von Bern,
07.03.1527. In: ebd., S. 1059. Instruktion Ziirichs zur Tagsatzung in Glarus, ca. 28.04.1527. In: ebd., S. 1081f.
Einige Zeit spéter merkte Basel gegeniiber Luzern an, dass Murner ,,in sinem Almanach, so er in iiwer statt getruckt
und offentlich usgon lassen, uns und andre mit allerlei reden angezogen, deren wir (in ansehen dass die wenig
friindschaft bringen) vil lieber vertragen dann so unfriindlich verschreit wiren®. Basel an Luzern, 14.05.1527. In:
Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 542. Bern sprach ihn noch im Juli 1528 im Zusammenhang mit
seiner Beschwerde iiber das Bdrentestament an. Vgl. Bern an Luzern, 16.07.1528. In: Steck, R./G. Tobler (Hgg.):
Aktensammlung zur Geschichte der Berner-Reformation 1521-1532, Band 2. Berlin 1923, S. 764

490 Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. alv.

41 Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. a4r.

492 Vgl. Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. alrf.

96



unmissverstidndlich deutlich, dass er nur auf die Beschuldigung reagierte, mit seinem Kalender
zu Lasten Luzerns Unruhe hervorgerufen zu haben, nicht auf Klagen Ziirichs und anderer
Orte*>. Nur vor der vermeintlich durch ihn gefihrdeten Luzerner Bevolkerung legte er
Rechenschaft ab und zeigte seine Verbundenheit, bemiihte er sich doch um deren Versténdnis.
Dies spiegelt sich auch in seiner Unterschrift am Ende der als Brief gestalteten Schrift, wo er

u.a. als ,,vwer Gwilliger Caplonn“**

unterzeichnete und sich als Seelsorger des Ortes Luzern
in die Dienste des gesamten Territoriums stellte. Alle, die er in dieser Schrift gezielt ansprach,
markierte er als nicht an seinem Kalender beteiligt und betonte, dass er diesen ohne Weisung
etwa des Luzerner Rates aus eigenem Antrieb verfasst habe. Aullerdem signalisierte er die
Bereitschaft, sich dafiir zu verantworten. Als Autor iibernahm Murner die volle Verantwortung
fiir sein Werk.

Die Besonderheit des von ihm gewidhlten Kalendergenres, sowohl in Anbetracht des
kontroverstheologischen Kontextes als auch seiner Autorschaft (er hatte keine Erfahrung darin,
Kalender zu erstellen*”), thematisierte er weder im Kalender noch in An die Fiirsuchtigen.
Dabei fiel sein Kalender nicht nur wegen seines ungewohnlichen Genres innerhalb der
religidsen Auseinandersetzung auf, sondern auch wegen der offensichtlichen Abweichung von
den géngigen Elementen eines Kalenders (wie in anderer Weise auch Copps Kalender). Bereits
durch das Spiel mit dem Genre und den damit verbundenen Gattungserwartungen konnte er
Aufmerksamkeit flir seinen Kalender erregen, den er als solchen ausgab, der aber eigentlich
doch keiner war — er war reine Polemik. Aufsehen erregte dieser in der Eidgenossenschaft dann
auch nicht wegen der ungewohnlichen Form, sondern weil es eine Schméhschrift war. Um
politische Konsequenzen fiir das ihn beherbergende Luzern zu vermeiden, sah Murner es
geboten, die alleinige Verantwortung flir sein Werk zu iibernehmen und es als begriindete
Reaktion auszuweisen. Dabei legt die Publikation von An die Fiirsuchtigen nahe, dass er mit
der Schmédhung von Anhédngern der Reformation durch seinen Kalender erfolgreicher war, als
er erwartet hatte, sodass Murner sich zu einer Erkldrung gegeniiber der Bevolkerung des
Luzerner Territoriums gegeniiber veranlasst sah, die er der Gefahr eines Krieges ausgesetzt

hatte.

493 Im Gegensatz dazu hatte er sich im Vorjahr publizistisch zu einer Klage Ziirichs wegen Ein Brief geduBert.
Einen Grofteil seiner Antwort widmete er der Kritik an Ziirich und Zwingli, zu Ein Brief dullerte er sich nur
vergleichsweise kurz: Dieser sei gegen Zwinglis Lehre gerichtet, nicht gegen Ziirich, dessen Ehre er nicht verletzen
wolle. Auch stellte er klar, dass in Luzern niemand an seinem Druck beteiligt gewesen sei. Vgl. Murner, Thomas:
Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293-295.

494 Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. adv.

495 Bei der rund zwanzig Jahre zuvor verfassten Practica handelt es sich um eine Vorhersage der im Laufe des
Jahres 1498 zu erwartenden Ubel, nicht um einen Kalender. Vgl. Murner, Thomas: Practica, S. 51-89. Auf sein
sich in seinen ersten Publikationen von 1498/99 spiegelndes astrologisches Fachwissen griff er nicht zuriick.

97



3.3) Fazit

Murner nutzte seine Stellung als Verfasser auf unterschiedliche Weise, um sich selbst mittels
seiner Werke in die zeitgendssische Auseinandersetzung einzubinden: Indem er sich
,einschrieb‘, war er nicht nur durch, sondern auch innerhalb seiner Publizistik préisent, allem
voran wegen der vorrangig gewéhlten Ich-Perspektive, aber auch durch auf ihn verweisende
Figuren. Mittels der Publikation seiner Schriften kommunizierte er seine personlichen
Ansichten als Darlegung seiner Position und Ausweis seiner eigenen Betroffenheit an ein
breiteres Publikum. Dabei agierte er eigenstindig, wie er seinem Publikum widerholt zu
verstehen gab.

Zwar verzichtete er zunédchst in seinen anonymen Schriften auf seine eigene namentliche
Identifikation, doch konnte er mit dem riickblickenden Bekenntnis zu diesen trotz des Bruches
in seiner Vorgehensweise eine Kontinuitét zu seinen nachfolgenden Schriften herstellen. Damit
sowie durch Verweise auf andere Publikationen zeigte er sich nicht als ein Autor einzelner
publizistischer Wortmeldungen, sondern als Verfasser eines grofleren, zusammenhédngenden,
gegen die Reformation sowohl lutherischer als auch zwinglischer Pragung gerichteten Werkes.
Zur Legitimation seiner Autorschaft diente ihm nicht allein die beanspruchte Rechtglaubigkeit,
sondern auch seine Stellung als Geistlicher mit den daraus abgeleiteten Pflichten sowie der
wiederholte Hinweis, dass es sich bei seinen Schriften (und seiner Polemik) um berechtigte
Reaktionen**® handle. Er stellte sich selbst nie als Provokateur dar und war darum bemiiht, sich
in Kontrast zu den von ihm kritisierten Reformatoren und Autoren zu setzen. Seine kategorische
Ablehnung demonstrierte er insbesondere in denjenigen Schriften, in denen er auf solche
Genres zuriickgriff, die fiir Kontroverstheologen ungewdhnlich waren. Wenn er einen
Kalender, ein Lied oder Satiren verfasste, dann présentierte er sie als Entgegnungen auf
Augenhohe auf vorangegangene Schriften derselben Genres. Insofern war er kein Autor, der
diese verschiedenen Genres in die religiose Debatte eingebracht hétte und inszenierte sich auch
nicht als solcher. Stattdessen demonstrierte er, dass er der reformatorischen Publizistik in nichts

d497

nachstan und ebenso wie diese — sobald er es fiir sinnvoll erachtete — von den gingigen

Formen der (kontrovers)theologischen Argumentation abweichen konnte und dieselben

4% Zu einer Anklage Anfang 1529 durch Ziirich und Bern, duBerte Murner sich in einem Brief an einen Vetter:
Um diesen zu informieren, ,,worum sy uber mich erzurnt sint“ sende er ihm vier Schriften. Wenn er sie lese, ,,s0
werdent ir wol sehen das ich iren Zorn wol verdient hab“. Er betonte, dass er sie nicht grundlos provoziere, sondern
die Ursache in deren Verhalten gegeniiber dem ,frommen‘ Luzern sowie dessen ,frommen‘ und ,christlichen*
Untertanen lage. Murner an seinen Vetter in Stralburg, 27.02.1529. In: Hidber, Basilius: Streithandel, S. 290-293.
Murner wurde spéter auf eine Klage Berns und Ziirichs wegen seiner schmédhenden Publizistik hin von den
Eidgenossen verurteilt. Vgl. Rechtsspruch in Baden, 02.09.1529. In: ebd., S. 297.

47 Die hohe Begabung, die reiche Palette publizistischer Mittel einzusetzen, damit eine breite
Offentlichkeitswirkung hervorzurufen, verbindet ihn mit den Reformatoren, auch iiber die klare inhaltliche
Frontstellung hinweg.* Diez, Karlheinz: »Ecclesia — non est civitas Platonica«, S. 152.

98



literarischen Formen beherrschte. Diese Schriften ermdglichten es ihm jedoch auch, in noch
stirkerem Maf3e den populdren Raum zu beschreiten als er es durch die bevorzugte Wahl der
Volkssprache seiner anderen Schriften bereits getan hatte.

Indem er seine verschiedenen Widerreden und Gegenentwlirfe verdffentlichte, machte Murner
deutlich, dass er nicht gewillt war, der reformationsfreundlichen Publizistik das Feld zu
iiberlassen. Dabei erwies er sich als ein Autor, der mit seinen Schriften verschiedene
Handlungsweisen erprobte, sich an unterschiedliche Kontexte anpasste und verschiedene
Ankniipfungsmoglichkeiten aufgriff. Seine eigene Tatigkeit als Autor, der theologische Fragen
vor einem Laienpublikum diskutierte, problematisierte er jedoch nicht. Allerdings
verdeutlichen die zahlreichen Begriindungen, die er fiir seine Publizistik anfiihrte, fiir wie
legitimationsbediirftig er sie selbst hielt. Mit der wiederkehrenden Erklarung, mit seinen
Schriften auf bestimmte Anldsse, Publikationen oder Provokationen reagiert zu haben, ordnete
er seine Schriften und damit sein Engagement gleichzeitig im jeweiligen Kontext der
Auseinandersetzung ein. Alle seine kontroverstheologischen Schriften haben gemein, dass er
mit ithrer Hilfe seiner Verwerfung der reformatorischen Lehren unmissverstindlich Ausdruck
verlieh und seine Uberzeugungen oOffentlich vertrat. Dabei nutzte er seine Autorschaft
dahingehend, dass er seine Werke stark auf sich und die von ihm vertretenen Ansichten

fokussierte, sodass er als Reprisentant der ,rechtgldubigen® Position auftrat.

99



4) Murners Umgang mit dem Spott: Katzenmotivik und bildliche Selbstdarstellung

Eng verbunden mit Murners Betitigung als Autor und Publizist war die spottische Reaktion
seiner Gegner auf sein Engagement, sowohl in Form von Aktionen als auch auf dem Weg der
Publizistik, insbesondere als Karikaturen. Murner wiederum reagierte auf diesen Spott und griff
ihn in einigen seiner Publikationen auf. Da es sich um Angriffe handelte, die gegen seine Person
gerichtet waren, betraf der Umgang damit unmittelbar sein self-fashioning, wenn er etwa
Position dagegen bezog und den Spott als nicht auf ihn zutreffend zuriickwies. Eine besondere
Bedeutung kam in diesem Kontext der bildlichen Darstellung Murners zu, sodass die
Untersuchung von Murners self-fashioning innerhalb seiner kontroverstheologischen
Publizistik die Frage nach seiner bildlichen (Selbst-)Darstellung sowie nach seinem Umgang
mit der gegnerischen Darstellung seiner Person nahelegt. In der Flugschriftenliteratur der
Reformationszeit war es keine Seltenheit, Texte mit Illustrationen in Form eines
Titelholzschnittes zu versehen. Bilder spielten in Bezug auf Murner eine wichtige Rolle, sowohl
fiir dessen Darstellung durch seine Gegner als auch fiir seine Reaktion darauf.

Auffillig ist, wie stark die bildliche Darstellung Murners von reformatorischen Publizisten
bestimmt wurde. Ebenso wie das Aussehen der meisten Zeitgenossen Murners unbekannt ist,
gibt es keine verlissliche Uberlieferung zu Murner. Es existieren zwei zeitgendssische
vorreformatorische Abbildungen*?®, die Murner darstellen: In der gegen ihn gerichteten
Sammelschrift Defensio Germaniae (1502) zur Verteidigung Wimpfelings wird er auf dem
Titelholzschnitt als Monch abgebildet und durch ein zugeordnetes Spruchband als Murner
identifiziert*” (Abb. 1). Eine etwas spitere Darstellung erschien 1519 in seiner Geuchmat®®
als Autorenbildnis und zeigt im Profil einen an einem Schreibpult sitzenden gelehrten Monch

(Abb. 8)°°!. Beide Abbildungen haben nur die Kleidung gemeinsam, Mdnchskutte und Barett.

4% Die erste iiberlieferte Abbildung Murners mit individuellen Ziigen ist ein Portrait aus dem Ende des
18. Jahrhunderts (Abb. 7). Vgl. Pfenninger, Heinrich/Leonard Meister: Helvetiens Beruhmte Manner in Bildnissen
1. Ziirich 17997 [17821], S. 227.

499 Das Spruchband nennt nicht den Namen Murners, sondern lautet: ,,PRETER ME NEMO*. Da sich die Schrift
explizit gegen Murner richtet und Murners Position als falsche Einzelstimme abgetan wird, kann es sich bei dem
alleinstehenden Monch nur um Murner handeln. o0.A.: Defensio Germaniae Jacobi Wympfelingii quam frater
Thomas Murner Impugnauit. / Epistola. T. Wolfij Junior D.D. ad F. Tho. Murner in defensionem Iacobi
Wympfelingi. Stralburg 1502, fol. alr. Der Spruch ist ein Zitat Murners aus einem Brief an Geiler von
Kaysersberg. Er hatte sich darin geriihmt, dass es aufler ihm niemanden gebe, der Justinians Institutionen in eine
so gute Ubungshilfe verwandelt habe. Dementsprechend driickt das Spruchband nicht nur Murners Isolation aus,
sondern wirft diesem zudem Hochmut vor. Vgl. Simons, Roswitha: Der Streit zwischen Jakob Wimpfeling und
Thomas Murner, S. 42.

390 Die Geuchmat ist die ,,Wiese der Liistlinge*. Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 29.

01 Uberschrieben ist es mit den Worten: ,,Darumb das ich wol locken kan, / Handt sy mich gestellet vornan dran.
/ Guck guck / sah ich zim ersten an.* Murner, Thomas: Die Geuchmat, hg. v. Eduard Fuchs (= Thomas Murners
Deutsche Schriften 5), S. 14. Die Identititen der Person Murners und des auktorialen Erzdhlers werden im Vorwort
verbunden, woraus eine Doppeldeutigkeit entsteht. Im Bild, das den ,Kanzler der Geuchmatten® darstellt, der
Nachrichten tiber die Gduche (Liebesnarren) entgegennimmt, wird die Person Murners evoziert. Dabei verweist
der Holzschnitt durch seinen hohen Symbolgehalt auf verschiedene Identitdten. Neben der rein fiktionalen Identitdt

100



Alle weiteren erhaltenen zeitgendssischen Darstellungen Murners sind im Kontext der
Reformationspolemik entstanden. Ganz konkret bedeutet dies, dass es nur eine Abbildung gibt,
die Murner in Menschengestalt zeigt>*?. Fiir gewdhnlich wurde er als Katze, selten als Drache®®?
dargestellt. Murners Gegner haben es geschafft, die menschliche Gestalt Murners weitgehend
aus der bildlichen Darstellung zu verdriangen.

Murner lieB solche Schmédhungen durch die Katzenmotivik nicht auf sich beruhen, sodass sich
in seinen Schriften Reaktionen darauf finden, die von einer kurzen Abwehr bis zur
Ausgestaltung als zentralem Motiv im Lutherischen Narren reichen. Um Murners Umgang mit
der ihn schmédhenden Katzenmotivik aufzuzeigen, wird zunichst auf den polemischen Gehalt
dieses Motives eingegangen und ein Uberblick iiber die verschiedenen Facetten der
Anfeindungen gegeben, mit denen speziell Murner im weiteren Kontext der Katzenmotivik
konfrontiert war. Im zweiten Teil erfolgt die Analyse von Murners (publizistischer) Reaktion.
Der Fokus soll erst auf Murners Vorgehen im StraBburger Kontext auBerhalb seiner
Flugschriften gelegt werden, dann auf seinen publizistischen Umgang mit dem Spott vor einem
potenziell iiberlokalen Publikum. Die Satire vom Lutherischen Narren verdient dabei
besonderes Augenmerk, da dies sein einziges Werk war, in dem er auf ihn verweisende
Abbildungen eingefiigte und sich mit der Katzenmotivik auch auf bildlicher Ebene

auseinandergesetzte.

4.1) ,Murnar‘ in der gegnerischen Publizistik

Wegen seiner Publizistik avancierte Murner Anfang 1521 zu einer der ,,schillerndsten und

«504

populérsten Spottfiguren unter den Luthergegnern™, nur wenige seiner Gegner suchten eine

505

ernsthafte Auseinandersetzung mit ihm”", auch in der Eidgenossenschaft nicht. In den Fokus

der Kritik geriet er, weil er ,,einer der wenigen Exponenten einer schlagkriftigen Rhetorik*

als oberster Gauch stehen auf die Person Murners verweisende Identititen, der ein Ordensgeistlicher und Gelehrter
war. Durch die Schreibstube wird zudem auf seine Identitdt und Autoritdt als Schriftsteller verwiesen. Vgl.
Christadler, Maike: Das Narrenspiel mit der Identitét, S. 249f. Miinch, Birgit Ulrike: Der Korper des Narren, S. 69.
592 In einem Holzschnitt der anonymen Antwort dem Murnar stehen sich zwei Ménche gegeniiber, die durch eine
Bildunterschrift als Luther (mit Gelehrtenhut) und Murner (als ,Murnar® bezeichnet; mit Krone) identifiziert sind
(Abb. 9). Die initiale Darstellung Murners als Mensch bedeutet jedoch keine Abwendung von der Katzenmotivik
zur Verspottung Murners, die schon in der Verwendung des Schmdhnamens ,Murnar® angelegt ist: In einem
anderen Holzschnitt der Schrift befindet sich hinter drei einem Monch gegeniibergestellten Kardindlen ein Kater
(Abb. 10). Vgl. 0.A.: Antwort de[m] Murnar vff seine frag / Ob der kiinig vo[n] Engellant ein liigner sey / oder
der gétlich doctor Martinus Luter. Speyer 1523, fol. B2v/E2r. Der Rat Hans von der Planitz lieB dem Kurfiirsten
von Sachsen eine Ausgabe zukommen. Vgl. Hans von der Planitz an Kurfiirst Friedrich III. von Sachsen,
25.10.1523. In: Karl Eduard Forstermann (Hg.): Neues Urkundenbuch zur Geschichte der evangelischen Kirchen-
Reformation. Hamburg 1842 [Nachdruck Hildesheim/New York 1976], S. 124.

503 Vgl. z.B. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. Alv.

504 Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften, S. 212.

395 Vgl. Bucer, Martin: De Caena Dominica, hg. v. Marc Lienhard. In: Cornelius Augustijn/Pierre Fraenkel/Marc
Lienhard (Hgg.): Martini Buceri Opera Latina 1. Leiden 1982 (= Martini Buceri Opera Omnia. Series II; Studies
in Medieval and Reformation Thought 30), S. 20-27.

101



seitens der Reformationsgegner war>’®

. Unter den zahlreichen Gegenpublikationen, die
Murners Publizistik nach sich zog, war der Anfang 1521 erschienene Karsthans nicht nur eine
iiberaus schnelle Reaktion auf Murners Engagement, sondern auch eine der wirksamsten

Flugschriften gegen ihn®"’

. Murners Bemiihen, diese und andere verunglimpfende, in seiner
Auffassung ketzerische Schriften durch den StraBburger Rat verbieten zu lassen, scheiterte. Der
Rat verbot jedoch (folgenlos) gegen Murner gerichtete Verleumdungen’%8.

,Die moralische Dekonstruktion Murners wurde ,mediengerecht’ und wirkungsvoll in der
literarischen Offentlichkeit vollzogen, sein Charakter in den schwirzesten Farben gemalt.*>%
Ein gegen Murner ebenso wie gegen andere Kontroverstheologen gewandtes Mittel bestand
darin, diese durch eine Verkniipfung mit bestimmten tierischen Motiven zu schmihen®'”.
Murner wurde als Katze dargestellt, Eck als Schwein, Jacob Lemp als Hund, Emser wurde als
,Bock Emser* etwa auch von Luther angegriffen!! (Abb. 11). Als ,tierische Antipoden des

,guten Tons*!?

erscheinen Luthers Gegner in der Wittenbergischen Nachtigall des Hans
Sachs. Die schon singende Nachtigall kann dort von ,,waltesel, schwein, pock, katz und

schnecken* nicht tibertont werden — wie auf dem Titelholzschnitt abgebildet (Abb. 12)— danach

396 Waedt, Karin: Kutte, Sti(e)fel, Narrenkappe, S. 238.

397 Binnen kurzer Zeit erreichte sie 10 Auflagen. Vgl. Lenk, Werner (Hg.): Die Reformation im zeitgendssischen
Dialog. 12 Texte aus den Jahren 1520 bis 1525. Berlin 1968 (= Deutsche Bibliothek. Studienausgaben zur neueren
deutschen Literatur 1), S. 253. Der ,Karsthans‘ (ein mit der Hacke arbeitender Bauer) war in Murners Satiren eine
einfiltige und leicht zum Aufstand verfithrbare Figur und wurde nun gegen ihn gewandt. Die Satire richtete sich
auch gegen die Geistlichkeit der Romischen Kirche im Allgemeinen. Vgl. Biichner, Frauke: Thomas Murner,
S. 267. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 170.

508 Vgl. Biichner, Frauke: Thomas Murner, S. 266/ 268f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 25.
Zinsli, Paul/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel, S. 436.

59 Heger, Hedwig: Ideologisch Vereinnahmt. Beobachtungen zu Murner-Illustrationen. In: Imbi Sooman (Hg.):
Vinbok. Festgabe fiir Otto Gschwantler zum 60. Geburtstag. Wien 1990, S. 129.

510 Sie war eine von Humanisten hiufig gebrauchte Art der Schmihung, die auf der mittelalterlichen Tradition der
Tierinterpretation beruhte, attributiv wurden bestimmte Eigenschaften zugeordnet. Durch die Tiergestalt konnten
Gegner angeprangert und in Kontrast zur eigenen Partei gesetzt werden. ,,.Der alte Gegensatz von Tugend und
Laster kehrt hier auf eine plakative Weise zuriick, denn die Kontrahenten tragen ihren Zustand im Gesicht.” Die
Tierinterpretation erreichte um 1500 ihren Hohepunkt in den Predigten Geilers von Kaysersberg. Infolge der
Reformation nahm die Bedeutung religioser Tierinterpretation ab, ebenso Negativurteile tiber Tiere. Belting, Hans:
Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen. Miinchen 2005, S. 199. Vgl. Blaschitz, Gertrud: Die Katze. In:
Gertrud Blaschitz/Helmut Hundsbichler u.a. (Hgg.): Symbole des Alltags. Alltag der Symbole. Festschrift fiir
Harry Kiihnel zum 65. Geburtstag. Graz 1992, S. 607/613/615. Israel, Uwe: Defensio oder die Kunst des
Invektierens im oberrheinischen Humanismus, S. 411. Tuczay, C.: Drache und Greif — Symbole der Ambivalenz.
In: Mediaevistik 19 (2006), S. 172. Kontroverstheologen wie Eck nutzten die Tiermotivik ebenfalls zur
Schmihung, bei Matthias Slegel war die Katze etwa ein zentrales Motiv. Vgl. Slegel, Matthias: Was Nutzen
entspringt von den falschen lutherischen Katzen als Franz von Sickingen und seinem teuflischen Biindnis, die das
Evangelium mit Rauben, Morden, Brennen verfechten wollen. In: Adolf Laube/Ulman Weill (Hgg.): Flugschriften
gegen die Reformation (1518-1524), S. 385-388. Rischar, Klaus: Johannes Eck als Polemiker, S. 70.

S11'Vgl. Luther, Martin: Auff das ubirchristlich, ubirgeystlich und ubirkunstlich buch Bocks Emszers zu Leypczick
Antwortt. In: WA 7, S. 621-688. 0.A.: Luthers Gegner als Monstren. 0.0. 1521. Die parodistische Abbildung zeigt
Gegner Luthers in Tiergestalt in der Art bedeutender Personlichkeiten unter einer Ehrenpforte. Durch Zitate aus
Psalm 119 werden sie mit den Feinden des frommen Glaubigen identifiziert. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart
und Wirkung des reformatorisch-polemischen Flugblatts im Zusammenhang der Publizistik der Reformationszeit.
Frankfurt a.M. 1994 (= Mikrokosmos 39; Diss. 1982/83), S. 114.

312 Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der friihen Neuzeit, S. 172.

102



werden die Tiere als Symbole fiir einzelne Kontroverstheologen namentlich aufgelost. Zu
Murner heiBt es: ,,So bedewtet die katz den Murner, // des babstes mauser, wachter, turner*>!3.
Mehr noch als durch Texte waren es bildliche Darstellungen, durch die (katholische) Gegner
wirkungsvoll ldcherlich gemacht wurden’'*,

Eine oft auf gegen Murner gewandte Schméhung war die spottische Umformung seines
Namens in ,Murnar‘ (mit der Bedeutung ,geiler, tiickischer Kater*>!> bzw. Katzen-Narr). In
seinen zuvor verdffentlichten Satiren war Murner der erste Autor gewesen, der sich mit der
Narrenfigur in Bezug gesetzt hatte — er hatte sich selbst als Narr unter Narren stilisiert. Die
Narrengestalt wurde friih zu seinem Spott aufgegriffen: 1521 wurde bei einem Karnevalsumzug

eine groBe Narrenpuppe vor seinem Kloster vorbeigezogen’!'®

. Die Namensumformung und
Verkniipfung mit Katze®!” oder Narr beruhte auf dem Konzept der Etymologie, wonach ein
Zusammenhang zwischen dem benennenden Wort und den Eigenschaften des Benannten
bestehe. Solche Zusammenhinge konnten durch verschiedene Beziige und Ahnlichkeiten

hergestellt werden>'®. In der Reformation wurde diese Tradition ,,polemisch verwertet“>!°,

513 Sachs, Hans: Die Wittenbergische Nachtigall. In: Adolf Laube/Annerose Schneider/Sigrid LooB (Hgg.):
Flugschriften der frithen Reformationsbewegung (1518-1524) 1. Vaduz 1983, S. 603/612. Murner wird hier als
papstlicher Méausefianger, Gefangniswarter und Turmwéchter bezeichnet. Vgl. ebd. S, 603. turner, tiirner. In: Lexer,
Matthias: Mittelhochdeutsches Handworterbuch. Zugleich als Supplement und alphabetischer Index zum
mittelhochdeutschen Worterbuche von Benecke-Miiller-Zarnecke 2. Leipzig 1876, Sp. 1584.

514 Vgl. Auffarth, Christoph: Alle Tage Karneval? Reformation, Provokation und Grobianismus. In: Christoph
Auffarth/Sonja Kerth (Hgg.): Glaubensstreit und Geldchter. Reformation und Lachkultur im Mittelalter und in der
Friihen Neuzeit. Berlin 2008 (= Religionen in der pluralen Welt 6), S. 85f.

515 Vgl. Heger, Hedwig: Ideologisch Vereinnahmt, S. 129.

516 Vg, Heger, Hedwig: Ideologisch Vereinnahmt, S. 129. Miinch, Birgit Ulrike: Der Kérper des Narren, S. 73.
Wirth, Jean: Le Grand Fou Luthérien de Thomas Murner: analyse iconographique de I’illustration. In: Centre V.L.
Saulnier, Université de Paris-Sorbonne, Ecole Normale Supérieure (Hg.): Le livre et ’image en France au XVI®
siécle. Actes du colloque organisé a I’Université de Paris-Sorbonne le 17 mars 1988 par le Centre V.L. Saulnier.
Paris 1989 (= Cahiers V.L. Saulnier 6), S. 75. Mit dem Beginn der Reformation verlor die Narrenliteratur an
Bedeutung, da Narren (die menschlichen Laster darstellten) fiir die Darstellung der Erbsiinde und der Macht des
Bosen zu harmlos waren. Der Fokus wandte sich dem Kampf zwischen Gott und Teufel zu. Vgl. Ohse, Bernhard:
Die Teufelliteratur zwischen Brant und Luther. Ein Beitrag zur ndheren Bestimmung der Abkunft und des geistigen
Ortes der Teufelsbiicher, besonders in Hinblick auf ihre Ansichten iliber das Bose. Berlin 1961 (= Diss. 1961),
S. 106. Damit iibereinstimmend wurde Murner zwar wiederholt mit dem Narrentum assoziiert, doch entstand
anscheinend keine Schrift mit dieser Verkniipfung als zentralem Gestaltungsmotiv.

17 Die Verkniipfung Murners mit der Katzengestalt beruht laut Humbel auf der originiren Bedeutung des Namens,
nidmlich Katze oder Kater. Allerdings bezieht sie sich auf das Grimmsche Worterbuch, das als frithesten Beleg von
,Murner‘ (neben dem Hinweis auf den Spottnamen ,Murnar‘) zur Bezeichnung von Katzen die 1595 erschienenen
Froschmeuseler angibt. Vgl. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli, S. 210. Vgl. Murner. In: Deutsches Worterbuch von
Jacob und Wilhelm Grimm 12. Leipzig 1885, Sp. 2723. Rollenhagen, Georg: Froschmevseler. Der Frésch vnd
Meuse wunderbare Hoffhaltunge / Der Frolichen auch zur WeyBheit / vnd Regimenten erzogenen Jugend / zur
anmutigen aber sehr nutzlichen Leer / aus den alten Poeten vnd Reymdichtern / vnd insonderheit aus der
Naturktundiger von vieler zahmer vnd wilder Thiere Natur vnd eigenschafft bericht / Jn Dreyen Buchern auffs
newe mit vleil beschrieben / vnd zuvor im Druck nie auBgangen. Magdeburg 1595, fol. H3v.

518 Vgl. Philipp von Feilitzsch an Kurfiirst Friedrich III. von Sachsen, 11.04.1524. In: Karl Eduard Forstermann
(Hg.): Neues Urkundenbuch, S. 184. Schroder, Tilman Matthias: Ein Lied und seine Folgen, S. 59. Moeller,
Bernd/Karl Stackmann: Luder — Luther — Eleutherius. Erwdgungen zu Luthers Namen. Gottingen 1981 (=
Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Gottingen. I. Philologisch-Historische Klasse 1981,7), S. 187.
319 Schmidt, Josef H.K.: Der lautere Luther, Beobachtungen zu einem Reformationstraktat iiber die Kalauer mit
Luthers Namen. In: Seminar 111 (1975), S. 199.

103



Im 16. Jahrhundert war es gangige Praxis, Kontrahenten durch die Verdnderung ihres Namens
zu schméhen, beispielsweise mit dem im Konflikt um Wimpfelings Germania geprigten
Namen ,Murnar‘. Dieser wurde fiir die neue Auseinandersetzung aktualisiert und erschien
erstmals 1520 in der Defensio Christianorum de Cruce®*°. Noch im selben Jahr fand er Eingang
in ein polemisches Lied*?!. Die umgewandelte Namensform etablierte sich als feste, wenn auch
nicht ausschlieBliche, schméhende Bezeichnung Murners. Lazarus Spengler etwa nannte ihn in
seinem Bericht vom Wormser Reichstag erst ,,den graen munch doctor Murmair (Murner, sollt
ich sagen)“, dann ,,doctor Murnarr® und schlieBlich ,,doctor Murner*>?2. In lateinischen
Schriften oder Passagen ist der Spottname ebenfalls zu finden’?*. Bereits die bloBe Nennung

des geldufigen Spottnamens®**

eroffnete ein breites schmihendes Interpretationsspektrum.
Solche Schmihungen fanden eine weite Verbreitung: Bei dem 1524 erschienenen Murmau, der
pseudonym verdffentlichten Determinatio Facultatis Theologis Parisiensis, handelt es sich um
eine Satire auf Murner, die sich gleichzeitig gegen ,,die Verurteilung der reformatorischen

€525

Botschaft durch die Pariser Fakultit nach Art der ,Epistolae obscurorum virorum wandte.

Thr Besitz wurde am 09.12.1524 durch die Sorbonne bei Exkommunikation verboten>2°.

520 Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. Braungart, Georg: Zur Rhetorik der Polemik in der
Frithen Neuzeit. In: Franz Bosbach (Hg.): Feindbilder. Die Darstellung des Gegners in der politischen Publizistik
des Mittelalters und der Neuzeit. Koln/Weimar/Wien 1992 (= Bayreuther Historische Kolloquien 6), S. 19.
Dollinger, Philippe: Das Leben Thomas Murners, S. 24. Gnidius, Mathias: Defensio Christianorum de Cruce. id
est, Lutheranormum. Cum pia admonitione F. Thoma Murnar, lutheromastigis, ordinis Minorum, quo sibi
temperet a conuicijs & stultis impugnationibus Martini Lutheri. Matthai Gnidij Augusten[sis]. Straburg 1520.
521 In der Kritik am Klerus wird unter Verweis auf seine Narrenbeschwérung u.a. Bezug auf Murner genommen:
,,doctor Murnar hat sollich narren erzelt, / jn seyner narren beschwerung erwdlt“ 0.A.: Eeyn new lyed von den
Falschen Preedigern jn des Bintzenawers thon. Abgedruckt in: Friedrich Leonard von Soltau (Hg.): Ein Hundert
Deutsche Historische Volkslieder. Gesammelt und in urkundlichen Texten chronologisch geordnet. Leipzig 18452,
S. 255. Das Lied wurde laut VD 16 (VD16 N 1264) 1520 in Stralburg gedruckt.

522 Spengler, Lazarus: Bericht und Luther-Apologie vom Wormser Reichstag. In: Berndt Hamm/Wolfgang Huber
(Hgg.): Lazarus Spengler. Schriften 1. Schriften der Jahre 1509 bis Juni 1525. Giitersloh 1995 (= Quellen und
Forschungen zur Reformationsgeschichte 61), S. 188/190.

523 Vgl. z.B. 0.A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden / des D. HanB Fabri / Jo. Ecken / vind
irs gewaltigen anhangs gegen Joan Ecolampadio vnd den dienern des worts Angefangen auff den xix. tag Maij.
An. 1526. StraBburg 1526, fol. C2v. Rhegius, Urbanus: Dialogus Simonis Hessi et Martino Lutheri Wormacie
nuper habitus: lectu non iniudcundus. Landshut 1521, fol. A4r.

524 In der Streitschriftenliteratur wurde er sein ,,stindige[s] Epitheton®. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli, S. 210.

525 Johannes a Lasco an Albert Hardenberg, 26.07.1544. In: Stachelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum Leben
Ockolampads. Zum vierhundertjéhrigen Jubildum der Basler Reformation 2: 1527-1593. Leipzig 1934 (= Quellen
und Forschungen zur Reformationsgeschichte 19) [Nachdruck New York / London 1971]. 2, S. 804, Endnote 3.
526 Vgl. Du Plessis D'Argentré, Charles (Hg.): Collectio judiciorum de novis erroribus: Qui ab initio duodecimi
seculi post Incarnationem Verbi, usque ad annum 1632. in Ecclesia proscripti sunt & notati: Censoria etiam judicia
insignium academiarum, inter alias Parisiensis & Oxoniensis, tum Lovaniensis & Duacensis in Belgio [...] 1. Paris
1728 [Nachdruck Briissel 1963], S. 7*/10*-9. Anémond de Coct berichtete Guillaume Farel von der
Exkommunikation beziiglich ,,Murmar et les Murmarins®“. Anémond de Coct an Guillaume Farel, 25.01.1525. In:
Herminjard, A.-L. (Hg.): Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue frangaise recueillie et publiée
avec d’autres lettres relatives a la réforme et des notes historiques at bibliographiques 1 (1512-1526). Genf/Paris
1866, S. 326. Rund 20 Jahre spéter bedankte sich Johannes a Lasco aus Emden bei dem in Straburg weilenden
Albert Hardenberg fiir diese aus der Bibliothek Oekolampads stammenden Schrift. Vgl. Johannes a Lasco an
Albert Hardenberg, 26.07.1544. In: Staehelin, Ernst (Hg.): Briefe und Akten zum Leben Oekolampads 2, S. 803.
Zwierlein, Cornel A.: Der reformierte Erasmianer a Lasco und die Herausbildung seiner Abendmahlslehre 1544-

104



Nicht immer erscheint die Namensumformung jedoch als genuine Schméhung, obwohl sie als
TendenzduBerung gewertet werden kann: Wenn die Variante ,Murnar® in einem offiziellen

Schreiben von Basel an Luzern genutzt wurde>?’

, hoch bevor dieser in der Eidgenossenschaft
nennenswert als Kontroverstheologe in Erscheinung getreten und die Reformation in Basel
noch nicht eingefiihrt war, dann deutet dies darauf hin, wie fest diese Namensform bereits
etabliert war. Einen weiteren Hinweis auf die weite Verbreitung des Spottnamens geben
Schriften, die gegen Murner und weitere Kontroverstheologen gerichtet waren: Teilweise
erfuhr nur Murners Name eine Abwandlung, wohingegen die anderen mit ihren richtigen

Namen benannt wurden>?®

. Namensverdrehungen fanden ,.eine Dauerexistenz in zahllosen
Flugschriften, wo mit magischer Eindringlichkeit unter satirischem Vorwand die
Namensqualitit im katholischen oder lutherischen Sinn fixiert wurde*>?. In Hinblick auf
Murner zeigt sich dies insbesondere an solchen Schriften, die nach seinem Tod erschienen sind:
1538 wurde etwa im Interlachnerlied an ,Murnars® Bdirentestament>*° erinnert>*', obwohl

32 Wie weit die

Murner fiir den im Lied beschriebenen Aufstand nicht von Belang war
Verkniipfung von Murner und der Katzengestalt etabliert war, zeigt sich auch in einer
Sammlung deutschsprachiger Lieder von 1540. Darin findet sich ein gegen Murner gerichtetes
Lied, das dessen Auftreten auf der Badener Disputation auf satirische Weise beschreibt und in
dem vor allem in der ersten Strophe die Katzenmotivik sehr prominent ausgestaltet ist.
Abgedruckt wurde (wie bei allen Liedern dieser Sammlung) nur diese erste Strophe mit der
Melodie des Liedes®®, sodass die Verkniipfung von Murner mit der Katzengestalt eine

besondere Betonung erfuhr.

1552. In: Christoph Strohm (Hg.): Johannes a Lasco (1499-1560). Polnischer Baron, Humanist und européischer
Reformator. Beitrdge zum internationalen Symposium vom 14.-17. Oktober 1999 in der Johannes a Lasco
Bibliothek Emden. Tiibingen 2000 (= Spétmittelalter und Reformation. Neue Reihe 14), S. 58f.

527 Vgl. Basel an Luzern, 24.02.1526. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 453.

28 Vgl. z.B. Giinzburg, Johann Eberlin von: Mich wundert, daB kein Geld im Land ist. In: Adolf Laube/Sigrid
LooB/Annerose Schneider (Hgg.): Flugschriften der frilhen Reformationsbewegung (1518-1524) 2, S. 1141.

329 Schmidt, Josef H.K.: Der lautere Luther, S. 200.

330 Murner, Thomas: Des alten christlichen Biren Testament, S. 6-38.

31 Vgl. 0.A.: Ein new Lied von der Vffrur der landt Liiten zu Inderlappen jn der Herrschafft Bernn im vechtland,
Beschechen jm M.V®.xxviij. Jar. Abgedruckt in: Ad. Fluri: Mathias Apiarius, der erste Buchdrucker Berns (1537-
1554). In: Neues Berner Taschenbuch 2 (1896), S. 214, Strophe 20.

532 Das Lied thematisiert einen 1528 von Bern niedergeschlagenen Aufruhr. Anlass bot die Aufldsung des
Interlakener Klosters, dessen Giiter einem Berner Vogt unterstellt wurden, wobei die Zinszahlungen nicht wie von
den Gotteshausleuten erwartet abgeschafft wurden. Vgl. Studer, Barbara: Interlaken (Kloster, Amtsbezirk) (Art.).
In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/008506 (letzter Aufruf:
17.12.2020)]. Murners gegen Bern und dessen Religionspolitik gerichtetes Bdrentestament war ebenfalls 1528
erschienen. Vgl. Murner, Thomas: Des alten christlichen Béren Testament, S. 18.

333 VOn [sic!] lippiklichen dingen / so wil ichs geben an / ein abentheuer zu singen / die ich erfaren han erfaren
han / nit fer im ober landt / zu baden kunt sie schwatze[n] / ja auff der disputatze[n] / ist wol beka[n]t / im graen
gwa[n]d / ist jr ein scha[n]d / all welt kan sie wol fatze[n] / murmaun ist sie genant / murmaun ist sie genant.*
Forster, Georg (Hg.): Ein auBzug guter alter vn[n] newer Teutscher liedlein / einer rechten Teutschen art / auff
allerley Jnstrumenten zubrauchen / aufierlesen. Der ander theil/ Kurtzweiliger guter frischer Teutscher Liedlein /

105



4.2) ,Murnar‘ und die Katzenmotivik in der (Bild)Publizistik

,,Von der Polemik mit dem Wort war es nur ein kleiner Schritt zur Polemik mit dem Bild“>*,
sodass insbesondere Vertreter der Romischen Kirche sowohl mit Worten als auch in Form von
Bildern angegriffen wurden. Bildliche Schmihungen ermdglichten es, Gegner in ihrer
Abwesenheit 6ffentlich zu demiitigen®**. Durch die Art der Abbildung konnte bereits eine
Deutung der jeweiligen Person erfolgen und dem Publikum kommuniziert werden. Dabei ging
es immer ,,um die Einordnung der Personen in das Geschehen der Zeit“>®.

In einer sehr friih gegen Murner gerichteten Publikation, dem Murnarus Leviathan des
pseudonymen Raphael Musaeus, wird Murner nicht als Katze, sondern als Drache®’ dargestellt
(Abb. 13). Der Drache war ein biblisches Symbol fiir das Bose und den Teufel’*® und galt als
,irdische[r] Intrigant[...], Gaukler, Liigner und Verfiihrer*>*°. Die Abweichung von der durch
den Spottnamen Murnar vorbereiteten Katzenmotivik ergibt sich aus der Konzeption des
Werkes: Der Leviathan des Alten Testaments>*® besitzt (eher) Ziige eines Drachen, nicht einer

Katze. Erklaren ldsst sich die Wahl einer anderen Motivik zudem aus dem zeitlichen

Erscheinungskontext: Der Murnarus Leviathan ist moglicherweise noch vor dem Karsthans

zu singen vast lustig. Niirnberg 1540, Nr. 56. Das Lied umfasst 13 Strophen, die Katzenmotivik findet sich nur in
der ersten Strophe. Der Verfasser zeigte Kenntnis von Murners Auseinandersetzung mit Stifel (Strophe 4). Ein
Abdruck des vollstdndigen Liedes findet sich bei Liliencron, Rochus von (Hg.): Deutsches Leben im Volkslied
um 1530. Berlin/Stuttgart 1884 (= Deutsche National-Litteratur. Historisch kritische Ausgabe 13), S. 304-312.
Das Lied stammt vom StraBburger Komponisten und Kantor Mathias/Matthidus Greiter. Ab 1520 war er Kantor
am Straf3burger Miinster. 1524 gehorte er zu den Geistlichen (seine Ordenszugehdrigkeit ist unbekannt), die sich
verheirateten und das Biirgerrecht erwarben. Vgl. Forster, Georg: Frische teutsche Liedlein (1539-1556) 2 (1540),
hg. v. Kurt Gudewill/Hinrich Siuts. Wolfenbiittel/Ziirich 1969 (= Das Erbe deutscher Musik 60. Mehrstimmiges
Lied 5), S. 83/131. Marriage, M. Elizabeth (Hg.): Georg Forsters Frische Teutsche Liedlein in fiinf Teilen. Abdruck
nach den ersten Ausgaben 1539, 1540, 1549, 1556 mit den Abweichungen der spateren Drucke. Halle a.d.S. 1903,
S.99/236. Miiller, Hans-Christian: Greit(t)er, Matthdus (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 7. Berlin 1966, S. 41.
534 Belting, Hans: Das echte Bild, S. 198 (Hervorhebung im Original).

535 Im Konzept der Schandmalerei gab es einen Vorldufer, durch den Kriminelle in Abwesenheit bestraft werden
konnten. Vgl. Belting, Hans: Das echte Bild, S. 198.

536 Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 164.

537 Die Darstellung des Drachen stimmt weitgehend mit der seit karolingischer Zeit ausgebildeten Typologie
iiberein: Zwar fehlen Fliigel und Schuppen, doch sind eine Ahnlichkeit zur Schlange, sowie ,,Raubtierkopf mit
feuerspeiendem Rachen und [...] vier Raubtierfiile” vorhanden. Engemann, J./G. Binding: Drache (Art.),
Abschnitt F: Kunstgeschichte. In: Lexikon des Mittelalters 3. Miinchen/Ziirich 1986, Sp. 1344. In der Gestalt des
Drachen verbanden sich die Vorstellungen von einem Mischwesen aus Raubvogel und Krokodil und einem
riesigen Schlangenwurm. Im Laufe des Mittelalters néherten sich die verschiedenen Vorstellungen eines Drachen
einander an. Der Drache galt in der Historiographie des 16. Jahrhunderts als ein reales Wesen. Vgl. Tuczay, C.:
Drache und Greif, S. 172/175/177.

538 Vgl. Canby, Sheila R.: Drachen. In: John Cherry (Hg.): Fabeltiere. Von Drachen, Einhérnern und anderen
mythischen Wesen. Stuttgart 1997, S. 55. Der Drache begegnet schon in antiken Mythen als Manifestation des
Bosen. Vgl. Auge, Oliver/Carolin Hoppe: Gut gegen Bose — Der Drachenkampf. In: Johannes Fried/Olaf B. Rader
(Hgg.): Die Welt des Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahrtausends. Miinchen 2011, S. 180.

339 Auge, Oliver/Carolin Hoppe: Gut gegen Bose, S. 184.

340 In der Bibel wird mit dem Leviathan ,eine endzeitliche, von Jahwe bezwungene akosmische Gewalt*
bezeichnet, die als mehrkdpfiges Wesen, als Drache, Nilkrokodil, Schlange oder Seeungeheuer gedacht wird. Er
gilt ,,mit seinen Aquivalenten [als] Inbegriff antigottlicher Méchtigkeit und [...] Abbild gottwiirdiger Weltmacht.
Henry, Marie-Louise: Leviathan (Art.). In: Biblisch-historisches Handworterbuch. Landeskunde — Geschichte —
Religion — Kultur — Literatur, hg. v. Bo Reicke/Leonhard Rost. Géttingen 1964, S. 1076f.

106



erschienen, in dem Murner erstmals in Katzengestalt dargestellt wurde>*! (Abb. 14). Diese geht
moglicherweise auf ein Motiv zuriick, das bereits Sebastian Brant in seinem Narrenschiff
aufgenommen hatte, der zur Kritik der unsittlichen Lebensfiihrung in einigen Kldstern das Bild
von geilen , kloster katzen*>*? herangezogen hatte.

Die Verkniipfung von Murner und Drache/Leviathan (und Teufel) wurde gezielt in Szene
gesetzt: Die Abbildung Murners als ein mit einer Monchskutte bekleideter Drache erfolgt im

1, wobei eine der

Murnarus Leviathan (unter Verwendung desselben Holzschnittes) zweima
Abbildungen mit einer Lutherdarstellung®** kombiniert wurde. Im konstruierten Abbild
erscheint Luther als Sieger, der auf dem Riicken des besiegten Drachens (Murner) steht. Da
Luther zu diesem Zeitpunkt das Papsttum bereits mit dem Antichristen identifiziert hatte’*,
erfolgte hier keine freie Assoziation von Luther und dessen Sieg liber einen teuflischen Gegner,
sondern eine Rezeption Luthers. Die Verkniipfung mit der Wiederkehr des Antichristen wird
dadurch betont, dass eine beigegebene Inschrift (,,Leuiathan, de cui[bus] ore procedit ignis

fumus, & sulphur3#®) frei aus der Offenbarung des Johannes (9,18) zitiert™*’. Murner erschien

541 Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. Im Karsthans wird auf Murners Drachengestalt
angespielt, jedoch nicht bildlich umgesetzt. Vgl. o.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans.
Thomas Murners »Hans Karst« und seine Wirkung in sechs Texten der Reformationszeit. Heidelberg 2011 (=
Beihefte zum Euphorion 68), S. 12/14. Wenn der Karsthans, wie in der aktuellen Forschung vermutet, der
Hauptgrund fiir eine Beschwerde Murners am 13.01.1521 bei dem Straburger Zensor Sebastian Brant war, dann
wiirde es sich um eine unwahrscheinlich schnelle Rezeption des ebenfalls 1521 erschienenen Murnarus Leviathan
handeln. Vgl. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: ebd., S. 288.
542 Brant, Sebastian: Das Narrenschiff. Nach der Erstausgabe (Basel 1494) mit den Zusdtzen der Ausgaben von
1495 und 1499 sowie den Holzschnitten der deutschen Originalausgaben, hg. v. Manfred Lemmer. Tiibingen
20044, S. 189. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63. Blaschitz, Gertrud: Die Katze, S. 613.
Auch spiter noch wurde die Katze zur Kleruskritik herangezogen, wenn auf der Illustration Allegorie auf den
Papst Monche und Nonnen eine Katze anbeten und dabei Petrus missachten (Abb. 15). Vgl. Hoffmann, Konrad:
Typologie, Exemplarik und reformatorische Bildsatrie. In: Josef Nolte/Hella Tompert/Christof Windhorst (Hgg.):
Kontinuitdt und Umbruch. Theologie und Frommigkeit in Flugschriften und Kleinliteratur an der Wende vom 15.
zum 16. Jahrhundert. Beitrdge zum Tiibinger Kolloquium des Sonderforschungsbereichs 8, ,,Spatmittelalter und
Reformation® (31. Mai-2. Juni 1975). Stuttgart 1978 (= Spétmittelalter und Friihe Neuzeit. Tiibinger Beitrdge zur
Geschichtsforschung 2), S. 195.
33 Vgl. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. Alv und D2v.
54 Sie findet sich auch in der 1521 erschienen StraBburger Ausgabe der Passion D. Martins Luthers, der
Ubersetzung der zeitgleich (bei einem anderen Drucker) erschienen lateinischen Ausgabe: Marcellus: Vgl.
Marcellus: Passion .D. Martins Luthers / oder seyn lydung durch Marcellum beschriben. Zweyer bauern redt:
Karsthans. Kegelhans. Stralburg 1521, fol. alr. Ufer, Joachim (Hg.): ,,Passion D. Martin Luthers“. Eine
Flugschrift von 1521. In: Fritz Reuter (Hg.): Der Reichstag zu Worms von 1521. Reichspolitik und Luthersache.
Worms 1971, S. 452. Mdglicherweise ist diese Lutherdarstellung erst im Murnarus Leviathan und dann in der
Passion D. Martin Luthers verwendet worden. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63.
Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 172. Ufer, Joachim (Hg.): ,,Passion D. Martin
Luthers®, S. 451.
545 Seit De captivitate Babylonica ecclesiae (1520) war diese Identifikation kategorisch. Vgl. Hillerbrand, Hans J.:
The Antichrist in the Early German Reformation: Reflections on Theology and Propaganda. In: Andrew C.
Fix/Susan C. Karant-Nunn (Hgg.): Germania Illustrata. Essays on Early Modern Germany. Presented to Gerhard
Strauss. Kirksville, Mo. 1992 (= Sixteenth Century Essays & Studies X VIII), S. 6.
346 Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. D2v. Die Eigenschaft des Leviathans, Feuer speien zu konnen,
wurde ebenso als Attribut auf den Teufel tibertragen wie Dampf, Gestank, Gift und Rauch. Vgl Réhrich, Lutz:
Drache, Drachenkampf, Drachentoter (Art.). In: Enzyklopddie des Mérchens 3. Berlin/New York 1981, Sp. 790.
547 Vgl. Belting, Hans: Das echte Bild, S. 201f.

107



so nicht als Antichrist selbst, sondern als ein apokalyptisches Geschopf, tiber das Luther einen
Sieg errungen habe. Mit der Drachenemblematik konnte der Gestalter dieser Bildkomposition
auf eine christliche Tradition zuriickgreifen, denn als Attribut von Heiligen stand der Drache
fiir ,,Teufel, Heidentum oder Ketzerei, die iiberwunden wurden“>*®. Diese Assoziation war
allgemein bekannt, die Darstellung von Heiligen mit Drachen gehdrte zu den
Standardikonographika, die in fast jeder spitmittelalterlichen Kirche zu finden waren>*’.

Die im Murnarus Leviathan aufgegriffene Drachenmotivik war fiir die folgende gegen Murner
gerichtete Publizistik nur in geringem Male stilbildend, doch wurde sie rezipiert, wenn Murner
als Ménchskater mit einem Drachenschwanz®>’ abgebildet wurde (Abb. 16). Statt sich nur auf
eines der verfiigbaren Motive festzulegen bzw. zu beschrianken, wurden in diesem Holzschnitt
beide miteinander kombiniert. Dabei stand jedoch die Katzenmotivik im Vordergrund (der
Drachenschwanz erscheint als Anhang an die Katzenfigur), die sich in der folgenden Zeit als
polemische Darstellungsweise fiir Murner durchsetzen sollte, zumal mit dieser Abbildung der

31 Verweise auf

Einfluss der Drachenmotivik auf die bildliche Darstellung Murners endete
Murner in Drachengestalt erfolgten danach nur noch auf textlicher Ebene. Auf dem Titelblatt
zu Eyn kurtze anred werden beispielsweise einige Luthergegner in Tiergestalt abgebildet,
darunter Murner als Katze (Abb. 17). Im dazugehorigen Text wird erkldrt, dass diese Tiere
durch einen Teufel verwandelte Menschen seien und wer in welche auf dem Titelblatt
abgebildete Gestalt verwandelt worden sei. Der Erlduterung zufolge war Murner jedoch in

einen Drachen verwandelt worden®, nicht in eine Katze. Die Darstellung Murners als Katze

548 Engemann, J./G. Binding: Drache, Sp. 1344. Die Komposition kniipft eher an christliche Heiligenlegenden als
an mittelalterliche Erzdhlungen von heldenhaften Drachent6tern an: Im Gegensatz zu Helden fand der Kampf von
Heiligen gegen Drachen ganz ohne den Gebrauch von Waffen statt, sie siegten durch Gebete und die Unterstiitzung
Gottes. Vgl. Honegger, Thomas: Draco litterarius. Some Thoughts on an Imaginary Beast. In: Sabine Obermaier
(Hg.): Tiere und Fabelwesen im Mittelalter. Berlin/New York 2009, S. 135-137. Luther trdgt in der Abbildung
keine Waffe, sondern ein Buch, die Bibel.

3% Vgl. Dinzelbacher, Peter: Die Realitit des Teufels im Mittelalter. In: Peter Segl (Hg.): Der Hexenhammer.
Entstehung und Umfeld des Melleus maleficarum von 1497. K6ln/Wien 1988 (= Bayreuther Kolloquien 2), S. 173.
330 Vgl. Titelholzschnitt der anonymen Neuauflage seiner Schrift zum Jetzerhandel: o0.A.: History Von den fier
ketzren Prediger ordens der obseruantz z Bern jm Schweytzer land verbrant / in de[m] jar noch Cchristi geburt.
M.CCCC.ix. vff de[m]nechste[n] donderstag noch pfingste[n]. // Ein kurtzer begriff vnbillicher freuel handlung
Hochstrats / Murnars Doctor Jhesus / vn[n] irer anhenger / wider den Christlichen Doctor Martin Luther / von alle
liebhaber Euangelischer lere. StraBburg 1521, fol. Alr. Die reformatorische Polemik griff den Jetzerhandel auf,
um das Monchtum im Allgemeinen zu kritisieren. Die von Murner formulierte Kritik wurde gegen ihn gewandt.
Vgl. Thurau, Markus: Ein katholischer Kater. Zur Polemik Thomas Murners. In: Rainer Kampling (Hg.): Eine
seltsame Gefdhrtin. Katzen, Religion, Theologie und Theologen. Frankfurt a.M./Berlin u.a. 2007 (= Apeliotes.
Studien zur Kulturgeschichte und Theologie 1), S. 189. Durch den Holzschnitt sowie einen gegen Murner
gerichteten Anhang erscheint Murner ,,zugleich als Autor, Ankléger (der Berner Missetiter) und Angeklagter
(durch die unbefugten Nachdrucker)“. Der Drachenschwanz kann auch als ein Katzenschwanz interpretiert
werden, der sich ,,verdéchtig luziferisch® ringelt und mit einer ,,sich aufbdumende[n] Schlange® assoziiert wird.
Brod, Max: Johannes Reuchlin und sein Kampf. Eine historische Monographie. Stuttgart/Berlin u.a. 1965, S. 338f.
331 Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 63.

332 Vgl. 0.A.: Eyn kurtze anred zu allen miBgu[n]stigen Doctor Luthters und der Christenlichen freyheit. Leipzig
1522, fol. Alrf.

108



war bereits so fest etabliert, dass sie auch entgegen anderer textlicher Vorgaben die bildliche
Darstellung dominierte.

Die Schmédhung Murners mithilfe der Katzenmotivik erdffnete seinen Spottern ein weites
Spektrum von Mdglichkeiten und erfolgte in verschiedenen Auspriagungen: Er wurde mit der
alternativen Namensform ,Murnar‘ benannt, aber auch explizit als Katze bezeichnet oder
beschrieben. Die Katze besall durch die Verkniipfung mit dem Teufel und Damonen einen
negativen symbolischen Charakter, zudem war sie ein wichtiges Attribut der Hexen und konnte
als verwandelte Hexe gesehen werden®. Dass solche negativen Zuschreibungen nicht nur
unterschwellig von der Katze auf Murner libertragen wurden, zeigt sich am Riickgriff auf die

Katze als Symbol fiir die Frau>**

. Dieser Bedeutungsgehalt wurde von Michael Stifel in Ain
ander lied aufgegriffen: In Hinblick auf die Verfasserschaft von Murners 4in new lied wird
Murner zunichst ,,Murmaun‘ genannt und so die Verkniipfung zur Katze hergestellt. Darauf
folgt, noch in der gleichen Strophe, die Feststellung, ,,das man gantz wol empfindet / das es
[d.i. Murners Lied K.H.] hat gemacht ain Fraw*>>,

In Hinblick auf ihre Verkniipfung mit dem Teufel waren Katze und Drache austauschbar. Da
Luther das Papsttum mit dem Antichristen identifiziert hatte, kann die Darstellung von Murner
als Drache oder Katze als eine Rezeption dieser Identifikation gesehen werden: Er trat zu
Gunsten des Papsttums auf und wurde folglich im Umfeld des Teufels verortet. Diese
Assoziation musste nicht explizit erfolgen — zur Diskreditierung reichte es, die Tiere in den
Diskurs einzubringen®® —, doch gibt es auch dafiir Beispiele. In einer handschriftlichen (von

der gedruckten Fassung abweichenden) Version eines Fastnachtspiels Niklaus Manuels heif3t

es: ,,Doctor Murner ain barfsser ist / Mir ain giitter seliger EndChrist*>*’. Deutlich wird diese

533 Mit der Christianisierung wurden der germanische Gotterglaube und als heilig geltenden Tiere verteufelt. Die
Katze wurde mit allem Bdsen und Unchristlichen assoziiert. Seit der Wende vom 12./13. Jahrhundert war die
Katze ,,nicht mehr eine Tiergestalt unter vielen, in die sich der Teufel verwandelt, sondern dessen eigentliche
Inkarnation®. In der mittelhochdeutschen Literatur war es ein Topos, dass der Teufel sich in eine Katze verwandelt
und sein Umfeld negativ beeinflusst, entsprechende Erzdhlungen kursierten auch im Elsass. Der Hexerei wurde
sie seit dem 14./15. Jahrhundert zugeordnet, im Hexenhammer (1486/87) wird etwa eine Verwandlungsgeschichte
erzdhlt, die sich in der Didzese Straf3burg ereignet haben soll. Ende des 15. Jahrhunderts ordnete Papst Innozenz
VIIIL. an, bei Hexenverbrennungen auch deren Katzen zu verbrennen. Katzenverbrennungen wurden in religiose
Feierlichkeiten integriert — auch in solche, die gegen den Papst gerichtet waren. Oeser, Erhard: Katze und Mensch.
Die Geschichte einer Beziehung. Darmstadt 20083, S. 88. Vgl. ebd., S. 941/101.Blaschitz, Gertrud: Die Katze,
S 601. Delort, R.: Katze (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 5. Miinchen/Ziirich 1991, Sp. 1080. Roschmann-
Steltenkamp, Irmela: Katze (Art.). In: Enzyklopidie des Mérchens 7. Berlin/New York 1993, Sp. 1102.

354 Vgl. Blaschitz, Gertrud: Die Katze, S. 601/612f.

335 Stifel, Michael: Ain ander lied, fol. A4r.

336 Vgl. Blaschitz, Gertrud: Die Katze, S. 606.

557 Manuel, Niklaus: Fastnachtspiel. In: Fritz Burg (Hg.): Dichtungen des Niclaus Manuel. Aus einer Handschrift
der Hamburger Stadtbibliothek. In: Neues Berner Taschenbuch 2 (1896), V. 205f/S. 99. Im Original lauten die
Verse: ,,Doctor murnarr parfuBer ist / Mir ein guter Euangelist“. Der daran anschlieBende Verweis auf die
Geuchmat ist in der handschriftlichen Version ausgespart. Manuel, Niklaus: Fasnachtsspiel. In: Paul
Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel, V. 245-247.

109



Verkniipfung auch, wenn nicht in Dreiteufelsnamen, sondern ,,jns Ecken vnd Emser,
Murnarsnamen® Ablassbriefe verbrannt und die genannten Theologen als drei Teufel
charakterisiert werden, die Luther iibel verfolgt hitten>®. Zur endgiiltigen Verteufelung reicht
eine Assoziation allerdings nicht aus, sie ist als plakative Umsetzung der Gegnerschaft zu
Luther im Kontext von dessen Kampf gegen den Antichristen zu sehen>’.

Zumeist wurde die Identifikation Murners mit der Katze nicht ausfiihrlich erlautert, sondern
festgestellt. In verschiedenen Dialogen wurde er beispielsweise als ,,R61ling*>®® bezeichnet,
was soviel heiit wie ,,briinstiger Kater*>®!. Da die Katze ein vorrangig negativ bewertetes Tier
war und ein negativ konnotiertes Vokabular beziiglich der Katze vorherrschte — sie galt als
,unzihmbar, grausam, aggressiv, wolliistig, trige, gefriBig, heuchlerisch, undankbar*>6? —
konnten folglich nur negative Aspekte auf Murner iibertragen werden, wenngleich in der Regel
ein breiter Raum fiir Assoziationen blieb. Indem die Katzenmotivik in den vielen gegnerischen
Reaktionen wiederholt wurde, wurde sie immer wieder aktualisiert. Dabei diente die
Verkniipfung Murners mit der Katze nicht nur der momentanen Verspottung Murners, sondern
auch zu dessen dauerhafter Abwertung, wenn sich die Assoziation durch ihre Wiederholung in
den vielen gegnerischen Reaktionen verstetigte.

Die Identifikation Murners als Katze eroffnete zudem ein weites Variationsspektrum der
Lautmalerei, die ebenfalls dazu herangezogen wurde, ihn zu verspotten. Im Karsthans beginnt
der Dialog beispielsweise mit ,Murners‘ Katzengeschrei, wobei durch die Abwandlung seines
Namens das Miauen von Katzen nachgeahmt wurde: ,murmaw / murmaw / murner
murmaw*>®, Lautmalerische Spéttereien finden sich etwa auch in einem Brief des Urbanus
Rhegius an Capito (1524), der Murner als ,,Murnarrrrrius“>®* bezeichnete, wobei er sowohl das
Schnurren einer Katze nachahmte als auch die Narrheit Murners besonders betonte. Solche
Lautmalereien konnten mit einer weiteren in der Katzenmotivik angelegten Form der

Schméhung verbunden und gegen Murner gerichtet werden, mit den ehrverletzenden

338 0.A.: Eynn Dialogus ader gesprech zwischen einem Vatter vad Sun, dye Lere Martini Luthers vnd sunst andere
sachen des Christlichen glaubens belangende. (1523). In: Werner Lenk (Hg.): Die Reformation im
zeitgenossischen Dialog. 12 Texte aus den Jahren 1520 bis 1525. Berlin 1968 (= Deutsche Bibliothek.
Studienausgaben zur neueren deutschen Literatur), S. 157.

5% Vgl. Harms, Wolfgang: Feindbilder im illustrierten Flugblatt der Frithen Neuzeit. In: Franz Bosbach (Hg.):
Feindbilder. Die Darstellung des Gegners in der politischen Publizistik des Mittelalters und der Neuzeit.
KoéIn/Weimar/Wien 1992 (= Bayreuther Historische Kolloquien 6), S. 150.

560 0.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans, S. 50. 0.A.: Ain schoner dialogus. Ciinz und der
Fritz. In: Oskar Schade (Hg.): Satiren und Pasquille aus der Reformationszeit 2. Hannover 1863, S. 126.

361 Raabe, Susanne M.: Der Wortschatz in den deutschen Schriften Thomas Murners. Band 2: Worterbuch.
Berlin/New York 1990 (= Studia Linguistica Germanica 29,2), S. 146.

362 Delort, R.: Katze (Art.), Sp. 1079.

363 0.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans, S. 12.

564 Urbanus Rhegius an Wolfgang Capito, 16.09.1524. In: Rummel, Erika/Milton Kooistra (Hgg.): The
Correspondence of Wolfgang Capito 2: 1524-1531. Toronto/London 2009, S. 47.

110



565

Charivaris . Das Miauen Murners am Anfang des Karsthans wird von Karsthans und dessen

Sohn als ,,der katzen gesang“566

gedeutet. Dieser Assoziation schloss sich Michael Stifel in
Reaktion auf Murners Lied an, wenn er feststellte, dass er, wenn er Murnar hiefle, mit dem
Katzengeschrei authdren wiirde, damit der Karsthans nicht iiber ihn lache®®’. Niklaus Manuel
nannte ihn 1528 in seiner Krankheit der Messe (1528) ,,Doctor Thomam Katzenlied*®. In allen
Fillen ist Murner nicht der durch Katzenmusik Verspottende, sondern der Verspottete.

Die 1523 von Pamphilus Gengenbach gedruckte und ihm frither zugeschriebene Novella>® war
eine weitere Schrift, die sich gegen Murner wandte. Der Name Murners erscheint dort vorrangig
in seiner Normalform, wodurch Abwandlungen auffallen und vom Autor gezielt eingesetzt
werden konnten. Die Handlung kniipft an den Karsthans an: ,Murner* wurde vom Pfarrer
gerufen, um den Geist des vermeintlichen Karsthans zu exorzieren; er sei sich sicher, dass
,Murner¢ ,,wirt nit vszbeliben. Alsbald er hort vom Karsthans sagen. Jch weisz er wirt ims nit
vertragen / Das er in hat den Murmaw gnent / So man in allenthalben kent*. Danach stammen
fast alle die Katzenmotivik beriihrende Aussagen von ,Murner® selbst. Dieser beschwert sich
schon bei seinem Inerscheinungtreten tiber den Karsthans: ,,Er hat mich gschandt so frauelich
/ Z1 einer katzen gmachet mich*>”°. Diese Katzenwerdung ist konkret zu verstehen, wie ein
Holzschnitt zeigt, auf dem ,Murner* in Gestalt einer Katze dargestellt wird®’! (Abb. 18). Durch
ihre bildliche Festlegung ist auch hier die Katzengestalt vorherrschend — trotz ihres spérlichen
Vorkommens im Text.

Binnen kurzer Zeit konnte sich die Katzengestalt als feste Motivik fiir Murner etablieren, die
Autoren murnerfeindlicher Publikationen wichen davon nicht mehr ab und entwickelten keine
Alternative. So waren Schriften, sofern auf dem Titelbild Murner abgebildet wurde, wegen

dessen Katzengestalt bereits auf den ersten Blick als (u.a.) gegen Murner gerichtet zu erkennen.

Teilweise blieb die Katzenmotivik sogar allein auf die Bildebene beschrankt, ohne im Text

365 Charivaris dienten wie andere Riigepraktiken zur Bestrafung moralischer Verfehlungen einzelner Mitglieder
einer Gemeinschaft. Amtspersonen konnten ebenfalls angeprangert werden. Trotz europaweit verbreiteter Muster
verliefen sie regional unterschiedlich, generell handelte es sich aber um keine obrigkeitlichen Mainahmen,
sondern gingen sie von der Bevolkerung aus. Idealerweise kamen Charivaris ohne Gewalt aus, die Verhohnung
diente als metaphorische Anwendung von Gewalt. Bei ,Katzenmusik® handelte es sich um reine Lirmaufziige.
Vgl. Kramer, K.-S.: Riigebrauche (Art.). In: Lexikon des Mittelalters 7. Miinchen 1995, Sp. 1091. Torres, Max
Sebastian Hering: Charivari (Art.). In: Enzyklopadie der Neuzeit 2. Stuttgart/Weimar 2005, Sp. 649-651.

566 0.A.: Karsthans. In: Thomas Neukirchen (Hg.): Karsthans, S. 12.

367 Vgl. Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed, fol. Blr.

%8 Manuel, Niklaus: Krankheit und Testament der Messe. In: Paul Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus
Manuel, S. 463.

369 Vgl. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli und seine Reformation, S. 213. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: ders.
(Hg.): Karsthans, S. 295.

570 0.A.: Nouella. In: Neukirchen, Thomas (Hg.): Karsthans, V. 664-668/7741.

571 Vgl. 0.A.: Nouella, S. 264. In einer anders betitelten Ausgabe erscheint er als Titelbild, sodass dort die
Katzengestalt Murners von vornherein vorgegeben ist. Vgl. 0.A.: Ein grausame history vo[n] einem Pfarrer vnd
eine[m] geyst vand dem Murner der sich nempt der Narre[n] beschwerer. Basel 1523, fol. Alr.

111



tiberhaupt thematisiert zu werden. So erscheint Murner etwa auf dem Bild des Flugblattes
Luther fiihrt die Gldubigen aus der Finsternis (Abb. 19) in Tiergestalt, in den darauffolgenden
Versen wird er jedoch nur durch seine Gegnerschaft zu Luther und seine (ironisierte)
Zugehorigkeit zum Gelehrtenstand charakterisiert’’?. Darstellungen von Murner als Katze
finden sich auch in solchen Schriften, die die Murnerthematik nur kurz aufgreifen. Im
Wolffgesang wird Murner zum Beispiel erst am Schluss erwdhnt, obwohl sich eine Karikatur
Murners auf dem Titelblatt befindet>”® (Abb. 20): AuBer ,,doctor Gegk [d.i. Eck K.H.] / mit den
lusigen Prediger miinche[n] / vad andern schmeichler / murnarren / vnd plotzharten*>’* kdnne
niemand die Schrift verstehen.

Uber die Rezeption der gegen Murner gewandten Katzenmotivik gibt es noch einige verstreute
Hinweise: Harry Lord Morley sandte Heinrich VIII. ein (nicht identifizierbares) Schméhbild
von Murner aus Ko6ln mit dem Hinweis, dass er davon ausgehe, dass der Konig dariiber lachen

werde>’?

. Da diese Ubersendung nach Murners Aufenthalt am englsichen Hof 1523 erfolgte,
handelte es sich nicht um die Karikatur irgendeines Kontroverstheologen, sondern um die eines
Bekannten. Dennoch wird hieran deutlich, dass solche Karikaturen nicht nur von einem
reformatorisch gesinnten Rezipientenkreis als amiisant bewertet wurden. Ein Ereignis im
Kontext des Reichstags von Niirnberg®’® im April 1524 verdeutlicht zudem anschaulich, dass
Murner auch auferhalb publizistischer Anfeindungen mit solchen Schmihungen konfrontiert

war: Nach der Predigt in St. Lorenz wollte er mit dem Legaten Fabri Neuigkeiten austauschen

572 Vgl. 0.A.: Luther Leading the Faithful Out of the Darkness. 1525. In: Max Geisberg/Walter L. Strauss (Hgg.):
The German Single-Leaf Woodcut: 1500-1550, Band 3. New York 1974, S. 861.

573 Auf dem Holzschnitt dominiert das Bild der Wélfe (Geistliche sollten als Wolfe enttarnt werden), die
Katzengestalt féllt durch ihre Abweichung auf. Vgl. Beyer, Franz-Heinrich: Eigenart und Wirkung, S. 70. Nazarei,
Judas: Das Wolffgesang. Eyn ander hertz / ein ander kleid / Trage[n] falsche wolff in [der] heyd Do mit sy den
ge[n]sen lupffen / Den pflum ab de[n] kdpffen rupfen Magstu hie by garwol verston / Wo du lisest die blichlin
schon. Basel 1521. Eisenstein datiert die Schrift auf das Jahr 1520, die dann die erste Darstellung Murners als
Katze enthielte. Vgl. Eisenstein, Elizabeth L.: Die Druckerpresse. Kulturrevolutionen im frithen modernen Europa.
Wien/New York 1997 (= Asthetik und Naturwissenschaften. Medienkultur), S. 135.

574 Nazarei, Judas: Das Wolffgesang, fol. E5r.

575 Vgl. Harry Lord Morley an Heinrich VIII., 04.10.1523. In: Brewer, J.S. (Hg.): Letters and Papers, Foreign and
Domestic, of the Reign of Henry VIII. Presented in the Public Record Office, the British Museum, and Elsewhere
in England 3,2. London 1867 [Nachdruck Vaduz 1965], S. 1417 (Nr. 3390).

576 Im April/Mai 1524 nahm Murner als Reprisentant des Bischofs von StraBburg an diesem Reichstag teil. Dort
reichte er Beschwerde iiber die zu Gunsten der Reformation eingefiihrten Neuerungen in Straburg, v.a. gegen die
Priesterche, ein; Adressat seiner Klagen war Kardinal Campeggio. Laut Sleidan habe Murner einen Brief des
Bischofs an Campeggio iiberbracht und den Rat schwer angeklagt. Vgl. Sleidanus, Johannes: Iohan. Sleidani. De
statv religionis et reipvblicae, Carolo quinto, caesare, Commentarij. Stralburg 1555, fol. 57r-58r. Lienhard, Marc:
Thomas Murner und die Reformation, S.72. Den Straburger Rat beunruhigte die Aussicht, dass Murner
selbststidndig Anliegen vorbringen konnte. Deshalb informierte der Rat seine Gesandten in Niirnberg aus Sorge
vor negativen Folgen fiir die Stadt, dass Murner mit Campeggio wegen der franziskanischen Kloster in Stra8burg
—neben dem Barfiilerkloster zwei Klarissenkldster — ohne Wissen des Rates etwas verhandeln wolle. Er vermute,
dass es sich um die ,Neuerungen‘ in Murners Konvent, also die Anderung ihrer Kleidung, sowie die Hintergriinde
dieser Tat, handeln konne. Vgl. 1 AST 95,21 (Rat von Straflburg an seine Delegierten auf dem Reichstag von
Niirnberg, 01.04.1524). Niheres zur Anderung der Kleidung im Franziskanerkonvent s.u. S. 192ff.

112



vnd als er auf dy gassen komen, sind Im, als man by saget, ob hundert pvben nach gefolget vnd geschrien:
mvrrar, mvrrar, kaczenkopff. als ist er vor In in das perfesser kloster gewichen, haben Im dy mvnch
doselbst dy portten geoffnet vnd eingelassen. er ist auch ettlich mal aufm Rathaus gewest, haben In dy pvben
wy ein narren vmbgebtriben, das er mit spot vom haus gen mussen®”’.

Zwar fiigte sich die Schmihung Murners als Katze in die Schmihung anderer
Kontroverstheologen ein, die ebenfalls durch die Assoziation mit bestimmten Tieren verspottet
wurden, doch war die Schmdhung durch die Katzengestalt ein spezifisch auf Murner
ausgerichteter Angriff: Die Monchskatze war an die Person Murners gebunden und wurde in
den 1520er Jahren nicht zu einem allgemeinen gegen die Geistlichkeit der Romischen Kirche
gerichteten Schmihbild ausgeweitet.

Mit der Schmdhung der Person Murners insbesondere in bildlichen Darstellungen war immer
auch eine grundsétzliche Kritik am herrschenden kirchlichen System verbunden. Die
Gemeinsamkeit der meisten Karikaturen Murners besteht namlich darin, dass er in Monchskutte
dargestellt wurde, sodass seine Ordenszugehdrigkeit immer ersichtlich war. Andere
(Kontrovers-)Theologen wurden ebenfalls in Ordenstracht oder klerikalem Ornat abgebildet,
sodass sie auf den ersten Blick dem geistlichen Stand zugeordnet werden konnten. Die Kleidung
war jeweils ein zentrales Element ihrer Darstellung, da die Wirkung der Karikaturen auf der
grotesken Kombination von (teuflischer) Tiergestalt und monchischem Habit oder klerikalem
Ornat basierte. Somit waren sie jeweils nicht nur gegen eine bestimmte Person, sondern auch

gegen den Klerus im System der Romischen Kirche gerichtet.

4.3) Murners Reaktionen

Das breite Spektrum der (publizistischen) Angriffe auf Murner mit Hilfe einer festen, in
besonderer Weise auf seine Person bezogenen Motivik und der Vielzahl ihrer Implikationen
konfrontierte Murner mit einer kontinuierlichen Schméhung, der er sich nicht entziehen konnte.
Dementsprechend boten sich ihm verschiedene Ankniipfungspunkte und Moglichkeiten, darauf
zu reagieren: Er konnte dazu schweigen, sich dagegen positionieren oder aber sich die
Schmihungen, insbesondere die Katzenmotivik, fiir seine Zwecke aneignen. Es zeigt sich, dass
er in den verschiedenen Kontexten, in denen er darauf reagierte, unterschiedliche
Herangehensweisen wiéhlte und damit sein self-fashioning im Umgang mit dem Spott

situationsspezifisch gestaltete.

4.3.1) Anzeigen und Beschwerden

Als Murner sich am 13.01.1521 an den Rat der Stadt StraBBburg bzw. den Zensor Sebastian

Brant wandte, um die Unterdriickung von gegen ihn gerichteten Schmadhungen zu erwirken und

577 Philipp von Feilitzsch an den Kurfiirsten Friedrich III. von Sachsen, 11.04.1524. In: Karl Eduard Forstermann
(Hg.): Neues Urkundenbuch, S. 184 (Hervorhebung im Original).

113



ein Verbot hiretischer Schriften zu fordern, beschritt er zuniachst den Rechtsweg. Er benannte
keinen konkreten Anlass, moglicherweise war es die Publikation des Karsthans, die ihn zu der
Beschwerde motivierte. Ebenso wenig wie Cochlaeus konnte er jedoch erreichen, dass die
Zensur zu seinen Gunsten eingriff>’®. Mit der Beschwerde beim Zensor withlte Murner den Weg
der offiziellen Beschwerde, bevor er innerhalb seiner Schriften auf gegen ihn gerichteten
Polemik oder die Katzenmotivik im Besonderen reagierte. Er ergriff damit schon Aktion gegen
Schméhungen, als sich die Polemik gegen ihn noch nicht in vollem Umfang entfaltet hatte,
wodurch er sich von Anfang an nicht dazu geneigt zeigte, solche Angriffe auf seine Person
hinzunehmen oder zu ignorieren.

Zwar ging der Rat nicht gegen reformatorische Schriften vor, doch verbot er (folgenlos) die
Schmihung Murners®”’. Zudem genehmigte er Murner den Aushang der Protestation, um sich
zu verteidigen. Darin thematisierte Murner u.a. seine Namensverdnderung: Er rief dazu auf,
dass ihm eher geglaubt werden solle ,,dan solchen eerlosen meyneidigen, boszwichten die mir
meyn vetterlichen namen verendern, vnd des nit dorffen noch wellen bekant sein, dan die
murner in eeren zu Straszburg bekant seint, so die leckerschen buben ires namens nit melden
dorffen>8°. Dabei verschwieg er, wie genau sein viterlicher Name veridndert worden war, gab
dem Spottnamen ,Murnar‘ also keinen Raum in seinem Aushang. Wichtig war auch der in Form
des Aushangs gewdhrleistete Bezug zum innerstadtischen Umfeld. Murner erweiterte ndmlich,
wie in der spottischen Abwandlung des Familiennamens angelegt, den Personenkreis der von
der Schmihung Betroffenen auf alle Trager dieses Namens in der Stadt und ordnete sich selbst
in diesen Familienverband ein. Nur im lokalen Bezugsrahmen konnte er wirksam seine dort
bekannte, angesehene Familie in Kontrast zu den anonymen Verleumdern stellen. Die
Erweiterung des geschméhten Personenkreises um die an der Auseinandersetzung unbeteiligten
Familienmitglieder verschaffte Murner eine stirkere Position in seiner Verteidigung als eine
Beschrinkung auf nur seine eigene Person. Weil alle bis auf Murner grundlos geschmiht
worden waren, konnte er an dieser Stelle die Verkniipfung der Schmidhung mit ihrem Grund,
nidmlich seinem (publizistischen) Engagement gegen die Reformation, vermeiden.

Einige Jahre spiter wandte er sich aus Luzern erneut an den Stralburger Rat, um sich iiber

gegen seine Person gerichtete Schmihungen zu beschweren. Anlass bot die in StraB3burg

578 Vgl. Thomas Murner an Sebastian Brant, 13.01.1521. Abgedruckt in: Halm, Karl Felix (Hg.): Beitrige, S. 278.
Humbel, Frida: Ulrich Zwingli, S. 212. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: ders. (Hg.): Karsthans, S. 288.
Ziechmann, Elga: Luther im Bilderkampf. In: Gerhard Langemeyer/Gerd Unverfehrt u.a. (Hgg.): Bild als Waffe.
Mittel und Motive der Karikatur in fiinf Jahrhunderten. Ausstellungskatalog zur Ausstellung im Wilhelm-Busch-
Museum, Hannover (7. Oktober bis 16. Dezember 1984) u.a.. Miinchen 1984, S. 151.

57 Vgl. Biichner, Frauke: Thomas Murner, S. 269.

380 Murner, Thomas: Protestation, S. 601.

114



gedruckte Warhaftige handlung, die sich sowohl gegen die Badener Disputation als auch gegen

581

Murner richtete’®'. In seinem Schreiben fiihrte Murner fiinfzehn Beschwerdepunkte gegen

besagte Schrift an, im zweiten Punkt thematisierte er explizit die Abwandlung seines Namens:

1°%2 und verkéret mir min vetterlichen zu

,»Zu dem andren narret er mich zum fierden ma
nammen mit dissen worten Murnarri Murnar und habs doch gentzlich dafur mein vatter und
sein bruder’® denen got genad Ich und min bruder und alle die unseren noch nammen tragen
syent nit also nerrisch gewesen und noch alB3 er uns achtet.“>* Wieder begriindete er seine
Beschwerde durch den Bezug auf seine ganze Familie, wobei er diesmal bestimmte Mitglieder
besonders hervorhob. Die explizit aufgefiihrten Personen, sein Vater, Onkel und Bruder,
standen zu Murner in einem besonders engen Verwandtschaftsverhéltnis und waren angesehene
Biirger Straf3burgs, die zum Teil sogar in Diensten des Rates standen oder gestanden hatten®.
Indem er seine Familie in seine Argumentation als ebenfalls Geschméhte einfiihrte, brachte er
einen impliziten Grund vor, gegen diese Schrift vorzugehen: Wenn der Rat nicht zu Gunsten
Murners, eines aus Stralburg verbannten Exilmonches, einschreiten wolle, dann miisse er zum
Schutz seiner unverschuldet geschmihten, verdienten Biirger eingreifen.

Das Auftreten als Familienmitglied war eine Strategie, die Murner nur im lokalen Bezugsfeld
der Stadt StraBburg wihlte, d.h. in an den Stadtrat gerichteten Beschwerden sowie in dem
ortsgebundenen Aushang. Innerhalb seiner Publizistik, die sich an ein Publikum auch jenseits

der Stadt wandte, wihlte er andere Wege, sich gegen diese Schmdhung zur Wehr zu setzen.

4.3.2) Die Katzenthematik in Murners Flugschriften

Im Vergleich zur Fiille der auf Murner abzielenden Schméhungen fillt auf, dass er in seiner

eigenen Publizistik nur verhiltnisméBig selten darauf reagierte und sich zumeist fiir die Option

81 Vgl. 0.A.: Warhaftige handlu[n]g, fol. C2rf. Um den Verlauf der Badener Disputation ,richtig® darzustellen,
erschien die Warhaftige handlung als Gegendarstellung. Diese wandte sich gegen die Disputation sowie gegen
Murner als den Drucker der (vermeintlich) gefdalschten Disputationsakten. Vgl. Iserloh, Erwin: Thomas Murner
(1475-1537), S. 30. Zu den ndheren Umstéinden der Publikation der von Murner besorgten Aktenausgabe sowie
den erhobenen Filschungsvorwiirfen s.u. S. 144ff.

582 Br fand darin viermal als ,Murnar* / ,Murnarri‘ Erwihnung. Die polemische Namensvariante erscheint u.a. im
(weitgehend orgiginalgetreuen) Nachdruck seiner Schlussrede als gezielte Anderung. Vgl. o.A.: Warhaftige
handlu[n]g, fol. C2r-C3v. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica orthodoxae fidei. Dispvtatio Helvetriorvm in
Banden svperiori, coram dvodecim cantonum oratoribus & nuntijs, pro sancta fidei catholice ueritate, &
diuinarum literarum defensione, habita co[n]tra Martini Lutheri, Vlrichi Zwinglij, & Oecolampadij peruersa &
famosa dogmata. Luzern 1528, fol. Clv. In Reaktion auf diese Schrift kiindigte ,,doctor Murnarri von Stral3burg
[...] ein gantz buch* an. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 305.

583 Matthius Murner, der Vater des Thomas, hatte das StraBburger Biirgerrecht 1482 zusammen mit seinem Bruder
Jakob erworben. Vgl. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 3.

384 Murner an den StraBburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 90.

385 Murners Bruder Johannes (1 nach 1539) und ihr Vater waren Anwiilte des GroBen Rates, Johannes Murner war
zu diesem Zeitpunkt fiir den Rat tdtig. Auf Folgen fiir diesen aus der Tétigkeit seines Bruders gibt es keine
Hinweise. Vgl. Duntze, Oliver: Ein Verleger sucht sein Publikum. Die StraSburger Offizin des Matthias Hupfuff
(1497/98-1520). Miinchen 2007 (= Archiv fiir Geschichte des Buchwesens. Studien 4; Diss. 2005/2006), S. 209.
Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 300.

115



entschied, Polemik (gegen ihn) zu ignorieren. Sobald er aber auf feindliche Schriften reagierte,
war er darum bemiiht, gegen ihn gerichtete Anfeindungen abzuwehren®* und seine Reaktion
zu legitimieren. Neben der argumentativen Widerlegung diente Murner dazu besonders die
Beschwerde iiber Schmédhungen. So gab er die in der Eidgenossenschaft gegen ithn und andere
Vertreter des ,,alten waren cristlichen gloubens* verfassten Schmihschriften als expliziten

Grund fiir seine eigenen (Schmih-)Schriften an®®’

, sodass er ihnen auf gleicher Weise
antwortete. Nicht er war demnach der publizistische Aggressor, sondern seine Gegner, wodurch
Murner gleichzeitig die Schirfe seiner Schriften als angemessene Erwiderungen rechtfertigen
konnte. In seinen Beschwerden wandte sich auch ganz allgemein gegen ihn schmihende
Schriften®®, ohne jedoch niher auf deren Inhalt oder die genaue Form der bemingelten
Schméhungen einzugehen. In Anbetracht des gro3en Umfanges, in dem die Katzenthematik auf
Murner angewandt wurde, ist davon auszugehen, dass sie zu solchen Schméhungen zihlte,
gegen die er sich in allgemeiner Form wandte.

Einen Uberblick iiber Schmihungen seiner Person gab er in der Einleitung zum Lutherischen

Narren. Infolge seiner Opposition zu Luther hétten

unzeliche biichlinschreiber / mit verborgnem namen / vad mir so vil schand vnd laster in aller tiitschen nation
zu gelegt / mich fiir des babsts geiger v geben / ein katz vnd ein drachen v mir gemacht / ein bruch in beide
hend geben® / gemalen behoblet / das ich kum glaub / das ein glid an meinem leib sei / das sie nit glosiert vad
beschriben haben / mit anzogung aller meiner daten so ich ie begangen hab seit ich in der wagen lag>®.

Anfeindungen dieser Art dienten ithm hier einerseits als Anlass, die Satire iiberhaupt zu
schreiben, andererseits aber auch zur Legitimation des von ithm gewdéhlten Genres, da er
seinerseits demonstrierte, dass er sich mit der vorliegenden Satire gegen ein breites Spektrum
von unsachlichen Anfeindungen zur Wehr setzte. Seine Positionierung als Opfer war vor allem
fiir die zeitgenossische Diskussion um Polemik und Satire wichtig, da Satire nur dann als
moralisch vertretbar galt, wenn sie auf persdnliche Angriffe verzichtete®”!.

In Hinblick auf die Aufzdhlung der Schmihungen im Lutherischen Narren ist auf eine

Besonderheit hinzuweisen, da er auf die Drachenmotivik nur in dieser Satire reagierte®?. Als

die Satire 1522 erschien, hatte die Gestalt des Drachen fiir Murner zwar noch eine gewisse

586 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108.

587 Luzern an Bern, 21.07.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643.

58 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursuchtigen Ersamen. In: Pfeiffer-Belli,
Wolfgang (Hg.): Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf, S. 2f. Ders.: Hier wird angezeigt, S. 838.

589 Gemeint ist das Titelblatt des anonymen Nachdruckes zum Jetzerhandel (Abb. 16), auf dem er (als Mdnchskatze
mit Drachenschwanz) eine Hose in der Hand hélt. Diese Darstellung nahm Bezug auf eine Erzdhlung, derzufolge
Murner, nachdem er bei einer Frau entdeckt worden war, mit seinen Hosen in der Hand vor seinen Verfolgern
floh. Auf diese Darstellung (und Unterstellung) verwies er wiederholt. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen
Lutherischen Narren, V. 424/1833/S. 324. Thurau, Markus: Ein katholischer Kater, S. 189.

3% Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 14.

31 Vgl. Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 85.

592 AuBerdem noch in. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3343/4751.

116



Relevanz, sodass er ihn in sein Werk aufnahm, doch schenkte er diesem Motiv kein besonderes
Augenmerk. Die geringe Rezeption der Drachen- im Vergleich zur Katzenthematik durch seine
Gegner spiegelte sich auch in Murners Erwiderung darauf.

Mit seinen Reaktionen auf die Katzen- sowie Drachenmotivik signalisierte er verschiedene
Dinge: Zunichst zeigte er seine dezidierte Kenntnis bestimmter gegen ihn gerichteter Schriften
oder allgemeiner gegen ihn gerichteter Schmdhungen. Da er in den Holzschnitten zum
Lutherischen Narren (dazu spéter mehr) die Katzenmotivik im Allgemeinen aufgriff — sie
illustrieren den Satiretext und sind somit keine direkten Erwiderungen, verfolgen aber zum Teil
bestimmte StoRrichtungen —, bezog er sich vorrangig auf das Motiv an sich, nicht auf bestimmte
Anfeindungen. Indem er es aufgriff, entkriftete er den ihm immanenten Angriff. Um sein
Vorgehen zu rechtfertigen, signalisierte Murner, dass er sich bewusst auf das Niveau seiner
Gegner begab, insbesondere durch den dezidierten Hinweis, dass er von diesen zu einer Katze
gemacht worden sei’”>. Damit lieferte er den Nachweis, dass nicht er mit unsachlichen
Angriffen und Tiervergleichen begonnen habe. Tatsdchlich formulierte Murner selbst keine
Tiervergleiche in der Form, wie sie mit seiner Person angestellt wurden, und fiigte nur
sporadisch Wortspiele mit den Namen seiner Gegner ein. Metaphorisch sprach er Luther nur in
Ob der Konig aus England ein Liigner sei das Menschsein ab: Dort charakterisierte er ihn nicht
nur als einen Liigner’** oder ,,der bundtschiiher groBmiter, sondern auch als ,,mdrderisch*
bzw. ,,wietender vnd rasender blithund“>®>. Die Assoziation Luthers mit einem Hund steht im
Zusammenhang mit Murners Reaktion auf die Katzenmotivik, denn nachdem er Luther in der
dialogartig konzipierten Schrift drei Liigen vorgeworfen hatte, triumphierte er iiber ihn: ,,mein
luther wie gefelt dir nun dein murmaw vnd katzenkopff**s. Um die Gegensitzlichkeit seiner
und Luthers Position zu betonen, griff er die Opposition von Hund und Katze auf>®’ und
deklarierte hier die Katze als Sieger der von ihm konstruierten Gegeniiberstellung. Mit dem
Anspruch, Luther die Falschheit seiner Lehren nachweisen zu konnen, traf er nicht nur Luther,
sondern ebenso alle Anhénger dieser ,falschen® Lehre sowie diejenigen, die Murner zuvor als
Katze angefeindet hatten. Gleichzeitig entkriftete er die Schmidhung seiner Person: Wenn seine

Gegner unrecht hatten, dann waren deren Anfeindungen gegen ihn ebenfalls ungerechtfertigt.

393 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4470. Schon in der Einleitung fiihrte er aus,
dass er das ihm von seinen Gegnern zugedachte Amt des Murnars oder Narren ausiiben werde. Vgl. ebd., S. 14.
394 Vgl. z.B. die Titel von Murners Ob der Konig aus England ein Liigner sei und der Mendatia Lutheri.

395 Murner, Thomas: Ob der Kuinig v engelland ein lagner sey, S. 50/124.

3% Murner, Thomas: Ob der Kunig v engelland ein ligner sey, S. 122. Er hatte bereits angemerkt, dass Luther
ihn, seit er ,,on vrsach mein feind worden® sei, Murnar nenne. Ebd., S. 62. Mdglicherweise bezog er sich auf
Luthers Auf das iiberchristlich Buch Bock Emsers Antwort.

397 Deren Feindschaft war schon im 13. Jahrhundert sprichwértlich. Vgl. Hagen, Gottfried: Reimchronik der Stadt
Coln aus dem dreizehnten Jahrhundert, hg. v. Eberhard von Groote. K6ln 1834, V. 4056.

117



Eine weitere Methode zur Verspottung seiner Gegner, die er nur selten nutzte, war die vielfach
gegen ihn gewandte Namensinderung. Im Lutherischen Narren nannte er ,Luther>®, obwohl
er ansonsten konstant die Schreibweise ,Lut(h)er® nutzte, an einer Stelle ,,Lother* (,,Lother /
Lother bistu fro*), was diesen durch den Anklang von ,Lottern‘ moralisch herabsetzte. Dabei
handelt es sich um eine auffillig parallele Antwort auf die vorangegangene Anrede durch
,Luther (,, MVrnar / murnar find ich dich do*>*°). Dadurch, dass es sich um eine singulire, als
Reaktion konstruierte Antwort handelte — nur in diesem fingierten satirischen Dialog nutzte
Murner die Gelegenheit, Luther reaktiv mit einem Spottnamen zu belegen®”’ —, distanzierte er
sich selbst von den seinen Gegnern unterstellten Absichten, die er zuvor in Bezug auf die
Verdnderung des Namens formuliert hatte. Dieser hatte er namlich bereits zuvor ein eigenes
Kapitel mit der Uberschrift ,,Der erst reissig. Wer nit Lutherisch will sein / dem sol man seinen
namen spottlich vnd vnrechtlich verendern® gewidmet. Hierin thematisierte er nicht nur seine
eigene Umbenennung, sondern auch die des Papstes zum ,.endcrist“ oder Ecks zu einem

602 erkliren,

,gecken“®! In Bezug auf seine Person lieB er den sich hier vorstellenden Reiter
dass die Umbenennung von ,Murner‘ in ,Murnar‘ oder eine Katze geschehe, um ,,in zit dot mit
fatzen®®® / Der rélling hortz nit gern villicht / Wan man zfi im du nar spricht“®**, Seinen Feinden
legte Murner die Absicht in den Mund, die hinter der Verdnderung im Allgemeinen stehe:

Dan miisen sie sich warlich schamen / So man ires vatters namen / Also verendert in ein spot / Vnd sie der
massen nennen lot / Damit woln wir sie schellig machen [...] Das ist der beste griff vff erden / Wan sie also
gespotlet werden / Jn irem namen mit geferden / Wan sies versprechen wollen schon / So wissens nit wers hat
gethon / Vnd miisen dan in schanden ston / Von allem widersprechen lon / So hon wir dan das spil gewunnen®®,

Der einzige Gegner, den Murner in seinen Schriften durch eine feste Motivik schmihte, war

Michael Stifel, den er wegen der naheliegenden Verkniipfung des Namens als einen Stiefel

598 Einen Uberblick iiber Verdrehungen des Namens Luther gibt Schmidt, Josef H.K.: Der lautere Luther, S. 205.
59 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3463/3423.

600 Murner nutzte jedoch Wortspiele: Im Anschluss an einen Liigennachweis zog er die Schlussfolgerung, dass
,.das heiBt gelutert. Murner, Thomas: Ob der Kinig vB engelland ein ligner sey, S. 122. Neben der Leseweise
,geldutert ist auch die Wortneuschopfung ,geluthert® denkbar, was in diesem Kontext ,gelogen‘/,verfalscht* hiel3e.
01 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 132/V. 1850/1875.

602 Der Reiter ist der 16. Bundesgenosse. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1839.
Murner erweiterte damit den Kreis der 15 Bundesgenossen des Eberlin von Giinzburg, eine 1521 in Basel
erschienene Flugschriftenserie. Die 15 Einzelschriften sind (teilsweise in mehreren Auflagen) im VD16 unter den
Nummern VD16 E 95-121 verzeichnet. Jedem der Bundesgenossen widmete Murner ein eigenes Kapitel. Vgl.
ebd., V. 833-1709. Obwohl Murner sich mit dieser Serie befasste, wurde er selbst darin nicht genannt. Allerdings
konnen die Verse auf dem Titelblatt des 10. Bundesgenossen als gegen Murner gerichtet interpretiert werden, die
sich der Katzenmotivik bedienen: ,,Wan[n] man annam di} reformatz / So gschweigt man manche klosterkatz /
Die vornen lackt vnd hinden kratzt.“ Giinzburg, Eberlin: New statute[n] die Psitacus gebracht hat v dem la[n]d
Wolfaria welche betraffendt reformierung geystlichen stand. Der .X. bu[n]dtgnosz. Basel 1521, fol. Alr. Vgl.
Neukirchen, Thomas: Nachwort. In: Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 369.

603 [NJecken, plagen, quilen, zum Narren halten. fatzen. In: Martin, Ernst/Hans Lienhart: Worterbuch der
Elsdssischen Mundarten 1. Stra8burg 1899, S. 160.

604 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1856-1858.

695 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1878-1882/1884-1891.

118



bezeichnete®®. In dem einzigen Flugschriftenstreit, in dem er mit einem bestimmten Gegner
Schriften wechselte, zog Murner sie wiederholt zur Schmihung heran. Im Zusammenhang mit
dem Bild des Stiefels nutzte Murner die Katzenmotivik sogar, den Spott auf Stifel noch zu
steigern, wenn er ihn dazu aufforderte, zu ihm zu kommen, damit ,stifelen vnd katzen
ziisammen singen*“*"’. Damit machte er deutlich, dass er Stifel zwar verspottete, sich aber auf

199, Allein, weil diese ihn mit der

dem gleichen Niveau bewegte wie seine Gegner, auch Stife
Katzengestalt in Verbindung gebracht hatten, konnte er iiberhaupt den Vorschlag machen, als
Katze mit einem Stiefel zusammen zu singen. Dabei setzte er Stifel noch weiter herab: Im
direkten Vergleich werden der Stiefel als Ding und die Katze als zwar negativ besetztes Tier,
aber doch als Lebewesen, nebeneinandergestellt. Die Komik der Szene geht vorrangig von der
Vorstellung eines singenden Stiefels aus, nicht von der einer singenden Katze.

Murner duferte sich in seinen Reaktionen auf Schmédhungen nicht nur zur Tiermotivik, sondern
auch zur mit dem Spottnamen Murnar ebenfalls assoziierten Narrheit. In seiner Antwurt und
Klag griffer u.a. die Rolle des Narren auf®®, wobei er hierin Vorgaben aus Stifels Schrift folgte,
in denen der Narrenaspekt eine besondere Betonung erfahren hatte®!°. In der Einleitung zum
Lutherischen Narren kiindigte er an: ,,will ich eben der selb Murnar oder nar sein“?!!. In beiden
Féllen ging Murner unter Verweis auf die jeweils vorangegangene Schméhung auf die ihm
zugedachten Rollen ein, nahm sie an und wandte sie gegen seine Gegner.

In der Eidgenossenschaft war die Katzenmotivik fiir Murner ebenfalls von Relevanz, sodass er

in E. Roterodami auf eine Passage aus Sebastian Hofmeisers Aktenausgabe zur Disputation von

606 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2479-2630 (,,wer dem grossen narren in
den schtihen sitzet*).

607 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 41.

98 Wihrend Stifel in der Glossierung von Murners Lied Katzenkopf und Drachenschwanz als Charakteristika
Murners nannte, beschrieb er Murners Katzengestalt in Ain ander lied als Verkleidung: ,,Er wer da haim wol bliben
/ mit seinem larue[n]gschwatz / bey nacht auff decher gstigen / gleych wie ain andre Katz / vn[n] hette lassenn
bleiben / die rechte gbtlich kunst / vonn Schemen sol er schreiben da er ist in der zunfft.* Stifel, Michael: Ain
ander lied, fol. Adr. Vgl. ders.: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed, fol. A2r.

609 Fragst du mich ob ich nit der selbig murnar sei der zu straBburg gepredigt hat [...]. Ja ich bin der selbig nar.*
Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 40.

610 In Versen auf dem Titelblatt wird Murner u.a. als ,, MVRR/NARR* bezeichnet. Zudem stellte Stifel zu Beginn
seiner Schrift fest, dass Murner schon zu einer Katze und einem Drachen geworden sei und nun zu einem Affen
werde. Der Affe war ein Synonym fiir den Narren. Stifel, Michael: Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed,
fol. Alr/A2r. Rosenfeld, Helmut: Sebastian Brants ,Narrenschiff* und die Tradition der Stidndesatire,
Narrenbilderbogen und Flugblatter des 15. Jahrhunderts. In: Gutenberg-Jahrbuch 1965, S. 247. Die Verse auf dem
Titelblatt stammen nicht von Stifel selbst: Es handelt sich um ein auf Murners umgedichtetes Judaslied, das in
dieser Form erstmals 1520 in der Defensio Christianorum de Cruce erschienen war. Stifel versicherte spiter, dass
die Verse ohne sein Wissen eingefiigt worden seien. Vgl. Gnidius, Mathias: Defensio Christianorum de Cruce, fol.
c2r. Stifel, Michael: Antwort Michel Styfels, fol. A3a. Schroder, Tilman Matthias: Ein Lied und seine Folgen,
S. 59. Das Judaslied, ein im 15. Jahrhundert populdres, von einem Kirchenlied abstammendes Volkslied, wurde
1490 erstmals zur Schmihung umgedichtet. Zwischen 1520 und 1580 wurde es mehrfach parodiert, fiir satirische
Zwecke wurde es wohl erstmals in Bezug auf Murner genutzt. Vgl. Taylor, Archer: ,,O du armer Judas®. In: The
Journal of English and Germanic Philology 19,3 (1920), S. 318-321.

11 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 14.

119



613 Murner zitierte die Stelle wortwortlich und

Ilanz®'? einging, in der er Murnar genannt wurde
tibernahm dabei auch seinen Spottnamen, ohne ihn zu korrigieren. Aufféllig ist, dass er diese
Passage innerhalb seiner ansonsten lateinischen Schrift auf Deutsch zitierte. So konnte Murner
Hofmeister und dessen Schmadhungen schon durch den sprachlichen Unterschied qualitativ
abwerten und besonders hervorheben. Murner antwortete Hofmeister in der gleichen Sprache,
in der dieser ihn zuvor geschmiht hatte. Seinen Spottnamen stellte er im Folgenden nicht als
eine genuine Schmihung durch Hofmeister, sondern als eine ,evangelische‘ Eigenart dar:
Hofmeister hitte ihn durchaus ,,mit vetterliche[m] vnd rechtem nammen genennt®, aber die
,euangelischen buben* finden es in ihrem ,,diebsche[n] euangleion®, dass sie ,,frummen
biderben mannen ire nam[m]en also verkoren. Als Beleg dafiir nannte er Mt 10°'4, worin die
Aussendung der Apostel mit ihren Handlungsanweisungen beschrieben wird. Da sich dort keine
entsprechende Anweisung zur Veridnderung eines Namens findet, unterstellte er ihnen die
Verfilschung der Schrift, wodurch er ihre Rechtgldubigkeit in Frage stellte. Somit verband
Murner hier seine Reaktion auf seinen Spottnamen mit einer Schméhung gegen den
reformatorischen Anspruch der richtigen Schriftauslegung. Nach diesem Angriff positionierte
er sich beziiglich Schmihungen genereller Art in der Opferrolle: Da er nie etwas gegen
Hofmeister geschrieben oder gesprochen habe, habe er solche Schmihungen nicht verdient.
AuBerdem hétten die (direkt angesprochenen) ,evangelischen Buben‘ mit den Schmahungen
begonnen, worauf ,wir‘ reagiert hétten, was wiederum heftige Reaktionen der ,Buben‘ nach
sich ziehe. Deshalb gab er den ,Bosewichten® zu bedenken, dass andere Leute ebenso ungern
geschmiht wiirden wie sie®!®. Insgesamt diente Murner die Verwendung des Spottnamens

Murnar bei Hofmeister als Anlass fiir eine allgemeine Reaktion auf Polemiken.

Sobald Murner die Katzenmotivik aufgriff und sich aneignete, wandte er sie gezielt gegen seine
Gegner und machte deutlich, dass er sich in die ihm von ihnen zugedachten Rollen fiigte. Dabei
demonstrierte er, dass er seinerseits lediglich auf Anfeindungen seiner Gegner dieser Art
reagierte. Grundsitzlich thematisierte er spezifische Formen der Schmihung in seinen

StrafBburger Schriften stirker als in seinen Luzerner Publikationen. In Luzern besal3 speziell die

612 Die Disputation im graubiindischen Ilanz wurde unter Beteiligung des Churer Bischofs am 08.01.1526 erdffnet,
disputiert wurde am Folgetag. Sebastian Hofmeister nahm als einer der (wohl ungeladenen) Delegierten Ziirichs
teil. Diese durften am Vormittag schweigend der Disputation beiwohnen, Hofmeister wurde am Nachmittag
ausgeschlossen. Von den achtzehn vorbereiteten Thesen kamen vier zur Diskussion, ein Ergebnis konnte nicht
erzielt werden. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 100-103.

613 Vgl. Hofmeister, Sebastian: Acta vnd handlung des Gesprachs / so von allen Priesteren der Tryen Piindten im
M.D.XXVI. jar / vff Mentag vn[n] Zynstag nach der heyligen III. Kiinigen tag z@ Jnlantz im Grawen Pundt / vfs
Ansehung der Pundtsherren geschehen / Durch Sebastianum Hofmeyster von Schafthusen verzeychnet. Ziirich
1526, fol. A3v.

614 Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v.

615 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. d1r.

120



Katzenmotivik fiir Murner offenbar eine geringere Relevanz, zur Legitimation seiner eigenen
Publikationen geniigte ihm der allgemeine Verweis auf Schmdhungen. Die Intensitét, mit der
er in seinen Publikationen auf Spott reagierte, korreliert damit, dass die gegen ihn gerichteten
(anonymen) Spottschriften vorrangig in den frithen 1520er Jahren erschienen sind, also

wihrend seiner Stralburger Zeit.

4.3.3) Die bildliche (Selbst-)Darstellung ,Murners‘ im Lutherischen Narren

Die ihm von seinen Gegnern zugedachte Katzendarstellung griff Murner insbesondere im

616

Lutherischen Narren auf, worin er sie zudem bildlich umsetzte®'®. Da bei Murner Illustrationen

“617 zum Text dazugehorten®®, muss diesen ebenso

als ,,zweite Kommunikationsebene
Aufmerksamkeit geschenkt werden wie dem Text.

Murner kniipfte mit dem Lutherischen Narren nicht nur an seine Tatigkeit als Satiriker an, er
griff zudem den Spott auf, dem er sich in zahlreichen Flugschriften sowie in konkreten
Konfrontationen ausgesetzt sah. Dabei war die Satire mehr als nur eine Antwort auf seine
Gegner, er wandte sich gegen die gesamte ,lutherische‘Bewegung. Die Handlung, in der
,Murner‘ und der gro3e Narr zentrale Figuren bilden, ist episodenhaft angelegt, und lisst sich
in vier libergeordnete Szenen einteilen. Am Beginn steht die Ankunft des groen Narren, den
,Murner ,beschwort‘: Er fihrt einen Exorzismus aus und treibt dem Narren eine Vielzahl von
Gestalten aus, die in ihrer negativen Charakterisierung der Reformation zugeordnet werden,
etwa Prediger und Kirchenrduber (V. 162-1709/2479-2836). Danach sammeln sich die
,Lutherischen‘ Truppen, die kirchliches Gut pliindern und schlieBlich auf die von ,Murner*
verteidigte Burg stoBen. Nach Verhandlungsgesprichen und dem Versprechen, ,Luthers’
Tochter heiraten zu kénnen, schlie8t ,Murner* sich seinen Gegnern an (V. 1710-2478/2837-
3979). Zum Vollzug der Hochzeit kommt es jedoch nicht, weil ,Luthers® Tochter krank ist,
Murner verstoft sie (V. 3980-4315). Am Ende sterben sowohl ,Luther* als auch der grof3e Narr,
wobei ,Luther als Ketzer ohne Sakramente stirbt und verscharrt wird, der gro3e Narr hingegen

ein christliches Begribnis erhilt (V. 4316-4795)°".

616 Heger sieht in Murner eine Doppelbegabung als Autor und Illustrator seiner Werke. Solche Uberlegungen
betreffen nur einen Teil seiner Werke. Es ist etwa bekannt, dass die Holzschnitte der Geuchmat von Ambrosius
Holbein stammen. Vgl. Heger, Hedwig: Der Meister der Murner-Zeichnungen. In: Norbert Bachleitner, Alfred
Noe und Hans-Gert Roloff (Hg.): Beitrdge zu Komparatistik und Sozialgeschichte der Literatur. Festschrift fiir
Alberto Martino. Amsterdam/Atlanta 1997 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis 26), S. 545. Miinch, Birgit Ulrike:
Der Korper des Narren, S. 75, Endnote 50. Es lésst sich davon ausgehen, dass er, wie andere zeitgendssische
Autoren, an der Konzeption der Druckgrafiken beteiligt war. Viele wurden vermutlich fiir den Lutherischen
Narren neu geschaffen. Vgl. ders.: Periculos Catus, S. 197f. Sondheim, Moriz: Thomas Murner als Illustrator. In:
Frankfurter Biicherfreund. Mitteilungen aus dem Antiquariate Joseph Baer 9 (1911), S. 78.

617 Heger, Hedwig: Ideologisch vereinnahmt, S. 142.

618 Vgol. Heger, Hedwig: Der Meister der Murner-Zeichnungen, S. 540.

619 Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 348-350.

121



In dieser Satire, der ,,geistreichste[n] Anklageschrift gegen die Reformation schlechthin und

«620 st die Katzenmotivik zwar

zugleich Murners literarische Abrechnung mit seinen Gegnern
nur ein Aspekt unter weiteren, den er aufgriff, er ist jedoch der auffalligste. Der fiktionale
,Murner‘, der dort auftritt, wird in den illustrierenden Holzschnitten ausschlieB3lich als Katze in
Monchskutte dargestellt — also in genau der Art, in der der reale Murner durch seine Gegner
karikiert wurde. Die Katzengestalt erscheint auf 1/3 (17 von 52, das Titelblatt nicht mitgezéhlt)
der Holzschnitte, die dem Text beigegeben sind. Die 52 Illustrationen der Satire sind eine
Besonderheit innerhalb der kontroverstheologischen Publizistik: Sie sind katholischerseits die
wohl erste bildliche Reaktion auf die Reformation®?!.

t%22, er aktualisierte mit dem Lutherischen

Alle fiinf Narrensatiren Murners sind reich illustrie
Narren die fiir ihn gewohnte Form, sowohl in Hinblick auf die literarische Gattung als auch auf
ihre Illustrierung. Damit steht der Lutherische Narr in Kontinuitit zu seinen publizistisch
erfolgreichen Narrensatiren — trotz der verschiedenen Umstdnde, unter denen sie entstanden
waren. Mit Hilfe dieser Kontinuitét wertete er zugleich die Relevanz der Reformation und der
Person Luthers ab: Es handelte sich bei den Lehren Luthers demnach um gewohnliche
Narrheiten, denen Murner sich bereits zuvor in seinen Narrensatiren gewidmet hatte.

Da Holzschnitte eine Seltenheit in Murners kontroverstheologischem Werk sind, fallen sie im
Lutherischen Narren durch ihre Quantitit sowie ihre Bezugnahme auf die Karikatur Murners
auf. Dabei handelte es sich jedoch um keine Darstellung seiner selbst in Katzengestalt, sondern
des durch den Autoren Murner gestalteten fiktionalen ,Murners‘. Eine Verbindung zwischen
Murner und ,Murner‘ bestand iiber die Namensgleichheit hinaus insofern, als dass die Satire
stark von der Biographie Murners beeinflusst war und aus seinen Erfahrungen mit seinen
Gegnern entstand. Ebenso wie in den Flugschriften der Reformation keine strikte Trennung von
Realitdit und Fiktion erfolgte (fiir ihre Funktion als Propaganda wurden sie miteinander
kombiniert), gehen auch bei Murners Werken die Positionen von Murner als Autor und
,Murner* als literarische Figur ineinander iiber. Weil literarische Texte als Produkte ihres
Autors immer die Einstellung des Autors zur Welt erkennen lassen und fiktionale

d623

Verfremdungen immer auch ihrem (realen) Ursprung verhaftet sind®~, sind die Holzschnitte

620 Heger, Hedwig: Ideologisch vereinnahmt, S. 132.

621 Vgl. Miinch, Birgit Ulrike: Der Korper des Narren, S. 65.

622 Vgl. Miinch, Birgit Ulrike: Der Korper des Narren, S. 66. Narrenbeschwérung (Straburg 1512), Schelmenzunft
(Frankfurt 1512), Die Miihle von Schwindelsheim (StraBburg 1515), Geuchmat (Basel 1519) und der Lutherische
Narr liegen ediert in der Reihe Thomas Murners Deutsche Schriften vor.

623 Vgl. Iser, Wolfgang: Representation: A Performative Act. In: Murray Krieger (Hg.): The Aims of
Representation. Subject / Text / History. New York 1987 (= Irvine Studies in the Humanities 2), S. 224. Po-chia
Hsia, Ronnie: Anticlericalism in German Reformation Pamphlets: A Response. In: Peter A. Dykema/Heiko A.
Oberman (Hgg.): Anticlericalism in Late Medieval and Early Modern Europe. Leiden/New York/Kéln 1993 (=

122



mehr als nur Illustrationen zu einem rein fiktionalen Text. Die Abbildungen lassen sich nicht
direkt auf Murner iibertragen, doch verweisen sie auf ihn. In ihnen nahm er die auf ihn gemiinzte
Katzenmotivik in sein Werk auf, um sich gegen diese zur Wehr zu setzen.

Murner {ibernahm die Monchskatze als Bildprogramm von seinen Gegnern und integrierte sie
in seine Satire. Indem er sie seinem Text als Illustration beigab, konnte er sie in einem gewissen
Malle lenken, da er seinem Publikum eine bestimmte Vorstellung vorgab und diese nicht der
freien Phantasie seiner Leser iiberlieB®?*. Zwar sind die Bilder dem Text untergeordnet und
ohne Kontext oft nicht zu verstehen, doch haben sie, fiir sich genommen, zum Teil bereits einen
polemischen Charakter. Verbunden waren sie stets mit der Selbstpersiflage Murners, die er

bereits in seinen anderen Satiren praktiziert hatte®%

, sodass er seinen Lutherischen Narren auch
diesbeziiglich in seine Narrensatiren einreihte.

Schon das Titelbild stellt ,Murner® als Mdnchskatze dar (Abb. 21), wodurch die Gestalt
,Murners® von vornherein vorgegeben ist. In diesem zu Beginn des Satiretextes wiederholten
Holzschnitt erscheint ,Murner* triumphierend auf dem groflen Narren stehend oder kniend. Es
war ,Murner‘ in der adaptierten Katzengestalt, der liber die lutherische Narrheit siegte, womit
er gleichzeitig verdeutlichte, dass seine eigene polemische Darstellung als begriindete Reaktion
zu verstehen sei. In spezifischer Weise kann diese Pose, ebenso wie weitere Abbildungen des
auf dem Boden liegenden Narren, als Umkehrung der Darstellung Murners im Murnarus
Leviathan gedeutet werden®?®, wo er als der von Luther Besiegte karikiert worden war. Damit
wire das Titelblatt sowohl eine allgemeine Stellungnahme gegen die Reformation und ihre
Schméhungen als auch eine gezielte Reaktion auf ein bestimmtes Werk.

Begleitet wird die Szene von einem Spruchband, auf dem steht: ,,Interdum simulare stultitium
prudentia summa“%2’. Murner ordnete sich und seine Satire auf diese Weise in einen Kontext
ein, in dem ihm kein Vorwurf der Narrheit gemacht werden konnte. Immerhin charakterisierte
er seine eigene Narrheit sowohl als Ausweis der Klugheit als auch als vorgetduscht, indem er

sie als freiwillig angenommene Narrheit auswies, nicht als eine tatséchliche. In der Konzeption

Studies in Medieval and Reformation Thought 51), S. 493. Die Haltung des Autors zur wirklichen Welt spiegelt
sich auch darin, welche Elemente er aus dieser fiir seinen fiktionalen Text auswahlt. Der jeweilige Text beinhaltet
immer eine Auswahl aus verschiedenen sozialen, geschichtlichen, kulturellen und literarischen Systemen, die
auBerhalb des Textes als Referenzrahmen bestehen. Vgl. Iser, Wolfgang: Feigning in Fiction. In: Mario J.
Valdés/Owen Miiller (Hgg.): Identity of the Literary Text. Toronto/Buffalo/London 1985, S. 206f.

624 Die Vorstellung des Lesers von der fiktionalen Welt wird durch die (textliche) Darstellung dieser Welt gelenkt,
doch gibt es immer eine Vielzahl moglicher Interpretationen. Vgl. Iser, Wolfgang: Feigning in Fiction, S. 220/223.
625 Vgl. Bissler, Andreas: Sprichwortbild und Sprichwortschwank. Zum illustrativen und narrativen Potential von
Metaphern in der deutschsprachigen Literatur um 1500. Berlin/New York 2003 (= Quellen und Forschungen zur
Literatur- und Kulturgeschichte 27 (261); Diss. 2001/2002), S. 134.

626 Vgl. Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 99.

627 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 10. Murner konnte die Bekanntheit des weit
verbreiteten Spruches voraussetzen. Erasmus von Rotterdam griff ihn ebenfalls auf. Vgl. ebd., S. 323.

123



des Bildes nahm er zudem eine Trennung vor zwischen einerseits der ,gewohnlichen® Narrheit,
von der Murner sich nicht ausschloss und andererseits der lutherischen Narrheit, {iber die
,Murner‘, und damit Murner als Autor dieser Schrift, triumphierte.

Wihrend der Titelholzschnitt programmatischer Natur ist, sind die anderen Holzschnitte starker
mit dem Satiretext verbunden und greifen einzelne Textelemente illustrativ auf, sodass in den
Illustrationen eine sehr konzentrierte und plakative Darstellung ,Murners‘ erfolgt. Einmal
erscheint ,Murner‘ etwa als Geiger (Abb. 22), womit Murner den Vorwurf aufgriff, im Dienste

des Papstes zu stehen und dessen Botschaften unkritisch zu verbreiten®?®

. Moglicherweise
reagierte Murner hier (auch) auf das Titelbild des Wolffgesangs, auf dem er ebenfalls als
Monchskatze mit Geige dargestellt wurde (Abb. 20). Dass die Motivik des Papstgeigers eine
Reaktion war, bestitigte er im begleitenden Text: Die Anhdnger Luthers seien diejenigen
gewesen, die ihm zum Amt des pipstlichen Geigers verholfen hitten®?’. Somit iibernahm er die
Motivik nicht unkommentiert, sondern legte ihren Ursprung offen.

Die Abbildungen ,Murners* setzten nicht nur textliche Reaktionen auf feindliche Schméhungen
bildlich um, sondern dienten auBerdem dem Angriff und der Kritik. Im Kapitel zur Besserung
und Reform von Predigten der Bettelmonche®* (zu denen Murner als Franziskaner zihlte und
damit auch ,Murner®) erscheint er, neben einem Monch sitzend, als anddchtiger Zuhdrer des
predigenden groBBen Narren (Abb. 23). Er wird als aufgeschlossen fiir dessen Ideen dargestellt,
so abstrus die Vorschlidge auch seien mogen. Immerhin ist es hier ein Narr, der vor Geistlichen
predigt, sodass die vorgeschlagenen Neuerungen ohne eine Begriindung als nérrisch deklassiert
werden konnen. Die Tatsache, dass sich eine Katze unter den Zuhorern befindet, verstiarkt den
Eindruck der Absurditét noch zusétzlich.

Im zweiten Handlungsabschnitt stilisierte Murner sein literarisches Pendant mit Hilfe der
Holzschnitte zum alleinigen Verteidiger des Glaubens gegen die Angriffe ,Luthers® und dessen
Anhinger — Verblindete hat ,Murner* in der Satire nicht. In einer Szene steht er etwa in direkter
Opposition zu ,Luther® (Abb. 24) und wirkt {iberlegen: Zum einen steht er selbst etwas hoher
als ,Luther*, zum anderen befindet er sich innerhalb einer massiven Burg®!, wihrend ,Luther

als Krieger draulen ganz allein steht. Einige Zeit spiter erscheint ,Murner wieder als

628 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 326.

62 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 815-818. Murner spricht von
,Bauchgenossen‘, den Bundesgenossen, die sich noch im Bauch des Narren befinden. Vgl. ebd., V. 792.

630 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 86.

831 Murner persiflierte es an dieser Stelle nicht Luthers Lied Ein feste Burg ist unser Gott (entstanden wohl 1529),
sondern bediente sich militdrischer Motivik, die insbesondere in der Polemik der Reformationszeit weit verbreitet
war. Vgl. Headley, John M.: Introduction. In: ders. (Hg.): Responsio ad Lutherum 2. New Haven/London 1969 (=
The Complete Works of St. Thomas More 5,2), S. 862. Mager, Inge: Martin Luthers Lied ,,Ein feste Burg ist unser
Gott“ und Psalm 46. In: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie 30 (1986), S. 95.

124



Verteidiger der Burg, sieht sich aber diesmal allein einer Ubermacht von Kriegern gegeniiber
(Abb. 25). Statt resigniert aufzugeben und sich der Mehrheit anzuschlieBen — andernorts hatte
Murner das Argument der Quantitdt in zu Gunsten der Romischen Kirche gegen die Minderheit

der Anhinger der Reformation angefiihrt®?

—, trotzte ,Murner‘ erfolgreich der sich ithm
bietenden Ubermacht. Dabei verwies die geschilderte fiktionale Szene auf das Engagement des
realen Murners, der sich, ebenfalls auf sich allein gestellt, fiir die Romische Kirche einsetze®>>.
Zu einem Kampf mit ,Murner* kommt es trotz der militdrischen Motivik und der
Belagerungssituation nicht, die Auseinandersetzung zwischen ihm und ,Luther® verlduft rein
verbal®**. Obwohl ,Murner* in der zweiten Belagerungsszene bewaffnet ist, wird er seinen
Feinden gegeniiber mit einer einladenden Geste dargestellt. Erst durch den Text wird klar, dass
Friedensverhandlungen stattfinden und ,Murner fiir die Hand der (zu diesem Zeitpunkt rein
fiktiven) Tochter ,Luthers® (Adelheid) bereit ist, seinen Widerstand aufzugeben und sogar
selbst ,lutherisch® zu werden®®. Zu einer Entscheidungsschlacht kam es nicht, sodass es hier
zwar nicht zu einem Sieg ,Murners‘ kommen konnte, aber auch nicht zu einer Niederlage.

Im Zusammenhang der EheschlieBung ,Murners‘ mit Adelheid erscheint ,Murner u.a. als
galanter Werber (Abb. 26) und als Vorsitzender der Hochzeitsgesellschaft (Abb. 27). Hier
nutzte Murner die Katzengestalt des Brautigams, um die Priesterehe zu kritisieren und zu
persiflieren. Diese Kritik gestaltete Murner {iber die Grundkonstellation hinausgehend, dass die
Monchskatze ,Murner® weder als Katze noch als zolibatir lebender Kleriker heiraten konnte,
und widmete der Hochzeit einen eigenen Handlungsstrang. Ein besonderes Augenmerk auf die
Thematik der Priesterehe richtete er dadurch, dass er die Géste der Hochzeitsgesellschaft

636

explizit als Geistliche mit ihren Frauen identifizierte Der inszenierten Anndherung

632 Vgl. Murner, Thomas: Ob der Kunig vB engelland ein lugner sey, S. 72f.

633 Murners‘ Opposition und Engagement gegen ,Luther‘ wird als groBes Hindernis dargestellt: ,,Hat sich in ein
starck schlof3 gethan / Verbolwerckt vnd verriglet hart / Vnd z der weren nichtz gespart / Was nur der luther sagt
vnd schreibt / Sein gesp6t vnd iuff [Hohn K.H.] daruB treibt / Kiinnen wir in nit bezwingen / So wiirt vnf3 nimer
me gelingen / Er hindert vnB in allen dingen [...] Dan alle die weil der miinch bleibt / Vnd solch gespot hie vB vnB3
treibt / So went er von vnf3 manchen man / Das vnser bunt nit mag bestan / So lang so kurtz laf3t er nit ab / Als lang
ich in erkennet hab.* Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3321-3328/3415-3420.

634 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3300-3978.

635 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3720-3737. Da Luther erst 1525 heiratete,
wurden ithm an dieser Stelle der Bruch seines Zolibates und ein illegitimes Kind unterstellt. Vgl. Pettegree,
Andrew: Brand Luther, S. 19. Gerade weil es sich um eine rein fiktionalen Ausgangssituation handelte, konnte
Murner seinen ,Murner‘ gefahrlos die fiktiven Zugestdndnisse von Heirat und Konversion machen lassen.

636 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4059-4064. Ab 1520 wurde die Priesterehe
in Flugschriften und Predigten thematisiert — Murner hatte sie, die den Glauben nicht beriihre, als sinnvoll
charakterisiert. Ende 1523 heiratete mit Anton Firn der erste Priester in StraBburg. Vgl. Murner, Thomas: Von
dem babstenthum, S. 49f. Buckwalter, Stephen E.: Die Priesterehe in Flugschriften der friihen Reformation.
Giitersloh 1988 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 68; Diss. 1996), S.221-231. Anfang 1524
soll Murner ein Spottlied auf verheiratete Priester verdffentlicht haben. Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de
Sébastien Brant, S. 81. Wencker, Johann: Summarische Chronik und Zeitregister der Statt Strassburg, hg. v. Léon
Dacheux. In: Mitteilungen der Gesellschaft fiir Erhaltung der geschichtlichen Denkméler im Elsass. 2. Folge 15

125



,Murners® an die Gruppe der verheirateten Geistlichen zum Trotz wird er schlieflich doch
keiner von ihnen, da er es im Gegensatz zu ihnen im weiteren Verlauf der Satire vermeidet, die
Ehe mit Adelheid zu vollziehen. Er selbst kann das Zglibat einhalten®’, indem er sie noch in
der Hochzeitsnacht verstdBt, da sie den ,,grindt“®3® habe (Abb. 29). Mit diesem Bruch ist eine
Wiederaufnahme der Beziehung (auch zu ,Luther* als Brautvater) ausgeschlossen. Dabei zeigt
,Murner* sich nicht nur kdrperlich (er ist es, der verjagt), sondern auch moralisch tiberlegen: Er
ist der Gesunde, sie hat die Geschlechtskrankheit, die auf eine unmoralische Lebensfithrung
schlieen ldsst, die iiber ihre Bereitschaft hinausgeht, einen Geistlichen zu heiraten. IThre
Diskreditierung trifft wiederum auch ihren Vater ,Luther‘. ,Murner® hingegen widerstand den
Verlockungen und erwies sich als standhaft — er war kein wolliistiger Kater.

In der Rolle eines Geistlichen, diesmal in der Ausiibung seelsorgerischer Tatigkeiten, begegnet
,Murner‘ wieder am Schluss der Satire in zwei parallelen Szenen, zunédchst erscheint er an
,Luthers® Sterbebett (Abb. 30). Dem Bild allein kann nur entnommen werden, dass ,Murner*
,Luther gestikulierend etwas erklért. Im Zusammenhang mit der Kapiteliiberschrift, dass dieser

ohne Sakrament sterben wolle®’

, entsteht der Eindruck, dass ,Murner‘ ihn vergeblich davon
abzubringen versucht — er erscheint als engagierter Seelsorger. Schliefich stirbt ,Luther‘als
Ketzer, was ,Murners‘ Verhalten ihm gegeniiber radikal verdndert, das vom Bemiihen um ihn
in vollige Ablehnung umschldgt: Laut ,Murner® gehore ,Luther’, der der Christenheit
Zwietracht gebracht habe und die Sakramente ablehne, ins ,ScheiBhaus*®*’. Ganz plakativ wird
diese Szene im folgenden Kapitel (,,wie dem luther sein leibfal mit einem katzengeschrei
begangen wiirt“®*!) illustriert (Abb. 28): ,Luthers* Fall in den Abort wird von ,Murner* und drei
weiteren Katzen musikalisch begleitet. Luthers Schméhung wird hier sowohl in Form des

schiandlichen ,Begrébnisses‘ als auch des von ,Murner* aufgefiihrten Charivaris umgesetzt. Im

Text wird das Charivari erklért: ,Murner® sei seit seiner Katzenwerdung von den anderen

(1892), S. 151. Specklin (1536-1589) berichtet, dass Murner, als sich ,,vil eheweiber genommen hatten und ausz
den closter gingen [...] vil seltzam spotliche reimen und carmina® verdffentlicht habe. Er beschrieb auch die
Hochzeitsepisode aus dem Lutherischen Narren, einem ,,schimpflich buch [...] darin er sich selbs vexiert®. Reuss,
Rodolphe (Hg.): Les Collectanées de Daniel Specklin (Fortsetzung und Schluss). In: Bulletin de la Société pour la
Conservation des Monuments Historiques d'Alsace 2.Sér. 14 (1889), S. 319. Vgl. Meurer, Peter H: Specklin
(Speckle), Daniel (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 24. Berlin 2010, S. 638.

637 Abb. 28 kann als Unterweisung von ,Murners‘ Katzenkindern gedeutet werden, doch ruft ,Murner‘ im
Satiretext ,alle Katzen® zum Gesang herbei. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren,
V. 4467-4491. Miinch, Birgit Ulrike: Periculos Catus, S. 214f.

38 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4275. Wohl ein Hautausschlag, der auch in
Verbindung mit einer Geschlechtskrankheit auftreten konnte. Vgl. Goebel, Ulrich/Anja Lobenstein-
Reichmann/Oskar Reichmann (Hgg.): Frithneuhochdeutsches Worterbuch 7,1. Berlin/New York 2001, Sp. 436.
Murner verweist auf eine Erbkrankheit (,,erbgrindt®), die Adelheid von einem Elternteil (wohl ,Luther*) geerbt hat
und selbst weitervererben wird. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 282.

639 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 286.

640 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4440-4448.

641 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 296.

126



Menschen missachtet worden. Diese Leute kdmen nicht zum Begribnis, wenn sie neben
,Murner‘ als Katze stehen miissten. Deshalb lade er andere Katzen ein, um ,Luther® durch ithren

642 Dieses Charivari ist in besonderem Maf3e

Gesang ein angemessenes Begribnis auszurichten
an ,Murner* als Katze gekoppelt, der es initiierte und daran mitwirkte. Die Moglichkeit dazu
hatte die gegnerische Assoziation Murners mit der Katze erdffnet, worauf er hinwies: ,,Wan ich
nit ein katze wer / Wie kiint ich also mauwen her / Jch kann ietzunder erst erkennen / Warumb
sie mich den murmauw nennen / Das ich kan also mauwen schon.“®** Damit wandte Murner
hier die Schméhung seiner Person durch Unterstiitzer Luthers um und nutzte sie seinerseits zum
umfassenden Angriff. Ziel seines Spottes war vorrangig Luther als Urheber der
Auseinandersetzung, doch wurden dessen Anhdnger dadurch ebenfalls verspottet. Analog zur
Todesszene ,Luthers® erscheint ,Murner‘ danach am Sterbebett des groflen Narren (Abb. 31).
Da dieser nicht als Ketzer stirbt, erhilt er ein ehrenhaftes Begribnis®**. Eine Schmihung durch

,Murner‘ wie im Falle ,Luthers® war hier nicht nétig, durch den Kontrast der beiden Szenen

wird die Verwerfung der lutherischen Lehre noch betont.

Murner machte mit Hilfe der Holzschnitte bereits auf den ersten Blick, auch ohne die Lektiire
des umfangreichen Werkes, deutlich, dass er die Fiille der Schmihungen seiner Person in Text
und Bild kannte. Dariiber hinaus zeigte er sich iiber Flugschriften informiert, die sich nicht
gezielt gegen ihn wandten. Mit diesen setzte er sich ebenfalls auseinander, seiner Persiflage auf
die 15 Bundesgenossen des Eberlin von Giinzburg gab er etwa viel Raum. Diese offensichtliche
Kenntnis der gegnerischen Publizistik war, verbunden mit der Aufnahme der Katzenmotivik,
zugleich eine wichtige Begriindung fiir seine eigenen polemischen Angriffe: Mit Hilfe der
Rolle, die ihm von seinen Gegnern zugedacht wurde, verteidigte er sich gegen Angriffe, die
sowohl gegen seine Person als auch das bestehende kirchliche System gerichtet waren. Indem
er mit der Gestaltung ,Murners® die Katzenrolle aufgriff, konnte er die der Katze
zugeschriebenen Eigenschaften iibernehmen und diese in die Art seiner Reaktionen einflie3en
lassen, also gegen seine Gegner wenden und damit umkehren®’. Unter dem Deckmantel der
Katzenmotivik konnte er seine Angriffe auf einer anderen Ebene fiihren als wenn er eine (auf
ihn verweisende) menschliche Gestalt gewahlt hitte. Immerhin war es innerhalb der Satire nicht
Thomas Murner, der Franziskanermdnch und Doktor beider Rechte, der die Angriffe seiner

Gegner parierte, sondern eine Katze, die keine Riicksicht auf ihren eigenen Rang oder sonstige

842 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4470-4504.

643 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4492-4496.

644 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4663ff.

645 Jch bin ein katz vnd hab kein sin / Darumb ich grob mit worten bin / Hetten sie mich lon ein menschen bleiben
/ Ich wolt die groben wort nit treiben.* Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 2664-2667.

127



Verantwortlichkeiten nehmen musste. Die Aneignung der Katzenrolle prigte die Satire
grundlegend und bedingte die Gestaltung seiner Polemik. Dabei wéhlte er sehr wohl aus,
welche Eigenschaften er aufgriff und welche er verwarf. Die Aggressivitit einer Katze nahm er
beispielsweise in Anspruch, doch verwahrte er sich etwa gegen die ihr zugeschriebene
Hinterhiltigkeit dadurch, dass er einen offenen Kampf mit seinen Feinden suchte®*.

Das plakative Aufgreifen der Katzenkarikatur zielte darauf, diese zu entkréften: Murner
kokettierte damit, dass seine Feinde ihn damit nicht trifen und der Angriff auf seine Person
keinen Erfolg hitte. Immerhin war es gerade sein ,Murner’ in Katzengestalt, der dem

gegnerischen Angriff standhielt und schlieBlich iiber ,Luther* triumphierte®*’

, Was er seinen
Lesern sowohl im Text als auch in den Bildern vorfiihrte. Da die Katzenmotivik auch in den
folgenden Jahren weiter rezipiert und zu seiner Schmihung herangezogen wurde, hatte Murner
in dieser Hinsicht jedoch keinen Erfolg. Vordergriindig lésst sich dies damit erklaren, dass der
Lutherische Narr bald nach Erscheinen verboten und wegen seiner Konfiszierung keinem

breiten Leserkreis bekannt wurde®*®

. Unter der Annahme, dass Satiren in der Regel ein breiteres
Publikum erreichten als ernste Schriften®®, hiitte die Satire als generelle Abrechnung mit seinen
Gegnern und das Bildprogramm im Besonderen prinzipiell eine weite Verbreitung erfahren
konnen. Allerdings war seine Karikatur als Katze bereits verbreitet und etabliert. Sie war ein
leicht einprdgsames Motiv, hatte ,,im Symbolsystem des reformatorischen Konfliktgefiiges
[ihren] festen Platz*®>® und entsprach der Schmihung anderer Kontroverstheologen, die
ebenfalls mit Hilfe der Tiermotivik angegriffen wurden. Dariiber hinaus hatte er in seinen

verschiedenen Publikationen durchblicken lassen, dass ihn die Verkniipfung mit der

Katzengestalt drgerte. Sie war ein erfolgreiches Mittel zu seiner Schméhung.

4.4) Fazit
Da Murner bei seinen Schriften vollige Gestaltungsfreiheit besal3, ist davon auszugehen, dass

er sowohl in seinem weitgehenden Ignorieren als auch im Aufgreifen von Schméihungen, wie

846 Vgl. Schillinger, Jean: Narr und Narrheit, S. 85f.

%47 Dieser Triumph wurde von Murner sowohl auf moralischer (z.B. die Szene der Hochzeitsnacht) als auch auf
physischer Ebene (die ,Beerdigung‘ Luthers) gestaltet. Die Aufnahme der Katzengestalt kann als ein Versuch
gewertet werden, diese von der Polemik seiner Gegner zu 16sen und als sein Markenzeichen oder Wappentier
umzuwerten. Vgl. Ziechmann, Elga: Luther im Bilderkampf, S. 157. Falls er dies tatsdchlich beabsichtigt haben
sollte, verfolgte er dieses Vorhaben jedoch nur im Lutherischen Narren.

648 Rezipiert wurde die Satire dennoch, wie die Novella (1523) beweist. Vgl. Neukirchen, Thomas: Nachwort. In:
ders. (Hg.): Karsthans, S. 295. Darin wird ,Murner* als Exorzist zum vermeintlichen Geist des Karsthans gerufen,
der sich schlieBlich als Geist des groen (Lutherischen) Narren herausstellt. Als Bufle fiir seine Siinde auf dem
Sterbebett soll er einen Narren verschlucken — am Ende verschlingt er ,Murner‘. Aulerdem gibt es verschiedene
Anspielungen auf Murners Satire, z.B. auf das Charivari zu ,Luthers‘ ,Begrédbnis‘, sowie etwa Ob der Konig aus
England ein Liigner sei. Vgl. 0.A.: Nouella, V. 454-456/7441/761-764/9571/962/10441/1064-1067.

49 Vgl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 75.

650 Heger, Hedwig: Ideologisch vereinnahmt, S. 129.

128



speziell der Katzenmotivik, in der Art reagierte, die ihm jeweils als geeignet erschien.
Insgesamt entwickelte er keine stringente Strategie zur Abwehr der Katzenmotivik, sondern
reagierte situationsspezifisch auf das, was gerade Relevanz fiir ihn besal.

Sobald Murner sich gegen Schmidhungen wandte, positionierte er sich deutlich in einer
Opferrolle als ungerechtfertigt bzw. in ungebiihrlichem Malle von seinen Feinden
Angegriffener. Besonders nachdriicklich verfolgte er diese Strategie im Stra3burger Kontext,
wenn er sich in den dort bekannten Familienverband der Murner einordnete — verbunden mit
der impliziten Forderung, dagegen einzuschreiten. Dementsprechend griff er das Katzenmotiv
in seinen Schriften zumeist nur dann auf, wenn er situativ auf bestimmte Gegner oder
Anfeindungen reagierte, und libernahm es somit nicht als ein festes Stilelement, um es
moglicherweise dauerhaft zu entkriften. Zudem zeigt sich, dass er darauf fast ausschliellich in
seinen deutschsprachigen Werken einging. Dies erklart sich nicht nur mit der vergleichsweise
geringen Anzahl seiner lateinischen kontroverstheologischen Schriften, sondern griindet
darauf, dass seine Feinde diese Motivik vorrangig in deutschen Schriften gegen ihn heranzogen;
er antwortete auf gegen ihn vorgebrachte Polemik in der gleicher Sprache — besonders deutlich
wird dies in E. Roterodami — und somit vor dem potenziell gleichen Publikum. Weil er stark
selektierte, worauf er reagierte und er speziell den Aspekt der Katzenmotivik immer nur
vereinzelt aufgriff, konnte er ihn gezielt einsetzen: In die Rolle der Katze lieB3 er sich nicht
driangen, vielmehr war er es selbst, der entschied, wann und in welcher Art er die Rolle des (als
Katze) Geschmihten aufgriff und somit als Teil seines self-fashioning gestaltete. Insofern ist
sein Umgang mit dem Katzenmotiv immer als ein Reflex seines individuellen Umgangs mit der
gegen ihn gerichteten Polemik zu sehen.

Insbesondere dann, wenn er die Katzengestalt flir seine Zwecke in Anspruch nahm, nutzte er
sie seinerseits, um seine Feinde mit ihrer Hilfe anzugreifen. Gleichzeitig konnte er seine eigene
Polemik legitimieren, wenn er auf dem gleichen Niveau (re)agierte, auf dem seine Gegner ihn
zuvor verspottet hatten. Murner erniedrigte seine Gegner, wenn er sie mittels der von ihnen
tibernommenen Katzengestalt angriff, was er besonders plakativ in der Satire vom Lutherischen
Narren umsetzte. Alles, was er ,Murner‘ in der Satire tun lie3, bekam durch die Katzengestalt
einen zusdtzlich grotesken und schmdhenden Charakter und wurde dadurch noch betont.
Schméhungen, wie etwa ganz eindriicklich das Charivari zum ,Begrdbnis‘ ,Luthers’
funktionierten vor allem deshalb, weil Murner die Katzengestalt mit den ihr immanenten
Assoziationen und Zuschreibungen tibernommen hatte. Dabei diente Murner die fiktionale
Tiergestalt auch zur Distanzierung, trotz der engen Verbindung zwischen Murner und

,Murner‘: Wihrend in Hinblick auf die von Murner iibernommene Rolle des Narren eine

129



Identitdt zwischen Murner und ,Murner‘ denkbar ist, funktioniert dies mit der Rolle der Katze
nicht. Sobald er die ihm zugedachte Rolle der Katze annahm, betonte er, dass eben nicht der
reale, menschliche Murner die beschriecbenen Handlungen vollzog. Murner stellte
dementsprechend nicht sich selbst als Katze dar, sondern gestaltete die auf ihn verweisende
Figur des ,Murner‘. Mit Hilfe seines ,Murners‘ und der der Katze zugewiesenen Eigenschaften
attackierte er seine Gegner, ohne Riicksicht auf seine eigene Stellung nehmen zu miissen, zumal
er mit der Satire ein Genre gewahlt hatte, das thm grof3e Freiheiten ermoglichte. Dabei schopfte
er aus den ihm zur Verfiigung stehenden Mitteln der Publizistik und gestaltete in der
Verbindung von Text und Bild diesen umfassenden Angriff. Er iibernahm die Gestalt der Katze
ostentativ als Teil seines self-fashionings, um sie zu lenken und als Waffe gegen seine Feinde

zu wenden.

130



5) Murners Druckereien

Der Lutherische Narr war die letzte Schrift, die Murner in Stra3burg veroffentlichen konnte.
Sein bisheriger Drucker Johannes Griininger weigerte sich danach, weitere Schriften von ihm
anzunehmen, sodass er keine Moglichkeit mehr hatte, seine Schriften in Straburg zu
publizieren®!. Deshalb tat er einen sehr ungewdhnlichen Schritt, um auch weiterhin die
Verbreitung seiner Werke gewihrleisten zu konnen: Er richtete seine eigene Druckerei ein.

652 oder Kloster in ihren

Zwar war es kein Einzelfall, dass Geistliche als Drucker titig wurden
Réaumlichkeiten Druckereien einrichteten und Ordensangehdrige selbst dort arbeiteten, doch
geschah dies, vor allem in Bezug auf die Franziskanerkonventualen, nur selten®>. Aber auch
innerhalb der Gruppe der Kontroverstheologen war Murner ein Sonderfall, da er (nahezu) der

einzige war, der diesen Weg beschritt®>. Insofern ist es auffillig, dass Murner gleich in drei

651 Explizite Druckverbote waren dafiir nicht urséchlich, da die erste Zensurordnung StraBburgs mit dem Verbot
von Schméhschriften im September 1524 erlassen wurde, ca. drei Monate nachdem Murner bereits wegen seiner
eigenen Druckerei in einen Konflikt geraten war. Vgl. Ausziige aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 04.06.
und 12.09.1524. In: Kastner, Ruth (Hg.): Quellen zur Reformation 1517-1555. Darmstadt 1994 (= Ausgewéhlte
Quellen zur Deutschen Geschichte der Neuzeit. Freiherr vom Stein-Gedichtnisausgabe XVI), S. 100-102. Iserloh,
Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 29. Weber, Hanna-Christina: Buchdrucker. In: Helga Schnabel-Schiile
(Hg.): Reformation. Historisch-kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart 2017, S. 105. Zu den Hintergriinden
der Weigerung Griiningers sowie seines Publikationsverbotes s.u. S. 229ff.

62 In Landshut hatte sich z.B. Johann Weyssenburger, ebenfalls ein geweihter Priester, bereits 1512 als Drucker
niedergelassen (er war bis 1533 tétig) und bevorzugt theologische (Gebrauchs-)Schriften gedruckt. Zunichst
druckte er auch lutherfreundliche Schriften, ab 1524 stellte er sich in den Dienst der Romischen Kirche und
Kontroverstheologie. Zu den von Weyssenburger gedruckten Werken gehort ein Nachdruck von Murners
Wahrhaftigem Verantworten. Vgl. RoBler, Hans: Geschichte und Strukturen der evangelischen Bewegung im
Bistum Freising 1520-1571. Niirnberg 1966 (= Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns 42), S. 92. Steiff,
K.: Weyssenburger, Johannes W. (Art.). In: Allgemeine deutsche Biographie 42. Leipzig 1897, S. 290f. Murner,
Thomas: Ein worhafftigs verantworten der hochgelorten doctores vnd herren / die zti Baden vff der disputation
gewesen sint vor den .xij. ortern einer loblichen eidtgnoschafft wider das schentlich / erstuncken / vnd erlogen
anklagen Vlrich Zwinblyns / das der fiertzig mal eerloB diebsch boBwicht vff die frummen herren geredt hat vnd
in den druck hat lassen kummen. Von Doctor Thoma. Murner gemacht / ob der Zwingly lustig wurde das er im
das Uberig auch hin v3 gebe nach dem rechten winckel meB3. Landshut 1526.

653 Vgl. Lenhart, John M.: Franciscan Printing Houses in Pre-Reformation Times. In: Franciscan Studies 7,1
(1947), S. 91. Zwar gehorten die frithen Drucker oft dem geistlichen Stand an (mit einer universitiren Ausbildung),
doch wurde das sich zunehmend professionalisierende Druckgewerbe ab 1480 weitgehend von gelernten Druckern
betrieben. Vgl. Brandis, Tilo: Handschriften und Buchproduktion im 15. und frithen 16. Jahrhundert. In: Ludger
Grenzmann/Karl Stackmann (Hgg.): Literatur und Laienbildung im Spétmittelalter und der Reformationszeit.
Symposion Wolfenbiittel 1981. Stuttgart 1984 (= Germanistische Symposien. Berichtbidnde V), S. 183.

654 Jung erwihnt eine Druckerpresse im StraBburger Augustinerkloster, ohne jedoch einen Beleg anzufiihren.
Wenn es sich um keine Verwechslung handelt, verfolgte Konrad Treger moglicherweise ein dhnliches Vorhaben
wie Murner. Zu einem Missverstdndnis konnte jedoch gefiihrt haben, dass Treger seine Vermahnung, fiir die er
langer nach einem Drucker gesucht hatte, in seinem Kloster verkaufte. Vgl. Jung, A.: Geschichte der Reformation
der Kirche in StraBburg und der Ausbreitung derselben in den Gemeinden des Elsasses 1. Stralburg/Leipzig 1830
(= Beitrdge zur Geschichte der Reformation. Zweite Abteilung), S. 270. Kaufmann, Thomas: Pfarrfrau und
Publizistin — Das reformatorische ,,Amt* der Katharina Zell. In: Zeitschrift fiir Historische Forschung 23 (1996),
S.207.Im VD 16 ist nur Ausgabe der Schrift Tregers aus Freiburg i.Br. verzeichnet: Treger, Konrad: Vermanu[n]g
bruder Conradts Treger / Augustiner ordens durch hohe Teiitsche land Prouincial / an ein lobliche gemeyne
EydgnoBschafft / vor der Bohemschen ketzerey / vand antwurt VT ein lugenthafft / gotslestrig btich / von etlichen
so sich diener des worts heissen an ein Gemeyne EydgnoBschafft dif8 jars im Aprilen vBgangen. Freiburg i.Br.
1524. Emser war der Betreiber der Emserpresse in Dresden. Vgl. Volkmar, Christoph: Reform statt Reformation.
Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen 1488-1525. Tiibingen 2008 (= Spatmittelalter, Humanismus,
Reformation 41; Diss 2006/2007), S. 575.

131



(Kloster-)Druckereien — neben StraBburg und Luzern, um die es im Folgenden gehen soll, zuvor
auch in Frankfurt a.M. (betrieben durch Beatus Murner) — involviert war5>>.

Indem Murner ab 1524 seine Schriften nicht nur verfasste, sondern auch druckte,
veroffentlichte er sie in Personalunion als Autor und Drucker. Da die Betdtigung als Drucker
eine sehr spezielle Rolle war, die Murner als Kontroverstheologe ergriff, die in engster Weise
mit seiner Publizistik verbunden war, stellt sich die Frage, ob er sie nur als pragmatisches Mittel
nutzte oder ob er sie auch als Teil seines self-fashionings aufnhahm und gestaltete. Mit Sicherheit
war sie fiir seine Schriften von groBer Bedeutung, da sie ihn in die Lage versetzte, seine Werke
tiberhaupt zu publizieren. Um aufzuzeigen. ob und wie er sich jeweils als Drucker darstellte
und moglicherweise inszenierte, soll im Folgenden zunichst skizziert werden, was es hieB3, eine
Druckerei zu betreiben und wie voraussetzungsreich ihr Betrieb war. Im Anschluss daran folgt
ein Blick auf Murners Téatigkeit als Drucker sowohl in Straburg als auch in Luzern und ihre

Bedeutung fiir sein self-fashioning.

5.1) Der Betrieb einer Druckerei
Noch bevor eine Offizin ihren Betrieb aufnehmen konnte, mussten einige Investitionen getétigt

werden, um sie einzurichten. Die Druckpresse an sich war relativ giinstig, doch das notwendige

656

Zubehdr war teuer’®. Am kostenintensivsten war das Papier, das mindestens 40-50% der

655 Wahrscheinlich hatte er sich die notwendigen Kenntnisse fiir den Betrieb einer Druckerei nicht nur durch seine
Zusammenarbeit mit Druckern bei der Publikation seiner Schriften erworben, sondern auch durch die Druckereien
seiner Briider: Um 1511 hat Sixtus Murner in Straburg ein Werk Thomas Murners, De sillabarum quantitatibus
et arte carminandi facilima praxis, publiziert. Weitere Arbeiten aus dieser Werkstatt sind nicht bekannt. Zwischen
1511 und 1512 betrieb Beatus Murner, der Thomas nach Frankfurt gefolgt war, eine Druckerei, moglicherweise
im dortigen Franziskanerkloster. Gegen den Standort spricht, dass sich in den Rechnungsbiichern des Klosters
kein Hinweis auf die Druckerei findet. Zudem war die Stellung des Thomas Murner im Kloster schwierig. Acht
der in Frankfurt entstandenen neun Drucke hat Thomas Murner verfasst oder herausgegeben. Beatus war wohl der
erste Frankfurter Drucker, der mit beweglichen Lettern arbeitete. Als Thomas zuriick nach StraBburg ging, verlief3
offenbar auch Beatus die Stadt, sodass in Frankfurt innerhalb der nichsten zehn Jahre keinen Drucker mehr
ansdssig war. Weitere Arbeiten des Beatus sind nicht bekannt. Vgl. Benzing, Josef: Die Buchdrucker des 16. und
17. Jahrhunderts im Deutschen Sprachgebiet. Wiesbaden 19822 (= Beitrdge zum Buch- und Bibliothekswesen 12),
S. 148. Fischer, Roman: Thomas Murner in Frankfurt (1510-1513). In: Collectanea Franciscana 76 (2006), S. 517.
Lenhart, John M.: Franciscan Printing Houses, S. 94f. Reske, Christoph: Die Buchdrucker des 16. und 17.
Jahrhunderts im deutschen Sprachgebiet. Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef Benzing.
Wiesbaden 2007 (= Beitrdge zum Buch- und Bibliothekswesen 51), S. 224/877. Ritter, Francois: Histoire de
I’imprimerie alsacienne aux XV° et XVI° si¢cles. StraBBburg/Paris 1955 (= Publications de I’institut des hautes
études alsaciennes 14), S. 312. Ein Uberblick iiber diese Frankfurter Drucke findet sich bei Sondheim, Moriz: Die
dltesten Frankfurter Drucke (Beatus Murner 1511-12). Eine bibliographisch-litterarische Studie. Frankfurt a.M.
1885. Die starke Verkniipfung zwischen Thomas Murner und der Tétigkeit seiner Briider ldsst auf eine enge
Zusammenarbeit schlieBen.

6% Fiir Genf hat Gilmont den Preis einer Druckerpresse um 1550 auf etwa 20 bis 40 livres tournois (das entspricht
etwa 10 bis 20 Gulden) bestimmt, Schriftsitze kosteten zwischen 250 und 600 livres (125 bis 300 Gulden). Gilmont
hat fiir seine Berechnungen die beiden Rechengeldsysteme der livre tournois (Pfund) = 20 sous (Schilling) zu je
12 deniers (Pfennig) und den florin petit poids de Savoie = 12 sous zu je 12 deniers herangezogen. In der
Eidgenossenschaft fanden verschiedene Rechengeldsysteme Anwendung: Ende des 15. Jahrhunderts entsprach 1
Gulden in den meisten Orten der Eidgenossenschaft 2 Pfund/40 Schilling/15 Batzen/60 Kreuzer, in der
savoyischen Westschweiz wurde der Gulden in 12 gros/sols (sous) zu je 12 deniers unterteilt. Vgl. Gilmont, Jean-
Francois: Jean Crespin. Un éditeur réformé du XVI® siécle. Genf 1981 (= Travaux d’humanisme et renaissance

132



Produktionskosten ausmachte. Hinzu kamen noch der Lohn etwa filir Setzer und
Druckergesellen sowie der einkalkulierte Gewinn fiir den Druckereiinhaber. Pro Druckerpresse
wurden fiir einen geregelten Betriebsablauf drei Mitarbeiter bendtigt, zwei Drucker (Einfarber
und ausfiihrender Drucker) und ein Setzer. Zusammen schafften sie wohl eine Tagesleistung

657

von etwa 60 Druckbogen®’. Der Druck eines 800 Seiten starken Buches aus 50 Bogen im

038 5o viel wie die

Oktavformat (8°) mit einer Auflage von 1400 Exemplaren kostete
Grundausstattung der Druckerei. In Anbetracht der knappen Gewinnmargen waren unverkaufte
Exemplare ein grofles Problem, banden diese doch die eingebrachten Investitionen. Neben
finanziellen mussten zudem rdumliche Voraussetzungen erfiillt werden: Fiir den Betrieb einer
Offizin wurde viel Licht benétigt, sodass sie oft in den oberen Etagen des Wohnhauses des
Inhabers eingerichtet wurde. Wenn noétig (v.a. in der dunklen Jahreszeit) wurde auch bei
kiinstlichem Licht gearbeitet®>°.

,Der typographische Kreislauf umfasste die folgenden Arbeitsschritte: Setzen, Korrekturlesen,
Korrigieren, Papierfeuchten, Anriihren der Druckfarbe, Einfiarben und Drucken, Reinigen der
gedruckten Form und Ablegen.“¢®° Die Pressen bestanden zum GroBteil aus Holz, auch wenn
bereits seit den 1470er Jahren einzelne Teile aus Metall bestanden. Das metallene
Schraubgewinde wurde erst 1550 eingefiihrt, was den Reibungswiderstand erheblich
verringerte und damit den notwendigen Kraftaufwand des Druckers. Die holzernen Pressen

waren storanfallig und unfalltrachtig. Deshalb konnte es Tage geben, an denen die Produktivitit

186), S. 49f. Kang, Zheng: Livre tournois (Art.). In: Michael North (Hg.): Von Aktie bis Zoll. Ein historisches
Lexikon des Geldes. Miinchen 1995, S. 222. Schmutz, Daniel/Benedikt Zach: Gulden (Art.). In: Historisches
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13675.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].
Schmutz, Daniel: Pfund (Wiahrung) (Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D13670.php (letzter
Aufruf: 17.12.2020))].

657 Die Schitzungen zur Tagesleistung fallen unterschiedlich aus, Werfel nimmt etwa eine mdgliche, aber selten
erreichte stiindliche Druckleistung von ca. 100 Drucken an sowie eine tdgliche Gesamtleistung von 300-500
Folioseiten. Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei in der Handpressenzeit (1460-1820). In:
Helmut Gier/Johannes Janota (Hgg.): Augsburger Buchdruck und Verlagswesen. Von den Anféngen bis zur
Gegenwart. Wiesbaden 1997, S. 112/116. Dies.: Offizin (Art.). In: Friedrich Jaeger (Hg.): Enzyklopéddie der
Neuzeit 9. Stuttgart/Weimar 2009, Sp. 375.

638 Gilmont setzt die Gesamtkosten fiir solch eine Auflage bei ca. 450 livres, also ca. 225 Gulden, an. Vgl. Gilmont,
Jean-Francois: Printing at the dawn of the sixteenth century. In: Jean-Francois Gilmont/Karin Maag (Hgg.): The
Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 1998 (= St. Andrews Studies in Reformation History), S. 18.
65 Vgl. Gilmont, Jean-Frangois: Printing at the dawn of the sixteenth century, S. 18f. Werfel, Silvia: Offizin (Art.),
Sp. 372. Weyrauch, Erdmann: Der Buchdruck des 16. Jahrhunderts. Prolegomena zur Genese des ,,typographical
man“. In: Peter Vodosek (Hg.): Das Buch in Praxis und Wissenschaft. 40 Jahre Deutsches Bucharchiv Miinchen.
Eine Festschrift. Wiesbaden 1989 (= Buchwissenschaftliche Beitrdge aus dem Deutschen Bucharchiv Miinchen
25), S. 689.

660 Werfel, Silvia: Offizin (Art.), Sp. 374f. Fiir eine genaue Beschreibung der einzelnen Arbeitsschritte, die fiir
einen Druckvorgang notwendig waren, vgl. Boghardt, Martin: Der Buchdruck und das Prinzip des typographischen
Kreislaufs. Modell einer Erfindung. In: Paul Raabe (Hg.): Gutenberg. 550 Jahre Buchdruck in Europa. Ausstellung
im Zeughaus der Herzog August Bibliothek Wolfenbiittel vom 5. Mai bis 30. September 1990. Weinheim 1990 (=
Ausstellungskataloge der Herzog August Bibliothek 62), S. 25{/28. Pollak, Michael: The Performance of the
Wooden Printing Press. In: The Library Quarterly 42,2 (1972), S. 230. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb
einer Druckerei, S. 108/116/111{/117. Dies.: Offizin (Art.), Sp. 375.

133



der Druckerei ihre volle Leistungsfahigkeit erreichte, an anderen Tagen konnte es hingegen
sein, dass iiberhaupt keine verwertbaren Drucke erzeugt werden konnten. Grundsitzlich

verursachten Druckerpressen in ihrem Betrieb einen hohen Lirmpegel®®!.

Im Gegensatz zu Biichern konnten Kleindrucke wie Flugbliatter und Flugschriften
verhéltnisméBig rasch in Auflagen von 1000 Exemplaren gedruckt und verkauft werden. Das
in solche Drucke investierte Geld floss relativ schnell wieder an den Drucker zuriick.
Dementsprechend war die Herstellung solcher Kleindrucke vor allem fiir die Griindung eines
neuen Betriebes geeignet. In groBen Werkstitten konnten damit freie Kapazititen ausgelastet

werden®6?

. Kleindrucke waren wegen ihres geringeren Umfanges deutlich giinstiger als ganze
Biicher und damit einem groferen Kduferkreis zugénglich. 1523 kostete Hieronymus Emsers
Neues Testament (158 Blatt, 4°) 6 Groschen und 3 Pfennige oder 0,3 Gulden, 1537 Luthers
Kleiner Katechismus (64 Blatt, 8°) 5 Pfennige oder 0,02 Gulden (kontroverstheologische
Schriften bewegten sich auf dem gleichen Preisniveau), wohingegen dessen Deutsche Bibel
(700 Blatt, 2°) 2 1/7 Gulden kostete. Letzteres entsprach dem Monatslohn eines ungelernten
Arbeiters, aber kleine Druckschriften von nur 4 Seiten konnten schon fiir 1 Pfennig zu haben
sein. In den 1520ern war dies weniger als ein Mall Bier oder ein halbes Pfund Rindfleisch
kosteten®®, also bei einem regelmiBigen Einkommen durchaus erschwinglich.

Gedruckt wurde vorrangig fiir einen regionalen Markt. Ein iiberregionaler Vertrieb war
aufwindig und nur unter einem zusétzlichen Kostenaufwand fiir den Transport der Schriften
moglich — der Verkaufspreis konnte sich dadurch verdoppeln. Dementsprechend erfolgte eher
ein Nachdruck (v.a. populérer, volkssprachlicher Schriften) an entfernteren Absatzmirkten, um
die Schriften dort zu verkaufen®®*. Um sich kontinuierliche Einnahmequellen zu sichern,

orientierten sich Drucker stark an der Nachfrage ihrer potenziellen Kunden, sodass Schriften,

die erfolgversprechend erschienen, mit Vorliebe gedruckt wurden. Umgekehrt wurden

661 Vgl. Pollak, Michael: The Performance of the Wooden Printing Press, S. 225/227/231. Werfel, Silvia:
Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 117. Dies.: Offizin (Art.), Sp. 373.
662 Vgl. Schneider, Ute: Grundlagen des Mediensystems: Drucker und Verleger, Buchhindler in ihren
o6konomischen Beziehungen 1600-1750. In: Johannes Arndt/Ester-Beate Korber (Hgg.): Das Mediensystem im
Alten Reich der Frithen Neuzeit (1600-1750). Gottingen 2010 (= Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische
Geschichte Mainz. Abteilung fiir Universalgeschichte. Beiheft 75), S. 34f. Weyrauch, Erdmann: Der Buchdruck
des 16. Jahrhunderts, S. 693.
663 Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order, S. 31f. Hoffmann, Leonhard: Gutenberg und die
Folgen. Zur Entwicklung der Biicherpreise im 15. und 16. Jahrhundert. In: Bibliothek und Wissenschaft 29 (1996),
S. 21.
664 Vgl. Edwards, Mark U.: Statistics on Sixteenth-Century Printing. In: Bebb, Phillip N./Sherrin Marshall (Hgg.):
The Process of Change in Early Modern Europe. Essays in Honor of Miriam Usher Chrisman. Athens, Ga 1988,
S. 158. Gilmont, Jean-Francois: Printing at the dawn of the sixteenth century, S. 19. Hartweg, Frédéric: Buchdruck
und Druckersprachen der frithneuhochdeutschen Periode. In: Hans-Joachim Kohler (Hg.): Flugschriften als
Massenmedium der Reformationszeit. Beitrdge zum Tiibinger Symposion 1980. Stuttgart 1981 (= Spatmittelalter
und Frithe Neuzeit. Tiibinger Beitrdge zur Geschichtsforschung 13), S. 48.

134



Schriften, bei denen kein guter Absatz zu erwarten war, nur zogerlich angenommen.
Dementsprechend hatten Autoren solcher Werke (beispielsweise Kontroverstheologen)
Probleme, diese drucken zu lassen®®. Eine Méglichkeit war, dass diese den Druck selbst

(mit)finanzierten®®®, und der Drucker somit kein finanzielles Risiko auf sich nahm.

5.2) Murner als Drucker

Das im Buchdruckergewerbe bendtigte Grundkapital erschwerte es Bettelmonchen prinzipiell,
sich daran zu beteiligen. Da Franziskanerkonventualen im Vergleich zu anderen Orden in ihrem
Besitz aber nicht so stark eingeschridnkt waren, war das Aufbringen des Geldes fiir solche

Unternehmungen fiir Murner kein grundsitzliches Problem®®’

, sodass er die notwendigen
Investitionen durch seine Ersparnisse moglicherweise (weitgehend) selbst hatte titigen konnen.
Sicher ist nur, dass er in der Lage war, sich eine Druckerei einzurichten. Moglicherweise war
ithm die Beschaffung der Grundeinrichtung dadurch erleichtert, dass er auf das

Druckereiinventar von einem seiner Briider®®®

zuriickgreifen konnte. Da es im 15. Jahrhundert
fiir Wanderdrucker kein Problem war, sich in grof8eren Stidten die von ihnen benétigten Teile
einer Druckerpresse anfertigen zu lassen®®”, kann davon ausgegangen werden, dass dies fiir
Murner (sowohl in Stra8burg als auch in Luzern) ebenfalls mdglich war.

In Anbetracht des typischen Arbeitsablaufes ist zu vermuten, dass Murner Mitarbeiter
beschiftigte. Das Bedienen der Druckerpresse an sich erforderte einen hohen Kraftaufwand,
der Drucker musste also entsprechend stark sein. Der Setzer hingegen musste nicht nur seine
Muttersprache beherrschen, sondern sollte zusdtzlich iiber eine gewisse Allgemeinbildung und

670

Fremdsprachenkenntnisse verfiigen®”. Ob Murner rein korperlich dazu in der Lage war, die

665 Cochlaeus bemingelte zudem die mangelnde Qualitit der Drucke und ihre geringen Auflagen. Vgl
Neddermeyer, Uwe: Von der Handschrift zum gedruckten Buch. Schriftlichkeit und Leseinteresse im Mittelalter
und in der frilhen Neuzeit. Quantitative und qualitative Aspekte 1: Text. Wiesbaden 1998
(= Buchwissenschaftliche Beitridge aus dem Deutschen Bucharchiv Miinchen 61), S. 526.

666 Eck nannte 1526 9 und 8 Gulden als Kosten, die er fiir die Publikation zweier Schriften bezahlen miisse. Zudem
habe er innerhalb der letzten sechs Jahre 200 Gulden Druckkosten aufbringen miissen. Vgl. Eck an Herzog
Wilhelm von Bayern, 14.04.1526. In: Vinzenz Pfniir (Hg.): Johannes Eck (1486-1543) Briefwechsel. Online-
Edition. [https://www.yumpu.com/de/document/read/7280576/johannes-eck-briefe-hg-v-pfnur-bearb-v-fabisch-
u-gerste (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Murner musste Griininger nicht grundsétzlich fiir den Druck seiner Schriften
bezahlen, fiir seine Ubersetzung der Babylonischen Gefangenschaft, Von der Babylonischen gefenknuf3 der
Kirchen, erhielt er 7 Gulden. Vgl. Flood, John L.: Heinrich VIII. und Martin Luther. Ein europiischer Streit und
dessen Niederschlag in Literatur und Publizistik. In: Kurt Géartner/Ingrid Kasten/Frank Shaw (Hgg.): Spannungen
und Konflikte menschlichen Zusammenlebens in der deutschen Literatur des Mittelalters. Bristoler Colloquium
1993. Tiibingen 1996 (= Publications of the Institute of Germanic Studies 63), S. 5.

667 Vgl. Lenhart, John M.: Franciscan Printing Houses, S. 94f. Murner hatte Arbeiten an dem von ihm bewohnten
Haus selbst bezahlen konnen (Gesamtkosten etwa 50 Gulden). Es ist zudem bekannt, dass er im Sommer 1523
von Heinrich VIII von England eine iiberaus hohe Belohnung von 100 Pfund erhielt. Vgl. Murner an den
Stralburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75. Morus an Wolsey,
26.08.1523. In: Elizabeth Frances Rogers (Hg.): The Correspondence of Sir Thomas More. Princeton 1947, S. 277.
668 Beatus und Sixtus sind vor 1526 verstorben. Vgl. Sondheim, Moriz: Die iltesten Frankfurter Drucke, S. 5.

669 Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 115.

670 Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 97.

135



Druckerpresse zu bedienen, ist zumindest fraglich®’!. Qualifiziert fiir das Titigkeitsfeld eines
Setzers war er mit Sicherheit, das Korrekturlesen konnte er als Autor seiner Werke ebenfalls
selbst erledigen. Jung geht davon aus, dass Murner seine Schriften in Luzern nicht selbst

druckte, sondern drucken lie®”

, also in seiner eigenen Druckerei selbst nicht aktiv titig war.

Grundsatzlich fielen bei der alleinigen Tétigkeit Murners keine, bei bezahlten Mitarbeitern nur
deren zusétzliche Lohnkosten an. Als Mdnch musste er seinen Lebensunterhalt nicht aus dem
Gewinn der Druckerei bestreiten, war er doch durch seine Ordenszugehorigkeit abgesichert.
Dementsprechend musste er, sofern er kein Zuschussgeschéft betrieb, nur die reinen
Produktions- und Gehaltskosten decken. Da in Druckereien iiblicherweise nach Leistung ein
Stiicklohn bezahlt wurde, hatte Murner wohl keine dauerhaft bei ihm angestellten
hauptamtlichen Gehilfen — dafiir wurden nicht geniigend Werke gedruckt. Moglicherweise
stellte er (wie es iiblich war) Mitarbeiter fiir die einzelnen Druckprojekte ein, was fiir die

t973. Inwieweit er die

deutschsprachige Aktenausgaben der Badener Disputation belegt is
notwendigen Investitions- und Unterhaltskosten durch den Betrieb seiner Druckerei in Luzern
selbst erwirtschaften konnte, ist ungewiss. Fiir StraBburg lédsst sich sagen, dass dem nicht so
war, weil er dort nicht einmal eine Druckschrift veroffentlichen und verkaufen konnte®’*. Da
sich die Mendatia Lutheri aber bereits im Druckprozess befand, hatte er die notwendigen
Investitionen zumindest flir die bis dahin erfolgten Arbeitsschritte bereits getétigt. Der Verlust

dieser Schrift bedeutete auch den Verlust des in ihre Produktion investierten Kapitals.

5.2.1) In StraB3burg

Stralburg beherbergte, seiner Stellung als einem der groften Druckzentren im

deutschsprachigen Gebiet entsprechend, verhiltnisméfig viele Drucker. Im Zeitraum von 1517
bis 1560 verdoppelte sich die Anzahl grof3er und mittlerer Druckereien auf sechzehn, es gab
fiinf groBe und elf mittelgroBe Werkstitten, die meisten Offizinen in der Neuzeit betrieben ein
bis drei Pressen. Nach 1528 wurden in Stralburg, jedoch immer nur fiir kiirzere Zeitraume,
auch kleine Ein-Mann-Betriebe eréffnet. Aus der hohen Konzentration der Betriebe resultierte

eine starke Konkurrenzsituation, die sie 6konomisch unter Druck setzte. Die Konkurrenz der

671 Wenn er in seiner Kindheit wirklich an Poliomyelitis erkrankt war, besteht die Mdglichkeit, dass er als
Erwachsener an dem Postpoliomyelitis-Syndrom mit Muskelschwéche und -atrophie litt. Vgl. Heininger, U.:
Risiken von Infektionskrankheiten und der Nutzung von Impfungen. In: Bundesgesundheitsblatt —
Gesundheitsforschung — Gesundheitsschutz 47,12 (2004), S. 1131.

672 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 110.

673 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 176. Werfel, Silvia: Offizin (Art.), Sp. 375.

674 Specklin hingegen berichtet davon, dass Murner ,liesz viel geschriften auszgan, dann er hielte ein eigen
druckerey im closter zu Straszburg®. Allerdings war Specklin kein Zeitzeuge Murners und formulierte diese
Aussage im Zusammenhang mit dem Lutherischen Narren, sodass er Murners Druckerei wohl mehr Schriften
zurechnete als dort tatsdchlich entstanden sind. Reuss, Rodolphe (Hg.): Les Collectanées de Daniel Specklin,
S. 319. Vgl. Meurer, Peter H.: Specklin, Daniel (Art.), S. 638.

136



ca. flinfzehn dort anséssigen Drucker war wohl 1530 der Grund fiir Christian Egenolff, die Stadt
zu verlassen und sich in Frankfurt a.M. niederzulassen, wo zu diesem Zeitpunkt kein anderer
Drucker titig war®”>.

Wenn Murner maximal kostendeckend arbeiten musste, dann war er fiir die etablierten Drucker
in StraBburg mehr als nur ein weiterer Konkurrent: Potenziell war er von den wirtschaftlichen
Zwingen des Druckereigewerbes weitgehend unabhingig und dazu in der Lage, seine Arbeiten
giinstiger zu verkaufen als die anderen®’®. Dies konnte die ohnehin angespannte Lage der
Drucker noch verschéarfen. Hinzu kommt, dass er nicht Teil des Beziehungsgeflechtes war,
durch das Drucker und Buchhéndler (oft durch Verwandtschaft und Heirat) eng miteinander

677 Durch ihre Verbindungen untereinander konnte die grundsétzliche berufliche

vernetzt waren
Konkurrenzsituation entschérft werden, zumal durch unterschiedliche Sortimentsschwerpunkte
gegenseitig Riicksicht genommen wurde und so verschiedene Rezipientenkreise angesprochen
werden konnten. Zwar hatte Murner durch verschiedene Schriften, die er vor seinem
Engagement gegen Luther bei unterschiedlichen Druckern (sowohl in Stra8burg als auch in der
Eidgenossenschaft) untergebracht hatte, durchaus Kontakt zu einzelnen Druckern, doch war er
als Quereinsteiger kein Mitglied exklusiverer Beziehungskreise.

Hinzu kommt, dass Murner sich durch die von ihm aufgenommene Titigkeit gerade nicht in
den Kreis der etablierten Drucker einfiigte, sondern von ihnen absonderte: Mit seiner eigenen
Offizin hatte Murner sich die Moglichkeit geschaffen, seine Schriften zu verdftentlichen, und
sich von der Bereitschaft der Drucker unabhingig gemacht, seine Werke zu publizieren. Seine
Stellung als AuBenseiter fithrte Mitte des Jahres 1524 zu einer Klage: Weil er weder Biirger
noch Zunftmitglied war, emporten sich Mitglieder der ,Zunft zu den Stelzen®, zu denen auch

die Drucker gehorten®’®, dass er ,,in sinem closter ein druckerey uffgericht, und solche

gebraucht” habe. Da die Klage erhoben wurde, noch bevor er eine Schrift publizieren konnte,

675 Vgl. Chrisman, Miriam Usher: Reformation printing in Strasbourg, 1519-60. In: Jean-Frangois Gilmont/Karin
Maag (Hgg.): The Reformation and the Book. Aldershot/Brookfield u.a. 1998 (= St. Andrews Studies in
Reformation History), S. 216. Edwards, Mark U.: First Impressions in the Strasbourg Press. In: Andrew C.
Fix/Susan C. Karant-Nunn (Hgg.): Germania Illustrata. Essays on Early Modern Germany Presented to Gerald
Strauss. Kirksville, Mo 1992 (= Sixteenth Century Essays & Studies 18), S. 80. Schneider, Ute: Die Medienstadt
der Frithen Neuzeit. In: Clemens Zimmermann (Hg.): Stadt und Medien. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart.
Koln/Weimar/Wien 2012 (= Stiddteforschung. Reihe A: Darstellungen 85), S. 71. Werfel, Silvia: Offizin (Art.),
Sp. 372.

676 Da Flugschriften tiblicherweise verkauft wurden, ist davon auszugehen, dass Murner ebenso verfuhr. Vgl.
Briickner, Wolfgang: Flugschrift (Art.). In: Enzyklopédie der Neuzeit 3. Stuttgart/Weimar 2006, Sp. 1027.

677 Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order, S. 35.

678 Vgl. Ludovici, Carl Giinther: Eréffnete Akademie der Kaufleute, oder vollstindiges Kaufmanns-Lexicon,
woraus sammtliche Handlungen und Gewerbe, mit allen ihren Vortheilen, und der Art, sie zu treiben erlernet
werden konnen 4. Leipzig 1775, Sp. 2229. Seit Ende 1502 waren die Straburger Drucker verpflichtet, der Zunft
der Maler und Goldschmiede beizutreten. In anderen Stadten, waren sie fiir gewohnlich nicht ziinftisch organisiert.
Vgl. Creasman, Allyson F.: Censorship and Civic Order, S. 35. Gerhardt, Claus W.: Geschichte der
Druckverfahren. Teil II: Der Buchdruck. Stuttgart 1975 (= Bibliothek des Buchwesens 3), S. 61.

137



waren die Vorbereitungen des Druckes sowie der Druck den Straburgern nicht verborgen
geblieben. Auf diese Beschwerde hin gelobte er, seine Druckerei so lange stillzulegen, bis er
Biirger und Zunftmitglied sei®”®. Zwar ist der genaue Wortlaut seiner Antwort nicht iiberliefert,
doch scheint er sich grundsétzlich mit den geltenden Normen einverstanden erkldrt zu haben —
die Annalen, die von der Beschwerde berichten, geben keinen Hinweis auf einen Widerspruch
Murners. Dieser Zusage zum Trotz hatte er aber offensichtlich nicht die Absicht, seine Tatigkeit
einzustellen: Als kurz darauf seine Druckerei bei einem religios motivierten Aufstand zerstort
wurde®®®, befand sich die Mendatia Lutheri gerade im Druck®!. Es lisst sich nur spekulieren,
welche Konsequenzen die Verdffentlichung gehabt hitte, doch setzte er sich der Gefahr aus,
deswegen zur Rechenschaft gezogen zu werden. Mit der Veroffentlichung, welche, wie aus
dem erhaltenen Teildruck hervorgeht, nicht anonym erfolgt wire®®?, hitte Murner sich
demonstrativ iiber alle sich ihm bisher bietenden Widerstinde und Verbote®®® hinweggesetzt.
Somit zeigte er allein durch die Existenz dieser Schrift an, dass er nicht dazu gewillt war, seine
Teilnahme an der publizistischen Kontroverse wegen eines Verbotes oder in Ermangelung eines
willigen Druckers einzustellen.

Die Druckerei ldsst sich als ein Bekenntnis zu seinem (bisherigen) publizistischen Engagement
verstehen und als Ausdruck seines Willens, sich weiterhin an der publizistischen Kontroverse
zu beteiligen. Auch macht sie deutlich, welch einen hohen Stellenwert er seiner eigenen
Publizistik beimal}, fiir die er weder Kosten noch Miihen scheute. Wie zielfiihrend er das
Betreiben einer eigenen Druckerei erachtete, zeigt sich daran, dass er in seiner Exilheimat
Luzern ebenfalls eine Druckerei betrieb, die er von Grunde auf neu hatte einrichten miissen, da

sein StraBburger Inventar von den Aufstindischen zerstort worden war®*,

67 Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 04.06.1524. In: Kastner, Ruth (Hg.): Quellen zur
Reformation, S. 100. Auch abgedruckt bei Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 97.

680 Die Pliinderung erfolge am 05.09.1524. Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305.

881 Nach eigenen Angaben hatte Murner ein Drittel der Schrift bereits gedruckt. Von der Mendatia Lutheri sind 28
Blatt erhalten, sodass sie auf einen Umfang von mindestens 84 Blatt angelegt war. Vgl. Beilage zum Brief Murners
an den Rat von Straflburg, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrdge, S. 127. Sie wére damit (unter
Ausschluss der Ubersetzungen fremder Werke) eine seiner lingsten kontroverstheologischen Schriften gewesen
und nur vom Lutherischen Narren (116 Blatt) iibertroffen worden. Unter den von ihm gedruckten Werken waren
nur die beiden Aktenausgaben zur Badener Disputation noch umfangreicher (die deutsche Ausgabe umfasst 182
Blatt, die lateinische 191). In den folgenden Jahren sprach Murner in seinem Briefwechsel mit der Stadt die von
den Aufstidndischen an den StraBburger Magistrat {ibergebene Schrift mehrmals an. Zundchst bemiihte er sich um
ihre Riickgabe, danach um eine Entschddigung. Fiir sein zerstortes Eigentum und die entwendete Schrift forderte
er insgesamt eine Entschiddigungszahlung von 200 Gulden. Vgl. Murner an den Magistrat von Straflburg,
03.10.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 71f. Beilage zum Brief Murners an den Rat von
Stralburg, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrédge, S. 127f.

682 Vgl. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r.

683 Etwa zwei Wochen nach seiner Zusage, seine Druckerei vorerst stillzulegen, wurde ihm das Schreiben verboten.
Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 98.

684 Dass er in Luzern seine StraBburger Presse benutzt haben kdnnte, ist iiberaus unwahrscheinlich: Selbst wenn
sie doch nicht zerstdrt worden wire, hétte sie dem aus StraBburg verbannten Murner ausgehéndigt und zu ihm

138



5.2.2) In Luzern

In der Eidgenossenschaft bot sich Murner eine andere Ausgangslage als in Stra3burg, die in
threr Konsequenz aber die gleichen Folgen fiir ihn hatte: Es gab keinen Drucker, der ihm zur
Verfiigung gestanden hitte, um seine kontroverstheologischen Schriften zu publizieren. In
Luzern war bis zu seiner Ankunft kein Drucker anséssig gewesen — tatsichlich betrieb er nicht
nur die einzige Druckerei in Luzern, sondern die einzige in einem sich deutlich zur RGmischen
Kirche bekennenden Ort. Die Moglichkeit, seine Schriften in einem anderen Ort drucken zu
lassen, schloss sich durch die Art der Schriften aus, da deren Druckereien nicht fiir (polemische)
kontroverstheologische oder politische Schriften zur Verfiigung standen®®®. Durch das
Einrichten einer eigenen Druckerei im Franziskanerkloster schuf er sich die
Grundvoraussetzung fiir seine publizistische Tatigkeit im schweizerischen Glaubensstreit. Sie
war eine Eigeninitiative Murners, an der sich der Stadtrat Luzerns nicht beteiligte®¢ —
Unterstiitzung erfolgte aber insofern, als dass Murner im Betrieb seiner Druckerei nicht
behindert wurde und der Ort ithm Schutz bot. Alle seine in der Eidgenossenschaft
verdffentlichten Schriften entstammten dieser Offizin.

Murner nutzte seine Druckerei (abgesehen von der Aktenausgabe zur Badener Disputation) nur
fiir seine eigenen Werke, er stellte sich als Drucker nicht in den Dienst anderer
Kontroverstheologen und beschrinkte sich nicht auf die Funktion eines Druckers. Da die
Druckerei ebenso wie in Stralburg nicht seinen Lebensunterhalt generieren musste, konnte er
es sich leisten, diese nicht optimal auszunutzen — er schuf sich einen exklusiven Weg zur
Publikation. Dies scheint (auch) mit dem mangelnden Bedarf an weiteren
kontroverstheologischen Schriften in der Eidgenossenschaft iiberhaupt zusammengehangen zu
haben. Zumindest gab es nach Murners Aufenthalt fiir lingere Zeit keine weitere Druckerei

mehr an einem katholischen Ort®®’

— allerdings hatte sich die politische Lage nach den beiden
Kappeler Kriegen 1529 und 1531 gedndert. Andere, nicht kontroverstheologische Werke
konnten problemlos in anderen Orten der Eidgenossenschaft publiziert werden. Die beiden

namhaften Kontroverstheologen Johannes Eck und Johannes Fabri, die sich ebenfalls in der

nach Luzern transportiert werden miissen — auf der Flucht vor aufstdndischen Bauern wird der in Luzern mittellos
angekommene Murner sie wohl nicht mitgefiihrt haben. Die Forderung nach der Entschddigungszahlung von 200
Gulden fiir sein zerstortes Eigentum stellte er erst nach seiner Riickkehr ins Elsass. Vgl. Beilage zum Brief Murners
an den Rat von StraBlburg, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrage, S. 127f.

685 Vgl. Holt, Ian: Samuel Apiarius, S. 97.

686 Vgl. Liebenau, Theodor von: Ueberblick iiber die Geschichte der Buchdruckerei der Stadt Luzern. Gedenkblatt
zur 500-jahrigen Gutenberg-Feier. Luzern 1900, S. 10/14.

%87 In katholischen Orten etablierten sich ab 1585 wieder dauerhaft Druckereien, in Luzern ab 1635/36. 1541-1550
wohnte Johann Spiegel in Luzern, der nur in unbedeutender Weise als Drucker titig war. Im VD16 ist nur ein von
ihm gedrucktes Werk verzeichnet: 0.A.: Von Sant Meinrat ein hiibsch lieplich lesen / was ellend vnd armut er
erlitten hat. VB der latinisch hystorien gezogen. Luzern 1544. Vgl. Holt, lan: Samuel Apiarius, S. 95f.

139



Eidgenossenschaft mit Publikationen engagierten, hatten eigene Kontakte zu anderen
Druckereien, wo sie ihre Werke veroffentlichen konnten, auch diejenigen, die sich auf die
Eidgenossenschaft bezogen. Sie waren nicht auf Murners Druckerpresse angewiesen.

Vereinzelte Nachrichten iiber den {iberlokalen Vertrieb von Murners Schriften geben
Aufschluss dariiber, dass er mit seiner Druckerei nicht nur einen lokalen Absatzmarkt in der
Eidgenossenschaft bediente — die Beschwerden Berns und Ziirichs belegen die Rezeption seiner
Werke auch auerhalb Luzerns: Einen Hinweis auf die mindestmdgliche Auflagenhdhe seiner
Werke sowie die thm zur Verfligung stehenden Vertriebswege gibt ein Brief Murners an seinen
Vetter: Murner hatte organisiert, dass dieser oder ein anderer Bekannter 300 Exemplare der
Caussa Helvetica in Frankfurt — wohl auf der Messe — {liber den Mittelsmann ,,Casp. Dem

trucker* erhalten sollte, um diese nach StraBburg zu iiberfiihren®®®

. Aus dieser Angabe ldsst sich
ableiten, dass Murner seine (auch umfangreichen) Werke nicht nur in Kleinstauflagen fiir einen
beschriankten Rezipientenkreis fertigte. Ein ,Fass Biicher* verkaufte er um 1529 (noch vor dem
1. Kappeler Krieg) fiir 7,5 Gulden an einen Freiburger (i.Br.) Buchhindler®®. Er verfiigte iiber
die notwendigen Kontakte, seine Werke auflerhalb Luzerns oder der Eidgenossenschaft zu

vertreiben und organisierte ihre weitere Verbreitung selbst.

Fiir alle aus seinen Offizinen stammenden Flugschriften wihlte er das Quartformat, lediglich
der Kalender hat als Einblattdruck andere Mafle. Im Gegensatz zu seiner literarischen Vielfalt
waren seine Drucke rein formal eher einheitlich gestaltet. In dem von ihm gewéhlten géngigen
Format waren seine kontroverstheologischen Schriften zuvor bereits bei Griininger erschienen.
Die Ausfiihrung der Drucke in nur einem standardisierten Format ldsst eine gewisse Routine in
den notwendigen Arbeitsschritten (v.a. dem zeitaufwédndigen Setzen) und dadurch eine
Arbeitserleichterung erwarten. Wie es damals iiblich war, nutzte er fiir lateinischen Text einen
Antiqua-Schriftsatz und fiir deutschen Text die ,Schwabacher‘, die in der 1. Hélfte des
16. Jahrhunderts die gingige Druckschrift war’. Seine Drucke entsprachen den
zeitgendssischen Konventionen.

Die in der Mendatia Lutheri gebrauchten Typen stimmen mit den in Luzern benutzten {iberein,

er bezog sie wohl aus derselben Quelle®®!. Sein Schriftsatz war jedoch nicht ganz vollstindig:

688 Murner an seinen Vetter in StraBburg, 27.02.1529. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 290f.

689 Murner hat den ausgehandelten Preis nicht nach der gesetzten Frist von zwei Frankfurter Messen erhalten,
sodass er sich nach der dritten Messe am 07.04.1532 an den Frankfurter Rat wandte. Vgl. Liebenau, Theodor von:
Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 254. In der von Liebenau als Beleg angegebenen Edition von Briefen
Murners ist dieser Brief jedoch nicht enthalten. Vgl. Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrdge, S. 119-131.

90 Vgl. Halbey, Hans Adolf: Druckkunde fiir Germanisten, Literatur- und Geschichtswissenschaftler. Bern/Berlin
1994 (= Germanistische Lehrbuchsammlung 50), S. 54.

81 Vgl. Landmann, Florenz: Zur Charakteristik Thomas Murners. In: Archiv fiir Elsdssische Kirchengeschichte
15 (1941-1942), S. 203. Die Schriftsdtze mussten nicht mit Hilfe eines HandgieBinstruments selbst hergestellt

140



offenbar verfiigte er iiber kein ,w*®*?> (sowohl Majuskel als auch Minuskel) in dem h&heren
Schriftgrad, den er auf Titelblittern oder in Uberschriften nutzte. Dort behalf er sich mit
Konstruktionen, um das ,w* nachzubilden, erst durch ,vu‘ (z.B. Ein vuorhafftigs verantvuorten)
(Abb. 32), danach durch ,rv* (,,rVie rvol ich einer loblichen herrschafft von Bern“®) (Abb. 33).
Auch (Schmuck-)Initialen scheint er nicht besessen zu haben. Zwar sparte er in einigen
Schriften geniigend Platz dafiir aus und setzte kleine Lettern als Platzhalter®* (was zumindest
den Eindruck erweckt, dass dort groBBere Initialen vorgesehen waren), doch druckte er solche
Initialen nie ab. Durch ihre vollkommene Abwesenheit in seinen Drucken erscheint ein blofes
Versehen bei jedem betroffenen Werk unwahrscheinlich. Beides — das Fehlen des Letters ,w*
sowie der (Schmuck-)Initialen — ldsst auf eine gewisse Pragmatik Murners schlieBen, wodurch
er sich nicht von anderen Druckern unterschied®>. Zwar nahm er die Miihe auf sich, eine
Druckerei einzurichten, bis zur ,Perfektion‘ brachte er sie aber nicht. Ihre Funktionalitdt war
gegeben, die fiir ihn offenbar im Vordergrund stand, sie war fiir ihn ein Mittel zum Zweck. Dies
deckt sich mit der fiir gewohnlich schlicht gestalteten Ausstattung seiner Drucke, wenn er sich
auf den Titelbléttern auf einen reinen Textdruck beschrinkte und meistens auf Illustrationen

t%°. Vom

verzichtete. Nur der Kalender sowie die beiden Bdrensatiren sind bebilde
Druckvorgang her bedeuteten Illustrationen keinen Mehraufwand, da die Holzschnitte
zusammen mit dem gesetzten Text gedruckt werden konnten®’, aber sie mussten erst erworben
und ggf. sogar gezielt fiir die jeweiligen Schriften hergestellt werden. Insofern musste er fiir
ihre Beschaffung zusétzlich Zeit und Geld investieren. Auffallig ist, dass er sich nur fiir seine
besonders polemischen Schriften um Bildschmuck bemiihte. Statt auf eine argumentative
Strategie setzte er dort auf den Angriff in Wort und Bild, wobei er sich selbst die Umsetzung

ermoglichte.

worden sein, da die Schriftherstellung Anfang des 16. Jahrhunderts zu einem eigenstindigen Berufszweig wurde.
Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 104/106. Dies.: Offizin (Art.), Sp. 374.
02 Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang: Einleitung. In: Thomas Murner im Schweizer Glaubenskampf, S. XXXV.
693 Murner, Thomas: Hie wiirt angezeigt, fol. A4v.
94 Vgl. Murner, Thomas: Appellation vnd beruoff der hochgelorten herren vnd doctores Johannis Ecken / Johannis
Fabri / vand Thome Murner / fiir die xij. ort einer loblichen Eydtgnoschafft wider die vermeinte disputation zi Bern
gehalten / beschehen vor den kleinen radten vnd hunderten einer loblichen stadt Lutzern / vad durch doctor Thomas
Murner exequiert montag noch Nicolai / in dem jar Christi M.D.XXvij. / Vrsach vn[n] verantwurtung worum[m]|
doctor Thomas Murner kilchherr zti Lutzern nit ist vff der disputation zii Baden gehalten erschinen. Luzern 1528,
fol. Alv. Murner, Thomas: Hie wiirt angezeigt, fol. Alv. Ders.: Ein send brieff, fol. Alv.
695 Auch andere Drucker bildeten das ,w‘ im hoheren Schrifigrad aus ,rv¢ nach (Abb. 34). Vgl. z.B. Capito,
Wolfgang: An den hochwiirdigen fiirsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen z Stralburg / vand Landgrauen zi
Elsas. // Entschuldigung D. Wolffgangs Fa. Capito. Straburg 1523, fol. AAlr. Die vorgesehene
(Schmuck-)Initiale etwa von Murners Reformatio poetarum wurde von dem ausfithrenden Drucker ebenfalls nicht
realisiert. Vgl. Murner, Thomas: De reformatione poetarum, fol. a2r.
9 Vgl. Murner, Thomas: Kalender. Ders.: Des alten Christlichen beeren Testament, fol. Alr/B2v. Ders.: Des
jungen Biren Zahnweh, S. 158.
07 Vgl. Werfel, Silvia: Einrichtung und Betrieb einer Druckerei, S. 114.

141



Explizit als ausfithrender Drucker benannte er sich nur in zwei seiner Schriften. Fiir gew6hnlich
gab er lediglich den Druckort Luzern mit Hinweis auf die Rechtgldubigkeit der Stadt an (z.B.
,Gedruckt in der Christlichen statt Lutzern¢*® oder ,,Expressum Lucernz Heluetior[um]
orthodoxa & catholica ciuitate“®®). Da Murner der einzige Drucker in der Stadt war, bekannte
er sich auf diese Weise im Grunde zu seiner Urheberschaft als Drucker, ohne diese jedoch
besonders zu betonen. Das erste Mal nannte er sich ausdriicklich als Drucker in seinem
Kalender von Februar 1527. Die Schrift endet mit ,,Gedruckt vnd bschen durch mich Thomam
Murner barfusser ordens doctor der heiligen gschrifft vnd beider rechten. Pfarrer in der
christlichen stat Lutzern“ (und dem Datum)’®. Hier zeichnete er verantwortlich sowohl als
Verfasser als auch als Drucker, also fiir die vollstindige Schrift. Eine mogliche
Mitverantwortlichkeit anderer, etwa des ihn beherbergenden Luzerns, schloss er so aus. Dies
war vor allem in Hinblick auf die vorhersehbare Reaktion der reformationsfreundlichen Orte
von Relevanz: Diese richteten ihre Beschwerden iiber Murner und dessen polemischen
Einblattdruck auf politischer Ebene primir an Luzern’"!. Eine Beteiligung am Kalender hitte
der Ort, wenn es denn zu einer Verhandlung dariiber gekommen wére, durch den Hinweis auf
seine Unkenntnis von Murners Tétigkeit abstreiten kdnnen, sodass ihm nur das mangelnde
Einschreiten gegeniiber Murner hitte vorgeworfen werden konnen, wie spédter in Hinblick auf
die Bdrensatiren erfolgt.

Spétestens durch seine Thematisierung auf der Tagsatzung wurde der Kalender in der gesamten
Eidgenossenschaft bekannt. Zwar war er so erfolgreich, dass moglicherweise noch eine zweite
Auflage erfolgte’®, doch war er, auch im Luzerner Gebiet, nicht unumstritten’®>. Durch
Vorwiirfe der Luzerner Bevolkerung sah Murner sich dazu veranlasst, eine kurze Schrift zu
veroffentlichen, in der er sein Vorgehen im Allgemeinen und den ,,von mir gemachten

<704

kalender im Besonderen rechtfertigte. Inwiefern er sich dabei nur auf seine Autorschaft

bezog oder auch die konkrete Herstellung durch ihn meinte, bleibt unklar. Seine Rolle als

%98 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4v.

999 Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. b3v.

700 Murner, Thomas: Kalender.

701 Fiir einen Uberblick iiber die Thematisierung des Kalenders auf den Tagsatzungen s.o. S. 69, FuBinote 489.

702 Vgl. Humbel, Frida: Ulrich Zwingli und seine Reformation, S. 234.

793 Der Darstellung Salats in seiner Reformationschronik zufolge wurde der Unmut in Luzerns Territorium iiber
den Kalender erst durch dufleren Einfluss von Gegnern Murners geschiirt. Diese hétten ,,dem Murner samt synem
trucken und dichten widersatztend / ouch mit nit cleynfigen schmachungen / durch schriben / dichten / singen /
und setzen / das ouch us spreytetend mit schicken / verschencken / jnstossen / umschleycken jn alle end der wellt
/ — Ouch nit mit wenig anhalltung / an ein gmeynd und gantze landschaft der statt Lucern zu ghdrig / mit reden /
jnbilden ann anstossen / jn zamen wandlen / durch geschefftt / und vil allein darumm verordnett personen / zu rof3
und fuB / rych und armm / achtbar und schlecht / mit langen reden / ouch (so mans von jnn enpfachen wot)
getruckten buchlinen / schrifften / und jnstruccionen iibergebung / zu grosser verunglimpfung vil gemellts d[octor]
Murners und eyner oberkeytt / der gantzen statt Lucern.* Salat, Johannes: Reformationschronik 1, S. 424.

704 Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. alv.

142



Drucker des Kalenders gestaltete er darin jedoch nicht weiter aus — offenbar sah er keinen
Anlass, seine Tatigkeit in diesem Kontext ndher zu begriinden.

Bei der zweiten Schrift, in der er sich als Drucker benannte’®’, handelt es sich nicht um ein von
ithm verfasstes Werk, sondern um die Akten der 1526 abgehaltenen Badener Disputation. Zwar
war der Druck des Disputationsprotokolls schon im Vorfeld gefordert worden und
beispielsweise Eck davon ausgegangen, dass es gedruckt werden wiirde, doch wurde erst auf
der Tagsatzung vom 10./11.09.1526 von einem Grofteil der Orte die Drucklegung beschlossen.
Luzern wurde damit beauftragt, sich um den Druck des Protokolls zu kiimmern, der moglichst
schnell erfolgen sollte. Der Auftrag ging an Murner, der vom 01.12.1526 an ca. 5 Monate lang

an der 178 Blatt in 4° umfassenden Ausgabe in einer Auflage von ,.ettlich hundertt volumina“7%

arbeitete’’

. Bei dem Druck der Aktenausgabe war er auf die Rolle des Druckers beschriankt, da
es sich um den Abdruck der beglaubigten Protokolle, bzw. ihrer Reinschrift’®® handelte. Als
solcher hatte er jedoch die Moglichkeit, dem Abdruck einen Anhang beizufiigen und sich dort
zu Wort zu melden. In den einleitenden Worten zum am Ende der Schrift angefiigten

Druckfehlerverzeichnis entschuldigte er die aufgefiihrten Fehler:

[W]ie wol das an ettlichen orten felt viad vbersehe[n] ist von wege[n] files abwesens min / das ich mit file[n]
gschefften nitt beladen sonder vberladen was / ouch schweren kranckheiten mit denen ich stetes gesiechet
hab / vnd vB vnerfarenheit min den ich kein trucker bin vnd deren so mir geholffen handt’®.

Durch dieses Verzeichnis (das nur einen kleinen Teil der Fehler umfasst) und seine einleitenden
Worte verdeutlichte Murner, dass er sich der Unzulénglichkeiten des Druckes bewusst war, und

signalisierte die (eingeschriinkte) Bereitschaft, dafiir Verantwortung zu iibernehmen’!?.

705 Gedruckt in der alt christlichen / Stat Lutzern durch doctor / Thomas Murner in dem iar / Christi tusent funfft
hundert / Vnnd xxvij vff den xviij tag May.* Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten einer lobliche[n]
eidtgnoschafft na[m]lich Bern Lutzern Ury Schvuytz Undervualden ob vnnd nidt dem kernwalt Zug mitt de[m]
sampt vsseren ampt Glaris Basel Friburg Solathorn Schaffhuse[n] vnd Appenzell / von wegen der einigkeit in
christlichem glauben in iren lande[n] vnd vndterthone[n] der fier bistumb Costentz Basel / Losane[n] vnd Chur
beschehe[n] vnd in dem iar Christi vnsers erlosers Mcccee vnd xxvj vif den xvj tag des Meyens erhoret vnd zi
Bade[n] im ergdéw irer stattgehalten vnnd vollendet. Luzern 1527, fol. Ss4v.

706 Salat, Johannes: Reformationschronik 1, S. 428.

797 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 174/176f. Am Druck wurde vom 01.12.1526 bis 18.05.1527
gearbeitet, er kostete 275 Gulden. Vgl. Liebenau, Theodor von: Ueberblick iiber die Geschichte der Buchdruckerei
der Stadt Luzern, S. 14. Uber die Aktenausgabe hatte er wohl keine Verfiigungsgewalt, zumindest war er nicht fiir
ihre Distribution verantwortlich: Erste Exemplare wurden am 23.05.1527 auf einer Tagsatzung den anwesenden
Gesandten der Orte ausgehdndigt. Sie sollten im jeweiligen Rat verlesen, aber nicht entlichen oder verkauft
werden. Auch weiteren Stadten wie etwa Konstanz, Rottweil oder St. Gallen wurden Exemplare zugesandt. Auf
der Tagsatzung vom 05./06.06.1527 in Luzern wurde beschlossen, dass die Druckausgabe der Akten auf der
Zurzacher Pfingstmesse verkauft werden sollte; der Verkauf begann um den 09.06.1527. Vgl. Jung, Martin H.:
Historische Einleitung, S. 178f. Zurzach lag in der Grafschaft Baden und unterstand somit der gemeinsamen
Herrschaft der acht alten Orte. Vgl. Steigmeier, Andreas: Baden (Grafschaft, Bezirk) (Art.). In: Historisches
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8296.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

708 Die 2015 erschienene Edition des Disputationsprotokolls basiert auf der Druckvorlage, nicht auf Murners
Druck. Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 231.

799 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Ss1vf.

719 Das Fehlerverzeichnis wurde bei der Uberpriifung des Druckes durch die Luzerner Obrigkeit, einigen
Protokollanten der Disputation sowie Murner zusammengestellt. Diese Erklarung befindet sich in der Vorrede der

143



Obwohl Murner de facto die Tatigkeit eines Druckers ausiibte, erhob er in dieser Erkldrung
nicht den Anspruch, es professionell zu tun — auch wenn er es hier nur als Entschuldigung fiir
die Fehler zugab. Tatsdchlich kaschierte Murner die personellen Umstédnde des Druckes, da drei
StraBburger Setzer an diesem Druck mitgewirkt hatten und somit mdglicherweise
professionelle Handwerker’!! titig gewesen waren. Selbst beteiligt war Murner vielleicht erst
im Laufe des Druckes’'?. In Anbetracht der zahlreichen, auch sinnentstellenden Druckfehler’'3
ist die Uberforderung der am Druck Beteiligten aber offensichtlich.

Schon im Vorfeld des Druckes der Akten hatte es Diskussionen um ihre Verbindlichkeit und
die Glaubwiirdigkeit der im Rahmen der Disputation erstellten Protokolle gegeben, weshalb,
trotz der notariellen Beglaubigung ihrer Korrektheit, Félschungsvorwiirfe erhoben wurden, die
sich auch gegen Murner als den verantwortlichen Drucker richteten’!*. Hauptproblem war
einerseits, dass die handschriftlichen Protokolle streng unter Verschluss gehalten und auch auf
Nachfrage nicht vorgezeigt wurden’'®, andererseits war die Personalie Murners als Drucker von
vornherein problematisch: Er war an der Disputation selbst beteiligt gewesen und hatte mit
seinem (publizistischen) Engagement gegen Zwingli und die Reformation in der
Eidgenossenschaft eine eindeutige Position bezogen. Die Verdffentlichung des Kalenders etwa
fiel in die Zeit, in der er mit dem Druck der Akten beschéftigt war. Wegen solcher Zweifel
,ward Doctor Murnar gar verargwhonet, das er sy gefelscht vad zum wenigisten vorteylig vnd
vntriwlich getruckt hate*’!S. Ende 1528 sah er sich in einer Schrift zur Berner Disputation dazu
veranlasst, sich zu solchen Vorwiirfen zu duflern und dabei sowohl die Korrektheit der Akten

an sich als auch die Vorlagentreue seines Abdruckes zu beteuern:

Es ist gmeiner eidtgnoschafft bruch und piind, was daz mere wiirt [Mehrheitsentscheid K. H.], soll gehalten
werden. Nun handt die radtsbotten der zwolff ort einer loblichen eidtgnoschafft mit sampt dem botten von
Bern die geschwornen notarienbiecher in des vogts hend von Baden geleit zu getruwen henden, und
niemans hinuB z{ geben, keinem ort in sunderheit, on eins, das do hat miessen zt dem druck dienen, und
ich will min leben verwiircket han, wo das gedruckt nit glichformig lute mit den geschribbenen, noch miner
correctur hinden dran gesetzt von unflil wegen des setzers beschehen. Was mangelt uch dann, so ir eben
daz in dem gedruckten handt, was ir in den gschribbnen haben, welt ir von disser z[er]nichtigen [wertlosen
K H.] ursachen wegen von gemeiner christenheit uff der ketzer syten fallen, so habt ir frylich sunst nit im
sinn zu bliben. Als fil als an uns respondenten ligt, mochtent wir liden, das ir sy alle sammen hetten, redents
mit {iweren mit eidtgnossen, das es das mere werd, so ist s mit uns schon schlecht’!”.

Aktenausgabe, das Korrekturverzeichnis mit den von Murner stammenden einleitenden Worten ist am Ende der
Schrift angefiigt ist. Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. d1v/Ss1v-Ss4v.

"1 Von den drei Setzern Thomas Troger, Georg Christian und Nikolaus Christian sind nur die Namen bekannt.
Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 176.

712 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 176.

713 Murners Abdruck des Briefes des Erasmus in E. Roterodami weist ebenfalls zahlreiche Fehler auf. Vgl. Allen,
Percy S./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm Des. Erasmi Roterodami VI: 1525-1527. Oxford 1926, S. 207.

14 In Bezug auf Murner ist der Filschungsvorwurf ungerechtfertigt: Er druckte die Vorlage, wenn auch fehlerhaft,
unverfalscht ab. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 173.

15 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 171-173.

716 Bullinger, Heinrich: Reformationsgeschichte 1, S. 354.

717 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 840.

144



Obwohl er bei seinem Leben die Verantwortung fiir die Korrektheit tibernahm, wies er hier die
Schuld fiir die Fehler dem Setzer zu. Zwar hitte Murner als Beaufsichtigender die Fehler vor
der endgiiltigen Drucklegung grundsitzlich bemerken und korrigieren sollen, doch war das
Abweisen der Schuld von seiner auf eine andere Person ein Argument gegen die
Féilschungsvorwﬁrfem: Die Fehler entstanden wegen des ,Unfleiles‘ einer anderen Person,
nicht als bewusste Manipulation Murners.

Murners Versicherungen zum Trotz blieben die Filschungsvorwiirfe bestehen’!”, die Murner
noch 1529 im Sendbrief zu einem Widerspruch veranlasste’?’. Dort beschrieb er das
Priifverfahren, dem die von ihm geduckte Aktenausgabe nach ihrer Fertigstellung unterzogen
wurde: Er beteuerte erneut, dass er den ihm befohlenen Druck ,,fromlich gethon hab Iut der
correctur hinden dran gesetzt / vind will min leben verwirckt haben / wa da selbst minent halben

ein mangel erfunden wiirdt“. Thm sei geboten worden, alle Drucke

keins vB genom[m]en vff das radthuB zG Lutzern zu {iberlifferen / als auch geschehen ist / vnd sint
verschribben worden die biecher zu auscultieren der notary’?! mins gnedigen herren von Costentz / der
notary von Basel / Schultheil Honeggker von Bremgarten einer vl3 den vier presidente[n] von Baden /
vnserer herren von Lutzern statt schriber / Hans Martin vnder schriber / vnd Hans Huber substitut mit
andren from[m]en glaubs wiirdigen vnd eeren liiten die die biecher vff dem radthuf} auscultieret haben’? /
vff welche auch mengklich disser biecher halb ist verwissen worden. Vnd zu witerm glaube[n] ist Hans
Hubren beuolhen worde[n] die biecher alle zi vnderschriben’. Das disses wor syge beziig ich mich vif
ein gantzen gesessenen radt der loblichen herrschafften von Lutzern’,

718 Bereits zuvor hatte Murner sich in der Appellation zur Berner Kritik geduBert: Die zwdlf Orte hitten den Druck
angeordnet, ein Exemplar sei Bern zugesandt und dort gepriift worden. Bern solle die Uberpriifenden und Notare
fiir ,,glaubwiirdig halten oder wie recht uff sy bringen, das sy nit von wiirden, eeren oder glauben syent. Aber sovil
an mir ligt, will ich min leben werwirckt haben, wo ein feler an dem gedruckten sige, der mit den geschribnen nit
concordiere, lut miner correctur hinden dran gesetzt, denn so fil uns betrifft, mGchten wir liden, das sy die biecher
hettent diitsch und latin, wo es nit anders von gemeinen eydtgnossen verordnet und bevolhen were.” Murner,
Thomas: Appellation und Berufung, S. 745.

719 Neben Reformatoren wie Zwingli, Oekolampad und spiter Bullinger zweifelten auch Bern und Basel sowohl
die Verlasslichkeit der Druckvorlage als auch die korrekte Wiedergabe durch Murners Druck an. In den folgenden
Jahrhunderten hat sich das Misstrauen gegeniiber den Disputationsakten gehalten, wobei diese Vorwiirfe auch
bestritten wurden. Zuletzt wurde der Féalschungsvorwurf mit der kommentierten Edition des Protokolls widerlegt.
Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 172f.

720 Anlass bot ihm die Aussage Berns, dass es iiber den Hergang der Disputation nicht unterrichtet sei und deshalb
demjenigen glauben miisse, der die Akten der Disputation und ihre Schlussrede gedruckt habe. Vgl. Murner,
Thomas: Ein send brieff, fol. C3v.

721 Gemeint sind die Protokollanten der Badener Disputation. Es wurden fiinf offizielle Protokolle erstellt, von
Leonhard Riissel (kaiserlicher und bischoflicher Notar aus Konstanz), Johannes Huber (Stadtschreiber Luzerns)
und Caspar Bodmer (Stadtschreiber Badens), Christoffel WyBgerber/Christophorus Alutarius (Lehrer in Basel),
Egmund Rysysen (aus der Basler Delegation), Leonhard Altweger (Notar der bischéflichen Kanzlei in Konstanz).
Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 210-213/700.
722 Basel war an der Uberpriifung nicht beteiligt, da es (trotz der Bitte Luzerns) keinen Notar gesandt hatte. Sie
erfolgte durch Leonhard Riissel, Johannes Honegger (Schulthei3 des Freien Amtes Bremgarten, ein Prisident der
Disputation) und Murner vor Johannes Huber und Luzerner Ratsherren sowie Schreibern. Vgl. Schindler,
Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 138/177/520f.

23 Alle Exemplare sind zur Beglaubigung auf dem Titelblatt mit dem handschriftlichen Vermerk ,,Johanns Huber
zu Lucern gschworner schriber scripsit versehen. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. alr.
Vgl. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 223.

724 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. C4r. Die Uberpriifung war schon in Murners Aktenausgabe den Lesern
transparent gemacht worden, im Sendbrief schilderte er sie aus seiner Perspektive. Vgl. Murner, Thomas: Die
disputacion vor den xij orten, fol. d1rf.

145



Als Gewihrsleute des geschilderten Verfahrens benannte er hier die beteiligten Personen

25 Um dem Filschungsvorwurf

namentlich sowie den gesamten Rat der Herrschaft Luzern
entgegenzutreten, inszenierte er sich hier als ein seiner Obrigkeit gehorchender Untertan, der
seinen Moglichkeiten entsprechend dem erteilten Befehl Folge geleistet und die Aufgabe des

Druckers’?°

tibernommen habe. Dass er diesen Auftrag zufriedenstellend erfiillt hatte, belegte
und bestitigte er durch die Autoritit der Uberpriifenden, die die Korrektheit seines Abdruckes
attestiert hatten. Dabei koppelte er seine Ehre an diejenige der daran Beteiligten, v.a. aber an
Luzern, das in besonderem MaBe an der Uberpriifung seiner Aktenausgabe beteiligt war.
Vorwiirfe in dieser Angelegenheit gegen Murner und den von ihm ausgefiihrten Druck richteten
sich demnach immer auch gegen alle, die die korrekte Wiedergabe des Protokolls in seinem
Druck bestitigt hatten. Durch deren Gewéhr zeigte Murner sich vor der publizistischen

Offentlichkeit als zu Unrecht verleumdeter Drucker.

Die einzigen Werke Murners, in denen die Angaben zum Druckort fehlen, sodass er sich dort
auch nicht implizit als Drucker zu erkennen gab, sind die beiden Bérensatiren’’. Aber auch
ohne diese Informationen war seinen Zeitgenossen bekannt, dass er die Satiren verfasst und wie
seine anderen Publikationen in der Eidgenossenschaft selbst gedruckt hatte. Indessen waren es
gerade diese Schriften, bei denen Murners Betdtigung als Drucker ein wichtiger Aspekt in der
auf ihre Veroffentlichung folgenden Diskussion war: Auf eine Beschwerde Berns hin teilte
Luzern mit, dass ,,unser pfarrer s6lich biiechlin on unser wissen und willen gemacht und
getruckt® habe. Zur Rede gestellt habe Murner zugegeben, dass er von dem geltenden Verbot,
Schméhschriften zu drucken, gewusst habe und sich auch daran gehalten hitte, wére es von den
anderen Orten eingehalten worden. In Anbetracht vorangegangener VerstoB3e sei ,.er bewegt
(und als er vermeint, gnuogsam verursacht worden), wie man in den wald geriieft, widerhall
und antwurt ze geben®, zumal er vermeinte zu wissen, von wo und von wem die Schriften
jeweils stammten. Entschuldigen konnte er seine eigene Missachtung des Verbotes durch den

Hinweis auf die genannten Verstof3e, wobei sich seine Begriindung sowohl auf seine Funktion

25 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. C3vf.

726 Dass er von seinem Umfeld in seiner Funktion als Drucker (der Akten) wahrgenommen wurde, zeigt sich nicht
nur in Form der gegen ihn erhobenen Falschungsvorwiirfe. In der von Johannes Stumpf zwischen 1532 und 1535
verfassten Chronik wird Murner etwa im Kontext der Berner Disputation riickblickend als Barfiiler und Pradikant
von Luzern sowie als ,,der hiervor die disputation zu Baden helffen anrichten, und dieselben acta getruckt hat*
néher definiert. Stumpf, Johannes: Schweizer- und Reformationschronik, hg. v. Ernst Gagliardi/Hans Miiller/Fritz
Biisser 1. Basel 1952 (= Quellen zur Schweizer Geschichte. Neue Folge. I. Abteilung Chroniken 5), S. 368. Vgl.
Schmid, Walter: Rezension zu: Ernst Gagliardi/Hans Miiller/Fritz Biisser (Hgg.): Johannes Stumpfs Schweizer-
und Reformationschronik. In: Zwingliana 10,8 (1957), S. 504.

27 Da das Biirenzahnweh nur als Abschrift erhalten ist, ist es denkbar, dass die Angaben lediglich nicht iiberliefert
wurden. In den erhaltenen Drucken des Bdrentestaments fehlen sie jedoch ebenfalls. Das Verschweigen von Autor,
Drucker und Druckort kann als Erwiderung auf Manuels Satiren gesehen werden, in denen die entsprechenden
Angaben ebenfalls fehlen Vgl. Paul Zinsli/Thomas Hengartner (Hgg.): Niklaus Manuel, S. 436.

146



als Drucker als auch als Verfasser der Schméahschriften bezog. Luzern schloss sich Murners

Argumentation an,

dann warlich sdlich biiechli und schméchlich triick uns nit minder dann iich allweg missfallen und das nie
gern gehort; wir habend aber deren me gehort, dann uns lieb ist. Und darumb, sofer ir by iich sdliche biiechli
und triick abstellend, sollend ir ungezwifelt sin, wir wellend by uns s6lichs ouch abstellen und dermas
verhiieten, dass derglichen nit mer geschehen sol’,

Luzern konnte iiber seine Beschwerden hinaus Bedingungen stellen: Erst wenn die anderen
Orte sich an das Verbot hielten, wiirde es gegen Murner vorgehen. Indem Luzern sein Vorgehen
gegen Murner an diese Bedingung kniipfte, machte der Ort deutlich, dass es nicht die Absicht
verfolgte, gegen diesen einzuschreiten und ihn in seiner Tétigkeit als Drucker einzuschrianken.
Murner agierte zwar nicht im Auftrag, aber im Sinne Luzerns. Er stand unter dem Schutz des
Ortes und genoss bei seiner Publizistik, sowohl was ihren Inhalt als auch ihre Verbreitung
anging, freien Handlungsspielraum.

In dieser Diskussion um die Satiren war nicht nur ihr schméahender Inhalt von Relevanz,
sondern in besonderem Mafe der Umstand, dass sie gedruckt worden waren. Denn erst durch
thren Druck konnten sie Verbreitung innerhalb der anderen Orte der Eidgenossenschaft finden.
Insofern erfolgte gegen Murner wegen seiner Personalunion als Autor und Drucker eine
doppelte Anklage, sodass seine Betdtigung als Drucker eine vergleichsweise starke
Hervorhebung erfuhr, ohne jedoch von seiner Autorschaft entkoppelt als eigenstindige
Tétigkeit Beachtung zu finden. Murner war dementsprechend aus der Sicht aller Beteiligten
(auch nach Murners Selbstdarstellung) kein Drucker im Sinne der lediglich ausfiihrenden
Tatigkeit, sondern speziell der Drucker seiner (schméahenden) Schriften. Dies zeigt sich auch in
dem generellen Verbot von Schmihschriften, das auf einer Tagsatzung Ende des Jahres
beschlossen wurde. Dort wurden insbesondere Basel und Luzern dazu aufgefordert, den Druck
von Schmihschriften in ihren Druckereien zu unterbinden; explizit genannt wurden die beiden
Birensatiren”. Selbst ohne den Hinweis auf die Satiren war unmissversténdlich, dass sich die
Aufforderung an Luzern gegen Murner als den einzigen dort ansdssigen Drucker richtete und
damit gegen dessen Publizistik. Die Orte nutzten Murners Tétigkeit als Drucker, um gegen ihn
vorzugehen, und suchten Luzern dazu zu verpflichten, bei Verstéfen gegen ihn einzuschreiten.
Der Moglichkeit und dem Versuch zum Trotz, durch solch ein Druckverbot gegen den Autor
Murner vorzugehen, wurde seine Personalunion als Autor und Drucker von seinen Gegnern
kaum explizit thematisiert und dementsprechend nicht problematisiert. Dass er diese

Druckertdtigkeit als Monch im Kloster oder als zugezogener Geistlicher aufgenommen hatte,

28 Luzern an Bern, 21.06.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 643f.
729 Vgl. Tagsatzung in Baden, 14./15.12.1528 und Basler Instruktion zur Tagsatzung. In: Johannes Strickler (Hg.):
Die Eidgendssischen Abschiede 4,1a, S. 1466/1468.

147



scheint ebenfalls keine Kritik nach sich gezogen zu haben. Auf Ablehnung stie3 bei seinen
Kritikern weniger die Tétigkeit als Drucker an sich, sondern generell die Verdffentlichung
seiner Schriften’*’. Dementsprechend ergab sich fiir Murner nicht die Notwendigkeit, seine
Betitigung als Drucker gegen (publizistische) Angriffe zu verteidigen oder zu legitimieren.

Allerdings konnte ihm in seiner Eigenschaft als Drucker eine besondere Aufmerksamkeit
zukommen: Wenn Bern sich gegeniiber Luzern ganz allgemein iiber den Druck von
Schméhschriften auf dessen Gebiet beklagte und auf das Verbot der Tagsatzung hinwies, in
dem insbesondere Luzern ermahnt worden war, war klar, dass sich diese Beschwerde in erster
Linie auf Murner bezog. Murner fasste dies ebenso auf und erklérte sich auf diesen Vorwurf
hin, da er hoffe, ,,syttenmal die Berner dissen brieff handt lassen drucken’! / vn[n] dorin[n] on
all min schuld mitt der vnworheit min zu den vneren gedencken / sy werdent mir dissen druck
mins verantwortens auch nit fiir iibel vff nemmen / dar zu mich eren halb groblich verursachet
haben / mir ist min eere als lieb als jnen die ir*’*2. Auch stellte er fest, dass er sich an das Verbot
gehalten hitte, wire es nicht zuvor durch andere Orte u.a. mit Publikationen gegen ihn
gebrochen worden, iiber die er sich mehrmals vergeblich offiziell beschwert habe’® — im
Grunde gab er die gleiche Begriindung wieder, die er im Vorjahr im Kontext der Bdrensatiren
gegeniiber dem Luzerner Rat vorgebracht hatte. Da er damals nicht wegen seiner Publikationen
belangt worden war und diese Argumentation erneut aufgriff, erschien sie ihm offenbar
erfolgversprechend zu sein und nicht nur fiir eine interne Rechtfertigung vor dem Luzerner Rat
geeignet. Er belie3 es jedoch nicht bei einer einfachen Wiederholung, sondern fiihrte sie weiter

aus: Dadurch ,,[b]in[n] ich erzlirnt worden / vnd hab wider getruckt / vnd vermeint es gezim

730 Ein Kapitel von Heinrich Bullingers Reformationsgeschichte lautet: ,,Wie die 6 ort im vnwillen wider die
Berner disputation verhartend, vnd die von Lutzern gestattetend Doctor Thoman Murner schméchlich vnd
schantlich ding, wider Bern zu schreiben vnd trucken.“ Obwohl es sich bei Hier wird angezeigt um eine ,wiiste*
Schrift handle, habe die Luzerner Obrigkeit gestattet, ,,das fomlich schantlich lasterlich Buch vB ir Statt vBgieng.
Dann zu end des wusts was also getruckt, Getruckt in der Christlichen Statt Lucern imm Jar do man zallt
1527 vff den 8 tag des wolffmonats. Vnd hattend es alle verstandige eeren lUth darfur, der verzwyfflet
munch habe das alles gethan, vawillen vnder den Eydgnossen zi meeren, vnd sy zilletzt an einandren zu hetzen.*
Bullinger, Heinrich: Reformationsgeschichte 1, S. 413 (Hervorhebung im Original). Danach lieBe Murner ,,sich
ouch des munchischen friuels nitt vernligen, sunder gieng hin, vnd truckt zi Lucern vorgemellten vnd
verschribnen der 8 orten brieff oder missiue, an die von Bern, diser disputation halben, gesendt vnd ouch deren
von Bern Antwort vff die Missiue: vnd macht dartber ein schantlich Coment [Murners Sendbrief K.H.], das er nitt
miuder [sic/] dann imm erst gemellten blichlj die Statt Bern, ia alle gloubige one alle eer hallt, vad redt was imm
nun in das vnreyn laster Muul kam.* SchlieBlich resiimierte Bullinger: ,,Der glychen noch vil hat vilerméllter
Murnar in disen sinen beyden buchlinen wider die von Bern offentlich getruckt, vnd ward nt des weniger von
denen von Lucern vnd anderen 4 orten geliebet, hoch vnd wol gehallten. Vnd sunst hat er noch andere Schantliche
buchli wider die Statt Bern lassen vBgan alls des Allten Baren testament. Des Baren zanbrachen.” Ebd., S. 416f.
31 Das Schreiben Berns, auf das Murner sich bezog, war als Flugschrift erschienen: 0.Hg.: Antwurt Schultheyssen
/ kleinen vnd grossen Radts der statt Bernn / v{f die vBgangne Missiue der acht Orten Bottschafften / zi Lucernn
versampt / an sy schrifftlich gelanget / vand demnach in vil trucktenn Biichlinen vBgespreytet. Ziirich 1528.

732 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I2v.

733 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4r.

148



mir als wol als jnen*’**. Demnach war der Druck seiner eigenen Schriften eine gleichwertige
Reaktion auf feindliche Provokationen. Gleichzeitig widersprach er so Vorwliirfen gegeniiber
dem ihn schiitzenden Luzern, da seiner Darstellung zufolge die ersten verbotenen Drucke nicht
aus dessen Herrschaftsbereich hervorgegangen seien. Dementsprechend betonte er in diesem
Kontext seine Eigenstindigkeit und verneinte von vornherein jede Beteiligung des Magistrats
von Luzern an seinem Tun: ,,Aber dz bekenn ich das mich mine gnedigen herren von Lutzern
weder heimlich noch offenlich nie hant geheissen drucken / das auch nit gewif3t handt / So ich
aber irer gnaden hirt vnd geistlicher diener bin[n] / vnd ein antworter der disputation vo[n]
Baden / weiB ich selb was ich thiin sol vnd mir gebiirt.*’*>> Murner prisentierte sich vor seinem
Publikum als ohne Luzerner Weisung eigenstindig handelnd, bzw. druckend, wobei er diese

Tatigkeit durch seine Rollen als Seelsorger und Teilnehmer der Disputation legitimierte.

5.3) Fazit

Die Ausiibung seiner Tétigkeit als Drucker (seiner Werke) war fiir Murners self-fashioning
insgesamt nicht von Relevanz. Nur in einzelnen Féllen duBerte er sich ausfiihrlich dazu, nicht
immer wird deutlich, ob er sich vorrangig auf seine Tétigkeit als Autor oder Drucker bezog.
Dies deutet darauf hin, dass er sich nicht primér als Drucker zeigen wollte. Damit erscheint
Murners Identitét als Drucker pragmatischer Natur: Sie war die Voraussetzung dafiir, dass er
ab 1524 kontroverstheologische Schriften verdffentlichen konnte, aber innerhalb dieser
Schriften keine herauszustellende Besonderheit. Eine Begriindung, warum er sich eigene
Druckereien eingerichtet hatte, gab er ebenso wenig wie eine ndhere Beschreibung seiner
Arbeitsweise als Drucker. Nur in der Aktenausgabe wies er iiberhaupt auf das Mitwirken einer
anderen Person hin oder thematisierte Probleme sowie seine eigene Beteiligung daran. Kritik
und Klagen, denen er sich wegen seiner Tatigkeit ausgesetzt sah, sprach er in seiner Publizistik
tiberhaupt nur in Bezug auf die Falschungsvorwiirfe der Disputationsakten an. Als Drucker trat
er in seinen Werken fiir gew6hnlich in den Hintergrund und verhielt sich so wie ein ,normaler*
Drucker, dessen Rolle in der Regel auf die ausfiihrende Tatigkeit des Druckes beschriankt war.
Zusitze, etwa in Form von Nachworten, erfolgten auch bei ihnen nur aus besonderen Anléssen,
explizit beim Namen nannten sie sich nicht zwingend. Die Nennung des Druckortes reichte zur
Identifizierung aus: In seiner Eigenschaft als einziger Drucker Luzerns musste Murner sich
nicht in jeder seiner dort veréffentlichten Schrift als ihr Drucker préisentieren, um als solcher

wahrgenommen zu werden.

734 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4r.
735 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. 14rf.

149



Durch seine Offizin(en) versetzte er sich selbst dazu in die Lage, publizistisch so zu agieren,
wie er wollte: Hétte er diese Tatigkeit nicht aufgenommen, wére seine Publizistik ab 1524 nicht
in der Form moglich gewesen, wie er sie selbst realisieren konnte. Er 16ste sich so aus der
Abhingigkeit unwilliger (bzw. nicht verfiigbarer) Drucker. Mit seinen eigenen Druckereien
gelang es Murner, sich ein Stiick weit Eigenstéindigkeit zu erwerben. Diese Eigenstindigkeit
setzte ihn dazu in die Lage, sich durch die Publikation seiner eigenen Werke ostentativ tiber
einschrinkende Verbote hinwegzusetzen, wie insbesondere der Entstehungskontext der
Mendatia Lutheri verdeutlicht. Von einer anderen Bedeutung war sie in Bezug auf die Luzerner
Obrigkeit: Als sein eigener Drucker konnte er ohne das Wissen Luzerns insbesondere seine
polemischen Werke veroffentlichen, durch die sich andere Orte angegriffen fiihlen konnten,
dabei aber den ihn schiitzenden Ort (offiziell) von der Verantwortung fiir seine Tatigkeit
entbinden. Damit vereinfachte er es Luzern, Klagen der anderen Orte abschlédgig zu behandeln.
Zu einer ausfiihrlicheren Thematisierung bzw. Legitimation seiner Tétigkeit als Drucker sah er
sich tatsdchlich nur dann veranlasst, wenn diese im politischen Kontext zwischen Luzern und
anderen Orten thematisiert wurde bzw. als er gegen ein auch in Luzern geltendes Verbot
verstieB. Murners Tétigkeit als sein eigener Drucker war ein wichtiger Aspekt in seinem
Wirken, der es ihm ermoglichte, unabhéngig zu handeln und sich bei Bedarf als fiir die
Entstehung seiner Werke alleinverantwortlich zu présentieren. Nichtsdestotrotz koppelte
Murner seine Tatigkeit als Drucker (von der Aktenausgabe abgesehen) an seine Autorschaft
und gestaltete sie nicht als eine eigenstindige Rolle innerhalb seiner Publizistik. Die von ihm
selbst geschaffene Moglichkeit zur Publikation seiner Schriften war fiir Murner ,nur‘ ein

wichtiges Mittel zum Zweck.

150



Gelehrsamkeit und Standeswiirde

6) Murner als Gelehrter

Sein latein- und deutschsprachiges (Euvre, umfangreich und vielschichtig, spiegelt seine Interessen und
sein Engagement, 148t erkennen, was ihm Argernis und Anregung zugleich war, zeigt ihn als Dichter und
Gelehrten, als Theologen und Juristen, als Ubersetzer und Lehrer. Daneben wirkte er in der traditionell
volksverbundenen Weise der Franziskaner immer auch noch als Prediger und Seelsorger’>®.

Diese Vielseitigkeit charakterisierte auch sein Wirken als Kontroverstheologe und bildete das
Repertoire, aus dem er schopfen konnte. Sie ging insgesamt mehr in die Breite als in die
Tiefe’®’, doch besaB er in verschiedenen Bereichen auBerhalb der Theologie zumindest
Grundkenntnisse und beteiligte sich durch seine Publizistik an zeitgendssischen (gelehrten)

Diskursen’?®

. Gelehrsamkeit galt es nicht nur zu erwerben, sondern auch ,,zu dokumentieren
und gesellschaftlich zu performieren. Der Gelehrte weil sich einem Stand in der Gesellschaft
zugehorig“’®. Dementsprechend bediente er sich in seinen Schriften der 1520er Jahre
verschiedener thematischer Ankniipfungspunkte — er konnte seine Gelehrsamkeit fiir seine
Zwecke nutzen. Zwar ldsst sich Murners Auftreten als Gelehrter nicht von demjenigen als
Theologe oder Jurist trennen, da auch dies Rollen waren, die auf seiner Bildung fuiten, doch
gibt es verschiedene Aspekte in seiner Selbstdarstellung, die eine allgemeine Gelehrsamkeit
ausdriicken und keine fachspezifische. Murners Gelehrsamkeit war grundsitzlich anerkannt,
sie wurde selbst von seinen Gegnern nie bezweifelt, wenngleich sie Anlass fiir Spott bot.

Um der Frage nach Murners self-fashioning als Gelehrter nachzugehen und um aufzuzeigen,
wie er dieses fiir seine Zwecke einsetzte, werden im Folgenden verschiedene Aspekte seines
Auftretens als Gelehrter ndher beleuchtet. Zunichst soll es darum gehen, wie er seinem Rang
als ,Doktor‘ Ausdruck verlieh, danach, wie er sich seinen Lesern, aber auch seinen Gegnern
gegeniiber als Lehrer positionierte. Im Anschluss wird sein Umgang mit Volks- und
Gelehrtensprache(n) und ihr gezielter Einsatz innerhalb seiner Argumentation Beachtung
finden. Daran kniipft sich ein Blick auf seine Verortung innerhalb des zeitgendssischen
Gelehrtenkreises an. In Hinblick auf die zentrale Bedeutung des Vorwurfs der ,Neuerungen®

soll auch seine historische Argumentation sowie die damit einhergehende Einordnung seiner

Person exemplarisch behandelt werden.

736 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 298.

37 Vgl. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 298/305.

738 Der in seinen verschiedenen Publikationen ausgedriickte Anspruch auf ein umfassendes Wissen bot den
Ankniipfungspunkt, ihn in den Epistolae obscurorum virorum zu parodieren, indem seine Gelehrsamkeit negiert
wurde. Vgl. Frick, Julia: Reflexe des Murnerbildes, S. 248f.

739 Wriedt, Markus: ,Gelehrtennetzwerke* in der Frithen Neuzeit. In: Karl-Heinz Braun/Wilbirgis
Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den altglaubigen Kontroversisten
des Reformationszeitalters. Miinster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 173), S. 218.

151



6.1) Murners Standeswiirde als ,Doktor¢

Murner war ein Universititsgelehrter, doch verzichtete er als Anonymus auf eine explizite
Einordnung seiner Person als solcher. Verleugnet hat er seine Zugehorigkeit zum
Gelehrtenstand jedoch nie, sodass er sich in dessen Nihe verortete: In seinen ersten Schriften

zeigte er sich als jemand, der an einem gelehrten Diskurs Anteil nahm’*

sowie als jemand, der
Veranlassung zu einer gelehrten Diskussion geben konnte: Es sei seine Intention, durch seine
Publikationen ,,die hochverstendigen zu verursachen in solcher meiner reden und der
widerparten gegenreden den warhafftigen christlichen verstant daruB zu erlesen* und betonte
seine Achtung vor dem ,,erwiirdigen geistlichen und hochgelorten vatter und herren Doctor
Martin Luther’*!. Zwar stellte er sich nicht explizit als mit den ,Hochverstindigen‘ und dem
,hochgelehrten‘ Luther als gleichrangig dar, doch ordnete er sich auch nicht unter.

Auf seinen Gelehrtenstand wies er erst mit Aufgabe der Anonymitit mit Deutlichkeit hin. In
der Protestation bekannte er sich als ,,ich Thomas Murner von Straszburg barfiisser orden, der

742 711 seinen bisher veroffentlichten Schriften

heiligen geschrifft vnd beider rechten Doctor
und rechtfertigte sein Vorgehen gegeniiber verschiedenen Anschuldigungen. Damit betonte er,
dass er sich als Anonymus bereits qualifiziert zur Sache geduBBert hitte und an dieser Stelle
duBerte. Statt auf den Bescheidenheitstopos, den er durchaus mit der Anonymitdt seiner
Schriften in Einklang hétte bringen konnen und den er dort auch schon als Begriindung
angefiihrt hatte”®, setzte er bei erster Gelegenheit nach seinem Strategiewechsel auf die volle
Autoritét seiner nach aulen wirkenden Wiirden. Dabei waren seine Doktorwiirden nicht nur ein
Ausweis seiner Gelehrsamkeit, sondern auch seiner Standeswiirde, die dem Anspruch nach

adelsdhnlich war’#*

. Die Titel dienten ihm in Verbindung mit der Autoritit der Universitéten,
an denen er sie erworben hatte, als ein Argument fiir seine Glaubwiirdigkeit: ,,Ich hab alle meyn
drey doctorat erlangt mit genugsame der kiinst, alsz mir des vnderbrieff vnd sigil beyde schulen
Basel vnd Freiburg kuntschafft geben, denen ich hoff mer sol geglaubet werden, dan solchen

eerlosen meyneidigen, boszwichten®, die ihn zwar schmihten, aber selbst anonym blieben’,

40 In Von dem Papsttum enthielt er sich unter Verweis auf ,die Gelehrten‘, denen es allein zustehe, die Frage der
Identifikation des Papstes als Antichrist zu ergriinden, eines Urteils. Er zeigte sich an dieser Stelle dem Kreis der
Gelehrten nicht zugehdrig, trat aber als ihr Rezipient auf. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 50.

741 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Luthers Gelehrsamkeit wiirdigte
er nicht nur an dieser Stelle, in An den Adel bezeichnete er ihn ebenfalls als einen ,,besunderen gelerten man]...]".
Ders.: An den groBBmaéchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 175.

742 Murner, Thomas: Protestation, S. 598.

743 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32f.

74 Vgl. Fiissel, Marian: Gelehrtenkultur als symbolische Praxis, S. 109f. In der Reichskleiderordnung von 1500
standen Doktoren iiber dem einfachen Adel und waren Rittern gleichgestellt. In den 1530 erneuerten
Bestimmungen wurden sie zwischen den adeligen Ringen aufgefiihrt. Vgl. Grimm, Gunter E.: Literatur und
Gelehrtentum, S. 33f.

745 Murner, Thomas: Protestation, S. 601.

152



In dhnlicher Weise trat er in der Purgatio vulgaris auf (,,ich Thomas Murner, der heiligenn
geschrifften vnd beyder rechten doctor, barflisser orden*’*%), um sich gegen Anschuldigungen
zu verteidigen, die im Kontext der Auseinandersetzung um die Kutten der Franziskaner gegen

ihn laut wurden’*’

. Er verwies auf seine theologischen und juristischen Kompetenzen sowie auf
seine Ordenszugehorigkeit, durch die er Einblicke in das konventsinterne Geschehen hatte, das
AuBenstehenden verborgen bleiben musste. Obwohl aber seine Beteiligung am Konflikt um die
Monchskutten in seiner Zugehorigkeit wurzelte, stellte er seine Gelehrsamkeit an den Anfang
und betonte somit, dass er sich nicht ,nur® als Monch dullerte.

Im grundsétzlich gleichen Wortlaut benannte er sich auch in seinen Luzerner Publikationen,

wobei er in Ein Brief*8, dem Kalender’

oder An die Fiirsuchtigen™® die Angaben noch um
seine in Luzern bekleideten Amter erginzte. Generell verzichtete er, sobald er sich als Autor
kenntlich machte, nie auf den Ausweis seiner Gelehrsamkeit: In seinen lateinischen Schriften
tat er dies im Mindesten durch die Wahl der Gelehrtensprache’!, in seinen deutschsprachigen

752

Schriften zeichnete wer wenigstens als ,,doctor Murner als Autor verantwortlich, seine

<753

kiirzeste Unterschrift in einem Brief war ,,Thomas Murner Doctor“/>°. Nur in einem

iiberlieferten Brief im familidren Kontext, in dem er keine Aulenwirkung zu erzielen suchte,

verzichtete er auf diesen Titel”**

. Weil sich in der Unterschrift der Bezug auf die eigene (durch
die Namensnennung identifizierte) Person mit der eigenen Schrift verbindet, ist sie ein
,,Autograph von besonderer Selbstreferentialitit’>>. Insofern ist es augenfillig, dass er seine
Unterschrift durchaus variierte, seine Identitit als Doktor aber einen festen Bestandteil bildete.
Es gibt einige Hinweise, dass Murner die Geltung seines Ranges als Gelehrter und Doktor nicht
vergeblich beanspruchte und als solcher anerkannt wurde. In StraBburg war er durch seinen
Wohnort sichtbar, wo promovierte Angehorige des Franziskanerordens das Privileg besal3en,

auf Lebenszeit ein eigenes Haus zu erhalten und aufBerhalb des Klosters leben zu kénnen.

Murner hat bis zur Konfiskation der Klostergiiter frei iiber sein Haus verfiigen konnen’®.

746 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108.

747 Zu diesem Konflikt s.u. S. 192ff.

748 Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6.

74 Vgl. Murner, Thomas: Kalender.

750 Vgl. Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen. Luzern 1527, fol. a4v.

751 Sowohl in Epistola Iohannis Eckij als auch E. Roterodami nannte er sich als Ubersetzer und Autor nur als
,Murner‘. Offenbar geniigte ihm der Riickgriff auf die Gelehrtensprache zum Ausweis seiner Gelehrsamkeit. Vgl.
Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. alr/a3r. Ders.: E. Roterodami, fol. alr.

752 7.B. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 42.

753 Murner an den StraBburger Rat, 16.04.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 299.

754 Dort unterschrieb er als ,,Tho. Murner Vwer Vetter.“ Murner an seinen Vetter in StraBburg, 27.02.1529. In:
Basilius Hidber: Streithandel, S. 293.

755 Schmolinsky, Sabine: Selbstzeugnisse finden, S. 32.

736 Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 127. An dieses Privileg
anschlieBend forderte er von dem Stadtrat eine lebenslange Behausung und Versorgung ein. Vgl. ebd.

153



Ebenfalls bedeutsam war seine Stellung als Gelehrter 1524 fiir seine Teilnahme an einer von
den StraBBburger Pridikanten initiierten, als Disputation angesetzten Veranstaltung: Murner war
als ein fiihrender Gegner der Reformation in Straburg dazu eingeladen worden. Die von den
Préadikanten anberaumte ,,fretintlich Disputation doch nur in latinischer Sprach fand in Form
von Vorlesungen im Barfiierkloster statt’>’. Obwohl diese von den ,,Doctores und
predicanten* auf Latein gehalten wurden, waren auch lateinunkundige Zuhorer anwesend. Bei
einer der Vorlesungen kam es wegen Murner zu einem Aufruhr. Anlass war, dass Murner sich
auf keine Diskussion mit den Pradikanten einlieB. Er hatte lediglich Vorlesungen gehalten und
sich geweigert, auf die Argumente der Pridikanten zu reagieren’®. Per Erlass vom 03.06.1524
wurden nach dieser Emporung nur ,,geistlich und weltlich verstendig personen® als Zuhorer

759 Murner

zugelassen und Lateinunkundige unter Androhung einer Geldstrafe ausgeschlossen
hielt Ende Mai/Anfang Juni im Rahmen dieser Zusammenkiinfte insgesamt sechs Vorlesungen
zum 11. Kapitel des 1. Korintherbriefes und dem Messopfer’®. Obwohl er sich nur in
schriftlicher, nicht in miindlicher Form zu einer Disputation bereiterklédrt hatte, scheint es
zudem um den 03.06.1524 zu einer ,,disputatiuncula“ zwischen Bucer und Murner gekommen
zu sein’®!,

Murners im Kontext dieses Disputationsvorhabens gezeigtes Verhalten vor der Straburger
Offentlichkeit entsprach demjenigen innerhalb seiner Publizistik: Er prisentierte seine eigenen
Ansichten und bezog Position gegen davon abweichende Meinungen, ohne sich jedoch auf eine
Diskussion einzulassen. Damit folgte er insofern der Form der akademischen Disputation, als

dass es ebenfalls um die Verteidigung und Anfechtung von Thesen ging und nicht um eine

Verstindigung der jeweiligen Streitparteien. Abgesehen von einer kurzen Erwiihnung’®? haben

57 Bucer, Martin: Handel mit Cunrat Treger (1524). In: Martin Bucers Deutsche Schriften 2, S. 211/39f. Eine
offentliche Disputation als Grundlage fiir die Einfiihrung der Reformation durch den Rat war wiederholt gefordert
worden, scheiterte aber an der Weigerung des Bischofs. Vgl. ebd., S. 19. Zumkeller, Adolar: Konrad Treger OESA
(ca. 1480-1542). In: Erwin Iserloh (Hg.): Katholische Theologen der Reformationszeit 5. Miinster 1988, S. 78.
738 Vgl. Bucer, Martin: De Caena Dominica, S. 8f/56. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 29.

73 Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 97.

760 Ein kurzer Bericht iiber Murners Teilnahme findet sich in einem Brief Nikolaus Gerbels an Johannes Schwebel,
1524. In: Heinrich Schwebel (Hg.): Centvria epistolarvm Theologicarum. ad lohannem Schwebelivm Ante Annos
LXXV. Ecclesiarum Illustrissimi Ducatus Bipontini Praesidem: A Philippo Melanthone, Bucero, Capitone,
Hedione, Conventu Theologico Argentinensi, Pellicano Gerbelio & alijs: ab Anno Christi 1519. usq. ad Annum
1540. De rebus graviBlimis, necessarijs ac utiliBimis: Cvm descriptione Vite Iohannis Schwebelij: Gemino,
Personarum & Rerum Indice: Additis Argumentis singularum Epistolarum, ijsq. secundum Annorum seriem
ordine distibutis. Zweibriicken 1597, S. 65-68.

761 Bucer, Martin: De Caena Dominica, S. 8f/21.

762 Das ist aber wol wor, das ich ein leeren wyderfochten hab zu StraBburg jn meynem kloster, die do sagt, das
die meB kein opffer sey sunder ein abgotterey vnd ein VIt stiftung des teuffels vnd ein gots lesterung. Do wider
hab ich gelesen, ouch das geschrifftlich verfasset z deutsch vnd latein, wie das ampt der heiligen messen ein
stifftung sey Christi Jhesu vnsers herren vnd ein sacramentisch opffer.“ Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 112.
Uber Anlass oder Umstinde dieser Anfechtung informierte er seine Leser nicht. Die genannten Texte ,,zti deutsch
vnd latein“ weisen auf die Absicht hin, die Vorlesungsreihe publizistisch zu behandeln.

154



seine Vorlesungen (und der Aufstand), die Debatte mit Bucer oder generell das Bemiihen der
Priadikanten um eine Disputation mit ihm keinen Niederschlag in seiner Publizistik gefunden,
weder zeitnah noch riickblickend, als er von Capito und Bucer zur Berner Disputation
eingeladen wurde’®; seine Vorlesungsmanuskripte sind nicht erhalten”®*.

In Luzern spielte sein Rang bereits bei seiner Aufnahme eine wichtige Rolle: Als er nach seiner
Flucht dort angekommen war, hat Luzern ihn nach eigenen Angaben auf Kosten des Ortes
eingekleidet und ,,wie einem Doctor geplirt Erlich versehen*’®®. Ohne seine Doktorwiirde(n)
wire er dementsprechend auf eine andere Weise versorgt worden. Auf der Badener Disputation

gehorte er zu den ,, XXV geldrter doctoren, da gegenwiirtig*’®

, mit denen er (ungeachtet der
verschiedenen von ihnen eingenommenen Ringe und Amter) eine prinzipielle Gleichrangigkeit
beanspruchen konnte — dies war fiir seine Publizistik insbesondere fiir seine Verortung an Seiten
Ecks und Fabris von Bedeutung’®’.

Insgesamt zeigt sich, dass er seine Standesehre als Doktor immer ausdriickte, wenn er nicht als
Anonymus auftrat und dass er in seinem Umfeld als Gelehrter bzw. Doktor anerkannt wurde.
Er konnte sich seinen Lesern gegeniiber einordnen, sowohl als jemand, der Luther und anderen
Gelehrten mindestens auf Augenhdhe begegnen konnte als auch als seinen Lesern und Gegnern

iberlegen, die keine entsprechende Bildung und Qualifikation erworben hatten. Diese gelehrte

Uberlegenheit spiegelt sich u.a. darin, dass er seinen Lesern gegeniiber als Lehrer auftrat.

6.2) Lehrer
Als Franziskaner mit diversen Lehrtitigkeiten betraut (etwa als Prediger oder an
Klosterschulen’®®) und als Lehrer verschiedener Ficher an mehreren Universititen hatte

Murner sich nicht nur Erfahrungen in der Lehrtitigkeit als solcher, sondern auch im Umgang

763 Vermutlich, weil es zu keiner Disputation zwischen den StraBburger Pridikanten, Murner und Treger
gekommen war, hatten Bucer und Capito beide zur Berner Disputation eingeladen — Bucer und Capito zéhlten dort
zu den Hauptdisputanten. Murner war auf Veranlassung der StraBburger Pradikanten durch den Berner Rat sowie
direkt von ihnen eingeladen worden. Sie stellten in ihrem an Murner gerichteten Schreiben allerdings keinen Bezug
zur Strallburger Vorlesungsreihe her. Stattdessen wiesen sie in Reaktion auf Murners Absage auf dessen Stellung
als Doktor der Heiligen Schrift hin, durch die er sich zur Disputation von Glaubensfragen verpflichtet habe. Vgl.
Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749-751. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 124/126.
764 In Reaktion auf Murners Vorlesungen verfasste Bucer De Caena Dominica. Thm standen Murners Manuskripte
zur Verfligung, sodass er druch genaue Bezugnahmen indirekt Hinweise auf Murners Ausfiihrungen gab. Murner
folgte wohl der gleichen Argumentation zum Messopfer, die er schon 1520 in seiner Ermahnung ausgearbeitet
hatte. Erweitert hatte er sie um Aspekte aus den Schriften Heinrichs VIII. und John Fishers. Vgl. Bucer, Martin:
De Caena Dominica, S. 10. Eine eingehende Untersuchung der Position Murners findet sich in Lienhard, Marc:
La controverse entre Murner et Bucer au sujet de la Sainte Céne. In: Revue d’Alsace 122 (1996), S. 223-237.

765 Luzern an StraBburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 79.

766 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 284. Viele der Disputationsteilnehmer wurden auch ohne
Universititsstudium pauschal als ,Gelehrte® bezeichnet, doch waren mindestens 26 Doktoren verschiedener
Fachrichtungen anwesend. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 114.

767 S.u. S. 274fT.

768 Nach dem Unterricht in konventseigenen Schulen besuchten die Schiiler der Klosterprovinz ein Studienseminar.
In StraBBburg war die Hochschule der Provinz situiert. Vgl. Glauser, Fritz: Das Barfiilerkloster Luzern, S. 43.

155



mit unterschiedlichen Schiilergruppen erworben. Dass er ein fahiger Lehrer war, ldsst sich etwa
an dem Erfolg seiner Lehrmethoden zuvor in Freiburg sehen, der ihn in den Verdacht der
Hexerei brachte. Als Lehrer war er nicht nur durch solche Publikationen in Erscheinung
getreten, die wie Lernhilfen und Ubersetzungen konkretes Wissen vermittelten, sondern auch
durch seine Satiren, die zu einer moralischen Besserung der Leser flihren sollten. Murners
Bildung war fiir ihn kein Selbstzweck, da ,.er von Anfang an in eine breitere Offentlichkeit
hineinwirken wollte und sich, wie es den Verpflichtungen eines Franziskaners entsprach, nicht
in erster Linie als Stubengelehrter, sondern als Lehrer und Erzieher gerade auch des
ungebildeten Volkes verstand* ’®’. Fiir den Franziskanerkonvent von Luzern war er noch einige
Jahre nach seinem Aufenthalt Ansprechpartner in Fragen der Ausbildung’”’.

Murner beschriankte sich in seiner Publizistik nicht auf eine dozierende Belehrung und
entsprach damit der didaktischen Grundtendenz der Literatur des 16. Jahrhunderts’”!. In seinen
kontroverstheologischen Schriften zeigt sich dies etwa daran, dass er seine Leser iiber
kirchliche Grundséitze sowie die Fehlerhaftigkeit verschiedener reformatorischer Lehren
unterrichtete. Murner sah ein wichtiges Mittel zu ihrer Bekdmpfung darin, die Bevolkerung
iiber diese aufzukldren. Dementsprechend iibersetzte er De captivitate Babylonica (anonym)
ins Deutsche. Spater bekannte er sich zu dieser Ubersetzung und teilte seine Absicht mit: ,,das
buch der babilonischen gefencknis / das ich selbs vertiitschet hab / vff das doch der gemein
Christ sehe vwer gotz lesterung vnd schendung der heiligen sacrament*’’2,

Mit seiner Grundintention, einem breiten Publikum (dem ,gemeinen Christen®) die fiir Murner
offensichtlichen Gefahren der lutherischen Lehre vor Augen zu fithren und ihre Ausbreitung zu
unterbinden, entsprach er der ,,an den Dunkelménnerbriefen orientierten Uberlegung, dass ihr
Inhalt auch ohne stilistische Ubertreibungen derart kompromittierend sei* und bereits geniige,

773

um Luther vor seinen eigenen Anhédngern zu diskreditieren’’”. Allerdings erwies sich diese

769 K énneker, Barbara: Thomas Murner, S. 24.

770 Vgl. Murner an den Luzerner Rat, 01.04.1535. In: Hedwig Heger (Hg.): Thomas Murners Absage, S. 54. Gaus,
Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 189. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 305.

7 Vgl. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 80f.

772 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 39. Luther kannte Murners Ubersetzung und kritisierte sie: ,,Und wie
wol ich das liecht nicht schew, hatt myrs doch nichts gefallen, das es verdeutschett ist, Auf der ursach, das meyn
gifftiger feynd than hatt, mich zuo schendenn und gar selten troffen wirt, was ich selb nicht verdeutsche.* Luther,
Martin: Antwurt deutsch auf Konig Heinrichs Buch. In: WA 10,2, S. 227. Gegeniiber dem von Stifel formulierten
Félschungsvorwurf (Murner hatte sich nicht streng an die Vorlage gehalten) betonte Murner, dass ,,allein sein
lateinische wort nach meinem vermiigen zu deutsch gesprochen / ist im dasselbig buch zu schanden / so hat er
sich selber geschent vnd nit ich / dan ich seins buchs kein macher sunder ein dalmetsch gewesen bin“. Murner,
Thomas: Ob der Kinig vB engelland ein lugner sey, S. 52. Vgl. Stifel, Michael: Antwort Michael Styfels, fol. C2a.
Headley, John M.: Thomas Murner, Thomas More, and the First Expression of More’s Ecclesiology. In: Studies
in the Renaissance 14 (1967), S. 75.

773 Beyer, Michael: Ubersetzungen als Medium des Transfers. In: Irene Dingel/Wolf-Friedrich Schiufele (Hgg.):
Kommunikation und Transfer im Christentum der Frithen Neuzeit. Mainz 2007 (= Veroffentlichungen des Instituts
fiir Europdische Geschichte Mainz. Abteilung fiir abendléndische Religionsgeschichte. Beiheft 74), S. 57.

156



Annahme als Irrtum, da die Ubersetzung zwar durchaus erfolgreich war’™#, jedoch nicht in
Murners Sinne: Er hatte unbeabsichtigt dem Publikumswunsch entsprochen, De captivitate
Babylonica auf Deutsch zu lesen, womit er zur Verbreitung der lutherischen Lehre beitrug.

Grundsétzlich waren alle seine kontroverstheologischen Schriften auf Belehrung ausgerichtet:
Er klarte tber die ,Unwahrheit® der lutherischen Lehre auf, hob den ,Wahren Glauben®

hervor’”® und erklirte seine Verhaltensweisen, um Anschuldigungen zu entkriften, denen er

h776 «777

sich ausgesetzt sa Sein Vorgehen musste er nicht als ,,vBlegung vnd ercleren
angekiindigen, um als solches kenntlich zu sein. Seine Rolle als Lehrer baute Murner
dementsprechend nicht explizit auf, vielmehr war sie seiner kontroverstheologischen
Publizistik immanent. Adressaten seiner didaktischen Bemiithungen waren nicht die jeweiligen
Reformatoren, gegen die er sich wandte, sondern seine Leser. Zwar sprach er Reformatoren
und ihre Anhénger an und thematisierte ihre ,Irrtlimer‘, doch waren sie diejenigen, anhand derer
Murner sein Publikum belehrte. Er wies sie zurcht, fiihrte ihre Unkenntnis vor und formulierte
ganz entschiedene Ablehnung reformatorischer Positionen, etwa als Liigen’’8. Deutlich wird
dies auch in seiner Polemik: Im Titel zu Antwort und Klag dullerte er die Hoffnung, dass Stifel
daraus ,,den rechten thon erlernen mag*’”.

Seinen Lesern gegeniiber trat er potenziell immer dort als Lehrer auf, wo er seinen Gegnern
nicht nur widersprach, sondern seinen Widerspruch fiir Laien nachvollziehbar erkldrte. Durch
sein Auftreten als (um das Verstédndnis seiner Schiiler bemiihter) Lehrer stellte er sich er sowohl
iiber seine Leser, die er belehrte, als auch tliber seine Gegner, anhand derer er seinem Publikum
die verschiedenen Irrtimer vor Augen filihrte. Fiir die Belehrung seiner Leser war die
Verwendung der Volkssprache Voraussetzung, richtete Murner sich doch gerade nicht in erster
Linie an (gleichrangige) Gelehrte, sondern begab sich auf das volkssprachliche Niveau, um ein
groferes, ihm von der Bildung her i.d.R. unterlegenes, Publikum anzusprechen.

6.3) Volkssprache und Gelehrtensprache(n)

780

Indem Murner in seinen kontroverstheologischen Schriften nicht nur die Gelehrtensprache

Latein nutzte, sondern bevorzugt die Volkssprache, unterschied er sich von anderen

774 Im VD16 sind drei StraBburger (VD16 L 4194-4196) und zwei Augsburger Auflagen (VD16 L 4192 und 4193)
verzeichnet. Murners Ubersetzung fand bis ins 19. Jahrhundert Eingang in die groBen Lutherausgaben. Vgl. Beyer,
Michael: Ubersetzungen als Medium des Transfers, S. 57.

75 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142.

776 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 35.

777 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. Alr. Murner kommentierte einen Brief Berns. Vgl. ebd., fol. B1v-I3v.
" Vgl. z.B. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S.4f. Ders.: Ein wahrhaftiges
Verantworten, S. 285.

77 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 33.

780 Murner beherrschte mehrere Fremdsprachen, im Mindesten Latein, Griechisch und Hebriisch. Franzésisch und
Italienisch nutzte er vereinzelt in seinen Schriften. Vgl. Fuchs, Eduard: Thomas Murners Belesenheit, S. 77.

157



Kontroverstheologen, die (von Schwankungen in den einzelnen Jahren abgesehen) den GrofBteil
ihrer Werke auf Latein verfassten’8!. Bei Murners Werken entsprach der Anteil deutscher
Schriften dem entsprechenden Durchschnittswert innerhalb der reformationsfreundlichen
Publizistik’3?. Indem Murner sich ebenso wie Luther und andere reformationsfreundliche
Publizisten auf Deutsch duBlerte, sprach er das potenziell gleiche Publikum jenseits der
akademischen Gelehrsamkeit an, darunter auch Adel und Biirgertum als die politisch fiihrenden

Schichten in den Territorien und Stidten’®?

. Murner benannte sowohl ,Gelehrte‘ als auch
,Ungelehrte* als Zielpublikum seiner deutschsprachigen Schriften’.

Durch Ubersetzungen oder inhaltliche Wiedergaben enthielt er seinem deutschsprachigen
Publikum so gut wie nichts vor, was er auf Latein verdffentlichte. Eine Ausnahme bildet seine
lateinische Erwiderung auf Utz Ecksteins deutschsprachiges Concilium’®, das er fiir ein Werk

Zwinglis hielt’86

. Erkléren ldsst sich diese Ausnahme aus pragmatischen Griinden, da er darauf
in seiner ersten Luzerner Publikation reagierte, einer lateinischen Sammelschrift. Er belie3 es
jedoch nicht bei einer lateinischen Reaktion, da er es auf Deutsch kurz thematisierte’®’. Einen
Brief des Erasmus von Rotterdam sowie ein pipstliches Breve an die Eidgenossenschaft’®®
druckte er lediglich ab, wodurch er zu ihrer Verbreitung beitrug, ohne sie einem weiteren
Leserkreis zugdnglich zu machen. Insgesamt resultiert aus der Dominanz des Deutschen, dass
er seine Widerlegungen der lutherischen bzw. zwinglischen Lehre in ithrem gesamten Umfang
nur seinem deutschsprachigen Publikum zugénglich machte.

Die Hinwendung zur Volkssprache war bei Murner keine strategische Neuausrichtung: Im

Gegensatz zu den meisten anderen Kontroverstheologen hatte er bereits vor seinem

781 Laut Edwards betrug der Anteil der auf Deutsch verfassten Schriften 1518-1529 45,2% (1518-1524:41,2% und
1525-1529: 49,2%). Der Durchschnittswert fiir die Jahre 1521-1529 bei Crofts ergibt 38.72%. Vgl. Edwards, Mark
U.: Catholic Controversial Literature, 1518-1555. Some Statistics. In: Archiv fiir Reformationsgeschichte 79
(1988), S. 192. Ders.: Printing, Propaganda, and Martin Luther, S. 30. Crofts, Richard: Printing, Reform and the
Catholic Reformation in Germany (1521-1545). In: The Sixteenth Century Journal 16,3 (1985), S. 375.

82 Bei Murners 30 erhaltenen kontroverstheologischen Schriften aus dem Zeitraum 1520-1529 (inklusive der
unverdffentlichten Schriften), lag der deutschsprachige Anteil bei 83,33% (25 von 30). Zwischen 1521 und 1529
wurden 82,01% der reformatorischen Schriften auf Deutsch verfasst. Vgl. Crofts, Richard: Printing, Reform and
the Catholic Reformation in Germany, S. 375.

783 Vgl. Ribhegge, Wilhelm: Latein und die nationalen Sprachen bei Erasmus von Rotterdam, Martin Luther und
Thomas More. In: Bodo Guthmiiller (Hg.): Latein und Nationalsprachen in der Renaissance. Vortrige des 37.
Wolfenbiitteler Symposions in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbiittel vom 25. bis 28. September 1995.
Wiesbaden 1998 (= Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 17), S. 162.

784 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 601.

785 Vgl. Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. b4v-c4v. Eckstein hatte im Conilium u.a. gegen Murner
polemisiert, im Rychsztag kritisierte er spater Murners Sprachwahl: ,,Ein respons schrybst du in latin / die wér vil
besser tiitsch gsin.* Eckstein, Utz: Rychsztag. In: Nigel Harris/Joel Love (Hgg.): Dialogue and Disputation in the
Zurich Reformation. Utz Eckstein’s Concilium and Rychsztag. Edition, Translation and Study. Oxford/Bern u.a.
2013, V. 2007f. Vgl. Eckstein, Utz: Concilium. In: ebd., S. 64.

786 Vgl. Murner, Thomas: Ein worhafftigs verantwurten, S. 14.

87 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 288.

78 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. alv-adr.

158



Engagement gegen die Reformation Erfahrungen mit dem Verfassen deutscher Texte
gesammelt. In der Geuchmat (1519) hatte er die Verwendung der deutschen Sprache dadurch
begriindet, dass sie notwendig sei, um Wirkung zu erzielen. Er hatte sich bereits gegen die
,elitdre Selbstbeschrankung® auf das Lateinische gewandt, weil der ,,Zustand der Welt [...]
nicht den Riickzug auf selbstgeniigsame Gelehrsamkeit und den selbstsiichtigen Genuf3
kunstvoller Eleganz* erlaubte, sondern Einsatz erforderte sowie die Verwendung der niedrigen

Volkssprache, um etwas erreichen’.

Der Dominanz des Deutschen in seinen Schriften zum Trotz hegte Murner selbst Vorbehalte
gegeniiber dieser Sprache — er sah selbst ein Problem darin, Glaubensfragen in aller
Offentlichkeit vor Laien zu diskutieren. Dies war ein Vorwurf, den er Luther frith machte:
Luther habe sich bei der Verbreitung seiner Lehren ,nit allein sich hat lassen verniegen
[begniigen K.H.] das in latinscher sprache zi thiin / sunder zii grosserem schaden der geletzten
warheit / seine lere an filen orten wol vnd christlich gethon / an filen auch dar gegen vawarlich
/ vind mit dem gifft vermischet / auch vff den essich stechend / in manigfeltigen deutschen
biechlin alle winckel erfiillet hatt”. In seiner darauffolgenden Begriindung, dass Murner es
selbst als ,notturfftig nyt me zi schlaffen erachte und auf Luther reagieren miisse,
thematisierte er seine eigene Sprachwahl hingegen nicht. Nur implizit gab er eine Begriindung

«790 a]s seinen Adressaten benannte.

an, wenn er den ,,frummen eynfeltigen christen
Im Beschluss von Von dem Papsttum ging er erneut auf die Sprache seiner und Luthers
Publikationen ein:

Es mag auch ein ieder weyser wol verston / das wir in dissen deutschen biechlin / dem gantzen flufl vnd
anlauffenden waltwasser / zu gegen gesperret haben / vnd der vffblasenden gemein die Luther mer dan vber
das halb mit seinen vnwarheiten / vnd vngleiibigen reden vffgewicklet vnd vergifftet hatt / den rechten
christlichen verstande zui geben verursachet seind / Doch so fer wir mit seynen deiitschen biechlin (zi einer
vifraren vBgegossen vnd getreiiwet noch einer noten das liedlin hocher zu singen) nit vbereitet werden /
woltendt wir im mit vil bedachteren reden entgegnet sein zu latin vnd deiitsch / als wir auch noch im willen
seint zU thun wa wir darzi zeit vnd weil haben mochten™!.

Hinzuweisen ist hier auf zwei Aspekte: Zum einen reduzierte er Luthers Schriften auf die
deutschsprachigen, wihrend er fiir sich und andere Autoren (,wir‘), sowohl Latein als auch
Deutsch als addquate Sprachen der Entgegnung nannte. Beide Sprachen erscheinen so (fiir
Kontroverstheologen) als parallel gangbare und gleichwertige Ausdrucksweisen. Zum anderen
ordnete er sich einer geschlossenen (nicht ndher definierten) Opposition gegen Luther zu und

vermied es als Sprecher dieser Gruppe, seine eigene Verwendung des Deutschen zu begriinden.

78 Grubmiiller, Klaus: >Deutsch« an der Wende zur Neuzeit. In: Walter Haug (Hg.): Mittelalter und frithe Neuzeit.
Ubergiinge, Umbriiche und Neuansitze. Tiibingen 1999 (= Fortuna vitrea 16), S. 284f.

70 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Vgl. Fuchs, Eduard (Hg.):
Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 5, S. 435.

1 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 53.

159



Stattdessen konnte er seine eigene Publizistik in den Kontext anderer kontroverstheologischer
Schriften stellen, die ebenfalls auf Deutsch (und Latein) verfasst waren. Die Begriindung, sich
Luther Schriften entgegenstellen zu wollen, war ein pauschaler Grund fiir alle Gegenschriften.
Dennoch erachtete er es riickblickend als notwendig, die Verwendung der deutschen Sprache

fiir seine Publikationen zu begriinden: In der Protestation erklirte er, er habe

dz in tiitscher zungen gethon, vsz dem grunt, das des obgenanten, hochgelerten herren vnd vatters [d.i.
Luther K. H.] biichlin auch in tiitscher sprachen gemacht waren, vermeint damit den angeziinten vffriiren zu
entgegen vnd die brennenden flamen des vffgeblasznen vnglaubens zu 16schen in willen nach der hand, als
ich auch noch bin meine .xxxij. biichlin in latinische zungen zu verdalmetschen’?.

Murner reagierte demnach nur auf das Deutsch Luthers, um den durch dessen Schriften
ausgelosten Unruhen und Unglauben entgegenzutreten und das gleiche Publikum
anzusprechen. Dabei beschrinkte er sich selbst jedoch nicht auf das Deutsche: In der
Ankiindigung der (nicht umgesetzten) lateinisch-deutschen Publikationsoffensive spiegelt sich
sein Problembewusstsein um die Diskussion religidser Angelegenheiten auf Deutsch. Wenn all
diese Schriften erschienen wiren, dann hétte er die Diskussion seinerseits zwar nicht auf einen

gelehrten Kreis beschriinkt, sie aber immerhin nicht ausschlieBlich”

im deutschsprachigen
Rahmen stattfinden lassen.

Im Lutherischen Narren widmete er der Sprachthematik, der vorrangigen Verwendung des
Deutschen in der reformatorischen Publizistik, einen eigenen Abschnitt: ,,Der acht buntgnof3.
Wie not es sei die ding gemeinem man tiitsch bschriben werd.“”** Dort lieB Murner den
Bundesgenossen stellvertretend fiir dessen Schar verschiedene Kritikpunkte iiberspitzt als
Selbstbeschreibung ausfithren. Neben dem Streben nach materiellem Gewinn werden u.a. die
Eignung des Deutschen fiir Schmihungen (auch gegen Murner) und die bewusste
Beschrinkung auf das deutsche Sprachgebiet genannt’®>. Wieder iibte Murner einseitig Kritik
an der Sprachwahl seiner Gegner, ohne einen Bezug zur eigenen Verwendung des Deutschen
herzustellen. Allerdings distanzierte er sich von den unterstellten Motivationen, indem er sie
durch den Bundesgenossen als Manifestation der Reformation vortragen lie83, einem Gegner
,Murners‘. Da der fiktionale ,Murner‘ auf den Autoren Murner verwies, schloss er die
geschilderten Beweggriinde zur Verwendung des Deutschen fiir seine Person implizit aus.
Nach 1522 thematisierte Murner die Sprachwahl der zeitgendssischen religiosen Publizistik

nicht mehr. Im Bdrenzahnweh verwies er auf die Problematik, dass Latein bei der einfachen

792 Murner, Thomas: Protestation, S. 599.

793 Alle seine bis zu diesem Zeitpunkt erschienenen kontroverstheologischen Werke waren auf Deutsch verfasst.
794 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 94.

5 Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1260-1315. Die Sprachthematik war durch
Eberlin von Giinzburgs Schrift vorgegeben. Vgl. Gilinzburg, Eberlin von: Waru[m]b man herr Erasmus von
Roterodam in Teiitsche sprach transferiert. Warumb doctor Luther vnd herr Vlrich von Hutten teiitsch schriben.
Wie nutz vnd not es sy das sollich ding de[m] gemeinen man fiir kom[m]. Der. VIII. bundtsgnosz. Basel 1521.

160



Bevolkerung auf Unverstéindnis stoe, ohne jedoch einen expliziten Bezug zur Publizistik
herzustellen: Der kranke Bér hatte ,Murner’ um Hilfe gebeten und einen handschriftlichen
Segensspruch erhalten. Doch ,,[d]er segen ist latin gewesen, / Das ich in warlich nit kundt
lessen“’%. Den Umstand, dass Latein nicht von allen Rezipienten verstanden wiirde, brachte
Murner jedoch nie als Begriindung fiir seine Verwendung des Deutschen vor.

Darin, dass Murner eine eindeutige Begriindung (auBer der knappen Charakterisierung als
Reaktion) fiir seine Verwendung des Deutschen schuldig blieb, spiegelt sich sein
Problembewusstsein fiir sein eigenes Vorgehen: Die Diskussion religioser Angelegenheiten vor
Laien und deren Partizipation an der Debatte war in der Romischen Kirche untersagt.
Dementsprechend hétte er mit einer ausfiihrlichen Begriindung seines Tuns diesem Verbot
offentlich widersprochen und das Verhalten seiner Gegner legitimiert. Stattdessen rechtfertigte
er seine Autorschaft als solche, alle seine Schriften, lateinische wie deutsche, unterstellte er der
,guten Sache® der Verteidigung des von ihm vertretenen Glaubens. Dass er sich gerade nicht
als volkssprachlicher Kontroverstheologe inszenierte, ldsst auf eine Nutzung des Deutschen aus

pragmatischen Griinden schlief3en.

Die Dominanz des Deutschen in seiner kontroverstheologischen Publizistik bedeutete keine
generelle Priferenz, v.a. nicht im kirchlichen Ritus: Bereits in seiner ersten Schrift widmete er
sich im Unterkapitel ,,In was sprachen oder welcher massen mog die meB gelesen werden*”"’
der Sprachthematik. Im Gegensatz zu den drei biblischen Sprachen Hebraisch, Griechisch und
Latein sah er bei ,,Barbarischen sprachen* wie dem Deutschen das Problem, dass sie sich mit
der Zeit verdndern wiirden. Latein hingegen sei eine wiirdige Sprache. Dem Argument, dass
Laien lateinische Messen nicht verstehen konnten, hielt er die Vermittlung durch Predigten und

798

deutsche Messbiicher entgegen’”®. Daran anschlief8end fiihrte er die Folgen aus, wenn ,,wir aber

7% Murner, Thomas: Des jungen Biren Zahnweh, V. 188f. Der Segensspruch stammt aus Mt 5,33. Vgl. ebd.,
S. 165f.

77 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 53-55.

78 So nun drii haupt vnd geregulieret sprachen zii dem dienst gottes verordnet sein. Hebreisch. Kriechisch /
Latinisch / vnd wir latiner seind / sollen wir billich die latinische sprach zii der messen bruchen / dy kriechen die
kriechische / die hebreyer wa sie bekeret weren zti dem Christenlichen glauben / die Hebreisch / vnd nicht / z
Tiitsch sol meB gehalten werden vB der vrsachen das sich die Barbarischen sprachen offt verendern / vand spéttlich
oder verichtlich lautet / der sprachen zii den gotlichen emptern sich gebruchen / die wir zii menschlichen vnd
deglichen hendlen reden vnd vben / als (doch mit vrlob geret) wa ich der massen offenlich in der mef bettet.
Almechtiger got / min mich als ich dich min. Nun ligt es an dem Tag / das minen vorzeiten lieben hie3 / vnd aber
ietz gar lesterlich sich verendert hat / vid wa es in kirchen gelesen wiirt vbel luten. Auch sunst das sich die latinisch
sprach nit also spotlich / sunder erwiirdig bruchen vnd reden lasset / vad noch v vilen me vrsachen / die dargethon
mogen werden / wa es not thet. Es hat sich auch der ley des nit z{i beklagen / als ob im vB vnuerstant der latinischen
sprachen etwas verborgen wiird / so es im so durch manche predig / literer dan die sonn an tag erkleret wiirt vind
ietz tiitsche meBbiicher getruckt sein. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 54. Murners
Argumente hatten auch in nachtridentinischer Zeit Bestand. Vgl. Smolinsky, Heribert: Sprachenstreit in der
Theologie? Latein oder Deutsch fiir Bibel und Liturgie — ein Problem der katholischen Kontroverstheologen des
16. Jahrhunderts. In: Bodo Guthmiiller (Hg.): Latein und Nationalsprachen in der Renaissance. Vortrdge des 37.

161



deinem [d.i. Luther K. H.] rat folgten / vnd tiitsche meB hielten*, wie in Bohmen geschehen.
Dies zoge Verachtung oder mindestens ,Unachtbarkeit® des wiirdigen Sakraments nach sich
und wir wiirden ,,wy die Bohem auch gethon haben / zl letst selb mit schanden daruon ston /
vnd wider vff den latinischen bruch falen“’*’. Murner war einer der ersten, der die Verwendung
der Volkssprache in der Messe als Entsakralisierung zuriickwies®%,

Die Ansicht, dass Messen nur auf Latein gehalten werden diirften, behielt er in Luzern bei,
wobei er damit inzwischen auch Stellung gegen die deutsche Messe bezog, die sich im
reformatorischen Umfeld in Abgrenzung zum rémischen Ritus zunehmend etablierte®’!. Die
Unverstandlichkeit von Latein sei fiir das Verstdndnis des Wortes Gottes kein Hindernis, ,,denn
was der ley in der meB nit verstot, des mag er alles in angeborner sprachen bericht werden, vnd
in andren predigen durch das jar allenthalben beschehen. Weil die Messe eine Verkiindigung
des Todes Christi sei und dieser am Kreuz ,,in drien haupt sprachen verkiinden worden zu
hebraisch, kriechisch vnd latinisch, so ligt am tag das die heylige meB allein in dissen drien
haupt sprachen sol gelebet vnd gehalten werden“®??. Das notwendige Grundverstindnis der
christlichen sah er durch die bestehenden Vermittlungsinstanzen als geniigend gesichert an,
wozu die von Murner ausgeiibten Funktionen des Predigers und Publizisten zahlten. Mit seiner
deutschsprachigen Publizistik stellte er demnach den sprachlichen Status quo im kirchlichen

Ritus nicht in Frage, sondern bestdtigte ihn.

In Hinblick auf die Dominanz des Deutschen in seinen kontroverstheologischen Publikationen
fallen seine lateinischen Schriften auf, mit denen er einen anderen Rezipientenkreis ansprechen

wollte. Murner hatte grundsétzlich immer die Wahl, seine Schriften auf Deutsch oder auf Latein

Wolfenbiitteler Symposions in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbiittel vom 25. bis 28. September 1995.
Wiesbaden 1998 (= Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 17), S. 183f.

7 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 55.

800 Vgl. Lienhard, Marc: Murner, Thomas (Art.), S. 437.

801 Deutschsprachige Abendmahlsgottesdienste, die sich an biblischer Uberlieferung statt am Messritus
orientierten, wurden mindestens seit 1522 gehalten. Zu den frithen gedruckten deutschen Gottesdienstordnungen
zahlt Bucers Deutsche Messe (1524). Luther feierte den ersten deutschsen Gottesdienst 1525, 1526 erschien die
Deutsche Messe. Es lag nicht in seiner Absicht, die lateinische Form zu ersetzen. In Ziirich war die lateinische
Messe am Griindonnerstag 1525 durch Wortgottesdienste und die zwinglische Abendmabhlsfeier ersetzt worden.
Vgl. Baker, J] Wayne: The Reformation at Zurich, S. 49. Lienhard, Marc: Huldrych Zwingli, S. 784. Leppin,
Volker: Martin Luther, S. 75. Nawar, Alexander: Ordinationsliturgie und Amtsverstindnis zwischen Beauftragung
und Sakrament. Zu den Gottesdiensttraditionen evangelisch-lutherischer Landeskirchen. Regensburg 2014 (=
Studien zur Pastoralliturgie 39), S. 81.

802 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 16. Murner kidmpfte ,mit philologischen und
sprachgeschichtlichen Argumenten fiir die kirchliche Latinitdt. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und
Sprachbild, S. 155. Das Problem der Abweichung und Verfilschung theologischer Inhalte bei einer Ubertragung
in die Volkssprache wurde schon Ende des 14. Jahrhunderts als Argument fiir Latein als Kirchensprache angefiihrt.
Vgl. Andermann, Ulrich: Albert Krantz (1448-1517). Bemerkungen zum Verhiltnis von lateinischer und
volkssprachlicher Gelehrsamkeit am Beispiel eines norddeutschen Humanisten. In: Bodo Guthmiiller (Hg.): Latein
und Nationalsprachen in der Renaissance. Vortrdage des 37. Wolfenbiitteler Symposions in der Herzog-August-
Bibliothek Wolfenbiittel vom 25. bis 28. September 1995. Wiesbaden 1998 (= Wolfenbiitteler Abhandlungen zur
Renaissanceforschung 17), S. 328f.

162



zu verfassen, deshalb beruhten seine lateinischen Texte ,,auf einer bestimmten Option und
bringen, unabhéngig vom Inhalt, die Absicht zum Ausdruck, sich als gelehrte Person in der
Kommunikation mit anderen Gelehrten darzustellen‘8%.
Murners lateinische Publikationen sind namentlich
- Assertio septem sacramentorum Heinrichs VIII. zusammen mit zwei Briefen des
Erasmus von Rotterdam und einem Exzerpt zu De captivitate Babylonica®®* (1522)
- Mendatia Lutheri (1524)
- Epistola lohannes Eckij (Sammelschrift, nur der dritte Text stammt von Murner:
Mvrnervs in Lutheranorum perfidiam) (1525)
- E. Roterodami de sacro sancta synaxi (Sammelschrift, Murner war Herausgeber der
ersten beiden und Autor der letzten beiden Texte) (1526)
- Caussa Helvetica (frei {ibersetzte und erweiterte Aktenausgabe zur Badener
Disputation®®) (1528)
In vier der fiinf Schriften (mit Ausnahme der Assertio) machte Murner sich als Autor bzw. fiir
ihre Herausgabe Verantwortlicher kenntlich®®. Assertio und Caussa Helvetica waren zudem
als deutsche Ausgaben®"’ erhiltlich, die er ebenfalls verantwortet hatte. Ahnliches gilt fiir die
Mendatia Lutheri, die im Grundprinzip Ob der Konig aus England ein Liigner sei entspricht,
ohne aber eine direkte Ubersetzung zu sein.
Obwohl Murner nur wenige lateinische kontroverstheologischen Schriften verdffentlichte,
waren sie fiir sein self-fashioning von Bedeutung, konnte er sich doch durch diese schon auf
den ersten Blick als Gelehrter ausweisen, denn ,,Latein war gleichermaflen Statussymbol und
Qualifikationsmerkmal*3%: | Lateinisch zu schreiben war ein demonstrativ an den Tag gelegtes

gelehrtes Sprachverhalten, das nicht nur tatsédchliche personliche Kompetenzen zu zeigen,

803 Jancke, Gabriele: Sprachverhalten in multilingualem Umfeld — Autobiographisches Schreiben des 15. und
16. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum. In: Christiane Maass/Annett Volmer (Hgg.): Mehrsprachigkeit in
der Renaissance. Heidelberg 2005 (= Germanisch-Romanische Monatsschrift. Beiheft 21), S. 171.

804 Das Exzerpt diente wohl zum besseren Versténdnis und zur Einordnung der Assertio, die auf Luthers Schrift
reagierte (,,Hoc libello continentvr articvli .D. Mar. Lvther ex eivsde[m] captiuitate babilonica excerpti Heinricum
Angliz rege[m] in assertionum libro pro maiori parte improbati.). Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem
sacramentorvm, fol. Alr. Vgl. Heinrich VIII.: Schutz und Handlung der sieben Sakramente wider Martin Luther.
In: Adolf Laube/Ulman Weif3 (Hgg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 358.

805 Murner orientierte sich nicht an seinem Druck der Akten, sondern an deren Vorlage. Vgl. Schindler,
Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S.226. Bis fol. Kk2r und ab
fol. Zz4v entspricht die Caussa Helvetica der deutschen Aktenausgabe, wobei er Passagen auslieB, die sich explizit
nur auf diese bezogen. Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica. Ders.: Die disputacion vor den xij orten.

806 Vgl Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. d1rf. Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij,
fol. alr/a3r/c4v. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. alr. In der Caussa Helvetica nannte er sich nicht als
Durcker, doch warer als solcher durch die Angabe des Druckortes Luzern erkenntlich. Den Druckauftrag zur
deutschsprachigen Aktenausgabe iibernahm er nicht. Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. b3v.

807 Murner, Thomas: Bekennu[n]g der siiben Sacramente[n]. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten.

808 Bernstein, Eckhard: Humanistische Standeskultur, S. 100.

163



sondern zugleich auch soziale Zugehdrigkeiten und Positionen zu beanspruchen erlaubte.*3%

Zudem konnte er verdeutlichen, dass er die kritisierte Diskussion um religiose Angelegenheiten
nicht nur vor Laien, sondern ebenso als Gelehrter innerhalb eines gelehrten Rahmens suchte.

Innerhalb seiner lateinischen Schriften griff Murner nur in E. Roterodami auf die deutsche
Sprache zuriick, als er auf Sebastian Hofmeister und dessen Aktenausgabe zur Disputation von
Ilanz reagierte. Murner begriindete seinen Sprachwechsel: ,,Ich mf dir ouch ein deutsche
antwurt gebe[n] / so du mich deutsch also verkleinest vor de[m] gemeinen ma[n].“®!° Indem er
in einem gelehrten Text (Latein) eine unsachliche Schméhung (Deutsch) aufgriff, fiihrte er das
mangelnde Niveau seiner Gegner (bzw. eines Stellvertreters) vor Augen und begab sich
begriindet auf Hofmeisters (Sprach-)Niveau herab®'!. Murner inszenierte hier mittels Sprache
den Unterschied zwischen einerseits sich und seinen gelehrten Lesern und andererseits seinen
Gegnern bzw. Hofmeister. Im Ubrigen beschwerte Murner sich noch im gleichen Jahr offiziell
beim Straburger Rat iiber einen umgekehrten Sprachwechsel in der Wahrhaftigen Handlung,
der nicht autorisierten, reformationsfreundlichen Aktenausgabe zur Badener Disputation:
,,Erstlich hat mich billich verdrossen das er in einem dutschen buch allein min schlufireden zu

t812 und sint doch zu baden an einem bogen bapir beide zu latin und ditsch

latin setz
gestanden®!®, das hat er aber gethon mich dem leyen zu verunglimpffen der das latin nit
verstadt.“®!* Der damit implizit verbundene Vorwurf, sich nicht auf adiiquate Weise an sein
laikales Publikum gewandt zu haben, wog fiir Murner schwer.

Wenn er innerhalb seiner deutschsprachigen Schriften einzelne lateinische Worte oder kurze
Passagen einstreute, unterschieden sie sich nicht von anderen Publikationen seiner Zeit. Solche
Einschiibe fiigte er nicht zu Lasten der Verstindlichkeit seiner deutschen Schriften ein, wie sich

besonders an seinem Umgang mit Fremdworten zeigen ldsst. Diese verwandte Murner in seinen

deutschsprachigen Streitschriften nur vergleichsweise selten und nutzte sie wohl in einem

809 Jancke, Gabriele: Sprachverhalten in multilingualem Umfeld, S. 171f.

810 Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. c4v.

811 Murner griff hier auf eine bereits in seinen Satiren erprobte Einteilung zuriick, in der er sprachlich zwischen
ernsten lateinischen Texten und auf Deutsch abgefassten ,Schimpfreden® unterschied. Vgl. Grubmiiller, Klaus:
yDeutsch« an der Wende zur Neuzeit, S. 283. Hess, Giinter: Deutsch-lateinische Narrenzunft, S. 115. Im
zeitgendssischen Urteil sprach Erasmus von Rotterdam der volkssprachlichen Literatur nur Unterhaltungswert zu.
Vgl. Andermann, Ulrich: Albert Krantz, S. 335.

812 Dabei handelt es sich tatsichlich um die einzige lateinische Textpassage innerhalb dieser Publikation. Vgl.
0.A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden, fol. C2rf. Auf diesen Abdruck der Schlussreden
wies Murner in Ein wahrhaftiges Verantworten hin, worin er die deutschsprachige Fassung abdruckte. Vgl.
Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 296/305.

813 Diese Ausgabe der Schlussreden ist nicht erhalten, doch haben die deutsche und lateinische Version Eingang
in die jeweilige Aktenausgabe gefunden: Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. c3vf. Murner,
Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Clv. Von der deutschen Version existiert zudem eine Abschrift, die abgedruckt
ist bei Strickler, Johannes (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede 4,1a, S. 927.

814 Murner an den StraBburger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 90.

164



Umfang, wie es der ,Normallage* in seinem Sprachgebrauch entsprach®'. Ausdriicke, deren
Bekanntheit er bei seinem Publikum nicht voraussetzen konnte, erkldrte er fiir sein Publikum

816 oder ,,z01 transformieren und

oder interpretierte sie, etwa: ,,kein vicarien oder statthalter
verendren*!”. Da er dies nur vergleichsweise selten tat (Kettmann ermittelte dafiir einen Anteil
von 8,3% unter den genutzten Fremdworten), setzte er das Verstdndnis der anderen Worte

818

offenbar voraus® °. Murner zeigte sich zwar um einen adéquaten Ausdruck bemiiht, doch griff

er auf Fremdworte nicht zu Lasten des allgemeinen Verstindnisses zuriick. Ebenso verfuhr er
mit latinischen Zitaten und Passagen, die er nicht ohne Erklirung oder Ubersetzung anfiihrte®!”.
Mit seinem Riickgriff auf die Gelehrtensprache Latein (aber auch Griechisch und Hebrédisch)
ordnete er sich nicht nur in einen gelehrten Rahmen ein, sondern nutzte sie auBerdem, um sich
seinen jeweiligen Gegnern iiberlegen darzustellen. Dies tat er insbesondere dann, wenn er seine
eigene Kompetenz im Umgang mit lateinischen Grundlagentexten mit der unterstellten
Inkompetenz seiner Gegner kontrastierte. Sobald er unter Riickgriff auf ,.die gelerten der

«“820 explizit auf Auslegungs- oder Ubersetzungsfehler hinwies, ging es neben

latinischen zungen
der Widerlegung in den jeweils angesprochenen Punkten um die Diskreditierung seiner Gegner
im Allgemeinen. Lehren, die aus solchen nachweislichen Fehlinterpretationen hervorgegangen
waren, waren folglich ebenso falsch.

Im Gegensatz zur lateinischen Sprache spielten seine Griechischkenntnisse eine nur sehr
untergeordnete Rolle. Lediglich in der von ihm herausgegebenen Assertio fiigte er auf dem
Titelblatt zum Exzerpt von De captivitate Babylonica ein uniibersetztes griechisches Zitat ein:
,KOKOVL KOokog Kkokov mov.“®?! Augenfillig war es nicht nur durch das abweichende
Schriftbild, sondern auch, weil es rein optisch als eine Art Motto auf der Seite separiert platziert

ist. Durch diese Auffilligkeit betonte er seine abfillige Wertung Luthers, wandte sich damit

aber nur an den exklusiven gelehrten (humanistischen) Leserkreis, der ebenfalls iiber

815 Der Anteil von Murners Fremdwortgebrauch lag um 1525 bei 1,4%. Dieser lag hoher als Luthers (0,8%),
entsprach aber dem Niveau Emsers (1,3%) und lag unter dem von Eck (2,9%). Vgl. Kettmann, Gerhard: Einleitung.
In: Gerhard Kettmann/Joachim Schildt (Hgg.): Zur Literatursprache im Zeitalter der friihbiirgerlichen Revolution.
Untersuchungen zu ihrer Verwendung in der Agitationsliteratur. Berlin 1978 (= Bausteine zur Sprachgeschichte
des Neuhochdeutschen 58), S. 11. Ders.: Zum Fremdwortgebrauch. In: ebd., S. 395/399/406.

816 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 77.

817 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 143.

818 Vgl. Kettmann, Gerhard: Zum Fremdwortgebrauch, S. 395/398.

819 Einige davon sind durch ein einleitendes ,,zu latin* oder andere Ankiindigungen (etwa ,,erbiit ich mich vif die
gelerten der latinischen zungen‘) markiert. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 21.
Ders.: Ob der Kiinig vB engelland ein lagner sey, S. 128.

820 Murner, Thomas: Ob der Kuinig vB engelland ein lugner sey, S. 128.

81 Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem sacramentorvm, fol. Alr. Es ist der altgriechische Spruch ,Von einem
bosen Raben ein bdses Ei. Vgl. Claudius Aelianus: Thiergeschichten 1, iibersetzt von Friedrich Jacobs. Stuttgart
1839 (= Werke 4; Griechische Prosaiker in neuen Uebersetzungen 189), S. 524. Foufopoulos, Johannes/Nikos
Litinas: Crows and Ravens in the Mediterranean (the Nile Valley, Greece and Italy) as Presented in the Ancient
and Modern Proverbial Literature. In: Bulletin of the American Society of Papyrologists 42 (2005), S. 34.

165



Griechischkenntnisse verfiigte. Da die Assertio jedoch anonym von ihm herausgegeben wurde,
war dieser Ausweis seiner sprachlichen Kompetenz nur bedingt seiner Person zuzuordnen.
Deutlicher griff er auf seine Hebriischkenntnisse®*? zuriick, wenn er nach einer lingeren

Widerlegung Luthers etwa einen anschaulichen Vergleich anstellte:

Du bist eben ein iurist wie du hebreisch bist / wa du etwa ein hebreisch wort am fensterbrett gelesen hast /

so schmetterstu es in deine biechly alB ob man solt wenen du hettest das gantz esrom vearba®?® in einem

pfeffer gessen. Ich bin dreissig iar mit vmbgangen / vnd kan dennocht noch niit darin / aber du hast es
augenblicklich entpfangen meinstu wir sollen so fil vff dich halten vnd dir das glauben / doch so du ie wilt
hebreisch sein wil ich dir ein hebreischen rat geben / volgstu mir es wiird baB vm dich ston. Nezor
leschoncha mera vBfasecha midaber mirmah®* / ich het dirs bas kin hebreischen btichstaben geschribben
so hab ich kein®?,

Durch den direkten Kontrast zwischen seinem langen Studium und Luthers kurzer

Beschiftigung fiihrte er vor, fiir wie oberfldchlich er Luthers sprachliche®?¢

und juristische
Kenntnisse einschitzte, zog die Glaubwiirdigkeit Luthers in Zweifel und betonte seine
eigene®?’. Eingiingig demonstrierte er dies durch das uniibersetzte hebriische Zitat. Auch ohne
die Verwendung hebréischer Schriftzeichen und die aus einem besonderen Schriftbild folgende
optische Hervorhebung war dieser Effekt gegeben. Dennoch sah Murner sich dazu veranlasst
zu begriinden, warum es nicht mit dem entsprechenden Schriftsatz abgedruckt wurde.

Kurz darauf griff Murner die Detailfrage auf, ob in Ex 7,128%® Aarons Stab die Stiibe der
Zauberer frifle, wie Luther meine, oder ob die eine Schlange die anderen Schlangen fréfe,

nachdem Gott die Stdbe in Schlangen verwandelt habe. Murner bezog sich fiir seine Lesart auf

,.alle iiiden vnd Thalmidin® und stellte sich explizit gegen die Lesart des Nikolaus von Lyra®?’.

$22 Die Einschitzung iiber seine Hebriischkenntnisse und Ubersetzungen fillt unterschiedlich aus. Einige
Zeitgenossen zweifelten sie an, der angesehene Humanist Willibald Pirckheimer sprach sich zu seinen Gunsten
aus. Kaspar Amman, ein bedeutender Hebraist, der Luther und dessen Hebraischkenntnisse schitzte, nutzte einen
Vergleich zu Murner (dessen Sprachkenntnisse er nicht hoch bewertete), um Kritik an Luthers Ubersetzung von
Mt 16,18 auszudriicken. Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 190. Posset, Franz: Unser Martin. Martin
Luther aus der Sicht katholischer Sympathisanten. Miinster 2015 (= Reformationsgeschichtliche Studien und Texte
161), S. 92/94. Kaspar Amman an Luther, 26.10.1522. In: WABr 2, S. 607.

823 Gemeint sind die 24 Biicher der Heiligen Schrift. Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Anmerkungen. In:
Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 169.

824 Ps 34,14: ,Bewahre deine Zunge vor Bosem; deine Lippen vor falscher Rede!* Vgl. Pfeiffer-Belli, Wolfgang
(Hg.): Anmerkungen. Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 169.

825 Murner, Thomas: Ob der Klinig v engelland ein lugner sey, S. 86f.

826 Luther schitzte das Hebriische sehr und war bemiiht, es zu erlernen, doch brauchte er Hilfe bei der Lektiire
und Ubersetzung hebriischer Texte. Vgl. Hausmann, Ulrich: Hebriisch als Heilmittel gegen ,jiidische und andere
Irrungen und Ketzereyen®. Der Klosterhumanist Kilian Leib und seine Auseinandersetzung mit Martin Luther. In:
Bernward Schmidt/Simon Falsch (Hgg.): Kilian Leib (1471-1553). Prediger — Humanist — Kontroverstheologe.
Miinster 2020 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 80), S. 162f.

827 Gegen die StraBburger Reformatoren wandte Murner seine Hebriischkenntnisse ebenfalls. Capito berichtete,
dass ,.er vns selbs entpoten / er wisse mer hebraisch vnd anders in seim kleinen finger / weder wir in gantzem leib
/ vn[n] hab mer narren gesehe[n] on vns / das wir als selbs erfarne vnsers vanwissens / giitlich nachgeben.* Capito,
Wolfgang: An den hochwiirdigen fiirsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen zu StraBburg, fol. Gg4r.

828 Jeder warf seinen Stab hin und die Stibe wurden zu Schlangen. Doch Aarons Stab verschlang ihre Stibe.
829 Der Franziskaner Nikolaus von Lyra (ca. 1270-1349) verfasste in den 1320er Jahren den Bibelkommentar
Postilla litteralis super Biblia, worin er die Vulgata anhand des hebréischen Textes und jiidischen Kommentaren
iiberpriifte. Bis in die 2. Halfte des 17. Jahrhunderts war sie pragend fiir die Bibelexegese. Vgl. Kirn, Hans-Martin:

166



Wenn Luther Murner ,,ie vff den text geweltigen* wolle, dass dort geschrieben stiinde, dass der
Stab die Stdbe frifle, dann wiirde er ihm antworten, dass durch die zuvor beschriecbene
Verwandlung ,Stab‘ als ,Schlange* gelesen werde®*’. Zwar diente ihm diese Ausfiihrung nur
als Einleitung zur Frage, wie Mt 16,18 zu lesen sei, doch nutzte er die Gelegenheit, auf seine
eigene Lesart zu verweisen und diese durch seine eigenen (Sprach-)Studien zu begriinden.

Gegeniiber Zwingli und dessen Anhédngern filihrte er seine Hebrdischkenntnisse ebenfalls ins

831

Feld, nachdem er bereits Zwinglis Griechischkenntnisse angezweifelt hatte®’’. Ausgangspunkt

war dabei die Kritik an der Ubersetzung des Wortes ,kohen* als ,Vogt‘. Murner stellte fest:

ist aber das nit ein ertz biebery das vns die lecker also mit frembden sprachen vnderstond zl betriegen, als
ob wir v vnwissenheit der vnbekanten sprachen iren liigen nit mochtent nach kommen. Man frag alle juden
vif erden ob nit kohen ein obristen priester heisse, vnd die bliben machen ein vogt doruf3®*2,

Das Zurschaustellen seiner Hebrédischkenntnisse diente ihm hier wie gegentiber Luther dazu,
seine Kritik als begriindet zu untermauern, sich zu seinen Gegnern in Kontrast zu setzen und

833 Dass zudem ,alle Juden auf Erden‘ den

seine eigene Uberlegenheit deutlich herauszustellen
Fehler bestitigen konnten, diskreditierte die kritisierte Ubersetzung (und damit ihre Urheber)
zusédtzlich. Dabei sprach Murner nicht nur als jemand, der die entsprechenden sprachlichen
Kompetenzen besaB, sondern als ein Autor, der selbst als Ubersetzer auch hebriischer Texte in
Erscheinung getreten war.

Zeit seiner publizistischen Titigkeit fertigte Murner zahlreiche Ubersetzungen an, auch noch in
seinen letzten Lebensjahren. Die Vermittlung bestimmter Inhalte, z.B. der Institutionen®**, war
ithm ein wichtiges Anliegen. Die Zuginglichkeit eher unbekannter Texte, wie der jiidischen

Gebete, konnte ebenfalls den Anlass fiir eine Ubersetzung bieten. Seine Titigkeit als Ubersetzer

Israel als Gegeniiber der Reformatoren: Zur christlichen Sicht von Juden und Judentum im 16. Jahrhundert. In:
Folker Siegert (Hg.): Israel als Gegeniiber. Vom Alten Orient bis in die Gegenwart. 25 Studien zur Geschichte
eines wechselvollen Zusammenlebens. Gottingen 2000 (= Schriften des Institutum Judaicum Delitzschianum 5),
S. 290-321. Miletto, Gianfranco: Glauben und Wissen im Zeitalter der Reformation. Der salomonische Tempel
bei Abraham ben David Portaleone (1542-1612). Berlin/New York 2004 (= Studia Judaica 27), S. 123f.

830 Murner, Thomas: Ob der Klinig v engelland ein lugner sey, S. 94.

81 Murner nutzte die gleiche Redewendung wie gegeniiber Luther: ,,s0 wir doch wissen das Zwingly nit mer dann
dry wort krichisch kan die het er ab dem fenster bret geleckt aber ein nuwe irthumm muf je ein nuwen text
erdichten.” Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 36.

832 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 36. Murner griff eine auch auf philologischer Ebene gefiihrte
Diskussion der Berner Disputation auf, brachte an dieser Stelle aber seine eigene Argumentation vor. Vgl. 0.A.:
Handlung oder Acta gehaltner Disputation ztt Bernn in tchtland. Ziirich 1528, fol. CLXXIIIr-CLXXVIIIr.

83 In dhnlicher Weise griff etwa auch Kilian Leib im unverdffentlichten Luthers Bad und Spiegel auf seine
Hebrisichkenntnisse zuriick, um Luther Ubersetzungsfehler nachzuweisen und im Gegenzug seine eigene
Gelehrsamkeit zu betonen. Vgl. Schmidt, Bernward: Humanistische Kontroverstheologen?, S. 128/130.

834 Murner, Thomas: Instituten. Dabei handelte es sich um die erste Ubersetzung einer klassischen Rechtsquelle
ins Deutsche. Vgl. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 206. Weil die Weitergabe fach- und standesbezogener
Wissensbestdnde die entsprechenden Berufsrollen gefdhrdete, war es durchaus problematisch, gelehrtes Wissen
einem breiteren Publikum zu vermitteln, sodass er sich dazu veranlasst sah, seine Ubersetzungen zu rechtfertigen.
Die Abneigung gegen das Deutsche im wissenschaftlichen Ausdruck hielt sich bis ins 18. Jahrhundert. Vgl.
Andermann, Ulrich: Albert Krantz, S.326. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und Sprachbild, S. 159.
Giesecke, Michael: «<Volkssprache> und «Verschriftlichung des Lebens) im Spéatmittelalter, S. 39.

167



diente ihm ,,zum Popularisieren, zum ErschlieBen von Wissenschaft und Literatur fiir
Nichtlateinkundige* 33°. Besonders die Ubertragung von Latein in die Volkssprache bedeutete
eine ,,Transponierung auf ein niedriges Sprach- und Stilniveau, Riicksichtnahme auf die
Verstehens- und Aufnahmefihigkeit breiter Schichten. 8¢

Als Kontroverstheologe fertigte er einige Ubersetzungen an. Eine Vermittlungsposition nahm
er insbesondere deshalb ein, weil er sowohl ins Lateinische als auch ins Deutsche libersetzte.
Innerhalb seiner Ubersetzungen nahm er seine Person weitgehend zuriick und gab iiber seine
hinter den Ubersetzungen stehenden Absichten darin keine Auskunft. Im Mindesten lisst sich
jedoch feststellen, dass er solche Texte auswéhlte, die er einem breiteren Lesepublikum
zuginglich machen wollte. Ubersetzt hat er folgende Werke:

- De captivitate Babylonica — Von der Babylonischen Gefingnis der Kirche (1520)
(Latein — Deutsch)

- Assertio septem sacramentorum — Bekennung der sieben Sakramente (1522) (Latein
— Deutsch)

- Briefwechsel zwischen Heinrich VIII. von England und Herzog Georg von Sachsen tiber
Luther (1523) (Latein — Deutsch)

- Epistola Iohannes Eckij (Sammelschrift, Ubersetzungen sind ein Brief Ecks an die
Tagsatzung, 28.10.1525 und Artikel 1-14 der Vorlage des Glaubenskonkordats von
1525%7) (1525) (Deutsch — Latein)

- Die Disputation vor den XII Orten — Caussa Helvetica (1528) (Deutsch — Latein)
Bei den Ubersetzungen handelt es sich, bis auf seine anonyme Ubersetzung von De captivitate
Babylonica, nur um solche Texte, die den in seinen anderen Schriften vermittelten Inhalten
entsprachen. Fiir die danach folgenden Ubersetzungen (auBer der Caussa Helvetica) zeichnete

er namentlich verantwortlich (etwa ,,Doctor Murner hat es vertiitscht“3*® oder ,,Murnero

835 Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 299.

836 Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 82.

87 In Reaktion auf die in Ziirich eingefiihrten Neuerungen entwickelte sich das Vorhaben, ein eidgendssisches
Glaubenskonkordat zu schlieBen. Auf der Tagsatzung von Luzern wurde am 28.01.1525 {iber 47 Artikel beraten.
Anwesend waren Gesandte der vier zugewandten Orte (Graubiinden, Wallis, Abtei und Stadt St. Gallen) und aller
eidgendssischen Orte bis auf (das nicht eingeladene) Ziirich. Weil nicht alle der Vorlage zustimmten, erlangte das
Konkordat keine Geltung. Vgl. Bundi, Martin: Zur Dynamik der frithen Reformbewegung in Graubiinden. Staats-
, kirchen- und privatrechtliche Erlasse des Dreibiindestaates 1523-1523. In: Zwingliana 38 (2011), S. 15f. Murner
druckte nur die erste Gruppe der Artikel ab, in denen es um die Unterdriickung der Iutherischen und zwinglischen
Lehre geht. Die anderen Artikel behandeln geistlichen Missbrauch sowie Kloster und Stifte. Vgl. Oechsli, Wilhelm
(Hg.): Das eidgendssische Glaubenskonkordat von 1525. In: Jahrbuch fiir schweizerische Geschichte 14 (1989),
S. 293-355 (Beilage: Synoptische Uebersicht der Quellen des eidgendssischen Concordates). Artikel, die von den
Boten der neun Orte und Wallis zu Luzern am Samstag den 28. Januar angesetzt worden sind. In: Strickler,
Johannes (Hg.): Die Eidgenossischen Abschiede 4,1a, S. 572ff.

838 Murner, Thomas: Bekennu[n]g der siiben Sacramente[n], fol. Alr. In seinen friiheren Ubersetzungen hatte er
seine eigene stérker betont, etwa: ,,Durch de[n] hochgelerte[n] herre[n] Thoma[n] Murner der heilige[n] geschrifft
vn[n] beider rechten Doctor geteutschet vnd verdolmetschet.” Ders.: Ulrichen vo[n] hutten, fol. Blv.

168



interprete®*®). Dass Murner durchaus Werke als wichtig und {ibersetzenswert hielt wie andere
Gegner der Reformation, zeigt sich an der zeitgleich entstandenen Ubersetzung der Assertio
durch Emser®.

In Hinblick auf die in StraBburg und Luzern angefertigten Ubersetzungen ist die jeweilige
Richtung der Ubersetzungen auffillig: In StraBburg {ibersetzte er von Latein ins Deutsche, in
Luzern umgekehrt. Sein anvisiertes Publikum lag in StraBburg offenbar in der
deutschsprachigen Bevolkerung, den Stadtrat eingeschlossen, der die religionspolitischen
Entscheidungen traf. Wenn eine iiberregionale Verbreitung beabsichtigt war, dann war diese
vorrangig in anderen deutschsprachigen Gebieten, nicht aber in Richtung des benachbarten
Frankreichs intendiert. In der Eidgenossenschaft agierte er nicht auf rein lokaler Ebene nur in
Luzern, sondern von Luzern ausgehend in der gesamten Eidgenossenschaft. Wenn er sich im
Kontext der gesamten Schweiz engagieren wollte — oder zumindest diesen Anspruch erhob —,
dann konnte er sich nicht auf den deutschsprachigen Teil beschridnken: nicht alle Eidgenossen
sprachen Deutsch®!. Um iibergreifend alle eidgendssischen Gelehrten publizistisch ansprechen
zu konnen, musste er auf Latein zuriickgreifen und bei Bedarf aus dem Deutschen ins
Lateinische iibersetzen. Das (dem Anspruch nach) angesprochene Publikum konnte aber noch
weiter gefasst sein: Die Bedeutung der religiosen Auseinandersetzung fiir die gesamte
Christenheit fiihrte er als Grund fiir die Ubersetzung der Artikel des Glaubenskonkordats ins

Lateinische an: ,,antiquam. veram. & indubiratam Christi religionem concernentes latini facti.

839 Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. a3r.

840 Emser, Hieronymus: Schutz vnd handthabung der siben Sacrament Wider Martinum Luther / vo[n] dem aller
vniiberwintlichisten Kiinig zt Engelandt vnd Franckreych, vind herrn in Hibernia / herrn Hainrichen dem achten
dil namens aufigangen. Augsburg 1522. Der séchsische Herzog hatte Emser damit beauftragt. Vgl. Smolinsky,
Heribert: Albertinisches Sachsen. In: Anton Schindling / Walter Ziegler (Hgg.): Die Territorien des Reichs im
Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650. Band 2: Der Nordosten.
Miinster 1990 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 50), S. 15.

81 Die Eidgenossenschaft war bis 1798 offiziell einsprachig deutsch, doch hatten sich im Laufe des Mittelalters
die Sprachgrenzen zwischen Deutsch, Italienisch und Franzosisch verfestigt. In Graubiinden dominierte in der
gesprochenen Sprache das Rétoromanische, es wurde jedoch erst ab dem 16. Jahrhundert als Schriftsprache
gepflegt. Als Amts- und Verwaltungssprachen dienten Deutsch, Latein und Italienisch. Italienisch etablierte sich
in Tessin (acht Vogteien, die verschiedenen Orten der Eidgenossenschaft unterstanden) und Teilen Graubiindens
ab dem 16. Jahrhunderts als Alltags- und Schriftsprache. In der Westschweiz wurden franzdsische Mundarten
gesprochen, fiir die Verwaltung wurden Franzosisch und Latein genutzt. Vgl. Bianconi, Sandro: Italienisch (Art.).
In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11196.php (letzter Aufruf:
17.12.2020)].  Ghiringhelli, = Andrea: = Tessin (Kanton) (Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D7394.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Kristol, Andres: Franzosisch (Art.). In: ebd.
[http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11195.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Liver, Ricarda: Ritoromanisch
(Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24594.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Liidi, Georges:
Mehrsprachigkeit (Art.). In: ebd. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D24596.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].
Die Gesandten des Bischofs von Lausanne auf der Berner Disputation konnten kein Deutsch und somit nicht
teilnehmen, Latein war verboten. Zwar waren sie auf die schon im Vorfeld geplante, auf Latein gehaltene kleine
Disputation der ,Welschen® verwiesen worden, doch reisten sie zuvor wieder ab. Vgl. Backus, Irena: Das Prinzip
<sola scriptura> und die Kirchenviter in den Disputationen von Baden (1526) und Bern (1528). Ziirich 1997,
S. 143. Feller, Richard: Geschichte Berns II: Von der Reformation bis zum Bauernkrieg. 1516 bis 1653.
Bern/Frankfurt a.M. 19742, S. 160. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 127.

169



Murnero interprete“®*?. Murner zeigte sich hier — solch einen umfassenden Geltungsanspruch
machte er nur an dieser Stelle geltend — als derjenige, der die Bedeutung des Konkordats erkannt
hatte und dem gesamten Christentum zugénglich machen wollte. Demzufolge war Murners
Engagement dem Anspruch nach von ebensolcher Bedeutung.

Eine besondere Stellung unter Murners Ubersetzungen nahm die Caussa Helvetica ein, war sie
doch sowohl eine Ubersetzung ins Lateinische als auch eine von Murner gestaltete Publikation.
Mit ihr konnte er sich sowohl an diejenigen (Eidgenossen) wenden, die wegen ihrer mangelnden
Deutschkenntnisse sowohl von der Badener Disputation als auch von der offiziellen
Aktenausgabe ausgeschlossen waren, sowie ein Publikum jenseits der Eidgenossenschaft {iber
die Geschehnisse informieren. Gleichzeitig nutzte er die Gelegenheit, seine eigene Rolle auf
der Disputation zu gestalten — im Gegensatz zur deutschen Ausgabe als Auftragsarbeit mit
festen Vorgaben besal er in der von ihm verantworteten lateinischen Ausgabe
Gestaltungsfreiheit. Wahrend er in der deutschen Aktenausgabe nur eine untergeordnete Rolle

spielt®®

, erscheint er durch den von ihm ergénzten Teil in der lateinischen Ausgabe als ein
entscheidender Teilnehmer. Als eigenen Beitrag druckte er die fiir die Disputation verfassten
40 conclusiones (Ehrloserkldrungen) ab®“. Bei diesen Erklirungen handelt es sich um das
einzige seiner Werke, das er sowohl auf Deutsch als auch auf Latein publizierte. Wie wichtig
ihm ihre Veroffentlichung war, zeigt sich daran, dass er sie innerhalb anderer Schriften bereits
kurz vor der Disputation auf Latein und nach ihrem Abschluss in einer deutschen Fassung
abgedruckt hatte®®. Mit der Caussa Helvetica zielte er darauf ab, im gelehrten Kreis (der
Eidgenossenschaft) als Disputant in Baden und damit als wichtiger Vertreter des ,richtigen*
Glaubens wahr- und ernstgenommen zu werden. Wie bedeutend seine Rolle auf der Disputation
tatsdchlich war, lasst sich nicht mit Sicherheit sagen — als herausragend wurde sie von offizieller
Seite aber offenbar nicht angesehen, da seiner Person nur ein kleiner Raum im Protokoll
eingerdumt wurde. Die in der Caussa Helvetica als maligeblichen Beitrag zur Disputation
présentierten 40 Ehrloserkldarungen wurden in Baden nicht diskutiert, ebenso wenig wie zwolf

Thesen zum Abendmahl, die er ebenfalls anlisslich der Disputation formuliert hatte346,

842 Murner, Thomas: Epistola Iohannis Eckij, fol. a3r.

843 Murners Beteiligung an der Disputation spiegelt sich nur an drei Stellen: Im einleitenden Teil ist ein kurzer
Text abgedruckt, den Murner wihrend der Disputation o6ffentlich angeschlagen hatte. Er erscheint in der
Abstimmungsliste unter denjenigen, die sich den Schlussreden Ecks uneingeschrankt angeschlossen haben. Sein
Auftreten am Ende der Disputation und die von ihm gehaltene Schlussrede sind als Paraphrase wiedergegeben.
Vgl. Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. c3vf/Qq2r/Rr2vf.

844 Johannes Fabri gab er ebenfalls deutlich mehr Raum, doch besaB sein eigener Beitrag einen groBeren Umfang.
Vgl. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Kk2v-Pp3r/Pp3v-Zz4r.

845 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. d1v-e4r. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297-302. Es sind
jeweils Kurzfassungen der Ehrloserklédrungen, die anders als in der Caussa Helvetica angeordnet sind.

846 Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 100.

170



Die Verwendung des Deutschen in seiner Publizistik entsprach der Vermittlungsfunktion, die
er der Volkssprache zur Belehrung von Laien iiber religidse Inhalte zuwies. Immerhin wollte
er seine Leser liber den ,Unglauben‘ der Reformatoren belehren und suchte weder mit seinen
Lesern noch mit seinen Gegnern eine ergebnisoffene Diskussion. Sein Problembewusstsein in
Hinblick auf die von ihm hauptsidchlich genutzte Volkssprache spiegelt sich darin, dass er es
weitgehend vermied, sich fiir diese auszusprechen und keine Begriindung fiir seine
Verwendung vorlegte, seine Gegner aber dafiir kritisierte. Relevant war fiir ihn die Sprachfrage
in der Publizistik ohnehin nur in der Anfangszeit seiner Téatigkeit, durch sein Bekenntnis zur
Sprachhierarchie machte er allerdings von Anfang an deutlich, dass er selbst das Deutsche
geringer achtete als die Gelehrtensprachen.

Seine lateinischen Publikationen zeugen von dem Anspruch, sich mit seiner Publizistik nicht
nur an Laien zu wenden, sondern sich auch an der gelehrten Diskussion um die Reformation zu
beteiligen. Diesen Anspruch auf Ebenbiirtigkeit mit seinem Publikum erhob er in seinen
deutschsprachigen Schriften gerade nicht. Seine sprachlichen Kompetenzen versetzen ihn
zudem in die Lage, als Ubersetzer einem deutschsprachigen oder lateinischen Publikum
bestimmte Texte aus der jeweils anderen Sprache zuginglich zu machen. Damit nahm er eine
Vermittlerposition ein, die er zwar nicht besonders betonte, aber gezielt fiir seine Zwecke
einsetze, um seine eigene Position durch vornehmlich fremde Schriften zu untermauern. Er
nutzte seine Sprachkenntnisse aber auch dazu, die von ihm kritisierten Gegner vorzufiihren,

deren Glaubwiirdigkeit ostentativ anzuzweifeln und sich von ihnen abzugrenzen.

6.4) Zeitgenossische Gelehrsamkeit

Murners self-fashioning als Gelehrter bestand auch aus der Partizipation an und Rezeption von
zeitgenossischen gelehrten Debatten sowie der mit diesen im Zusammenhang stehenden
Schriften. Auf einzelne Humanisten kam er in ihrer Eigenschaft als zeitgendssische Gelehrte
zu sprechen, von Bedeutung fiir seine Argumentation war aber nur Erasmus von Rotterdam.
Wihrend er in seinen ersten kontroverstheologischen Schriften noch keinen expliziten Bezug
zu Erasmus herstellte — seine Argumentation und seine anfangliche Verstindigungsbereitschaft
kénnen erasmisch geprigt sein®’, doch kénnen Ubereinstimmungen ebenso aus einer
gemeinsamen Grundhaltung resultieren —, bezog er sich in An den Adel gleich zweimal auf ihn.
Erst stellte er ihn in Kontrast zu Luther als denjenigen, der selbst als Narr noch die Wahrheit

rede. Danach fiihrte er gegen Luther an, dass Missbrauchsvorwiirfe bereits in besserer Weise,

847 Vgl. Scherrer, Paul: Erasmus im Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik. In: Historische und
Antiquarische Gesellschaft Basel (Hg.): Gedenkschrift zum 400. Todestag des Erasmus von Rotterdam. Basel
1936, S. 186.

171



etwa durch Erasmus, angeprangert worden seien®*. Beide Male bezog er sich auf das Moriae
encomium, eine verbreitete Schrift des Erasmus®®. In Anlehnung an dieses Werk wihlte
Murner moglicherweise den Spruch auf dem Banner im Titelholzschnitt zum Lutherischen
Narren als Motto aus (,,Interdum simulare stultitiam prudentia summa“®>°), wodurch er seine
deutschsprachige Satire in die Nachfolge des Moriae encomium gestellt hitte. Allerdings bezog
er sich in der Satire nur einmal auf Erasmus und diese Schrift, ohne diesen Bezug deutlich zu
machen®!. Nur diejenigen Leser, die die erasmische Schrift kannten, konnten die Bezugnahme
als eine solche erkennen — nur fiir ein ,Insiderpublikum® zeigte Murner sich als Kenner. Direkte
Beziige auf Erasmus in Eberlin von Giinzburgs Bundesgenossen®> iiberging er hingegen, nutzte
also nicht jeden sich ihm bietenden Ankniipfungspunkt, um sich auf Erasmus zu beziehen.

Die Bedeutung, die Murner dem Bezug auf Erasmus beimal, zeigt sich v.a. in seinen
Publikationen im Kontext der Auseinandersetzung zwischen Heinrich VIII. von England und
Luther. Der von ihm herausgegebenen Assertio septem sacramentorum Heinrichs stellte er zwei
Briefe des Erasmus voran®3, in der Bekennung der sieben Sakramente sind die iibersetzten
Briefe am Ende zu finden®**, sodass sie in den beiden Ausgaben jeweils als Vor- bzw. Nachwort
fungieren. Beide Briefe waren kurz zuvor durch Erasmus in einer Briefsammlung veréffentlicht
worden. Der erste Brief®> bezog sich auf Heinrichs Schrift, die Bemiihungen des Konigs lobte

Erasmus ausdriicklich. Zudem berichtete Erasmus, dass er mehrfach gebeten worden sei, eine

848 Brasmus war als Gelehrter und Kritiker kirchlicher Missstinde eine hoch geschétzte Autoritdt. Vgl. Schindling,
Anton: Scarabaeus aquilam quaerit. Huomanismus und die Legitimation von Krieg und Frieden. In: Thomas
Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus. Studien zum Nutzen des Neuen in der
humanistischen Kultur. Géttingen 2006, S. 352.

849 Vgl. Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 176/195/214/218. Stultitia lobt
als personifizierte Torheit ihre Tugenden und zeigt so die Laster der Menschen auf. Die Schrift erschien erstmals
1511 in Basel, eine deutsche Ubersetzung wurde 1534 veréffentlicht. Vgl. Tracy, James D.: Erasmus of the Low
Countries. Berkeley/Los Angeles/London 1996, S. 47f. Wedel, Christine Christ-von: Torheit und Héiresie. Zum
Moriae Encomium des Erasmus von Rotterdam. In: Bernd F.W. Springer/Alexander Fidora (Hgg.): Religiose
Toleranz im Spiegel der Literatur. Eine Idee und ihre &sthetische Gestaltung. Miinster/Ziirich u.a. 2009 (Literatur.
Forschung und Wissenschaft 18), S. 114.

830 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 10. Dieser stammt aus Catos Disticha (11,18,2) und
wurde von Erasmus zitiert. Er. Vgl. ebd., S. 323f. Erasmus, Desiderius: Moriae encomivm id est stvltitiae lavs, hg.
v. Clarence H. Miller. Amsterdam/Oxford 1979 (= Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami. Recognita et
adnotatione critica instrvcta notisqve illvstrata 4,3), S. 178f.

851 Mit der Beschreibung des Benehmens von Bettelmonchen spielte er auf das von Erasmus geschilderte Verhalten
von Mdnchen und Religiosen an. Vgl. Erasmus, Desiderius: Moriae encomivm, S. 158-268, bes. S. 162/164.
Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1157f1/S. 332.

852 Erasmus wird in den Titeln des 6., 8. und 14. Bundesgenossen genannt und mit einem Brustbild abgebildet.
Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 332-334/336.

853 Murner, Thomas (Hg.): Assertio septem sacramentorvm, fol. Alr-A3r. Die Beigabe der Briefe bestirkte
moglicherweise die Annahme, dass nicht Heinrich (seine Autorschaft wurde frith bezweifelt), sondern Erasmus
Autor der Assertio sei. Vgl. Fraenkel, Pierre: Einleitung. In: ders. (Hg.): Heinrich VIII. Assertio septem
sacramentorum adversus Martinum Lutherum. Miinster 1992 (= Corpus Catholicorum 43), S. 17.

854 Murner, Thomas: Bekennu[n]g der siiben Sacramente[n], fol. Yylr-Z4r.

855 Erasmus an William Warham, 23.08.1521. In: Percy S. Allen/H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm Des. Erasmi
Roterodami IV: 1519-1521. Oxford 1922, S. 566-569.

172



Schrift gegen Luther zu verfassen. Im zweiten Brief3*® distanzierte er sich von Luther und wies
jede Beteiligung an dessen Schriften von sich. Dabei hob er hervor, bereits vor der Gefahr durch
Luthers Schriften gewarnt zu haben. Indem Murner die Briefe abdruckte, trug er zu ihrer
Verbreitung bei, durch ihre Ubersetzung machte er sie als erster einem breiteren Publikum
zuginglich und verortete Erasmus auf Seiten der Luthergegner. Tatsdchlich hatte sich Erasmus
erst im Kontext des Streites zwischen Heinrich und Luther &ffentlich gegen Luther gestellt’s’,
Murner verbreitete diese Kunde. Gleichzeitig bestétigte er seine eigene Haltung zu Luther und
bekréftigte den Stellenwert seiner Bemiihungen um Heinrich VIII. und die A4ssertio.

Ein weiterer Bezug auf Erasmus findet sich in der Mendatia Lutheri, in die er einen erasmischen
Tadel Luthers (er legte ihm MaBlosigkeit dem Konig gegeniiber zu Last®*®) als Redebeitrag
einfiigte; das Zitat hob er durch eine abweichende Schriftart hervor. Wieder diente ihm das
Zitat, seine eigene Person in eine prominente Gruppe einzuordnen: In dem konstruierten Dialog
standen sich Heinrich VIII., Murner und Erasmus auf der einen und Luther isoliert auf der
anderen Seite gegeniiber. Mit der Konstruktion dieser vermeintlich einvernehmlichen
Opposition verliech Murner den von ithm vertretenen Ansichten Nachdruck.

Im Kontext der Eidgenossenschaft war Erasmus fiir Murner weiterhin anschlussfahig: Der
Sammelschrift E. Roterodami mit dem thematischen Fokus auf die Abendmabhlslehre stellte er
einen Brief des Erasmus prominent an den Anfang®®. Darin bekannte sich dieser zur
Abendmahlslehre der (Rémischen) Kirche und sprach sich gegen die Uberzeugungen Konrad
Pellikans®*® aus und damit gegen das zwinglische Abendmahlsverstindnis. Murner machte die

Stellungnahme des Erasmus seinem Publikum zugiinglich®®! und stellte dieser den Abdruck des

856 Erasmus an William Blount, Lord Mountjoy, ca. 05.07.1521. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs
epistolarvm IV, S. 542-545.

857 Vgl. Krodel, Gottfried G.: Luther, Erasmus and Henry VIIL. In: Archiv fiir Reformationsgeschichte 53,1/2
(1962), S. 63/68f. Scherrer, Paul: Erasmus im Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik, S. 195. Bis
1530 hielt sich die Annahme, dass er mit der Reformation sympathisiere. Vgl. Rummel, Erika: The
Confessionalization of Humanism in Reformation Germany. Oxford 2000 (= Oxford studies in historical
theology), S. 24.

838 Vgl. Erasmus, Desiderius: Spongia adversvs aspergines Hvtteni. In: Jan Hendrik Waszink/Johannes Trapman
(Hgg.): Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami. Recognita et adnotatione critica instrvcta notisqve illvstrata
9,1. Amsterdam/Oxford 1982, S. 182. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. e2r. Scherrer, Paul: Erasmus im
Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik, S. 196. Die Spongia war aus einem Streit zwischen Hutten
und Erasmus hervorgegangen und 1523 erschien. Vgl. Tracy, James D.: Erasmus of the Low Countries, S. 158f.
89 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. alv-a3r. Dieser Brief wurde gegen den Willen des Erasmus
verbreitet. Vgl. Erasmus an Konrad Pellikan, ca. 15.10.1525. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs
epistolarvm VI, S. 206-212.

860 Konrad Pellikan gehorte dem Humanistenkreis um Erasmus an, entfernte sich aber von diesem, als er sich der
Reformation anndherte. Nachdem er fiir kurze Zeit an der Universitidt von Basel gelehrt hatte, lehrte er ab 1526 an
Zwinglis Theologenschule in Ziirich. Vgl. Béchtold, Hans Ulrich: Pellikan, Konrad (Art.). In: Historisches
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10781.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

86! Murner entsprach mit seinem Abdruck offenbar einer bestehenden Nachfrage, wie zwei weitere Druckausgaben
dieses Briefes aus dem gleichen Jahr nahelegen. Vgl. Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm VI,
S. 207.

173



Breves von Papst Clemens VII 362

an die Seite. Auf die Schriften des Erasmus und des Papstes
lie er zwei von ihm verfasste Titel folgen, wodurch er sich, wie schon in der Mendatia Lutheri,
erneut als Mitglied einer prominent besetzten Opposition zur Reformation, diesmal
zwinglischer Prigung, prisentierte. Plakativ fiihrte er diese Einordnung schon auf dem
Titelblatt der Sammelschrift vor, auf dem die enthaltenen Texte aufgelistet sind®®>.

Erstmals begriindete er den wiederholten Bezug auf Erasmus im Kontext der Badener
Disputation in der 12. Ehrloserklarung (nur in der Langfassung der Caussa Helvetica) damit,

dass seine Gegner dessen Schriften nicht zu widersprechen wagten®¢*

. Diese Erklarung ist auch
vor dem Hintergrund zu sehen, dass Erasmus zur Teilnahme an der Disputation eingeladen
worden war. Dessen Absage ist in beiden Aktenausgaben zur Disputation abgedruckt®®3, d.h.
Murner hat ihn in die lateinische Ausgabe iibernommen.

Fiir Murner war Erasmus sowohl in seiner StraB3burger als auch seiner Luzerner Publizistik
anschlussfihig, da dieser in Diskussionen sowohl um Luther als auch um Zwingli involviert
war. Durch die Auswahl und Integration erasmischer Schriften konnte Murner sich die Autoritét
des Erasmus zur Seite stellen, also seine eigenen Ansichten bestétigen und gleichzeitig Erasmus
fiir seine ,Glaubenspartei® reklamieren.

Obwohl Murner sich in seinen Publikationen wiederholt auf Erasmus bezog, gibt es keine
Hinweise auf einen Kontakt zwischen ihnen. Immerhin aber war Murner Erasmus grundsétzlich
bekannt: Im November 1523 hatte dieser Kenntnis iiber die Riickkehr Murners aus England

866

(nach Strafburg) und dass er dort reich belohnt worden war®®®. Mit dem weitgehenden

Schweigen liber Murner seitens Erasmus deckt sich, dass sich Murner nicht in einer engeren

82 Das Breve enthillt die Mahnung an Ziirich, zum Glauben zuriickzukehren, und stellt eine Disputation in Genf
oder Lausanne in Aussicht. Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. a3r-a4v.

863 Vgl. Murner, Thomas: E. Roterodami, fol. alr. Die beiden angekiindigten Texte Murners sind zwar Teil der
Sammelschrift, jedoch vom Layout her nicht als zwei separate Schriften voneinander getrennt. Zusétzlich ist dafiir
ein nicht auf dem Titelblatt angekiindigter Abdruck der 40 conclusiones enthalten. Vgl. ebd., fol. c4r/d1v.

864 Gleichzeitig verwies er auf die Spongia. Vgl. Erasmus, Desiderius: Spongia, S. 144. Murner, Thomas: Cavssa
Helvetica, fol. Tt3r. Scherrer, Paul: Erasmus im Spiegel von Thomas Murners Reformationspublizistik, S. 199f.
865 Darin antwortete er auf die Einladung zur Disputation, bezog Position gegen Leo Juds Des Hochgelerten Erasmi
von Roterdam vnnd Doctor Martin Luthers maynung vom Nachtmal und widersprach Vorwiirfen, sich fiir eine
andere als die von der (Romischen) Kirche vertretenen Abendmahlslehre ausgesprochen zu haben. Vgl. Murner,
Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Qq4v-Rr2v. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. a4v-blv.
Erasmus an die Eidgenossenschaft, 15.05.1526. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm VI,
S. 337-342. Das Abendmahlsverstindnis des Erasmus fand Eingang in Murners Die gottesheilige Messe. Dort gab
er Gilg Murers Argumentation zum Messopfer auf der Berner Disputation gegen Bucer wieder, darunter dessen
Argument der Autoritit des Erasmus: Die Ubersetzung des Erasmus aus dem Griechischen (als Opfer) sei
glaubwiirdiger als die Bucers (als Dienst), weil Erasmus besser Griechisch kénne und dafiir beriihmt sei. Vgl.
Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 38. 0.A.: Handlung oder Acta, fol. CCVIr.

866 Vgl. Erasmus an Johannes Fabri, 21.11.1523. In: Percy S. Allen./H.M. Allen (Hgg.): Opvs epistolarvm V,
S. 349-350. Erasmus Freund Morus konnte ihm zeitnah von Murners Aufenthalt am Hofe Heinrichs VIII. berichtet
haben. Vgl. Elton, Geoffrey Rudolph: Thomas More. In: Martin Greschat (Hg.): Reformationszeit I.
Stuttgart/Berlin u.a. 1981 (= Gestalten der Kirchengeschichte 5), S. 90. Headley, John M.: Thomas Murner,
Thomas More, S. 74. Ribhegge, Wilhelm: Latein und die nationalen Sprachen, S. 156.

174



Beziehung zu ihm darstellte, sondern sich nur dessen Autoritdt bediente. Alle Werke, auch
Briefe, auf die er sich bezog, hatten bereits Verbreitung erfahren, sodass er iiber keinen Zugang
zu einem exklusiven Kreis um Erasmus angehdren musste, um auf diese zugreifen zu konnen.
Mit Thomas Morus®’ hingegen, einem weiteren Gelehrten von europdischem Rang, stand
Murner wohl in Verbindung, worauf er selbst jedoch nicht explizit verwies. Ein Briefwechsel
zwischen ihnen gilt als durchaus wahrscheinlich, doch sind keine Briefe erhalten. Zudem
besteht die Moglichkeit, dass sie einander wéahrend Murners Aufenthalt am englischen Hof
kennenlernten. Morus® Zugehorigkeit zum Hof, die Schilderung Murners in einem Brief des
Morus an Wolsey*®® sowie Murners mdglicher Einfluss auf dessen Responsio ad Lutherum®®
lassen jedenfalls auf einen direkten Kontakt schlieBen, auch wenn nirgends von einem
Zusammentreffen berichtet wird. Zumindest in kirchentheoretischer Hinsicht vertraten sie
dhnliche Ansichten, in der Person Luthers hatten sie einen gemeinsamen Gegner®”’.
Publizistischer Bezugspunkt fiir Murner in England war jedoch Heinrich VIIL., nicht Morus.
Insgesamt féllt auf, dass Murner, obwohl er in seinen Werken wiederholt Briefe abdruckte, sich

durch diese nicht als Teil eines kommunikativen Netzwerkes auswies. Mit den von ihm in

Briefform an einen groferen Adressatenkreis gerichteten Schriften (Ein brieff den Strengen

87 Thomas Morus (1477/8-1535) war ab 1501 als Jurist titig, 1503 wurde er Mitglied des Parlaments und
Diplomat. Von 1519 bis 1532 war er ein Berater Heinrichs VIIL. (und u.a. dessen inoffizieller Sekretdr), 1529
wurde er Lordkanzler. Er gehdrte zu den bedeutendsten Humanisten Englands und stand mit vielen Humanisten
auf dem Festland in Kontakt. Morus wandte sich publizistisch gegen Luther sowie die Ausbreitung
reformatorischer Ideen in England und legte 1532 seine Amter nieder, weil er die staatskirchlichen Pline Heinrichs
VIIL. nicht unterstiitzen konnte. 1534 wurde er wegen Hochverrats hingerichtet, weil er einen Eid verweigerte,
durch den er die Ehe zwischen Heinrich und Anne Boleyn anerkannt hétte. Vgl. Danksagmiiller, Franz: More, Sir
Thomas (Art.)). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 6. Herzberg 1993, Sp. 111f
Ehrenschwendtner, Marie-Luise: Morus (More), Thomas (Art.). In: Religion in Geschichte und Gegenwart 5.
Tiibingen 20024, Sp. 1513f. Elton, Geoffrey Rudolph: Thomas More, S. 90.
868 Morus zeigte sich liber Murner und dessen Aufenthalt am Hof informiert. Vgl. Morus an Wolsey, 26.08.1523.
In: Elizabeth Frances Rogers (Hg.): The Correspondence of Sir Thomas More, S. 275-278. Kardinal Wolsey
bekleidete nicht nur verschiedene geistliche (Bischof, Kardinal, pipstlicher Legat), sondern auch weltliche Amter
am Hof Heinrichs VIII. (Lordkanzler, Erster Minister). Bis 1529 war er der machtigste Staatsmann, der innen- und
aulenpolitische Entscheidungen mafgeblich bestimmte. Vgl. Baier, Ronny: Wolsey, Thomas (Art.). In:
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 22. Nordhausen 2003 (= Ergéinzungen 9), Sp. 1564-1567.
869 Murner bestirkte moglicherweise Morus Wahrnehmung von der Schwere der religiosen Krise auf dem
Kontinent. Morus verdffentlichte diese erste kontroverstheologische Schrift nach Murners Abreise im Auftrag des
Konigs 1523, doch fiihrte er ihn darin in einer Aufzéhlung von Kontroverstheologen nicht an. Vgl. Morus, Thomas:
Responsio ad Lutherum. In: John M. Headley (Hg.): Responsio ad Lutherum 1, S. 138. Baumann, Uwe: Thomas
Morus (1477/78-1535): Formen und Funktionen autobiographischen Schreibens (Epigramme, Humanistenbriefe
und die Apology). In: Uwe Baumann/Karl August Neuhausen (Hgg.): Autobiographie: Eine interdisziplinire
Gattung zwischen klassischer Tradition und (post-)moderner Variation. Gottingen 2013 (= Super alta perennis.
Studium zur Wirkung der Klassischen Antike 14), S. 140. Headley, John M.: Introduction. In: ebd. (Hg.):
Responsio ad Lutherum 2, S. 760. Kaufman, Peter Iver: Humanist Spirituality and Ecclesiastical Reaction: Thomas
More’s Monstra. In: Church History 56,1 (1987), S. 38.
870 Vgl. Hitchcock, James: More and Tyndale’s Controversy over Revelation: A Test of the McLuhan Hypothesis.
In: Journal of the American Academy of Religion 39,4 (1971), S. 453. Ribhegge, Wilhelm: Latein und die
nationalen Sprachen, S. 171. Schulte Herbriiggen, Hubertus: Einfithrung. In: ders. (Hg.): Sir Thomas More. Neue
Briefe. Mit einer Einfiihrung in die epistolographische Tradition. Miinster 1966 (= Neue Beitrdge zur Englischen
Philologie 5), S. xvi.

175



eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, An die Fiirsuchtigen) inszenierte er ebenfalls
keinen intimen Briefwechsel. Jenseits seiner Publizistik lédsst sich seine Partizipation an der
auch fiir humanistische Gemeinschaftsbildung wichtigen Kommunikationsform der
Korrespondenz ebenfalls nicht fassen — dies gilt in Hinblick auf Gelehrte allgemein sowie

Kontroverstheologen im Besonderen.

Explizite Bezugnahmen auf andere Gelehrte neben Erasmus und ihre Werke erfolgten nur
selten®”!. In der Ermahnung betonte er etwa, gegeniiber ,,dir [d.i. Luther K.H.] oder herr
Vlrichen Hutten®”? (dem ich als einem gelerten edelman von hertzen giinstig bin / dan es billich

zu loben ist / wa kunst den adel ziert)*8”?

unparteiisch zu sein. Seine wohlwollende Haltung
gegeniiber Hutten, ,,dem ich billich als einen gelerten edelman von hertzen giinstig bin, lut
meiner so offt gethoner protestation“®’*, bezeugte er noch im Jahr darauf. Indem Murner Hutten
lobte, lobte er den zeitgendssisch am hiufigsten publizierten und gelesenen deutschen
Humanisten und blendete dessen Konflikt mit der rémischen Kurie aus®”®. Dabei war die
Nennung Huttens keine willkiirliche Wahl Murners, sondern Folge seiner eigenen Publizistik,
war doch erst im Vorjahr Murners Ubersetzung von Huttens Schrift zur Syphilis erschienen®’®.
Somit konnte er verdeutlichen, dass unterschiedliche religiose Ansichten nichts an Murners

grundsitzlichem Respekt vor Hutten findere®”” und dass er keine Konfrontation mit diesem

suche.

871 Auch bei den Kontroverstheologen, die hier noch spéter in den Fokus riicken (s.u. S. 259ff), handelte es sich
um einen nur begrenzten Personenkreis zeitgendssischer Gelehrter, auf den er sich bezog.

872 Verschiedene Schriften Huttens in Opposition zur Rémischen Kirche erschienen auch in StraBburg, im
Oktober/November 1520 erschien etwa seine erste deutschsprachige Schrift, die Clag und vormanung. Mit der vor
dem 08.11.1520 erschienenen Kommentierung der gegen Luther gerichteten Bannandrohungsbulle stellte er sich
deutlicher als zuvor auf Luthers Seite, nachdem er sich wegen gemeinsamer Interessen bereits 1519 zu diesem
bekannt hatte. Vgl. Honemann, Volker: Latein und Deutsch bei Ulrich von Hutten. In: Joachim Heinzle/L. Peter
Johnson/Gisela Vollmann-Profe (Hgg.): Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994. Berlin 1996 (=
Wolfram-Studien 14), S. 360. Schmid Blumer, Verena: Ikonographie und Sprachbild, S. 175. Wulfert, Heiko: Die
Kritik an Papsttum und Kurie bei Ulrich von Hutten (1488-1523). Berlin/Miinster u.a. 2009 (= Rostocker
Theologische Studien 21; Diss. 2008), S. 272. Murners Bezug auf Hutten im direkten Zusammenhang mit Luther
besall dementsprechend bei Erscheinen der Christlichen und briiderlichen Ermahnung (10.11.1520) Aktualitit.
873 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 81.

874 Murner, Thomas: Protestation, S. 599.

875 Vgl. Grimm, Heinrich: Hutten, Ulrich (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 10. Berlin 1974, S. 101. Wegen
seiner romfeindlichen Publizistik war er im Sommer 1520 dem Kirchenbann verfallen. In seinen danach folgenden,
auf Deutsch verfassten Flugschriften kritisierte er Papst und Kurie sowie Geistliche, die sich nicht ihrem Rang
entsprechend verhielten. Vgl. ebd., S. 100.

876 Verstirkt beschéftigten sich Humanisten mit der Medizin ab der Mitte des 15. Jahrhunderts, um 1530 hatten
sich humanistische und medizinische Studien einander angendhert. Vgl. Bergdolt, Klaus: Naturwissenschaften und
humanistisches Selbstverstdndnis. In: Thomas Maissen/Gerrit Walther (Hgg.): Funktionen des Humanismus.
Studien zum Nutzen des Neuen in der humanistischen Kultur. Gottingen 2006, S. 116/123.

877 Murners positive Bewertung Huttens trotz dessen Nihe zu Luther war ein Einzelfall. Die Gelehrsamkeit einiger
seiner Gegner nutzte er als Ankniipfungspunkt fiir seinen Spott, Konrad Pellikan etwa bezeichnete er als ,,apostata
in dryen sprachen®. Murner, Thomas: Kalender. Johannes Oekolampad sprach er die Stellung als Humanist ab,
indem er ihn (wenn auch nicht immer) mit seinem biirgerlichen Namen ,,HuB3schin“ bezeichnete statt mit dem
grizisierten Namen. Damit griff Murner eine gdngige katholische Praxis der Verspottung Oekolampads auf, denn

176



Eine Vielzahl von Autoren und ihre Werke fithrte er in An den Adel an, die noch vor Luther
,trefflicher® kirchliche Missstiande kritisiert hitten. Auf den ersten Blick nahm er dabei einen
grofleren geographischen und zeitlichen Raum in den Blick, tatsdchlich aber waren alle
genannten Werke als zeitgendssische Drucke verfiigbar. Neben Alvarus Pelagius (1275/80-
1349)%”® und Rodrigo Sanchez de Arévalo (1404-1470)%"° verwies er auf erst kurz zuvor

verfasste Schriften, auf das Moriae encomium des Erasmus, ,,de Petro Sancto et Julio

)881 <882

Sanctissimo*“(1519)%°, sowie Huttens Trias Romana (1519)%! und fil andren mer

Allerdings ging Murner nicht ndher auf diese Schriften ein, sie dienten ihm in ihrer Gesamtheit
als Argument. Indem er hier auf zeitgendssische Publikationen verwies, machte er sein Urteil
fiir seine Leser nachpriifbar. Da er seine Auswahl auf lateinische Schriften beschrédnkte, gab er
an dieser Stelle nur gelehrter Kirchenkritik Raum, die er als ,gute‘ Kritik derjenigen Luthers

gegeniiberstellte. Anders verhielt es sich mit seinem Bezug auf die ,,epistel Pogii* %%, auf die

884

Murner verwies, weil Luther und dessen Anhénger diese hétten drucken lassen®**. Murner

kritisierte nicht den Brief selbst, sondern die mutmaBliche Indienstnahme des Briefes durch

durch den Anklang des Namens an Hus (wie Hus scheinen/sein) konnte dieser in die Ndhe zur hussitischen
Ketzerei geriickt werden. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. I4v. Vgl. ders.: Hier wird angezeigt, S. 827. Jung,
Martin H.: Historische Einleitung, S. 90. Ahnlich verfuhr er mit dem St. Gallener Reformatoren Vadian, den er
mit seinem gebiirtigen Namen Joachim von Watt benannte. Im Bdrenzahnweh charakterisierte er ihn als ,,[d]er
heiligen gschrifften ein poet”. Vadian war ein poeta laureatus und hatte einige poetisch-rhetorische Schriften
verdffentlicht. Murner, Thomas: Des jungen Béren Zahnweh, V. 75/79/S. 161.

878 Dessen Werk zur Stellung des Papsttums, De planctu ecclesiae, wurde 1474 in Ulm gedruckt. Vgl. Murner,
Thomas: An den groméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 218. 1517 erschien eine Ausgabe in Lyon.
Pelagius, Alvarus: Aluari Pelagij De pla[n]ctu eccl[es]ie desideratissimi libri duo et indice copiosissimo et
marginarijs additionibus rece[n]s illustrati. Lyon 1517.

879 Im VD 16 sind fiir Arévalos Speculum humanae vitae bis 1513 19 verschiedene Ausgaben (sowohl auf Deutsch
als auch Latein) verzeichnet, u.a. wurde es 1507 in Straburg gedruckt. Vgl. Sanchez de Arévalo, Rodrigo:
Speculum vite humane In quo discutiuntur cofm]Jmoda & inco[m]moda / dulcia & amara / solatia & miseria /
prospera & aduersa / laudes & pericula omniu[m] statuum. StraBburg 1507.

880 Wohl die anonyme Schrift fulius: Dialogus viri cuiuspiam eruditissimi, als mogliche Autoren werden die
Humanisten Faustus Andrelinus, Girolamo Balbi oder Erasmus von Rotterdam genannt. Vgl. Flood, John: Poets
Laureate in the Holy Roman Empire: A Bio-bibliographical Handbook 1. Berlin/New York 2006, S. 109. Das VD
16 verzeichnet sechs verschiedene Ausgaben, die allesamt 1519 erschienen sind (VD16 L 1513-1518), eine davon
in Stralburg: 0.A.: Ivlivs. Dialogus viri cuiuspiam eruditissimi, festiuus sane ac elega[n]s, quomodo IVLIVS-IIL.
P.M. post mortem cceli fores pulsando, ab ianitore illo D. Petro, intromitti nequiuerit: [quamquam] du[m] uiueret
sanctissimi, at[que] adeo sanctitatis nomine appellatus tot[que] bellis feliciter gestis praeclarus, dominu[m] cceli
futu[rum] se esse sperarit. Straburg 1519.

81 Im VD 16 sind verschiedene Ausgaben der Jahre 1519/1520 verzeichnet (VD16 T 1906-1912; VD16 ZV 23162;
VD16 H 6409/6410).

882 Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 195/218.

883 Dabei handelt es sich um einen Brief, den Gian Francesco Poggio Bracciolini an Leonardo Bruni gerichtet
hatte. Darin hatte er Hieronymus von Prag am gleichen Tag positiv bewertet, an dem dieser als Ketzer verbrannt
worden war. Vgl. Demandt, Dieter: Vadians Stellung zu Jan Hus und Hieronymus von Prag. In: Zwingliana 28
(2001), S. 172. Bereits 1511 erschien ein Abdruck in einer Werkausgabe des Poggio Bracciolini in Stra8burg. Vgl.
ebd. Das VD16 fiihrt insgesamt vier Auflagen an, drei 1511 (VD16 P 3855-3857) und eine 1513 (VD16 ZV
12623). 1518 wurde De Condemnatione Hieronymi in Concilio Constantiensi in Stralburg als eigenstdndige
Ausgabe verdffentlicht (VD16 ZV 12622). Dariiber hinaus sind vier deutsche Ausgaben aus dem Jahr 1521
verzeichnet (VD16 P 3861-3864). Die lateinische Schrift war unter Humanisten weit verbreitet. Vgl. Murner,
Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 168.

884 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 153.

177



Luthers Umfeld. Durch diesen gezielten Hinweis konnte Murner demonstrieren, dass er iiber

die aktuelle (StraBBburger) reformatorische Publizistik auch im weiteren Kontext informiert war.

Aus den vergleichsweise seltenen Beziigen auf andere Gelehrte oder deren Publikationen lésst
sich schlieBen, dass Murner darin fiir gew6hnlich keinen Mehrwert fiir seine Publizistik sah —
dies gilt fiir seine Luzerner noch stirker als fiir seine StraBburger Zeit. Sein Schweigen iiber die
Person des Thomas Morus, der fiir Murner einige Ankniipfungspunkte geboten hitte, fiihrt vor
Augen, dass Murner auf Bezugnahmen verzichtete, sich seine Zuriickhaltung also nicht allein
durch einen Mangel geeigneter Bezugspersonen erkldren ldsst. Selbst Erasmus von Rotterdam
zog er nur punktuell zur Hervorhebung seiner Position heran. Dass er eine Zuordnung zu oder
Anbindung an andere Gelehrte weitgehend unterlief, entsprach seinem Verhalten, das er bereits
zuvor gezeigt hatte. Ausgepriagter war hingegen sein Bestreben, das aktuelle Zeitgeschehen in

eine historische (Dis-)Kontinuitédt einzuordnen.

6.5) Historische Argumentation

Historische Kontinuitdt besa3 fiir die gesamte Debatte der Reformationszeit eine besondere
Bedeutung, weil Verdnderungen der Legitimation bedurften, wohingegen der Nachweis von
Kontinuitdt die jeweils eigene Position autorisieren konnte, etwa durch den Verweis auf
Prizedenzfille. Alle am Konflikt um die Reformation Beteiligten waren dementsprechend
bestrebt, ihre jeweiligen Uberzeugungen durch Beziige auf die Vergangenheit zu belegen. In
dieser Hinsicht hatten die Romische Kirche und ihre Vertreter den Vorteil, sich als Erben einer
ungebrochenen Tradition der friihen Kirche darstellen zu kénnen — historische Belege waren
dafiir besonders geeignet und wurden angebracht. Den Reformatoren konnte der
Traditionsbruch vorgeworfen werden, was diese wiederum durch Geschichtsauslegung (etwa
die Geschichte der RoOmischen Kirche als Niedergang) zu entkriften suchten.
Kontroverstheologen, wie Cochlaeus, fithrten die Kontinuitit der Romischen Kirche friih als
Argument fiir ihre Richtigkeit, bzw. den Bruch mit ihr als Ausweis des Irrtums an, ebenso wie
reformatorische Prediger fiir sich das Alte in Anspruch nahmen und ihren Gegnern Neuerungen
vorwarfen. Der Ansatz, Gegner zu stereotypisieren und Geschichte im eigenen Sinne zu deuten,
war nicht neu, wurde jedoch erstmals einem breiteren Publikum kommuniziert. Der allgemein
akzeptierten pddagogischen Funktion und ciceronischen Definition der Geschichte als
,Lehrerin der Menschheit® entsprechend, dienten historische Schilderungen (sowohl biblisch

als auch profan) moralischen und praktischen Belehrungen®®°.

85 Vgl. Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Stidtische Predigt, S. 310. Pohlig, Matthias: Zwischen Gelehrsamkeit
und konfessioneller Identitétsstiftung. Lutherische Kirchen- und Universititsgeschichtsschreibung 1546-1617.

178



Murner bediente sich dieses Argumentationsmusters ebenfalls, um seine Sichtweise auf die
Romische Kirche historisch abzusichern. Werke antiker Dichter integrierte er ebenso in seine
Ausfithrungen wie Ereignisse aus der fernen und nahen Vergangenheit. Die von ihm
herangezogenen Schriften antiker Autoren lagen zum Teil als volkssprachliche Ubersetzungen

vor. Murner nannte etwa Aesop®®S, Aristoteles®®”, Cicero®®®, Donatus®®’, Lukian®*°, Platon®"

Tibingen 2007 (= Spatmittelalter und Reformation. Neue Reihe 37; Diss. 2005), S. 76/407. Rummel, Erika: The
Confessionalization of Humanism, S. 143/150.

886 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 849/859. Aesops Werk hatte eine kontinuierliche Tradierung
erfahren, die Ubersetzung durch Heinrich Steinhdwel Ende des 15. Jahrhunderts war eine der am héufigsten
gedruckten Ubersetzungen eines antiken Werkes. Vgl. Bertelsmeier-Kierst, Christa: Ubersetzen im deutschen
Friihhumanismus. Ergebnisse des MRFH zur Einbiirgerung humanistischer und antiker Autoren bis 1500. In:
Regina Toepfer/Johannes Klaus Kipf/Jorg Robert (Hgg.): Humanistische Antikeniibersetzung und
frithneuzeitliche Poetik in Deutschland (1450-1620). Berlin/Boston 2017 (= Frithe Neuzeit 211), S. 145f. Marsh,
David: Aesop and the humanist apologue. In: Renaissance Studies 17,1 (2003), S. 9.

87 Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 6/122. Die Werke des Aristoteles waren grundlegend fiir die
Entwicklung der Scholastik — zentral fiir Luthers Kritik an der scholastischen Erkenntnismethode war deren
Ausrichtung an Aristoteles. Unter den von der Kirche akzeptierten Philosophen hatte Aristoteles den hochsten
Rang inne. Ab dem 16. Jahrhundert wurden einzelne Werke auch losgelost von der aristotelischen
Wissenschaftsorganisation beachtet. Murner bezog sich wahrscheinlich auf die europaweit rezipierte Politeia. Vgl.
Lohr, Charles H.: Aristotelismus [A.-F.] (Art.). In: Der neue Pauly 13. Stuttgart/Weimar 1999, Sp. 254/257. Sand],
Marcus: Martin Luther und die Zeit der reformatorischen Erkenntnisbildung. In: Arndt Brendecke/Ralf-Peter
Fuchs/Edith Koller (Hgg.): Die Autoritit der Zeit in der Frithen Neuzeit. Berlin 2007 (= Pluralisierung & Autoritét
10), S. 401. Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Stadtische Predigt, S. 309.

888 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B3r. Murner bezog sich auf Ciceros durchgiingig tradiertes und weit
verbreitetes Werk De Officiis. Bereits im Mittelalter wurde es in verschiedene Volkssprachen iibersetzt und war
die mafigebende, am haufigsten zitierte und imitierte Abhandlung zur klassischen Ethik. Sie diente als Vorbild fiir
Abhandlungen iiber klerikale Pflichten und stellte Richtlinien fiir politisches Handeln bereit. Vgl. Colish, Marcia
L.: Cicero’s De Officiis and Machiavelli’s Prince. In: The Sixteenth Century Journal 9,4 (1978), S. 82f.

889 Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B3v. Murners Verweis ist nicht eindeutig: Auf Aelius Donatus weist
»Quomodo possunt hec discerni (Murner) / ,,Vbi possunt haec discerni? (Donatus) hin. Donatus, Aelius:
Grammatice Methodvs, vt svccinctissima, ita et vtilissima, ervditissimaqve, videlicet. [...]. Straburg 1527,
fol. b7v. Aelius Donatus war ein auch im Mittelalter rezipierter Grammatiker, der einen (nicht in seiner
Originalfassung erhaltenen) Kommentar zu den Werken Vergils sowie dessen Vita verfasst hatte. Vgl. Gatti,
Paolo: Donatus, Aclis D. Lat. Grammatiker, 4. Jh. (Art.). In: Der neue Pauly 3. Stuttgart/Weimar 1997, Sp. 775.
Das Zitat aus Vergils Aeneis ,Itur in antiquam syluam™ kann auf Tiberius Claudius Donatus und dessen
Kommentar zur Aeneis hindeuten. Vgl. Donatus, Tiberius Claudius: Interpretationes Vergilianae 1. Aeneidos libri
1-VI, hg. v. Heinrich Georges. Leipzig 1905, S. 532f. Der fritheste im VD16 verzeichnete Druck ist erst fiir 1551
als Teil einer Sammelschrift verzeichnet (VD16 V 1354).

890 Rezipiert wurde Lukian in Europa seit Anfang des 15. Jahrhunderts, lateinische Ubersetzungen stammen u.a.
von Erasmus von Rotterdam, mehrere Werke wurden noch vor 1500 ins Deutsche iibersetzt. Geschédtzt wurden sie
wegen ihres Unterhaltungswerts, des ihnen zuerkannten moralphilosophischen Nutzens sowie ihrer iiberzeitlichen
Geltung als Gesellschaftssatiren. Vgl. Baumbach, Manuel: Lukian in Deutschland. Eine forschungs- und
rezeptionsgeschichtliche Analyse vom Humanismus bis zur Gegenwart. Miinchen 2002 (= Beihefte zur Poetica
25; Diss. 1997), S. 28-31. Mit dem Verweis auf Lukian kritisierte Murner Zwingli wegen dessen Schmidhungen
gegen Eck und Fabri im Kontext der Badener Disputation. Einen dhnlichen Vergleich hatte Fabri bereits vor der
Disputation gezogen. Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 288f/306. Fabri, Johann: Eine
freundliche Schrift an Ulrich Zwingli, darin angezeigt wird, wie dieser auf die angesetzte Disputation ohne
genugsame Ursache nicht kommen will. In: Adolf Laube/Ulman Weil (Hgg.): Flugschriften gegen die
Reformation (1525-1530), S. 253/261.

81 Der Text der Politeia war im lateinischen Mittelalter nicht bekannt, doch wurden Lehren daraus diskutiert.
Ende des 15. Jahrhunderts wurde das Corpus Platonica ins Lateinische tibersetzt und 1484/85 gedruckt. Der in der
Politeia entwickelte Staatsentwurf wurde in der Renaissance als Fiktion gedeutet. Vgl. Radke-Uhlmann, Gyburg:
Platon C. Politeia (Art.). In: Christine Walde/Brigitte Egger (Hgg.): Die Rezeption der antiken Literatur.
Kulturhistorisches Werklexikon. Stuttgart 2010 (= Der Neue Pauly. Supplemente 7), Sp. 680/686f. Auch Murner
verstand die Politeia als Fiktion, die er zur Kritik Luthers anfiihrte. Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd
briederliche ermanung, S. 74/160.

179



t892

oder Sallust®™~. Mit solchen Verweisen bezog er sich nicht nur auf alte Autorititen, sondern

wandte sich gleichzeitig gegen die (reformatorische) Kritik, heidnische Philosophen in

theologische Uberlegungen einzubeziehen®’?

. Allerdings war seine Auswahl antiker Autoren
zu sporadisch und zu inkongruent, als dass sich daraus eine bestimmte StoBrichtung erkennen
lieBe, die iiber einen allgemeinen Hinweis auf seinen humanistischen Hintergrund sowie den
Riickgriff auf moglichst alte Autorititen hinausging.

Die Einbindung verschiedener antiker Autoren in seine Publizistik war fiir Murners Schriften
kein Novum, ebenso wenig wie die zahlreichen Hinweise auf die Aeneis®®*. Unter seinen
kontroverstheologischen Schriften erweist sich insbesondere die Widmungsvorrede der
Mendatia Lutheri als ein ,,Prunkstiick von Murners klassischer Gelehrsamkeit*®%>. Den Bezug
auf Vergil gestaltete er darin ausfiihrlich, es finden sich eine Vielzahl wortlich zitierter Verse,

die er teilweise durch Absitze besonders hervorhob und auslegte®*®

. Murner zog damit eine
Parallele zwischen dem durch einen Hinterhalt herbeigefiihrten Untergang Trojas®®” und dem
durch die Reformation bedrohten Glauben (der Romischen Kirche). Mit Hilfe der antiken
Referenzpunkte nahm Murner eine Deutung des Zeitgeschehens vor, untermauerte den Vorwurf
der (Dis-)Kontinuitit und verdeutlichte seine negative Beurteilung der Reformation.

Die historische Dauer stand besonders dann im Fokus, wenn Murner eine durchgéingige
kirchliche Tradition betonte und den Vorwurf erhob, mit dieser zu brechen. Er fithrte wiederholt
die tausendjihrige Glaubwiirdigkeit der christlichen Lehrer®®® an oder eine 1500jihrige Spanne

des christlichen Glaubens, dem er sich selbst und alle (rechtglaubigen) Christen zuordnete. Zum

Beispiel stellte er fest: ,,So nun wir by XV hundert jaren sint unsers glaubens in besitzung

82 Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 829/857. Sallust war zwischen 1450 und 1700 mit Abstand der
verbreiteste antike Geschichtsschreiber. Murner bezog sich auf dessen Bellum Iugurthinum, das zwischen 1450
und 1549 in 142 Ausgaben erschienen ist und damit das zweitbeliebteste Geschichtswerk war (libertroffen von
dessen Bellum Catilinarium in 149 Ausgaben). Die Sallustrezeption war, besonders im Reich, vorwiegend auf
einen lateinkundigen Kreis beschriinkt, da kaum Ubersetzungen erfolgten. Vgl. Burke, Peter: A Survey of the
Popularity of Ancient Historians, 1450-1700. In: History and Theory 5,2 (1966), S. 136-139.

83 Vgl. Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Stidtische Predigt, S. 309.

894 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 41. Ders.: Kalender.

895 Scherrer, Paul: Zwei neue Schriften Thomas Murners. Mendatia Lutheri (1524) und Tractatus de immaculata
virginis conceptione (1499). In: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 29 (1930), S. 161.

896 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2v.

87 Murner konnte bei seinen Lesern die Kenntnis des Geschehens um Troja voraussetzen, da die entsprechenden
Geschichten seit dem Mittelalter auch in volkssprachlichen Quellen tradiert wurden und eine weite Verbreitung
gefunden hatten. Vgl. Brunner, Horst: Literarische Formen der Vermittlung historischen Wissens an nicht-
lateinkundiges Publikum im Hoch- und Spétmittelalter und in der Frithen Neuzeit. In: Norbert Richard Wolf (Hg.):
Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im Mittelalter. Perspektiven ihrer Erforschung.
Kolloquium 5.-7. Dezember 1985. Wiesbaden 1987 (= Wissensliteratur im Mittelalter 1), S. 177/186.

898  Aber die heyligen Gots lerer sint biBhar mer dann tusent jar von der gantzen christenheit ungetandtet blibben,
ich habs gentzlich dafiir, sy werden von den handtwerckeren unnd ketzerischen ungelérten leyen auch noch lang
wol sicher sin.“ Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 848. Bereits Karl V. hatte auf dem Reichstag von Worms
das Alter der Romischen Kirche gegen Luther angefiihrt. Vgl. Roper, Lyndal: Der Mensch Martin Luther, S. 242.

180



gewesen bif an anfechtung disser evangelischen ketzer.“®* In Kontrast zur langen Dauer des
,wahren‘ Glaubens flihrte er das kurze Wirken der Reformation an, wie beispielsweise: ,,Die
evangelischen handt uns jetz in VIII jaren wol gelort, mit was listen, falsch und ducken sy

d9%, oder ,,Disser lugen hant wir nun jx. jar gnlig von den euangelischen ketzern

umbgan
gehort / aber noch nie keine[n] gesehen [der] vnsers glaubens irrtum[m] het moge[n]
anzeigen.“"! Mit dieser Bewertung des Glaubens als alt / richtig und neu / verwerflich nahm
Murner Anteil an dem seit Beginn der Reformation herrschenden Deutungsstreit. Murner nahm
hier jedoch nicht nur eine Bewertung vor, sondern zeigte sich zudem durch sein eigenes
publizistisches Engagement involviert: Durch die genannten kurzen Zeitspannen von acht und
neun Jahren verwies er explizit auf das Jahr 1520 (Hier wird angezeigt ist 1528, der Sendbrief
1529 erschienen), in dem er seine ersten Schriften gegen die Reformation verdffentlich hatte
und nicht etwa auf das erste 6ffentliche Auftreten Luthers oder Zwinglis.

In besonderer Weise zog er eine historische Argumentation heran, um die Gestalt der Messe zu
begriinden’®?. In Form einer Liste prisentierte er ihre Entwicklung, die in der apostolischen
Nachfolge rechtmifig von der papstlichen Obrigkeit geformt worden sei. Er fiihrte die jeweils
eingefiihrten Ergénzungen auf, datierte sie und benannte den jeweils federfilhrenden Papst

namentlich’®. Neben dem Nachweis des Alters der einzelnen Bestandteile (im Gegensatz zu

899 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 835. Vgl. z.B. auch ders.: Appellation und Berufung, S. 745. Dieses
Argument der langen Dauer hatte auch Eck (in Bezug auf das Versténdnis der Einsetzungsworte beim Abendmahl)
auf der Badener Disputation angefiihrt. Vgl. z.B. Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener
Disputation von 1526, S. 344.

90 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 852.

%! Murner, Thoams: Ein send breiff, fol. Hlr.

%2 7um Lobgesang wiihrend der Messe verwies Murner darauf, dass nur Pipste und Bischéfe zu Anderungen
befugt seien, und fiithrte zudem den zeitlichen Aspekt an: Nicht ,jeder Narr* solle tiber den Gesang in der Kirche
bestimmen und etwa ,,in des alten Hiltebranten oder Dietrich von Berns thon singen, wie es jetzt ,die neuen
evangelischen Affen* titen. Speziell gegen solche mittelalterlichen, weltlichen Melodien spreche, dass sie ,,noch

zu iung umb den schnabel [sint], das man ire liedly singe®. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 14.
003

1. Hélfte 2. Jahrhundert K.H.] hat Thelesphorus das Gloria in excelsis verordnet. / Im vier hundertsten vnd vier
vnd niintzigsten hat es Symachus erfiillet. // Im vier hundersten vnd vier vnd achtzigsten hat Gelasius der erst die
Collect, Gradual vnd Tract geben, etlich geben Gregorio zu die Haleluya. // Im dryhundersten vier vnd niintzigsten
hat Anastasius gebotten das euangelium stendlich za horen. // Im dryhundersten vier vnd drissigsten hat Martinus
[Silvester I. K.H.] das Patrem verordnet noch dem concilium zu Nicea gehalten. / Im vierhundersten vnd vier vnd
achtzigsten hat Gelasius die prefatz geordnet. / Im hundert vnd vier vnd zwentzigsten hat Sixtus das Sanctus
angefangen.* Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 15. Vgl. Sauser, Ekkart: Telesphorus, Heiliger, Papst
(Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 11. Herzberg 1996, Sp. 625. Schmitt, Gisela: Silvester
I. (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 10. Herzberg 1995, Sp. 338. Die Jahresangabe 1404
zu Telesphorus griindet vielleicht auf einer Verwechslung mit dem Spiritualisten Telesphorus von Cosenza (2.
Halfte 14. Jahrhundert), dessen Prophezeiung zur Erneuerung der Kirche bis ins 17. Jahrhundert rezipiert wurde.
Vgl. Kreuzer, Georg: Telesphorus von Cosenza (Art.). In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 14.
Herzberg 1998, Sp. 1539f. Aufgrund der Quellenlage war es fiir friihe Kontroverstheologen problematisch, eine
korrekte Chronologie aufzustellen. Vgl. Jedin, Hubert: Kirchengeschichtliches in der dlteren Kontroverstheologie.
In: Remigius Bédumer (Hg.): Reformatio Ecclesiae. Beitrdge zu kirchlichen Reformbemiihungen von der Alten
Kirche bis zur Neuzeit. Festgabe fiir Erwin Iserloh. Paderborn/Miinchen u.a. 1980, S. 279.

181



kritisierten Neuerungen), ist auch die scheinbare Exaktheit der Liste an sich ein entscheidender
Bestandteil von Murners Argumentation. Statt als willkiirliche Festlegung fiihrte er die
Entwicklung der Messe als stringent nachvollziehbar vor. Schopfen konnte er aus seinem
(theologischen) Spezialwissen zu den Hintergriinden der geltenden Messordnung, sodass er
diese Chronologie als sein eigenes Wissen referierte, ohne sich durch einen Beleg auf die

Autoritit seiner Quellen zu berufen®™

oder sich in ihre Nachfolge zu stellen.

Um die Reformation im negativen Sinne in eine Kontinuitdt einzuordnen, verwies er auf
spezifische Ereignisse und Personen. In Bezug auf Luther iibernahm er beispielsweise die
Parallelisierung von Luther zu Hus, wobei er auch das weitere Geschehen um das Héresieurteil
schilderte. Er beliel3 es nicht bei einer einfachen Wiederholung des Ketzervorwurfes, sondern

h%%. Gleichzeitig demonstrierte er implizit seine Ubereinstimmung mit

wies thn mehrmals nac
anderen Gegnern Luthers, die ebenfalls auf diese Erzdhlung zuriickgriffen, um Luther zu
verurteilen. Der Vorwurf, alte Hiresien zu aktualisieren, assoziierte Luther und die
Reformation mit historischem Ubel und etablierte einen dauerhaften Bewertungsrahmen®®.
Vorchristliche Personen zog Murner ebenfalls heran, um abwertende Parallelen zu ziehen oder
Kontinuitdten herzustellen, etwa: ,,Catilina (ich mein Doctor Martinum Luther) ist von den
dodten erwecket wider zG menschlichem leben kummen®, um Aufruhr zu wecken®’. Als
Beispiel fiir einen ungerechten Tod (in Kontrast zu Hus) nannte Murner den mythischen Freitod
Lucretias (510 v. Chr.)’®. Im Kalender setzte er zeitgendssische Reformatoren mit im Laufe
der Zeit verurteilten Hiretikern gleich®®, wodurch er eine Momentaufnahme der gegenwirtigen
,Ketzerei bot und diese in Kontinuitit zu frilheren Héresien setzte. Neben lange
zuriickliegenden Ereignissen zog er fiir seine Argumentation zudem Geschehnisse aus der
ndhren Vergangenheit heran: Wenn er vor der Gefahr eines Aufruhrs warnte und dabei auf den
,Bundschuh‘ verwies, rief er die Aufstinde in Erinnerung, die sich erst kiirzlich in den Jahren

1493, 1502, 1513 und 1517 im Siidwesten des Reiches ereignet hatten, und verlieh seinen

Warnungen Nachdruck®'?. Zwar verortete Murner durch solche Vergleiche vorrangig seine

94 Moglicherweise bezog er sein Wissen aus Bartholomaeus Platinas 1479 in Venedig erschienenem Vitae
Pontificum Romanorum, das in der Edition von Murners Von dem Papsttum als wahrscheinliche Quelle fiir die
dort aufgefiihrte Liste von 28 Pépsten genannt wird. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 34/135.

%5 Vgl. Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 209. Die Verkniipfung von
Luther mit Hussiten oder anderen héretischen Gruppen bildet ein wiederkehrendes Element. Vgl. z.B. ebd., S. 172.
Ders.: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 144.

906 Vgl. Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube, S. 192.

%97 Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 171.

908 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 153.

%9 Vgl. Murner, Thomas: Kalender.

10 Vgl. Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 191/216f. Er bediente sich eines
gingigen Vorwurfs. Den Stiftern von Aufruhr und Verdnderung miisse durch die bestehende Gottesordnung
entgegengetreten werden. Vgl. Kaufmann, Thomas: Apokalyptische Deutung und politisches Denken im

182



Gegner, doch ging damit eine Positionierung seiner selbst als die bewertende und warnende
Instanz einher, die seine Gegner durchschaut habe. Grundsitzlich war die Abwertung der
Gegenseite immer mit einer Aufwertung seiner eigenen Position verbunden.

In seiner Luzerner Zeit stellte er verstirkt einen lokalen Bezug her, indem er spezifisch
eidgendssische Geschichte und das dortige Geschehen”!'! aufgriff. So gab er etwa einen kurzen

)12 oder auf den erst im Juli 1524

Hinweis auf den Schwaben- bzw. Schweizerkrieg (1499
erfolgten Ittinger Sturm’®. Um der religidsen Spaltung der FEidgenossenschaft
entgegenzuwirken, wies er auf wichtige gemeinschaftsbildende Ereignisse hin oder warnte
durch die Nennung krisenhafter Momente. Die Struktur der Eidgenossenschaft, die auf
gegenseitigen Eidesleistungen basierte, zog er beispielsweise in ihrer historischen Dimension
heran: Wenn Bern sich von dem ,alten® Glauben abwende, der ein Bestandteil der bestehenden
Eide sei, wende es sich nicht nur von der Christenheit, sondern auch von der ,uralten
Eidgenossenschaft’ ab’'4. Zudem gab er zu bedenken, dass die Berner ,,etlich hundert jar vff
dem alte[n] glauben in raw / frid vn[n] einigkeit gestanden hitten, wihrend der ,neue’,

915

,ketzerische* Glauben Unruhe verursache”> und delegitimierte somit den gegnerischen

Standpunkt nicht nur auf religidser sondern auch auf politischer Ebene.

Mit Hilfe seiner historisch basierten Argumentation sowie der generellen Einordnungen als ,alt*

oder ,neu‘ konnte Murner, wie auch andere Autoren, auf Kontinuititen und Briiche hinweisen,

lutherischen Protestantismus in der Mitte des 16. Jahrhunderts. In: Arndt Brendecke/Ralf-Peter Fuchs/Edith Koller
(Hgg.): Die Autoritét der Zeit in der Frithen Neuzeit. Berlin 2007 (= Pluralisierung & Autoritét 10), S. 420.
1 Murner nutzte etwa die Wilhelm Tell-Sage, um Bern zu kritisieren: ,,Mit der wil mieste Wilhelm Telle sinem
sun nit eine[n] apffel wie vor mals / sonder ein gantzen korb fol apffel ab dem haupt schiessen es were recht oder
vnrecht*. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F3v. Die Uberlieferung der Sage ist erst ab 1470 fassbar, doch
genoss sie im 16. Jahrhundert eine weite Verbreitung. Vgl. Capitani, Francois de: Tell, Wilhelm (Art.). In:
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17475.php (letzter Aufruf:
17.12.2020)]. Murner verwies auch in der Eidgenossenschaft auf Ereignisse, die iiber das Territorium
hinausreichten, wie etwa den Bauernkrieg. Das BlutvergieBen der verfithrten Bauern charakterisierte er als ,Frucht
des neuen Evangeliums‘. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 823.
12 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 288/308. Darauf und auf die Burgunderkriege (1474-
1477) verwies er ebenfalls in beiden Bdrensatiren, im Bdrentestament bezog er sich zudem auf die Schlacht bei
Sempach (1386). In allen genannten Kriegen oder Schlachten bildeten die Eidgenossen jeweils eine geschlossene
und siegreiche Konfliktpartei. Vgl. ders.: Des alten Christlichen beeren Testament, V. 14-37. Ders.: Von des
jungen Beren zen vue im mundt, V. 21-44.
%13 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 290/308. Am 18./19.07.1524 wurde die Ittinger
Karthause (in der Gemeinen Herrschaft Thurgau) zerstort. Anlass war die Inhaftierung eines reformierten Pfarrers
durch den Thurgauer Landvogt. Entgegen des Protests Ziirichs wurden drei mutmaBliche Anfiihrer des Sturmes
hingerichtet. Vgl. 0.A.: Historisches iiber den Kanton Schwyz: E-J. In: Mitteilungen des historischen Vereins des
Kantons Schwyz 93 (2001), S. 108. Friih, Margrit: Ittingersturm (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D30203.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].
14 In krafft des sag ich / Erstlich das die von Bern vnd alle die des niiwen eerlosen glaubens sint / nit allein von
der gemeinen Christenheit abgefallen sint / sonder auch von einer vralten eidtgnoschafft / den[n] sy den eydt
abgethon handt durch den puncten die heyligen betreffen / sy sint auch nym[m] eidtgnossen / man wolt sy dan[n]
in einen nuwen eydt wider entpfahen. // Ich sag auch wyters das sy alle gerechtigkeit die sy handt in krafft des
vralten eydts verloren handt.* Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. G1v.
%15 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. G2vf.

183



um seine Ansichten zu untermauern und Bewertungen vorzunehmen. Dabei verortete er sich
selbst immer als Anhédnger des alten, ,richtigen‘ Glaubens, wodurch er zugleich sein
Engagement gegen die Reformation als Verfechter der ,Alten Ordnung‘ und Bekdmpfer der
,Neuerungen‘ legitimierte.

Wenn Murner zur Diskreditierung der Reformation auf Argumente zurtickgriff, die auch andere
Verteidiger der Romischen Kirche anfiihrten, dann stellte er sich ihnen zur Seite, ohne jedoch
Beziige zu diesen herzustellen. Innerhalb seiner Schriften war es immer Murner, der die
entsprechenden Bewertungen vornahm und seine Leser mit Hilfe der historischen Vergleiche
und Beispiele iiber die Irrtiimer und Gefahren der Reformatoren aufzukléren suchte. Oft griff
er dabei jedoch nicht auf ein exklusives Spezialwissen zuriick, wie in Hinblick auf die weite
(volkssprachliche) Verfligbarkeit der von ihm herangezogenen antiken Autoren deutlich wird.
Sein breit aufgestelltes Wissen bildete, unabhéngig davon, ob es sich um exklusives Fachwissen
oder allgemein verfiigbare Kenntnisse handelte, die Grundlage dafiir, dass er eine Vielzahl von
Beispielen aus verschiedenen historischen Kontexten fiir seine Vergleiche heranziehen konnte.
Insofern gestaltete er sein self-fashioning als Gelehrter durch die Gesamtheit der von ihm

herangezogenen Aspekte sowie den grundsitzlich belehrenden Gestus, den er dabei einnahm.

6.6) Fazit

Zur Legitimation seiner eigenen Téatigkeit spielte Murners Identitét als Gelehrter eine zentrale
Rolle, die er nahezu immer, wenn auch in unterschiedlicher Auspragung, einnahm. Als solcher
inszenierte er sich nicht nur durch seine plakative Selbstvorstellung als promovierter
Universititsgelehrter, sondern ebenso durch einen belehrenden Gestus, durch das Verfassen
lateinischer Schriften sowie durch die Spannweite der von ithm in seiner Argumentation
herangezogenen Quellen. Hinzu kommen die Rollen des Theologen und Juristen, durch die er
als Fachgelehrter auftrat. Mit der Demonstration seiner personlichen Kompetenzen und
Qualifikationen ging nicht nur die grundsétzliche Einordnung seiner Person als Gelehrter
einher, sondern auch der Ausweis seiner Uberlegenheit iiber sein laikales Publikum sowie die
von ihm angesprochenen Gegner. Deutlich wird dies insbesondere in Hinblick auf die Passagen,
in denen er auf Grundlage seiner Sprachkenntnisse argumentierte sowie die grundsétzliche
Ausrichtung einer Publizistik: Da die Belehrung tiber Irrtlimer bzw. den ,richtigen® Glauben
konstitutiv fiir seine kontroverstheologische Autorschaft war, war seine Rolle als Lehrer seiner
kontroverstheologischen Publizistik inhdrent und damit auch eine Lehrer-Schiiler-Hierarchie.
Innerhalb seiner Schriften griff er auf ein breites Spektrum von Wissensbestinden zuriick.
Somit war es ihm mdglich, eine Vielzahl von Argumenten und Beispielen anzufiihren, mit

denen er seine Beurteilungen belegen oder veranschaulichen konnte. Dabei wéhlte er durchaus
184



Argumentationsstrategien, die in der zeitgendssischen Debatte bereits prasent waren, wie die
Einordnung der Reformation in zeitlicher Hinsicht als Bruch mit der Tradition oder in
Kontinuitdt zu Héresien und Aufstandsbewegungen. Durch seine vorgebrachte Argumentation
ordnete Murner sich und sein Engagement gegen die Reformation ebenfalls ein: Er présentierte
sich als warnende Instanz, die die Gefahren, insbesondere das Unruhepotential der
,Neuerungen‘ erkannte und aufzeigte.

Insgesamt schopfte Murners self-fashioning als Gelehrter aus seinen eigenen Studien sowie
seiner gelehrten Standeswiirde, wohingegen der Verweis auf andere Gelehrte von
untergeordneter Bedeutung war. Wenn ,,[e]rst die aktive und immer wieder neue Demonstration

“916 einen Humanisten ausmachte, dann trat er in seiner

spezifischer Féhigkeiten und Interessen
kontroverstheologischen Publizistik nicht in der Rolle eines Humanisten im Besonderen auf,
sondern als Gelehrter, der u.a. humanistisch geprigt war. Statt sich als Mitglied eines
exklusiven Gelehrtenkreises zu inszenieren, verwies er auf seine Gelehrsamkeit an sich. Er
nutzte diese, um seine eigene Beteiligung am Konflikt und seine volkssprachliche Publizistik
einzuhegen: Er machte deutlich, dass er liber die notwendigen Kompetenzen verfligte, sich
innerhalb der Debatte sachverstindig zu &duflern, und verliech damit seinem Geltungsanspruch
Nachdruck. Von besonderer Bedeutung fiir die Legitimation seines (publizistischen)
Engagements war jedoch sein spezifisches Auftreten als gelehrter Theologe, der dazu

qualifiziert war, sich, im Gegensatz zu Laien, an der religiésen Auseinandersetzung zu

beteiligen.

%16 Miiller, Harald: Habit und Habitus, S. 368.
185



7) Murner als Theologe und frommer Christ

Wie bereits in Hinblick auf seine Autorschaft aufgezeigt, war Murner als Mitglied des
Franziskanerordens, geweihter Priester und als studierter sowie promovierter Theologe dazu
qualifiziert und berechtigt, sich offentlich zu religidsen Fragen zu &uBlern und an der
publizistischen Auseinandersetzung teilzunehmen. Er verfasste seine kontroverstheologischen
Schriften gegen die Reformation als Theologe und présentierte sich in diesen als solcher. Er
trat als Teil des kirchlichen Systems auf, weshalb er beanspruchen konnte, die Position der
Romischen Kirche zu vertreten und zu vermitteln. Insbesondere nachdem er sich zu seinen
Schriften bekannt hatte, konnte er Luther und anderen Reformatoren als nominell mindestens
ebenblirtiger Gegner entgegentreten, zumal ihn sein akademischer Rang als Doktor der
Theologie iiber diejenigen Reformatoren erhob, die iiber keinen solchen Grad oder eine
abgeschlossene theologische Ausbildung verfiigten, wie zum Beispiel Zwingli®!’.

Um Murners self-fashioning innerhalb seiner Schriften als Theologe nachzugehen, fallt im
Folgenden der Blick zunichst auf seine klerikalen Rollen als Mdnch, Prediger und Seelsorger.
Da er als Geistlicher Teil des kirchlichen Systems war, das von den Reformatoren angeprangert
wurde, soll auch Murners Umgang mit dieser ihn ebenfalls betreffenden Kritik Beachtung
finden. Im Anschluss soll Murners theologische Argumentation in den Fokus riicken, durch die
Murner in allen seinen Schriften als gelehrter Theologe in Erscheinung trat und die die
Grundlage seiner kontroverstheologischen Publizistik bildete. Ein besonderes Augenmerk liegt
auf der Auswahl seiner Argumente, durch die er sich als Parteigdnger der Romischen Kirche
und Gegner der Reformation positionierte, sowie die Art und Weise, wie er sich als derjenige
inszenierte, der diese Argumente vorbrachte. Danach soll anhand der Thematik um die Marien-
und Heiligenverehrung aufgezeigt werden, dass sein Auftreten als Theologe und frommer
Christ zwar eng miteinander verbunden ist, es aber Momente in seiner Publizistik gibt, in denen
er gerade nicht seine fachliche Expertise in den Vordergrund stellte, sondern seine eigene

Frommigkeit.

7.1) Murner als Monch

Von besonderer Bedeutung fiir Murners Leben und Wirken war seine Ordenszugehdrigkeit.
Zwar legte Murner in seiner Publizistik nur selten einen Fokus auf diese, doch ldsst sich anhand
seiner dufleren Lebensumstdnde skizzieren, wie grundlegend sie fiir ihn war: Bereits bevor er
1490 im Alter von 14 oder 15 Jahren in den Franziskanerorden eintrat, hatte er in der

Straburger Klosterschule der Franziskaner seine Ausbildung genossen. Sein

%7 Diesen bezeichnete Murner explizit als einen Magister artium der Theologie. Vgl. Murner, Thomas: Kalender.

186



Universititsstudium wurde zwar von seiner Familie finanziert, doch hatte er es auf Wunsch
seiner Ordensoberen angetreten’'® und an seinen verschiedenen Studienorten Unterkunft bei
den jeweils ortsanséssigen Franziskanern erhalten. Weil die Monche nicht an einen bestimmten
Konvent gebunden waren, kam es zu hiufigen Versetzungen. Dementsprechend wurde Murner
an seinen jeweiligen Aufenthaltsorten in das lokale Ordensleben integriert und mit
verschiedenen Aufgaben betraut. In Stra3burg lebte er bis 1524 in einem Haus der Franziskaner,
in Luzern wurde er im dortigen Franziskanerkloster aufgenommen. Viele der im Luzerner
Konvent lebenden Briider stammten ebenso wie er nicht aus Luzern, sondern aus dem
siiddeutschen Raum®"°,

Die Spaltung des Franziskanerordens 1517 in die Observanten (die eine strengere Befolgung
der Ordensideale anstrebten) und die Konventualen erlebte Murner als Zeitzeuge, sie setzte dem
sich seit dem 14. Jahrhundert hinziehenden Armutsstreit innerhalb des Ordens ein Ende?*°. Die
Konvente in Straburg und Luzern gehdrten dem Zweig der Konventualen an, das StraBburger
Kloster war vor wie nach der Ordensspaltung organisatorisches Zentrum der

StraBburger/Oberdeutschen Franziskanerprovinz’?!

, der auch Luzern angehorte. Bis zur
Reformation befand sich dort das Studium generale und residierte der Provinzial (1510-1529
Georg Hoffmann), der sich danach in Konstanz niederlie. Der Konvent besal3 keinen Einfluss
auf die anderen Kloster der Provinz, da sich die Franziskaner primér als Personen- und

Hausverband verstanden und in ihren Konventen weitgehend autonom agierten®?.

18 Vgl. Gaus, Linda L.: Thomas Murner (Art.), S. 188. Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 296. 1524 sprach
Murner von ,,sechs hundert gulden, so ich von meins klosters wegen verstudieret hab“. Murner an den Magistrat
von Stra3burg, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75.

19 Vgl. Luzern an StraBburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 79. Eubel, Konrad:
Geschichte der oberdeutschen (StraBBburger) Minoriten-Provinz. Wiirzburg 1886, S. 110. Glauser, Fritz: Das
Barfiilerkloster Luzern, S. 38/40. Roest, Bert: Franciscan Literature of Religious Instruction before the Council
of Trent. Leiden/Boston 2004 (= Studies in the History of Christian Traditions LXVII), S. 426. Smolinsky,
Heribert: Thomas Murner, S. 80f. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301.

920 Unmittelbar nach der Trennung gehorten dem Zweig der Observanten (OFM) ca. 30.000-32.000, dem der
Konventualen (OFMConv) 20.000-25.000 Mdnche an. Vgl. Frank, Karl Suso: Franziskaner (Art.). In: Lexikon fiir
Theologie und Kirche 4. Freiburg/Basel u.a. 1995, Sp. 33.

2l Obwohl die Provinzen nach der Aufspaltung neu organisiert wurden, waren die Straburger (Oberdeutschen)
Provinzen der Konventualen und Observanten fast deckungsgleich. Die Straburger Provinz umfasste Baden, fast
ganz Bayern, das Elsass, die Nordschweiz, Rheinhessen, Rheinpfalz, Vorarlberg und Wiirttemberg. Stralburg war
fiir beide Provinzen namensgebend, doch wurde dort erst 1682 ein Kloster der Observanten griindet. Vgl. Degler-
Spengler, Brigitte: Oberdeutsche (Strassbuger) Minoritenprovinz 1246/1264-1939. In: dies. (Hg.): Der
Franziskusorden: Die Franziskaner, die Klarissen und die regulierten Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz.
Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1), S.42. Plath, Christian: Die Franziskaner-Konventualen (Minoriten) und
Martinianer. In: Friedhelm Jirgenmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger (Hgg.): Orden und Kldster im Zeitalter
von Reformation und katholischer Reform 1500-1700, 3. Miinster 2007 (= Katholisches Leben und Kirchenreform
im Zeitalter der Glaubensspaltung 67), S. 148. Ziegler, Walter: Die Franziskaner-Observanten. In: ebd.,
S. 163/197.

22 Vgl. Degler-Spengler, Brigitte/Josef Frey: Franziskanerkloster Luzern. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Der
Franziskusorden: Die Franziskaner, die Klaissen und die regulierten Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz.
Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1), S. 212. Degler-Spengler, Brigitte: Oberdeutsche (Strassbuger)
Minoritenprovinz, S. 43/72. Plath, Christian: Die Franziskaner-Konventualen, S. 145/148/151/153.

187



Murner selbst stellte sich als Angehoriger des Franziskanerordens dar und thematisierte die
Trennung des Ordens oder seine eigene Zugehorigkeit zu dem Zweig der Konventualen nur

«923

indirekt, sich selbst bezeichnete er als dem ,,Argentinvs Ordinis Minorum oder ,,barfusser

or d encc924

zugehorig und nutzte somit dieselben Bezeichnungen wie vor der Ordensspaltung®.
Ebenso bezeichnete er den Konventualen Sebastian Hofmeister, der vor Murner Lesemeister
des Luzerner Franziskanerklosters gewesen war, als einen ,,barfisser®?. Im Gegensatz dazu

927

benannte er Angehorige der Franziskanerobservanz als solche”™’, nahm also eine erkennbare

Differenzierung vor. Zudem fillt auf, dass er Luthers Beschuldigungen gegeniiber ,.der

“928  zwar Offentlich zur Kenntnis nahm, ihnen aber nichts

barfusser obseruantzer
entgegensetzte. Er distanzierte sich von Observanten®?® und behandelte diesen Ordenszweig
wie auch andere Orden, indem er diesem kein besonderes Augenmerk schenkte. Diese Hinweise
deuten darauf hin, dass Murner den Ordenszweig der Konventualen mit dem (alten)
Franziskanerorden gleichsetzte. Die Spaltung des Ordens bedeutete fiir sein Ordensleben fiir
ihn offenbar keinen Bruch, sodass er seine Identifikation mit seinem Orden in derselben Weise

ausdriicken konnte wie vor der Teilung.

Durch seine Ordenszugehorigkeit war Murner mit der nicht erst mit der Reformation
einsetzenden Kritik an der monastischen Lebensweise konfrontiert. Im Zuge von Luthers

Auseinandersetzung mit dem Monchtum geriet v.a. der Franziskanerorden”® (vornehmlich die

923 Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r.

924 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6. Der Observant
Kaspar Schatzgeyer bezeichnete sich ebenfalls als Angehériger des ,barfusser ordens®, als Minorit oder als
Hfratru[m] Minoru[m] [per] Germania[m] superiore[m] prouincialis ministri“. Schatzgeyer, Kaspar: Ware
erkldrung vnd vnderrichtung ains Artickels / die Eeschaidung betreffend au3 heyliger gschrifft bewiret / durch
Gasparn Schatzger / barfusser ordens wi[der] falsche erdichtu[n]g Liiterischer leer / in solicher matery. Miinchen
1524, fol. alr. Ders.: Scrvtinivm divinae scriptvrae, pro conciliatione dissidentium dogmatu[m] circa subscriptas
materias. Basel 1522, fol. alr. Vgl. ders.: Examen novarvm doctrinarvm pro elucidatione ueritatis Euangelice &
catholicee omnibus studiosis, diuinorum uoluminum scrutatoribus, pro salubri exercitio euulgatum. Ulm 1523, fol.
Alr. Iserloh, Erwin: Kaspar Schatzgeyer. In: Erwin Iserloh (Hg.): Katholische Theologen der Reformationszeit 1.
Miinster 1984 (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 44), S. 56.

925 Vgl. Murner, Thomas: Benedicite iudeoru[m], fol. alr. Ders.: Der iuden Benedicite, fol. alr.

926 Murner, Thomas: Kalender. Andernorts nannte er ihn einen ehemaligen ,,diui francisci filius*. Ders.: E.
Roterodami, fol. c4r.

927 Augustin von Alveldt nannte er einen ,,barfusser miinch von Leiptzig der obseruantzer®, Konrad ,,Pellicanus
ein obseruantischer abtriniger ketzer”. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 42/140. Ders.: Kalender.

928 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 81. Anschuldigungen Luthers gegen ,.etlich
barfiisser orden / der obseruantz genennet* widersprach er ebenfalls nicht. Ebd., S. 41.

92 In Bezug auf die Auseinandersetzung zwischen Luther und von Alveldt bewertete er das Verhalten beider
gleichermallen als negativ, da sie keine MaBigung geiibt hétten. Murner widersprach den von ihm exemplarisch
angefiihrten Beschimpfungen nicht. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 42f.

930 Fiir Luther verkorperten insbesondere die Franziskaner Aberglauben, Antichristentum, Ketzerei, Magie und
Wahrsagerei. Die spezielle Verehrung des HI. Franziskus als ,alter Christus‘, die betonte Papsttreue und eine
ausgesprochene Marienverehrung waren weitere Kritikpunkte. Hinzu kamen zeitgendssische Vorurteile gegen
Bettelmonche wie Faulheit, Geldgier und Immoralitit. Verschérft hat sich der Konflikt zwischen Luther und
Franziskanern in den folgenden Jahren, in denen Luther immer stirker mit der Romischen Kirche in Konflikt
geriet, die von Franziskanern (neben Murner z.B. Augustin von Alveldt oder Kaspar Schatzgeyer) verteidigt

188



Observanten®!) in den Fokus der Kritik. Seine endgiiltige Ablehnung des Monchtums

932 Wihrend Murner Luthers antifranziskanische

formulierte er 1521 in De votis monasticis
Haltung (gegeniiber den Observanten) nur ansprach, ging er auf die generelle Verwerfung der
monastischen Lebensweise und ihre Folgen fiir das Monchtum niher ein”*? und reduzierte seine
Perspektive damit nicht auf eine rein franziskanische. Allerdings liel er sich auf keine
Diskussion um das Mdnchtum ein, da er etwa in Anbetracht der Nichtigkeitserkldrung seines
Ordensgeliibdes oder des allgemeinen Priestertums zwar Widerspriiche formulierte, diese aber
nicht argumentativ untermauerte’**. In keiner seiner Schriften legte er einen Fokus auf eine

Widerlegung reformatorischer Kritik am Ordensleben, stattdessen behandelte er das

Themenfeld der Ordensgemeinschaften als Teil des kirchlichen Systems zusammen mit diesem

wurde. Vgl. Freyer, Johannes Baptist: Der Einfluss der franziskanischen Theologie auf die Reformation: zwischen
Rezeption und Zuriickweisung. In: Raphaela Averkorn/Bernd Schmies u.a. (Hgg.): Europa und die Welt in der
Geschichte. Festschrift zum 60. Geburtstag von Dieter Berg. Bochum 2004, S. 231f. Ziegler, Walter: Die
Franziskaner-Observanten, S. 187. Murner war mit solchen Vorurteilen konfrontiert, im Titel des Murnarus
Leviathan wurde er etwa als ,Geldnarr® charakterisiert. Vgl. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan, fol. Alr.

31 Spannungen zwischen Luther und den Observanten bestanden seit seinen Psalmenvorlesungen 1513/15, ein
Konflikt bestand seit 1519: Sachsische Franziskaner hatten ein Provinzialkapitel und eine Disputation angesetzt,
um den Orden wieder zu vereinen, Luther gehorte zu den geladenen Theologen. Wegen des Gegensatzes zwischen
dem traditionellen franziskanischen Selbstverstéindnis und den Ansatzen von Luthers Glaubensverstindnis kam es
zum Eklat. Vgl. Burger, Christoph: Leben als Monch und Leben in der ,Welt® — monastischer Anspruch und
reformatorischer Widerspruch. In: Athila Lexutt/Volker Mantey/Volkmar Ortmann (Hgg.): Reformation und
Maonchtum. Aspekte eines Verhdltnisses iiber Luther hinaus. Tiibingen 2008 (= Spatmittelalter, Humanismus,
Reformation 43), S. 18. Freyer, Johannes Baptist: Der Einfluss der franziskanischen Theologie, S. 230f.

932 Vgl. Pesch, Otto Hermann: Luthers Kritik am Mdnchtum in katholischer Sicht. In: Heinrich Schlier/Emmanuel
von Severus u.a. (Hgg.): Strukturen christlicher Existenz. Beitrdge zur Erneuerung des geistlichen Lebens.
Wiirzburg 1968 (= Festgabe fiir P. Friedrich Wulf SJ zum sechzigsten Geburtstag), S. 81. Ein wichtiger Kritikpunkt
war die Uberhdhung des Ordenseintrittes als Konversion, wodurch die Taufe als Initiationsritus eines jeden
Christen abgewertet wiirde. Als problematisch wertete er auch die Unterscheidung zwischen evangelischen Réten,
die nur fiir wenige gelten sollten, und Vorschriften fiir alle, weil sich das Evangelium an alle richte. Da Jesus als
Mittler zwischen Gott und den Menschen fungiere, seien keine weiteren Vermittler mehr notig. Geméfl dem
allgemeinen Priestertum seien alle Christen im Glauben gleichgestellt und konnten ihre Gebete direkt an Gott
richten. Somit lehnte Luther den von Moénchen beanspruchten Sonderstatus durch eine besonders gottgefillige
Lebensweise im Kontrast zu einfachen Christen ab. Dass die monastische Tradition nicht aus der Bibel begriindet
werden konnte, war ein weiteres wichtiges Argument, weshalb er etwa Geliibden jede Geltung absprach. Vgl.
Burger, Christoph: Leben als Monch, S. 12/17/19f. Lienhard, Marc: Martin Luther. In: Marc Venard/Heribert
Smolinsky (Hgg.): Von der Reform zur Reformation (1450-1530). Freiburg/Basel/Wien 1995 (= Die Geschichte
des Christentums. Religion - Politik - Kultur 7), S. 705/714.

933 Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 121.

934 Er wies etwa Stifels Kommentar zum Neuem Lied (,,Wir seind all Pfaffen worden [...] Wiewol wir hand kein
orden / Kein weyhe gnommen an.*) als falsche Auslegung der entsprechenden Verse zuriick. Stifel, Michael:
Wider Doctor Murnars falsch erdycht Lyed, fol. B3rf. Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 40. Im
Lutherischen Narren lief3 er gegen das Monchtum gerichtete Kritik vorrangig durch Vertreter der Reformation
vortragen. In der Rede des neunten Bundesgenossen (,,Ein ernstliche klag aller gotzforchtsamen miinch vnd
nunnen / das man sie erl6B von dem endcristlichen beiwonern®) parodierte er Eberlins als von betroffenen
,Klosterleuten‘ vorgestellte Klagen iiber das lasterhafte Klosterleben. Als listig, habgierig, bestechlich und mit
dem Teufel assoziiert charakterisiert ,Bruder Veit* die Monche im weiteren Handlungsverlauf. ,Luther* lie§3 er das
Schelten auf Moénche und Priester als ein wichtiges Charakteristikum der lutherischen Predigt auffiihren. Ders.:
Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 98. Vgl. ebd. V. 1316-1370/3674-3682/3817f. Gilinzburg, Eberlin von:
An alle christenliche oberkeit jn waltlichem vnd geystlichem stand Tetitscher nation / ein klaglich ernstlich klag
aller gotsforchtige[n] Miinch Nunnen vnd pfaffen / dz man inen zu hilff kum[m] do mit sy vo[n] ire[n]
endtchristischen by wonere[n] erlost werden. Der .IX. bu[n]dtgnoB. Basel 1521.

189



und prangerte etwa an, dass Monchen, Nonnen, Priestern, Klostern, Kirchen und Stiften ihr
rechtmiBig erworbener (Kirchen-)Besitz auf unzulissige Weise entzogen worden sei’*>.

Zentral fir Murners self-fashioning als Monch/Franziskaner war sein grundsitzliches Auftreten
als Monch sowie seine Positionierung im Verhiltnis zu anderen (ehemaligen) Moénchen.
Angelegt ist dies etwa in seiner Antwort auf Luther als den ihm prinzipiell gleichgestellten
,,Doctori Martino Luthero Augustiner orden S.“**. Weil diese Publikation aber noch anonym
erfolgte, war das Offentliche Herausstellen der Gleichrangigkeit hier nicht intendiert und nur
denjenigen Lesern ersichtlich, denen seine Autorschaft bekannt war. Murner nutzte Luthers
Ordenszugehdrigkeit an dieser Stelle nur dazu, den Skandal der Verbrennung des kanonischen
Rechtes zu betonen. Erst mit Bekanntgabe seiner Autorschaft er6ffnete er die Moglichkeit,
seine Schriften als von einem gelehrten Monch verfasste Reaktionen auf einen anderen zu
verstehen. In seinen spateren, nicht mehr anonymen Schriften setzte er sich durch den Hinweis
auf die (ehemalige) Ordenszugehdrigkeit von Reformatoren implizit zu diesen in Kontrast:
Wenn er Luther als ,,wanckelmiitigen vgelauffenen schelligen miinch®, ,,vnzuchtiger miinch*
oder ,,vnschamhafftigen munch***’ bezeichnete, diskreditierte er nicht nur ihn, sondern in
Konsequenz auch dessen Anhénger. Er suggerierte, dass die Negativurteile auf ihn selbst nicht
zutrifen, wodurch er aus einer (beanspruchten) moralischen Uberlegenheit heraus urteilen
konnte. Ebenso verfuhr er mit Michael Stifel, von dem er berichten konnte: ,,Erstlich nent er
sich bruder stifel [...] dan wa ir in also verstiinden das er sant Augustinus orden ein bruder wer
so ist es nit war / dan sie in veriagt haben v3 dem orden kann ich wol gedencken nit vimb sein
vnschuld.“?*8 Weitere ehemalige Monche definierte er ebenfalls als solche, gepaart mit einer
zusdtzlichen abwertenden Charakteristik, wie etwa ,,Pellicanus ein obseruantischer abtriniger

¢<939

ketzer“* oder ,,Frantz kolben den vBgeloffnen meineidigen Chartiisser miinch**4°,

Sich selbst gab Murner innerhalb seiner anonymen Publikationen in nur eingeschranktem Mal3e

als Monch oder als Geistlicher™!

zu erkennen. Da er gerade durch seine Anonymitdt fiir das
allgemeine Christentum sprechen wollte, Monche fiir sich aber seit jeher einen Sonderstatus

beanspruchten®®, vermied er eine dahingehende Determinierung in der Charakterisierung

935 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 287.

936 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 4.

937 Murner, Thomas: Ob der Klinig v engelland ein lagner sey, S. 64/76.

938 Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 35.

939 Murner, Thomas: Kalender.

940 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. Hlv.

4! In seiner zweiten kontroverstheologischen Schrift gab er sich durch die Begriindung seines Engagements gegen
Luther mit Eid, Geliibde und Amt als Geistlicher zu erkennen. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers
Lehren und Predigen, S. 142.

942 Vgl. Burger, Christoph: Leben als Ménch, S. 8.

190



seiner Person und bezog sich vorrangig auf Aspekte, die ein moglichst breites Publikum
betrafen. Allerdings wies er sich zum Ende von An den Adel doch als Geistlicher, Gelehrter und
Monch aus, als er sich dieser Funktionen nominell entledigte, um als frommer Christ zu

943 Alle zuvor innerhalb der Flugschrift gemachten Aussagen ordnete er damit in einen

sprechen
durch die aufgefiihrten Amter erdffneten Bewertungsrahmen ein.

Dem Bekenntnis zu seinen anonymen Schriften in der Protestation (,,ich Thomas Murner von
Straszburg barfiisser orden, der heiligen geschrifft vnd beider rechten Doctor<***) lisst sich
entnehmen, dass er seiner Ordenszugehorigkeit fiir seine Publizistik Bedeutung beimal3. Er
ordnete seine Schriften und seine Autorschaft durch die genannten Rollen in den Konflikt ein
und legitimierte auf diese Weise seine Teilnahme an der 6ffentlichen Auseinandersetzung.
Seine Ordenszugehorigkeit machte er oft zu einem Bestandteil seiner ausfiihrlicheren
Selbstbezeichnung sowohl innerhalb seiner Publikationen als auch als Briefunterschrift’®.
Dabei fillt auf, dass seine Ordenszugehorigkeit nie ein ausschlieBlicher Standpunkt war, von
dem ausgehend er sich in seinen Schriften prisentierte, sondern immer nur ein Teilaspekt. Er
trat nie ,nur‘ als Mdnch auf und bezeichnete fiir gewohnlich nur seine Zugehorigkeit zum
Franziskanerorden im Allgemeinen, ohne seine Stellung innerhalb seines Konvents zu
thematisieren. Dies tat er nur in dem Beschwerdebrief an den Zensor Sebastian Brant, in dem
er neben seinen Doktortiteln auch seine im Kloster bekleideten Amter (,,Jector et Regens
fratrum minorum®°*®) anfiihrte. Da Murner sich an Brant als dem stidtischen Zensor wandte,
um ein schirferes Vorgehen der Zensur einzufordern®’, lisst sich annehmen, dass Murner
seiner Einschidtzung und seiner Forderung gréBeren Nachdruck verleihen wollte.

Im Lutherischen Narren hingegen war es seine Stellung als Monch im Allgemeinen, die er
aufgriff und in die Konzeption der Satire integrierte: Zwar verschwieg er zu Beginn des
Vorwortes seine Ordenszugehorigkeit — er fithrte nur seine Doktortitel auf —, doch nahm er im
weiteren Verlauf ausdriicklich die Rolle eines Monches ein, bzw. wies sie ,Murner® zu. In
Anschluss an seine Klagen iiber gegen ihn gerichtete Schmihungen stellte er fest: ,,So nun in

allem spil ein miinch sein mf / ob man in schon darzi malen miist / vnd ich augenscheinlich

943 Ich mB mein hertz hie aber mit grosser bitterkeit uffbrechen, und kurtzab teiitsch mit dir reden, und setz uff
ein ort alle priesterschafft, doctorat, miincheit orden, geliipt, eid, verspriich, und wa mit ich mécht verpflichtet
sein, und will allein ein frummer christ sein.” Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten
Adel, S. 207.

944 Murner, Thomas: Protestation, S. 598.

%45 Vgl. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 749.

%46 Thomas Murner an Sebastian Brant, 13.01.1521. Abgedruckt in: Halm, Karl Felix (Hg.): Beitrige, S. 280.

%47 Brant fiihrte keine strikte Zensur und ging kaum gegen lutherfreundliche Schriften vor. Vgl. Schmidt, Heinrich
Richard: Reichsstddte, Reich und Reformation. Korporative Religionspolitik 1521-1529/30. Stuttgart 1986 (=
Veroffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz 122; Diss. 1983/84), S. 33.

191



merck das ich in disem spil der selbig miinch sein mif3 / wolhin vff das solch spil vnd
lutherische gaucklerei v mangel eines miinchs nit vnderwegen bleib.**** Schmiihungen sowohl
gegen das Monchtum im Allgemeinen als auch seine eigene Ordenszugehorigkeit fiihrte er
zusammen und konzentrierte sie auf seine Person. Somit bot er sich als Ziel dieses Spottes dar
und ging auf die ,lutherische Gaukelei‘ ein. Indem er die von ihm eingenommene Rolle des
Monches als Grundvoraussetzung fiir dieses ,Spiel‘ charakterisierte, machte er diese Rolle zu
einem wesentlichen Merkmal fiir ,Murner innerhalb der Satire — in den beigegebenen
Holzschnitten ist er stets als Katze in Mdonchskutte dargestellt’®. Fiir ,Murner* war die
Ordenszugehorigkeit eine wichtige Charakteristik, die alle seine Taten und Aussagen als von
einem Monch stammend konnotierte.

Vorrangig als Franziskaner priasentierte Murner sich nur in der Purgatio vulgaris. Dieser Fokus
liegt in dem Anlass der Schrift begriindet, der Auseinandersetzung um die Frage, ob die
Stralburger Franziskaner ihre Kutten ablegen diirften. Als Mitglied seines Konvents war er an
der Kontroverse direkt beteiligt und nahm in dem Aushandlungsprozess wohl eine
Schliisselposition ein. Ende 1523 hatten einige Stral3burger Franziskaner eine erste Anfrage an
den Stidtischen Magistrat gerichtet, ihre Kutten ablegen zu diirfen®°, der Rat hatte aber eine
Entscheidung verweigert. Am 12.03.1524 war die Anfrage, diesmal unter Beteiligung des aus
England zuriickgekehrten Murners, wiederholt worden. Aullerdem war die Supplikation an den
Landschaffner des Franziskanerkonvents, den Bischof von Stralburg, den papstlichen Legaten
in Konstanz und Kardinal Campeggio auf dem Reichstag von Niirnberg gerichtet worden. An
Campeggio hatten sich die Franziskaner auf Anraten des Stralburger Bischofs gewandt, was

Murner, wie er betonte, ,,jn schwerer kranckheit gehorsamlich gethon* habe’®!. Dem Kardinal

%48 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 12/14. Diese Passage bildet den Ubergang zur
Ankiindigung, dass er die ihm zugedachte Rolle des Narren iibernehmen werde. Vgl. ebd., S. 14.

%49 Vgl. z.B. Abb. 21. Fiir die Handlung relevant ist ,Murners‘ Ordenszugehérigkeit erst, als er im Begriff ist, die
monastische Lebensweise zu Gunsten der EheschlieBung aufzugeben. Auf ,Luthers’ Aufforderung, es ihm
gleichzutun und zum Tanzen die Kutte abzulegen, zogert ,Murner*, weil er wegen des Tanzens auf Hochzeiten
zuvor getadelt worden sei. ,,Die kut ab ziehen wer mir schand / Jn der stat vnd vff dem land / Du [d.i. ,Luther*
K H.] hast die dein gezogen ab / Das mancher sich hat ergert drab / Vnd sol mir ein exempel sein / Das ich mein
kut nit wiirff dahein.” ,Luther weist die Einwéinde zuriick und stellt fest, dass alle Orden vom Teufel stammen.
,Murner‘ldsst sich zum Tanzen liberreden, weil ,,Es ist so glit ind hel gesprungen / Als mit riischen drein gerungen®,
entledigt sich seiner Kutte jedoch nicht. Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 4180-4241.
950 Welche Griinde initial fiir dieses Vorhaben angegeben worden waren, ist nicht iiberliefert. Anfeindungen wegen
ihrer Kutten scheinen erst im weiteren Verlauf als Grund fiir das Begehren benannt worden zu sein. Vgl. Jung, A.:
Geschichte der Reformation der Kirche in Straburg, S. 265. Réhrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner,
S. 605. Jung und Rohrich zitieren aus dem 1870 verbrannten Barfiiffer Protocollum und Herrn Rdth und XXI
Erkandnusse ihrentwegen 1523-1538. In einem Auszug Auf3 dem Memorial de Anno 1524 sind Beschreibungen
der Umsténde der Inventarisierung des BarfiiBerklosters enthalten, worin u.a. die Auseinandersetzung um die
Kutten angesprochen wird. Vgl. 1 AST 37,1 (Ausziige aus den Ratsprotokollen zu Angelegenheiten von Kirche
und Kldstern, 1524). Einige die Franziskaner betreffenden Ausziige finden sich zudem in 1 AST 37,9 (Ausziige
aus den Ratsprotokollen zu Angelegenheiten der Kirche).

951 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 110.

192



hatte Murner sechs Versprechen® vorgebracht, fiir deren Einhaltung er sich verbiirgt hatte.

Auf Grundlage dieser Versprechen hatten die Straburger Franziskaner die Erlaubnis erhalten,

ihre Kutte ablegen zu diirfen”>.

Diese Versprechen waren jedoch nicht von allen eingehalten worden, worauthin Murner die
Purgatio vulgaris verfasste. In den einleitenden Worten definierte er sich nicht allein durch
seine Ordenszugehorigkeit, sondern als ,,ich Thomas Murner, der heiligenn geschrifften vnd
beyder rechten doctor, barfiisser orden*®>*. Er war mehr als ,nur‘ ein Ménch, der sich hier
duferte und sonderte sich von seinen Ordensbriidern ab. Dies spiegelt sich auch darin, dass
Murner die anderen Monche als ,,meyne convents kinder*®> bezeichnete und somit nicht nur
Verbundenheit mit diesen ausdriickte, sondern gleichzeitig Abgrenzung und Uberordnung.

In der Purgatio vulgaris sprach Murner als Franziskaner nicht stellvertretend fiir seine

Konventsbriider, sondern schilderte seine eigene Position. Das liegt zum einen daran, dass er

6

auf Anschuldigungen reagierte, die sich gegen seine Person richteten’®. Zum anderen

verhielten sich die anderen Franziskaner Murners Darstellung zufolge nicht seinen

Erwartungen entsprechend:

Do by mengklich wol verston mag, das wir solche verendrung jn krafft keiner lutherischen leren habent
gethon vnd solche vnderthenigkeit ouch gehorsame der romischen kirchen, hab ich alle zeit mit meyner
blatten beziigt, die ich nie anderf3 hab lassen scheren den noch gewonlichem bruch mynes ordens, so doch
die andren myne convents kinder all ire blatten habent lassen verwachsen. Al ich aber gesehen hab, das
meyne convents kinder vnserer protestation nit gelebt haben vnd, was sy vnserem gnedigen herren von
Strafburg, ouch dem cardinal vnd einem ersamen weysen radt verschriben vnd versprochen haben, nit
wolten halten mit filen lutherischen attentaten vnd vnzimlichem fiirnemmen, das mit keinen eeren nymmer
mdchte verantwurt werden, hab ich mich von ynen abgesundret vnd mit wyder annemmung vordriger kleids
form, farb vnd gestalt von ynen gethon vnd ire geselschafft oder gemeinschafft vermitten alf3 deren, die
mich betrugklich hindergangen haben, zu fiirsten vnd herren mit irer eignen handschrifft gesendet, das
obgenant zu versprechen, deren sy doch keins gehalten haben®’.

Murner distanzierte sich von seinen Konventsbriidern®3, sowohl durch diese Darstellung als

auch durch sein Aussehen. Dauerhaft wich er demnach von der Gemeinschaft durch seine

32 Die Versprechen lauteten: 1. dem Papst gehorsam zu bleiben, 2. ebenso der kirchlichen Jurisdiktion,
3. Erkenntnis und Glauben der Heiligen Romischen Kirche zu entsprechen, 4. an der Ordenskleidung nur Farbe,
Form und Gestalt der Kutte und der Kapuze zu édndern, 5. Ordensregel und -obrigkeit beizubehalten und Barfiiler
zu bleiben, 6. Verdnderungen (am Ordenskleid) nur so weit vorzunehmen wie hier festgelegt. Vgl. Murner,
Thomas: Purgatio vulgaris, S. 110f.

933 Vgl. Jung, A.: Geschichte der Reformation der Kirche in StraBburg, S. 263-270. Rohrich, Timotheus Wilhelm:
Dr. Thomas Murner, S. 603-606.

954 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108.

955 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108. Er nutzte den Begriff des ,Klosterkindes zudem zur allgemeinen
Bezeichnung eines Ordensangehdrigen. Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.):
Neue Beitrige, S. 127.

936 Vgl. Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 108.

57 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 111.

38 Murners Darstellung, dass nur er sich regelkonform verhalten habe, entspricht der allgemeinen Tendenz, dass
sich Franziskanerkonventualen besonders hdufig der Reformation angeschlossen haben, wobei édltere Monche
ihrem Orden eher treu blieben als jiingere. Als die Reformation in StraBburg Ful} fasste, war Murner bereits seit
fast 30 Jahren Franziskaner. Vgl. Plath, Christian: Die Franziskaner-Konventualen, S. 152. Worstbrock, Franz
Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 300.

193



Tonsur ab, den endgiiltigen Bruch vollzog er durch das Wiederanlegen seiner Kutte. Die
Beschreibung und Erklérung seines dulleren Erscheinungsbildes diente ihm als Nachweis, sich
(im Gegensatz zu den anderen) rechtmifig verhalten zu haben. Sein self-fashioning als
Franziskaner bzw. Monch erfolgte nicht nur innerhalb dieser Schrift, sondern ganz konkret
durch das Tragen mdnchischen Habits und sein offentliches Auftreten als Mdnch. Damit
driickte er seine Verbundenheit nicht seinem Konvent gegeniiber aus, sondern dem
Ordensleben an sich, er bekannte sich ostentativ zu seiner Ordenszugehdorigkeit.

Kurze Zeit spiter war seine Identitét als Monch und Angehoriger des Franziskanerkonvents in
Stralburg erneut von besonderer Relevanz: Als solcher wandte er sich erst wegen der
Stralburger Franziskaner, die ihm sein Eigentum vorenthielten, an den Stralburger Rat. Nach
der Aufldsung des Klosters Ende 1524/Anfang 1525%%° erhob er Pensionsanspriiche gegeniiber
der Stadt StraBburg, die ihm schlieBlich 1526 bewilligt wurden®®. Seine Anspriiche stellte er
als betroffener Monch. Mit seinem an den Rat gerichteten Hilfsgesuch setzte er sich von der
StraBburger Konventsgemeinschaft ab, ohne jedoch seine eigene Ordenszugehdrigkeit in Frage
zu stellen. Dabei zeigte er sich um das Wohlwollen des Rates bemiiht, indem er sein Verhalten

%! er betonte verbindende Elemente, um die

erklirte und diesem gegeniiber demiitig auftra
Stadt in die Pflicht zu nehmen. Tatsichlich prisentierte er sich in der erhaltenen Korrespondenz
um seine Besitzanspriiche gerade nicht als Mitglied einer auflerhalb des stddtischen

d°®? — in keinem der

Gemeinwesens stehenden Ordensgemeinschaft, sondern als treues Stadtkin
erhaltenen Briefe Murners zur Auseinandersetzung um seine Pension bezeichnete er sich in
seiner Unterschrift als Monch oder Franziskaner.

Argumentiert hatte er, als es darum ging, seine Anspriiche liberhaupt erst durchzusetzen,
vorrangig mit konkreten Vermogenswerten’®®, aus deren Verlust heraus er seine Forderungen
stellte. Erst 1530, als StraBburg die Pensionszahlungen auf Bitten Berns aussetzte, ging er auf

seine Zugehorigkeit zu einem Bettelorden und die daraus resultierende Armut ein: Als

93 Worstbrock nennt fiir die Klosteraufldsung den 05.12.1524. Sauerbrey hingegen datiert sie auf das Jahr 1525,
als die Klostergiiter an den Stadtrat {ibergeben wurden. Vgl. Sauerbrey, Anna: Die Straburger Kldster im
16. Jahrhundert, S. 44. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 305.

%0 Fiir eine ausfiihrlichere Darstellung des Konfliktverlaufes s.u. S. 244fT.

%1 Vgl. Murner an den StraBburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 72-74.
%2 Er betonte etwa seine Untertinigkeit gegeniiber dem StraBburger Magistrat und bezeichnete sich als einen
,armen Biirgerssohn‘. Vgl. Murner an Peter Villenbach, 31.01.1525. In: Adam Walther Strobel (Hg.):
Correspondenz, S. 68. Aus seinem Luzerner Exil betonte er seine Herkuntft: ,,Ist meyn frindtlich underthenige bit,
al vwers erbornen kinds gegen uch mynen gnedigen lieben herren vetteren und regenten meins vatterlands mir
zu meynem rechten gietlich und frindtlich zu helffen, den ich je von wegen myner angebornen liebe zu uch mynen
herren und mynem vatterlandt in allem hertzen nit kan noch mag erfinden, uweren gnaden erstlich ein andren weg
furzuschlagen den der gieten und frindtlicheit.“ Murner an den StraBburger Rat, 19.06.1526. In: ebd., S. 80f.

%3 Er listete beispielsweise auf, was er in sein ihm entzogenes Haus investiert hatte. Vgl. Murner an den
StraBburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75.

194



Bettelmonch verfiige er, sowohl wegen der Regelungen seines Ordens als auch wegen
stadtischer Verordnungen, iiber keinen personlichen Besitz. Da Stralburg die Klostergiiter
eingezogen hatte, durch den Murners Unterhalt eigentlich gesichert gewesen wére, bestand
Murner auf eine angemessene Versorgung durch die Stadt. Der Stadt gegeniiber konnte er
aufzdhlen, worauf er Anspriiche geltend machen konnte und was er nach Einstellung der ihm
zustehenden Pensionszahlungen einfordern wiirde. Entweder zahle Stra8burg ihm eine Pension
oder er gehe allen diesen Anspriichen nach”®.

Von den sich daraus ergebenden Folgen fiir Murner®® abgesehen scheint das Armutsideal
seines Ordens in der Diskussion um seine Pension nicht thematisiert worden zu sein, ebenso
wenig wie andere dauerhafte Versorgungsmdglichkeiten, etwa durch den Luzerner Konvent.
Allerdings war die Auseinandersetzung auf einen Rahmen beschridnkt, in dem er Anspriiche
geltend machte. Er konnte auf ein ausgeprégtes self-fashioning als Monch oder Franziskaner
verzichten, weil es keinen Mehrwert bot: Zum einen stritt er von vornherein als Monch um
seine Pension, zum anderen war seine Ordenszugehdrigkeit im Laufe des Konfliktes nie in
Frage gestellt worden, auch nicht durch die Klosterauflosung. Er musste seine Forderungen

weder legitimieren noch seine Zugehorigkeit gegen Kritik oder Angriffe verteidigen.

Grundsitzlich musste Murner nicht auf seine Ordenszugehdrigkeit hinweisen, um als Monch
wahrgenommen zu werden, was sich insbesondere in AuBerungen seiner Gegner spiegelt. In
Karikaturen wurde er mit Monchskutte dargestellt, Bezeichnungen wie ,,Doctor Murner die

grauw katz* griffen die Farbe seiner Kutte auf’®®. Ziirich wandte sich wegen seiner Publizistik

%4 Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitriige, S. 127f. In acht Punkten
fiihrte er aus, was ihm zustehe. Er schilderte etwa, dass er wegen einer Vorschrift der ,16blichen Stadt Stralburg’
als Barfiifler auf sein véterliches Erbe habe verzichten miissen. Nachdem die Stadt den Klosterbesitz eingezogen
habe, auf den er statt seines Erbanspruches verwiesen worden sei, fordere er von der Stadt eine lebenslange
Versorgung ein. Vgl. ebd., S. 127. In StraBBburg war der Besitzerwerb von Bettelorden bereits seit Ende des 13.
Jahrhunderts eingeschriankt worden. Die Briider sollten nur dann ein Erbe annehmen, wenn dadurch kein Biirger
Straflburgs geschadigt wiirde. So streng wie in Basel, wo Mendikanten nicht erbfahig waren (Bettel und
Erbfahigkeit schlossen einander aus), waren die Stralburger Regelungen jedoch nicht. Vgl. Neidiger, Bernhard:
Mendikanten zwischen Ordensideal und stidtischer Realitdt. Untersuchungen zum wirtschaftlichen Verhalten der
Bettelorden in Basel. Berlin 1981 (= Berliner Historische Studien 5, Ordensstudien III; Diss. 1978), S. 214-216.
%65 Murners Klage gegeniiber dem Strafburger Rat, dass die Ratsherren ihn ,,in dissen thuren jaren lassent in hunger
und mangel sitzen, min lipliche narung erbettlen und aller welt zu spot, schanden und zu erbarmen komen, und
also wislos on behusung im ellend lassen gon und an einen bettelstab in minen alten tagen abfertigen®, nimmt
keinen direkten Bezug auf seine Zugehdrigkeit zu einem Bettelorden. Murner an den Stra3burger Rat, 19.05.1530.
In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 124.

%6 Eckstein, Utz: Concilium, V. 927. Auch Katharina Zell nutzte Franziskaner- und Augustinerkutte zur
Bezeichnung Murners und Tregers, wenn sie sich gegen ,Giftméuler® in Straburg wandte, die ,,grow oder
schwartz kutten tragen / oder hetten tragen®. Die Augustiner hatten im April 1524 ebenfalls ihre Kutten abgelegt.
Zell, Katharina: Entschuldigung Katharina Schiitzinn / fiir Matthes Zellen / jren Eegemahel / der ein Pfarrher und
dyener ist im wort Gottes zu Straburg. Von wegen grosser liigen uff jn erdiecht. In: Elsie Anne McKee (Hg.):
Katharina Schiitz Zell 2. The Writings. A Critical Edition. Leiden/Boston/KéIn 1999 (= Studies in Medieval and
Reformation Thought 69,2), S. 29. Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 93.

195



gegen den ,,fremd miinch Doctor Murner zi Lutzern*®’. Diffamierende AuBerungen zu seiner
Ordenszugehorigkeit ignorierte er weitgehend, ebenso wie andere Anfeindungen. Auf die
Klage Ziirichs gegen ihn reagierte er jedoch als ein von Verleumdungen und Angriffen
betroffener Moénch sowie demonstrativ demiitig (,,entbute ich, Thomas Murner, barfusser
orden, mein underthenige willige dinst“*%®). Er verstehe die feindliche Haltung der Ziiricher
Obrigkeit ihm gegentiber so, dass dieser aus Hass gegen Monche nur Unwahrheiten iiber ihn
berichtet worden seien. Auch schilderte er, was ,,unns armen barfussen, die wir allezeit gern
unns ewrs willen geflissen hette* alles durch den Ziiricher Magistrat angetan worden sei. Denn

dieser habe

jungst, on alle rechtfertigung, on beruff in das recht, wider unsere verwente, so hohe zuversicht gegen
uweren gnaden, uns habt genummen unser kldster, hus und hofT, zins vnd gult, brieff und sigil, stifftung,
eigenthum, ererbte, erkauffte, uns gegabte, und mit unser arbeit gewunnene gieter, on alles underscheiden,
als entfremdet, mit fil schmehelicher handlung, ziiletst in das elend unversehen irer narung auBBgeschlagen,
jo auch uwere burgers kinder®®,

Obwohl er die Auflosung des Klosters nicht vor Ort miterlebt hatte, beklagte er sich hier
stellvertretend fiir die dort Anséssigen als von der Ziiricher Religionspolitik Betroffener und
somit berechtigt, diese zu kritisieren. Er konnte insofern stellvertretend das Wort ergreifen als
dass es sich bei dem Ziiricher Konvent um eines der Konventualen®’® handelte und er eigene

Erfahrungen mit der Aufldsung eines Klosters und der Ubernahme des Klostergutes durch die

%7 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293.

8 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. Da die Reaktion als ,,Doctor Murners antwurt*
eingeleitet ist, beschrankte er sich nicht auf seine Ordenszugehorigkeit. Vgl. ebd., S. 293.

9% Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 294. De facto wurden die Kldster der in Ziirich anséssigen
Bettelorden — Augustiner, Dominikaner und Franziskaner hatten sich mehrheitlich gegen Zwingli gestellt — durch
einen Ratsbeschluss vom 03.12.1524 aufgeldst, demzufolge alle Angehdrigen dieser Orden im Barfiilerkloster
untergebracht werden sollten. Nur die Alteren unter ihnen durften ihre Pfriinde behalten. Vom 1526 getroffenen
Beschluss, alle Altdre abzubrechen, war auch die BarfiiBerkirche betroffen. Die Hochaltire wurden im
GrofBmiinster zum Bau eines neuen Lettners verwandt, die Chorgestiihle der Kloster 1527 in die St. Peterskirche
gebracht. Ebenfalls 1527 erhielt der Drucker Christoph Froschauer vom Rat die Genehmigung, seine Druckerei in
den Ridumen des echemaligen Franziskanerklosters einzurichten, er blieb dort bis 1551. Teile des zum Konvent
gehdrigen Gartens wurden ab 1525 an die Anrainer verkauft. Vgl. Abegg, Regine/Christine Barraud Wiener/Karl
Grunder: Die Kunstdenkméler des Kantons Ziirich. Neue Ausgabe. Die Stadt Ziirich IILI: Altstadt rechts der
Limmat, Sakralbauten. Bern 2007 (= Die Kunstdenkmaéler der Schweiz 110), S. 199/202/210/212f. Helfenstein,
Ulrich: Barfiisserkloster Ziirich. In: Brigitte Degler-Spengler (Hg.): Der Franziskusorden: Die Franziskaner, die
Klarissen und die regulierten Franziskanerterzianerinnen in der Schweiz. Bern 1978 (= Helvetia Sacra V,1),
S. 300-302. Schaufelberger, W.: Ziirich/Schweiz, Franziskaner-Konventualen. In: Johannes Gatz (Hg.): Alemania
Franciscana Antiqua. Ehemalige franziskanische Ménner- und Frauenkloster im Bereich der Oberdeutschen oder
Straburger Franziskaner-Provinz mit Ausnahme von Bayern 15. Landshut 1970, S. 133.

970 Vgl. Schaufelberger, W.: Ziirich/Schweiz, Franziskaner-Konventualen, S. 115. Die niichsten Konvente wurden
1528 (Bern und Konigsfelden), weitere erst nach Murners Aufenthalt in der Eidgenossenschaft aufgeldst. Bestehen
blieben die Konvente in Luzern, Freiburg i.U. und Solothurn. Die Observanten waren in der Eidgenossenschaft
weniger prasent, Konventsauflosungen erfolgten erst spéter in Basel (1531) und Morges (1538, nachdem Bern die
Waadt 1536 erobert hatte). Vgl. Bissegger, Paul: Morges (Gemeinde) (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz
Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D2447.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)]. Degler-Spengler, Brigitte:
Oberdeutsche (Strassbuger) Minoritenprovinz, S.47. Ghiringhelli, Andrea: Tessin (Kanton) (Art.). Plath,
Christian: Die Franziskaner-Konventualen, S. 140-144. Schweizer, Christian: Franziskusorden (Art.). In:
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11715.php (letzter Aufruf:
17.12.2020)]. Ziegler, Walter: Die Franziskaner-Observanten, S. 169/172.

196



stadtische Verwaltung in Straburg gemacht hatte. Als Sprecher der Ziiricher Franziskaner
konnte er zudem auf Ziirichs Vorwurf reagieren, er wiirde sich als ,fremder Monch* gegen den
Ort wenden. Dabei beschrinkte er sich allein auf die Franziskaner und lie die zeitgleich
aufgelosten Konvente anderer Orden auller Acht. Dennoch war seine Kritik ein Pars pro Toto,
durch das er seine grundsitzliche Kritik an diesem Vorgehen veranschaulichen konnte.
Allgemeine Kritik am unrechtmifBigen Einziehen von Klostergut duflerte er u.a. in einer der
Ehrloserklirungen, die er im Anschluss an diese Antwort auf Ziirich abdruckte®’!.

Murner kritisierte aulerdem die Begriindung Ziirichs, dass der Ort dem ,hellen Gotteswort*

entsprechend gehandelt habe, sowie den Umgang mit den Ordensbriidern, als ob

wir solchs groB ubel detter weren, die Got dermassen on alle gerechtigkeit gebeut, also dedtlich zu
vertreiben, verderben und von dem angesicht diser erden ableschen und vertilgen. Also hat uns armen on
rechtlichen spruch, erloB, unfrumm und unerber wollen in unser todt und grab ewr gnad, ich solt sagen
ungenad, abfertigen. Das wir doch alles weder vor gericht noch recht uns nye, sunder allein unserem
betrubten hertzen und uch unseren gnedigen lieben herren beklaget haben, und Got dem almechtigen in
dem hoéchsten thron, den on allen zweyfal solche dedtliche handlungen leidt sint, wiewol ich dabey hore,
das ir etlichen abscheidenden briudern, ein patzen von einer meilen, wie einem andren potnleuffer®’
zuerkant hatten®”3, ein beweinender danck des langyerigen lieb und leids mit eweren gnaden®’,

Die betroffenen Mdnche und sich prisentierte er als unschuldige Opfer, wodurch er die
reformatorische Kritik an der monastischen Lebensweise als Unterstellung verwarf, ohne diese
detailliert widerlegen zu miissen. Gleichzeitig prangerte er Ziirichs Religionspolitik an und
widersprach der Darstellung Ziirichs, ein ehrbarer, zu Unrecht durch Murner geschméhter Ort

zu sein’”?

. Dabei formulierte Murner seine Kritik nicht als Angriff, sondern als Beschreibung
und personliche Wahrnehmung.

Insgesamt blieb der starke Fokus auf seine Ordenszugehdrigkeit allerdings eine Ausnahme, fiir
gewOhnlich hob Murner sie nur in ausgewihlten Situationen hervor. Er gestaltete etwa seine
Kritik an Taten von Reformatoren und ihren Anhdngern im Kalender plakativ als
Symbolerkldrungen, worin er seine Vorwiirfe am Verhalten gegeniiber Klostern und
Ordensangehorigen integrierte, ohne aber einen Schwerpunkt darauf zu setzen. Das
monastische Leben wird in 7 der 27 Erkldrungen thematisiert, beispielsweise in Bezug auf den
Bruch des Zolibats oder die Enteignung von Klostergut. Auf seine persdnliche Betroffenheit

von den angeprangerten Taten und ihre Folgen fiir das monastische Leben im Allgemeinen oder

speziell in der Eidgenossenschaft ging er nicht ein, obgleich er sich am Ende der Schrift u.a. als

971 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 298f.

972 Murners Druck nennt ,einen anderen Laufer¢. Die Edition basiert auf dem Landshuter Nachdruck. Vgl. Murner,
Thomas: Ein vuorhafftigs verantvurten, fol. c2v. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 305.

°73 Einigen Monchen hatten Ende 1525 ein Leibgedinge ,,zu anderweitigem Fortkommen* erhalten. Die im Kloster
verbliebenen Monche sollten aus Kostengriinden in eine kleinere Stube umsiedeln. Egli, Emil (Hg.):
Actensammlung zur Geschichte der Ziircher Reformation in den Jahren 1519-1533. Ziirich 1879, S. 413.

974 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 294.

975 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293.

197



BarfiiBer auswies’’®. In An die Fiirsuchtigen, worin er den Kalender rechtfertigte, war seine
Ordenszugehorigkeit wiederum von Bedeutung, da er seine Stellung als Monch als
(mit-)entscheidend fiir sein Auftreten gegen die Reformation anfiihrte: Sein Bemiihen um
Frieden und religiose Einheit in der Eidgenossenschaft sei er ,,ouch das vor gott schuldig von
wegen mins ordens alf} ein barfisser min lib vnd leben von des glaubens wegen zu setzen /
ouch in pflicht entfangener eren vnd meysterschafft / vch frolm]me[n] christenliiten fiir zu
springen an der spitzen an zG griffe[n]*®””. Indem er seine (durch weitere Qualifikationen
erginzte) Ordenszugehorigkeit als fiir diese Opposition ursdchlich anfiihrte, prasentierte er sich

als ein sich seinen Rollen und Funktionen adidquat verhaltender Mdnch.

In Hinblick darauf, dass Murner seine Ordenszugehdrigkeit nur vergleichsweise selten
hervorhob, ist zu bedenken, dass er die Rolle als Monch bzw. Franziskaner im Besonderen nicht
gezielt aufgreifen musste, um als solcher wahrgenommen zu werden. Er war durch sein dul3eres
Erscheinungsbild optisch als Mdnch erkennbar und im jeweiligen Kloster lokalisierbar. Die
Kloster wiederum waren ihm Lebens- und Arbeitsumfeld sowie als Standorte seiner

k’’®. Wenn er seine

Druckereien der jeweils zentrale Entstehungsort seiner Publizisti
Ordenszugehorigkeit verschwieg, dann verbarg er damit nicht diesen Status, sondern legte
lediglich keinen Schwerpunkt darauf. Sobald er jedoch explizit als Monch auftrat, betonte er
diesen Aspekt seiner Identitdt in ausgewihlten Situationen. Er nutzte seine
Ordenszugehdrigkeit, um seine Publizistik zu legitimieren, zur Aufwertung seiner eigenen
Position sowie zur Diskreditierung seiner Gegner. Insbesondere sein Auftreten als Franziskaner
in der Purgatio vulgaris und Ein wahrhaftiges Verantworten ermoglichte es ihm, eine
Innenperspektive einzunehmen und seine Darlegungen als von einem ,Insider® verfasst zu
préisentieren. Von diesen beiden Kontexten abgesehen war fiir sein self-fashioning als Mdnch

innerhalb seiner Schriften seine grundsétzliche Zugehdrigkeit zu einem Orden an sich

entscheidend, nicht seine spezifische Zugehorigkeit zu den Franziskanerkonventualen.

7.2) Prediger und Seelsorger
Wiéhrend Murners self-fashioning als Ordensgeistlicher eine nur selektiv in seinen Schriften

gestaltete Rolle war, positionierte er sich insbesondere durch seine Stellung als Priester””® und

976 Vgl. Murner, Thomas: Kalender.

77 Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. a3r.

78 Smolinsky bezeichnete den StraBburger Konvent dementsprechend als einen ,,wichtige[n] Stiitzpfeiler seines
Einflusses®. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 90.

97 Das Priestertum thematisierte er kaum, in Von dem Papsttum kam auf priesterliche Aufgaben zu sprechen,
wobei er Predigt und Lehre wiederholt als zentrale Aufgabenbereiche nannte. Er folgte Vorgaben aus Luthers
Resolutio Lutheriana super propositione sua decima tertia de potestate papae. Vgl. Murner, Thomas: Von dem
babstenthum, S. 33-36. Luther, Martin: Resolutio Lutheriana super propositione decima tertia de potestate Papae.

198



die damit verbundenen Aufgaben als Vertreter und Verteidiger der Romischen Kirche. Seine
Opposition zur lutherischen und zwinglischen Reformation stellte Murner als Verpflichtung
aus seinen geistlichen Amtern dar und legitimierte so sein publizistisches Auftreten.
Dementsprechend verschwieg er seinen Status als Geistlicher selbst in seiner anonymen
Publizistik, in der er weitgehend auf direkte Hinweise darauf verzichtete, nie vollstindig”’. In
der Protestation war es gerade seine Stellung als solcher, mit der er seine schriftstellerische
Titigkeit begriindete”®!. Seine Identitiit als Theologe verschaffte ihm nicht nur die Legitimation,
sich iiberhaupt in Glaubensfragen Offentlich zu &uflern, sondern steigerte auch seine
Glaubwiirdigkeit. Verbunden mit den verschiedenen geistlichen Funktionen war die Sorge um
das Seelenheil der Christen, mit denen er (publizistisch) in Kontakt trat. Seine Publizistik war
Teil seiner Seelsorge und stand in engem Zusammenhang mit seinem entsprechenden Wirken
an seinen Aufenthaltsorten. Allerdings ist iiber seine Tatigkeit als Seelsorger kaum mehr
bekannt als die Amter, mit denen er betraut wurde, lediglich iiber seine Wirkung als Prediger
lasst sich etwas mehr sagen.

Pragend fiir Murners seelsorgerische Tatigkeit war seine Ordenszugehorigkeit. Seelsorge und
Predigt waren traditionelle franziskanische Betdtigungsfelder, insbesondere in der StraSburger
Franziskanerprovinz wurde eine lange Predigttradition gepflegt. Murner selbst iibte iiberall, wo
er sich fiir lingere Zeit aufhielt, die nach der franziskanischen Regel vorrangige Aufgabe der

Volkspredigt’®? aus’®*. Das Wirken und Predigen der Franziskaner war auf die Bediirfnisse der

Per autorem locupletata. In: Giinther Wartenberg/Michael Beyer (Hgg.): Martin Luther. Lateinisch-deutsche
Studienausgabe 3: Die Kirche und ihre Amter. Leipzig 2009, S. 54-56.

980 Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 44. Ders.: Von Doktor Martin Luthers
Lehren und Predigen, S. 142.

%81 Vgl. Murner, Thomas: Protestation, S. 598.

%82 Vgl. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 81. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.),
Sp. 300£./329. Ein Volksprediger musste sich an ungebildete Laien richten, sie personlich beriihren und aufriitteln,
ohne die aufkommende BuBbereitschaft oder die heilsgeschichtliche Relevanz seiner Predigt zu gefdhrden. Er
musste seinen Zuhorern aufzeigen, wie sie das Evangelium im Alltag befolgen konnten. Elementar fiir die Wirkung
der Predigt war, dass er sich der gleichen Sprache wie sein Publikum bediente. Die volkssprachliche Predigt wurde
von den Bettelorden seit dem 13. Jahrhundert gepflegt. Vgl. Ehlen, Thomas: Sprache — Diskurs — Text.
Uberlegungen zu den kommunikativen Rahmenbedingungen mittelalterlicher Zweisprachigkeit fiir das Verhiltnis
von Latein und Deutsch. In: Michael Baldzuhn/Christine Putzo (Hgg.): Mehrsprachigkeit im Mittelalter.
Kulturelle, literarische, sprachliche und didaktische Konstellationen in europdischer Perspektive. Mit Fallstudien
zu den »Disticha Catonis<. Berlin/New York 2011, S. 172. Heger, Hedwig: Murners Sprache, S. 80.

%83 Einzelne Predigten sind iiberliefert. Eine 1502 auf dem Provinzialkapitel der StraBburger Franziskaner in
Solothurn gehaltene Predigt fiigte Murner der Germania nova bei. Als Faksimile in: Borries, Emil von:
Wimpfeling und Murner im Kampf um die dltere Geschichte des Elsasses. Ein Beitrag zur Charakteristik des
deutschen Frithhumanismus. Heidelberg 1926 (= Schriften des Wissenschaftlichen Instituts der ElsaB3-Lothringer
im Reich 16), S. 260-272. Vgl. Schorbach, Karl: Notizen iiber den alten Druck der Germania Nova. In: ebd.,
S. 194. Ein Abdruck findet sich in Liebenau, Theodor von: Documenta quaedam circa vitam Fr. Thomae Murnerni
O.M. Conv. In: Archivum Franciscanum Historicum 6 (1913), S. 119-127. Von einer 1511 in Frankfurt a.M.
gehaltenen Predigtreihe publizierte er (angeblich der Bitte eines ehemaligen Kommilitonen entsprechend) das
Konzept. Gleichzeitig verteidigte er sich gegen Anfeindungen wegen seiner Predigtweise (Hauptkritikpunkt war
seine geringe Orientierung an der Schrift gewesen) und stellte sich in die Tradition Geilers von Kaysersberg. Vgl.
Murner, Thomas: Arma patientie co[n]tra om[n]es seculi aduersitates. fra[n]ckfordie predicata. Frankfurt a.M.

199



stadtischen Bevolkerung ausgerichtet, was Murners schriftstellerische Tatigkeit beeinflusste
und sich auch daran zeigt, dass er seine kontroverstheologischen Schriften vorrangig in der
Volkssprache verfasste. Vor allem in seinen satirischen Schriften verbanden sich seine
moralischen Anliegen und sein volkstiimlicher Stil. Die Verbindung von populdrer Satire und
religidser Erziehung, kann als ,typisch Franziskanisch* charakterisiert werden’®*,

t%_ist sein Wirken als

Obwohl er gerade wegen seiner Predigt als ein Hauptgegner Luthers gal
Prediger gegen die Reformation nur schwer rekonstruierbar. Einige Nachrichten belegen jedoch
die Ablehnung, auf die er bei Sympathisanten der Reformation als Prediger stief3: 1522 wurde
er von dem Franziskanerprovinzial Georg Hoffmann als Prediger nach Augsburg gesandt. Die
Stelle war vakant geworden, nachdem der Rat die Absetzung des Blasius Kern erfolgreich
eingefordert hatte, der in der zunehmend der Reformation zuneigenden Stadt zu entschieden fiir
die Romische Kirche gepredigt hatte. Augsburgs Stadtschreiber Konrad Peutinger der um einen
Ausgleich zwischen den Religionsparteien bemiiht war, hatte schon im Vorfeld von einer
Neubesetzung durch Murner abgeraten und offenbar dafiir gesorgt, dass dieser die Stelle bald

wieder verlassen musste’®®

. Dem Straflburger Bischof gegeniiber beschrieb Capito vorrangig
das Auftreten Murners als Prediger gegen die Reformation, nicht dessen Publizistik:

Ich forchte nur vnd das nit on vrsach / das er vns zi frisch vnd kiin sey / vnd werde kurtzab ein fewr nebe[n]
die Cantzel mache[n] lassen selbs predige[n] / mich mit dreyen worte[n] schweige[n] / nyderlegen /
gantzlich iberwinden / vnd on barmhertzigkeit von stund an verbren[n]en / ehe ich von der disputation oder
beschirmu[n]g recht erkalte / dan[n] die Helie®®” thiin jm nit anders®®8.

Wie wichtig seine Predigt als Ausdrucksmittel gegen die Reformation in StraBburg war, zeigt
sich auch in der Selbstverpflichtung, die er der Stadt gegeniiber eingegangen war, um nach der

Auflosung seines Klosters eine Pension ausgezahlt zu bekommen. Darin verpflichtete er sich,

1511. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner und die katholische Reform, S. 39. Sondheim, Moriz: Die dltesten
Frankfurter Drucke, S. 15ff. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 330.

%84 Vel. Roest, Bert: Franciscan Literature, S. 426. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner, S. 80. Walker, Richard
Ernest: Murner, Thomas (Art.). In: The Oxford Encyclopedia of the Reformation 3. New York/Oxford 1996,
S. 102. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 301. Seine Dichtungen und Predigten waren
verstindlich, anschaulich und eindriicklich gestaltet, um aufs Publikum einwirken zu kénnen, sie fullten auf der
franziskanischen Predigttradition. Mit seinen Moralsatiren kniipfte er an seine Predigten an. Vgl. Heger, Hedwig:
Thomas Murner, S. 301. Ukena, Peter: Murner, Thomas (Art.), S. 617.

%85 Vgl. Landmann, Florenz: Thomas Murner als Prediger, S. 359.

%86 Vgl. Peutinger an den Biirgermeister von Augsburg, 17.02.1522. In: Erich Konig: Konrad Peutingers
Briefwechsel. Miinchen 1923 (= Verdffentlichungen der Kommission fiir Erforschung der Geschichte der
Reformation und Gegenreformation. Humanistenbriefe 1), S. 363f. Kiinast, Hans-Jo6rg/Jan-Dirk Miiller: Peutinger,
Conrad (Art.). In: Neue Deutsche Biographie 20. Berlin 2001, S. 283.

%87 Heljen‘, bzw. ,Helgen® sind Heiligenbilder, mit dem Begriff kann aber auch die Kirchenfabrik bezeichnet
werden. Vgl. Follmann, Michael Ferdinand: Worterbuch der deutsch-lothringischen Mundarten. Leipzig 1909 (=
Quellen zur lothringischen Geschichte 12), S. 237. Martin, Ernst/Hans Lienhart: Worterbuch der Elsdssischen
Mundarten 1, S. 321. Da Capito zuvor von Murners Belohnung durch Heinrich VIII. berichtet hatte, unterstellte
er ihm hier, kduflich zu sein. Vgl. Capito, Wolfgang: An den hochwiirdigen fiirsten vnd herren Wilhelmen
Bischoffen zu StraBburg, fol. Gg4r.

988 Capito, Wolfgang: An den hochwiirdigen fiirsten vnd herren Wilhelmen Bischoffen zu StraBburg, fol. Gg4v.

200



»predigen, schreiben, dichten, drucken oder andrer gestalt wie das durch mich beschehen® zu
Lasten der Stadt StraBburgs oder ihrer Bevolkerung zu unterlassen®®’.

In Luzern wurde er nicht nur in das Franziskanerkloster aufgenommen, sondern auflerdem von
dem Ort als Pradikant angestellt. Dort war er ein so erfolgreicher Prediger, dass er wegen des
groBen Andranges von Zuhdrern dazu gezwungen war, draulen auf dem Fischmarkt zu

90 Aus seiner Luzerner Zeit sind drei seiner Predigten (in Teilen) bekannt, sie sind

predigen
iiberliefert in Form von zwei Schilderungen aus reformationsfreundlicher Perspektive®! sowie
als eine von ihm verdffentlichte Predigt, Die gottesheilige Messe von Gott allein erstiftet. Ihre
Verdffentlichung zeigt, dass es deutliche Ubereinstimmungen zwischen den Inhalten seiner
Predigten und Publizistik gab. Allerdings geht nur aus ihrem Titel hervor, dass es sich
urspriinglich um eine Predigt handelte®®?, die ,,den frommen alten Christlichen Bernern zii trost
vnd behilff gemacht / vnd zu Lutzern offenlich durch doctor Thomas Murner geprediget / vnd
mit dem woren gots wort befestiget. Der Titel legt zudem den Grund fiir ihre Publikation offen:
Um die genannten Berner erreichen zu konnen, reichte allein ein miindlicher Vortrag in Luzern
nicht aus. Inhaltlich wandte Murner sich in dieser Schrift gegen die fiinfte Schlussrede der
Berner Disputation zur Messe und thematisierte die Bestandteile der Messe, die er biblisch
belegte. Zur darin behandelten Predigt &uferte er sich jedoch nur im Allgemeinen, nicht
spezifisch in Hinblick auf seine eigene Titigkeit”-.

Dass die Predigt in seinem direkten Umfeld ein wichtiger Teil seines Engagements gegen die
Etablierung reformatorischer Lehren war, schilderte er selbst: Gegen die ,,newe lere” im
Luzerner Gebiet ,,hab ich mich, als ich hoff, frumlich gebraucht des ampts meiner predig, und
hab erweckt die gemut der christglaubigen mit allem fleiB3, das sie sich mit den vergalleten und
bittern gift des irthums nit beflecken****. In seiner Entgegnung auf Ziirichs Vorwurf, den Ort
geschmdht zu haben, ordnete er sein gesamtes Engagement gegen die Reformation durch seine

Tétigkeit als Prediger ein: Er habe ,,wie mir als einem predicanten geburet, wider das laster

%89 Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 84.

90 Vgl. Luzern an StraBburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 79. Heger, Hedwig:
Murners Sprache, S. 81. Der zentrale Fischmarkt war ein alter Gerichts-, Markt- und Versammlungsplatz. Vgl.
Rauschert, Jeannette: Herrschaft und Schrift. Strategien der Inszenierung und Funktionalisierung von Texten in
Luzern und Bern am Ende des Mittelalters. Berlin/New York 2006 (= Scrinium Friburgense 19; Diss. 2003), S. 59.
1 Auszug aus dem Tagebuch des Ziiricher Stadtschreibers Beyel, 20.02.1529. In Strickler Johannes (Hg.):
Actensammlung 2, S. 57. Myconius, Oswald: Commentarius de Tumultu Bernensium intestino 1528. In: Johann
Jacob Bodmer/Johann Jacob Breitinger (Hgg.): Historische und Critische Beytrage Zu der Historie der
Eidsgenossen 4. Zirich 1739, S. 117f. Myconius zufolge predigte Murner in der Zeit unmittelbar vor dem
1. Kappeler Krieg zweimal tiglich. Vgl. ebd., S. 117.

92 EBs fehlt der fiir Predigten charakteristische Rahmen aus Anrede, einleitendem und abschlieBendem
Segenswunsch, doch konnte der Predigtcharakter bei Lesepredigten auf dem Titelblatt festgelegt werden. Vgl.
Moeller, Bernd/Karl Stackmann: Stidtische Predigt, S. 232.

993 Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 1/16f.

9% Murner, Thomas: Ein warhaftiges Verantworten, S. 295.

201



unde die stinden geprediget und keine personen“”®. Ein Indiz dafiir, dass Murner seiner
Tatigkeit als Prediger eine groBe Bedeutung beimal, liefert ein Vergleich seiner beiden
Ausgaben der Akten der Badener Disputation. In der Auflistung, welche
Disputationsteilnehmer (mit Titeln und Funktionen) sich welchen Rednern angeschlossen
hatten, erscheint Murner in der deutschen Ausgabe mit seinen Doktortiteln und als ,,leBmeister
zu Lucern zun Barffissenn*®’®. Da Murner die Akten nur abdruckte, bestimmte er die
Beschreibung seiner Person nicht selbst. In der von ihm verantworteten lateinischen Ausgabe
ist die Liste ebenfalls enthalten. Dort erweiterte er seinen Eintrag um seine Funktion als
Prediger im Franziskanerkloster, sodass er u.a. als ,lector & concionator minor[um]*®’
erscheint. Von solch gezielten Bezugnahmen auf sein Amt als Prediger abgesehen spielte es fiir
sein publizistisches self-fashioning insgesamt aber nur eine untergeordnete Rolle.

Wihrend er fiir seine Publizistik kaum Legitimation aus seiner Betitigung als Prediger bezog,
berief er sich stiirker auf seine anderen geistlichen Amter, mit denen er betraut war. Dabei zeigt
sich ein Unterschied zwischen seiner Straburger und seiner Luzerner Zeit: Zwar konnte
Murner von Anfang an sein Engagement gegen die Reformation durch seinen geistlichen Stand
begriinden und innerhalb seiner Schriften als Kleriker auftreten, doch nahm er in Straburg
keine besondere Stellung als Geistlicher ein, die tiber seine Funktionen im Franziskanerkloster
hinausgegangen wéren. Er hatte sich vor 1520 selten iiber einen ldngeren Zeitraum vor Ort
aufgehalten, nach 1520 war seine Stellung in der Stadt problematisch. In Luzern hingegen stand
er als Seelsorger in stddtischen Diensten, wo er bald nach seiner Ankunft eine Anstellung erst
als Prediger und dann als Stadtpfarrer erhielt. Schon in seiner ersten deutschsprachigen
Publikation in der Eidgenossenschaft, Ein Brief, wies er sich gegeniiber den zwolf Orten, nicht
nur als Doktor und Franziskaner, sondern auch als ,,[euer] gnaden gewilliger diener vnd

“9%8 aus und erweiterte den Wirkungskreis seiner geistlichen Amter von Luzern auf die

Caplon
gesamte Eidgenossenschaft. Er konnte sich auf seine seelsorgerischen Funktionen und die
damit verbundenen Verpflichtungen berufen, um seine Publikation und Einmischung in die
religionspolitischen Angelegenheiten der Eidgenossenschaft zu legitimieren.

Die Ausdehnung seiner seelsorgerischen Pflichten auf einen groferen Zustidndigkeitsbereich

uber Luzern hinaus bildet ein wiederkehrendes Motiv in seinen Luzerner Schriften.

Dementsprechend stellte er sich in seinem Kalender etwa in den Dienst der acht

995 Murner, Thomas: Ein warhaftiges Verantworten, S. 302. In seinem Sendbrief zéhlte er sich zu den ,,Christlichen
predigeren®. Vgl. ders.: Ein send brieff, fol. Clv.

996 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. Qqg2r.

97 Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. a2v.

98 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 6.

202



christlichen 6rter / einer frommen loblichen vnd vralten eidtgnoschafft®” [...] deren ich von wegen
christlicher vereinigung miner gnedigen / glinstigen herre[n] der loblichen herschafft von Lutzern ein armer
diener bin / predicant / vnd verkiinder des wort gots / nach dem ware[n] rechte[n] versta[n]t der gantzen
gemeinen christenheit / vnd ein vnder hiirt / hieter vnd vorfechter / der obgenanten christlichen schefflin
des woren ober hiirten / mins gnedigen lieben herren vnd vatters. Herren Huge[n] Bischoffs zu Costnitz.

In Ubereinstimmung damit begriindete er den Kalender aus seiner priesterlichen
Verantwortung heraus: Er habe ihn erschaffen ,,[m]inen christlichen schefflin za warnung sich
vor denen wolffen dorin ersetzt zu hieten / den als lang sy vnderstond ketzer vnd boBwicht zu
pflantzenn als lang wil ich nimmermer vffhoren die frommen christen vor inen zu warnen / das
ich vor got / vnd pflichten mins ampts vnd entpfangener eeren schuldig bin za thun“. Am Ende
bezeichnete er sich nicht nur als Doktor und Barfiiler, sondern auch als ,Pfarrer in der
christlichen stat. Lutzern®!%%,

In dhnlicher Weise verfuhr er in dem Brief An die Fiirsuchtigen, worin er sich abschlie3end als
,Thomas Murner Barfusser ordens Doctor Parrer [sic/] zu Lutzernn vwer Gwilliger
Caplonn““!®! bezeichnete. Seine Stellung als Seelsorger betonte er hier in besonderer Weise,
womit er an den Kalender anschloss, auf den er sich bezog. Da er sich in diesem Schreiben an
das gesamte Luzerner Territorium wandte, erweiterte er erneut seinen Zustdandigkeitsbereich
tiber die Stadt Luzern hinaus, wobei er als ,euer Kaplan® eine besonders starke Verbindung zu
den von ihm angesprochenen Lesern aus dem Luzerner Territorium konstruierte. In dhnlicher
Weise bezog er in der Appellation Legitimation aus seinen kirchlichen Funktionen, um sich
gegen die Berner Disputation zu wenden: ,,antwurt ich fiir min person nit allein als ein

1002

seelsorger iiwerer gnaden underthonen ™", sonder auch als ein respondent und antwurter der

disputation z Baden gehalten*!%

. Sein Tun (und die Vero6ffentlichung der betreffenden
Schrift) stellte er als natiirliche Folge seiner klerikalen Aufgaben in Luzern dar.

Nach dem Ende seiner kontroverstheologischen Publizist war sein geistlicher Stand fiir sein
self-fashioning weiterhin von Relevanz. In dem ersten Brief, mit dem er sich wegen der
zwischenzeitlich eingestellten Pensionszahlung an die Stadt Stralburg wandte, versprach er:

1004

»ich wollte je bi priesterlicher ™" eeren gern alles das thun, was ich uch und ein ganzen statt

99 Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg, Solothurn sowie der Zugewandte Ort Wallis. Vgl. Murner,
Thomas: Kalender. Truffer, Bernard: Wallis (Art.). In: Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D7396.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].

1000 Murner, Thomas: Kalender.

1001 Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. a4v.

1002 Murner adressierte hier vorrangig die ,Herren‘, die an der Berner Disputation teilgenommen hatten, aber
ebenso ,alle Priadikanten und Seelsorger aller anderen Orte der Eidgenossenschaft’. Vgl. Murner, Thomas:
Appellation und Berufung, S. 744.

1003 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 744. Ebenso begriindete er sein (eigenstindiges) Handeln im
Sendbrief: ,,So ich aber irer gnaden hirt vnd geistlicher diener bin[n] / vnd ein antwurter der disputation vo[n]
Baden / weiB ich selb was ich thun sol vnd mir gebiirt.“ Ders.: Ein send brieff, fol. 14v.

1004 Nach seiner Riickkehr ins Elsass wurde er 1529 in Hagenau Prediger des dortigen Franziskanerklosters, was
jedoch auf Widerstand in der Bevolkerung stiel3, die um den Frieden innerhalb der Stadt fiirchtete. Ab 1533 wirkte

203



StraBburg wiBte zu gefallen sin und mir got und min gewissen nit verbat“!°>, Wihrend er zuvor
sein aktives Handeln aus seinem Stand heraus begriindet hatte, nutzte er ihn nun fiir ein

einschrinkendes Einversténdnis, sich mit der reformatorisch gesinnten Stadt zu verstandigen.

Indem er seine pastorale Funktion als Legitimation fiir seine Publizistik anfiihrte, ordnete er
seine kontroverstheologischen Schriften als Teil seiner seelsorgerischen Tétigkeiten ein und
stellte sich und seine Schriften in den Dienst seiner Leser als einer (konstruierten) Gemeinde.
Auch ohne explizite Hinweise trat er in allen seinen Werken in seelsorgerischer Funktion auf,
setzte er sich doch zu Gunsten seiner Leser gegen die als Ketzerei verworfene Reformation ein.
Wie in einer Predigt wandte er sich durch die dominante Verwendung des Deutschen an sein
laikales Publikum, um diesem theologische Sachverhalte zu erkliren!%%.

Deutlich stdrker als in Stralburg bezog Murner in der Eidgenossenschaft Legitimation aus
seiner Tatigkeit als Seelsorger insbesondere fiir sein iiberlokales Engagement. Wenn er sich
explizit als Seelsorger seines Publikums auswies, stellte er eine besonders enge Verbindung zu
seinem ihm rdumlich fernen Publikum her. Zu bedenken ist allerdings, dass er in Luzern in
stadtischen Diensten stand und mit dem Bewusstsein auftreten konnte, die religiosen Ansichten
des Ortes nach aulen zu vertreten. Dies war in Stral3burg nicht der Fall, wo Murner weder die
Haltung der Stadt noch seines Konventes vertrat. Dass ihm seine seelsorgerischen Aufgaben
zur Rechtfertigung als geeigneter erschienen als seine Zugehorigkeit zum geistlichen Stand im
Allgemeinen, zeigt sich daran, dass er sie in Luzern verstirkt heranzog, als er die Moglichkeit
dazu hatte. Diese sich andeutende Priaferenz stimmt mit seinem grundsitzlichen Verhalten
iiberein, sein Auftreten vorrangig von seinen eigenen Qualifikationen oder seiner personlichen
Motivation ausgehend zu begriinden und seine Rechtfertigungen nur auf seine Person zu

beziehen, ohne fiir andere Geistliche oder Kontroverstheologen zu sprechen.

7.3) Positionierung zur Kritik am Kirchlichen System
Sobald Murner als Monch, Prediger oder Seelsorger auftrat, wies er sich als Angehdriger des

kirchlichen Systems aus. Damit ergriff er nicht nur Partei fiir die Romische Kirche, sondern

er an der auBerhalb Oberehnheims gelegenen Johanniskirche als Pfarrer, Prediger und Seelsorger. Vgl. Iserloh,
Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 31. Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 250.
Smolinsky, Heribert: Murner, Thomas (Art.). In: Deutsche Biographische Enzyklopadie der Theologie und der
Kirche 2. Miinchen 2005, S. 961. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 306.

1005 Murner an den StraBburger Rat, 24.03.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 124. Spiiter
versprach er ,,bi priesterlichen eren vind wiirden®, sich wie abgesprochen vor dem Stra3burger Rat zu verantworten.
Murner an den Stralburger Rat, 16.04.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 299.

1006 Murner entsprach dem typischen Profil (kontrovers)theologischer Autoren von Religionspolemik: Die meisten
waren als Prediger und (katholische) Beichtviter mit alltdglichen Problemen der Seelsorge vertraut. Sie nutzten
ihre Streitschriften in aller Regel jedoch nicht als Medien der Seelsorge, sondern zur Unterweisung weniger
gebildeter Amtsbriider. Volkssprachliche Streitschriften befinden sich ,,im Grenzbereich zwischen Volkstheologie
und wissenschaftlicher Theologie®. Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 198.

204



bezog auBerdem Stellung zu allgemeinen Anklagen, etwa gegen Geistliche gerichtete
Missbrauchsvorwiirfe. Er bestritt nicht, dass es zu Recht angeprangerte VerstoBBe gebe und er
betonte, dass er durch seine Schriften niemandes Missbriuche verantworten wolle!®’.
Tatsdchlich hatte er selbst zuvor kirchliche Missstinde angeprangert, ohne jedoch ein
Reformprogramm zu entwerfen. Stattdessen hatte er seine deutlich formulierte Kritik, die sich
sowohl auf die Kirche als auch auf die Gesellschaft bezog, mit dem moralischen Appell zur
Umkehr verbunden. Allerdings waren fiir ihn bestimmte Aspekte auch weiterhin iiber jede
Kritik erhaben: Die Kirche als solche durfte ebenso wenig wie die darauf basierende ,Alte
Ordnung* angefochten werden'%%,

Murner formulierte seine Kritik wie auch andere Theologen (etwa Eck oder der pépstliche
Legat Campeggio' %) als Angehoriger des angefeindeten Standes und nicht aus einer externen
Perspektive heraus'®!’. Indem er selbst Reformen innerhalb der Kirche forderte, zu der er sich
bekannte und fiir die er sich einsetzte, konnte er entsprechende Angriffe relativieren, da er den

Reformbedarf als bekannt und anerkannt auswies'?!!. Durch seine eigene Standeszugehorigkeit

konnte er zudem die Kritik gezielt als Beschuldigter aufgreifen und widerlegen:

Meinent sy aber dz die geystlichen vsserthalb des glaubens betrogen handt / worum zeigen sy das nit
artickels wil an so kan man dz verantwurten. Jch sag aber fiir min person hab ich jemants in falscher
geystlicheit betrogen so bin[n] ich selber auch betrogen worden / den[n] ich hoff was min geistlicheit betrifft
die sige gerecht / from[m] / Christlich da durch ein mensch mit [der] barmhertzigkeit gots mag ewig selig
werden / vnd wils nit da fiir haben dz wir in vnser geystlicheit jemats betrogen haben / wen[n] wir nur
vnsere reglen gehalten hetten als sy erstifftet weren!?!2,

1007y g], Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 174.

1008 v o] Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 302. Konneker, Barbara: Thomas Murner, S. 28. Smolinsky, Heribert:
Thomas Murner, S. 92. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 363.

1009y o], Iserloh, Erwin: Johannes Eck (1486-1543). Scholastiker, Humanist, Kontroverstheologe. Miinster 19852
(= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 41), S. 23. Miiller, Gerhard: Die
romische Kurie und die Reformation 1523-1534. Kirche und Politik wihrend des Pontifikates Clemens® VII.
Giitersloh 1969 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 38), S. 37.

1010 Muyrners Familie war selbst vom Fehlverhalten einiger Geistlicher betroffen: Seine Schwester Anna war 1509
von Friedrich von Beyern (Sohn des vorherigen Straburger Bischofs und Kaplan an Alt Sankt Peter) entfiihrt und
entehrt worden. Thr Bruder Johannes hatte diesen offenbar erfolgreich verklagt. In den Jahren 1519-1522 kam es
zu einer weiteren Auseinandersetzung zwischen Johannes und zwei Chorherren des Jung Sankt Peter-Stifts, den
Briidern Cosmas und Johann Andreas Wolff. Diese hatten sich gebriistet, eine weitere Verwandte Murners (wohl
eine Nichte) zu entwiirdigen. Es folgte ein auch handgreiflich ausgetragener Konflikt mit mehreren Beteiligten.
Infolge der Auseinandersetzung wurde Johannes exkommuniziert und musste zeitweilig sein Biirgerrecht
aufgeben. Thomas war an der Auseinandersetzung anscheinend nicht beteiligt, doch wandte er sich 1521 in dieser
Angelegenheit (ohne Wissen seines Bruders Johannes) an den Rat. Vgl. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de
Sébastien Brant, S. 43. Rott, Jean: Pfaffenfehden und Anfinge der Reformation in Stralburg. Die Streitigkeiten
des Johannes Murner mit den Briidern Wolff und dem Jung Sankt Peter-Stift daselbst (1519-1522). In: Kaspar
Elm/Eberhard Gonner/Eugen Hillebrand (Hgg.): Landesgeschichte und Geistesgeschichte. Festschrift fiir Otto
Herding zum 65. Geburtstag. Stuttgart 1977 (= Verdffentlichungen der Kommission fiir geschichtliche
Landeskunde in Baden-Wiirttemberg Reihe B 92), S. 280-293. Akten zur Auseinandersetzung Murners mit den
Briidern Wolff finden sich in IT 17,1 (Archives de la Ville et de I’Eurométropole de Strasbourg): Streit zwischen
Johannes Murner und den Gebriidern Wolff, 1519-1522.

1011 Murner zéhlte etwa Gelehrte auf, die vor Luther und ,trefflicher* kirchliche Missstinde angeprangert hitten.
Vgl. Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 195.

1012 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. E2v.

205



Indem er ein systemkonformes und frommes Verhalten fiir sich beanspruchte, fiihrte er sich als
Gegenbeispiel an, um die pauschalen Vorwiirfe zu widerlegen, ohne aber tatsdchliches
Fehlverhalten zu entschuldigen. Die genannte Moglichkeit des Betrugs flihrte er als abwegig
vor, die dadurch keiner weiteren Widerlegung bedurfte.

In Hinblick auf bestimmte reformatorische Kritikpunkte, denen er grundsétzlich zustimmen
konnte, relativierte er sein Einvernehmen und ging nédher auf'sie ein. Er bekannte etwa, dass der
Ablass!®® | von den Rémeren schentlich vnd lesterlich ist miBbrucht worden*, doch gab er
ebenso zu bedenken, dass Missbrauche die Falschheit des Glaubens weder zeigen noch
bezeugen wiirden. In Kontrast dazu stellte er die Reformation in Bern, deren Missbrauche
schlimmer wogen als die der ,Ablasskrdmer‘, die mit dem Ablass zumindest gute Intentionen
verbunden hitten. Der ,Neue Glauben‘ hingegen sei sowohl falsch als auch ein kriminelles
Werk!%%, Bereits in StraBburg hatte er die Ansicht vertreten, dass die gute Intention im
Gewihren des Ablasses einen Betrug ausschlieBe!'>. Indem Murner die Missbrauchsvorwiirfe
aufgriff, die den Kern der Romischen Kirche betrafen, diese diskutierte und schlieBlich
widerlegte, anstatt sie direkt zu verwerfen, signalisierte er Gespriachsbereitschaft gegentiber
allen, die die entsprechende Kritik teilten. Er lieB sich beispielsweise auf Uberlegungen ein,
was geschehen sollte, wenn der Papst Unrecht habe oder tatsichlich bdse sei'®!. Solche

Uberlegungen konnte er anstellen, weil der Papst nicht als unfehlbar galt'®” und seine

1013 Ablasspredigten waren fiir Murners Wirkstitten von unterschiedlicher Bedeutung: Der St. Petersablass wurde
im Elsass nicht verkiindet. Ablasse wurden 1517/18 zu Gunsten des drtlichen Waisen- und Blatternhauses gewéhrt,
vollkommene Jubildumsablisse gab es erstmals Ende des 15. Jahrhunderts. In der Eidgenossenschaft predigte der
Mailénder Franziskanerobservant Bernhardin Sanson ab 1518 im pépstlichen Auftrag den Ablass zu Gunsten des
Petersdomes. In der zur Mainzer Kirchenprovinz gehdrigen Ostschweiz (Bistiimer Chur und Konstanz) galt jedoch
die Ablassbulle des Albrecht von Brandenburg, es hitte keine weitere Ablassmission erfolgen diirfen. Wéhrend
Sansons Predigt in der Westschweiz zogerlich zugelassen wurde (es existierten bereits stddtische Ablésse, die
Bevolkerung war arm und der Verwendung der Ablassgelder wurde misstraut), predigte er im Gebiet des Bistums
Konstanz ohne bischofliche Erlaubnis. Nach einer Beschwerde der Tagsatzung (Mérz 1519 in Ziirich) bei Papst
Leo X. wurde Sanson zuriick nach Rom gerufen. Vgl. Pfleger, Luzian: Kirchengeschichte der Stadt Strassburg im
Mittelalter. Kolmar 1941 (= Forschungen zur Kirchengeschichte des Elsass 6), S. 195f. Winterhager, Wilhelm
Ernst: Die Verkiindigung des St. Petersablasses in Mittel- und Nordeuropa 1515-1519. Politische Bedingungen
und Konsequenzen. In: Andreas Rehberg (Hg.): Ablasskampagnen des Spatmittelalters. Luthers Thesen von 1517
im Kontext. Berlin/Boston 2017 (= Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 132), S. 580-582/587f.
1014 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. H1vf. Die Differenzierung von gebilligter Kritik an Fehlverhalten und
unzuldssiger Kritik an zentralen Punkten der Religion findet sich auch bei anderen Kontroverstheologen. Vgl.
Jancke, Gabriele: Patronage, Freundschaft und Feindschaft unter Gelehrten im 16. Jahrhundert — Religidse
Kontroversen in sozialen Beziehungen und iiber soziale Beziehungen: Johannes Cochldus (1479-1552). In: Karl-
Heinz Braun/Wilbirgis Klaiber/Christoph Moos (Hgg.): Glaube(n) im Disput. Neuere Forschungen zu den
altglaubigen Kontroversisten des Reformationszeitalters. Miinster 2020 (= Reformationsgeschichtliche Studien
und Texte 173), S. 178.

1015 gl, Murner, Thomas: Ob der Kiinig vB engelland ein lugner sey, S. 73.

1016 o], Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 28/35.

1017 Weil das von Paulus entworfene Idealbild eines Bischofs auf Erden unerreichbar sei, hitten alle Bischofe ihre
Fehler. Vgl. Murner, Thomas: Ob der Kunig vB engelland ein lagner sey, S. 69. Das Unfehlbarkeitsdogma in
Glaubens- und Sittenfragen wurde erst auf dem 1. Vatikanischen Konzil (1870) aufgestellt. Vgl. Winkler, Gerhard
B.: Das Papsttum. Entwicklung der Amtsgewalt von der Antike bis zur Gegenwart. Innsbruck 2002, S. 103/107f.

206



Fehlbarkeit zeitgendssischen Vorstellungen entsprach!®!%, Sollte ein Papst wirklich bése sein,
»sollent wir vnf billich mit leib vnd git wider in sperren / das wir vnsere selen retten vnd
vatterlichen glauben®. Allerdings sehe er keine Moglichkeit, dass ein Papst in Glaubensdingen
frevelhaft sein konne. Fehlverhalten auf3erhalb des Amtes schloss er nicht aus, enthob sich aber
eines Urteils dariiber'®®. Die Institution des Papsttums bleibe von individuellen Fehlern oder
Missbriuchen der jeweiligen Amtsinhaber unberiihrt!®?’. Insgesamt nutzte er solche

Gedankenginge zur Bestédtigung des Status quo: Das Papsttum an sich blieb unantastbar, liefl

1021

sich dessen Stiftung doch aus dem Evangelium belegen'”~', war dementsprechend von Christus

1022 t1023

selbst gestiftet worden'"“~ und als ,Oberkeit unseres Glaubens® von ,jedermann‘ anerkann

Doch obwohl er sich mit Missbrauchsvorwiirfen auseinandersetzte, betonte er, dass das ,,weder
miinch noch pfaffen noch niemans anders zu verantwurten dieser deiner [d.i. Luthers K.H.]

oder andrer anklag® berechtigt sei, weshalb er ,,solches dem Concilio / oder Keiserlicher vnd

«1024

Hispanischer maiestat tich zu vereinigen anheimstellte. Um Unruhe und Aufstinde zu

vermeiden, miisse eine Reform durch die legitime Obrigkeit umgesetzt werden!%?.

Dementsprechend forderte er seine Leser dazu auf, sein Schreiben nicht anders zu verstehen,

1018 Vg, Leppin, Volker: Papst, Konzil und Kirchenviter. Die Autoritétsfrage in der Leipziger Disputation. In:
Markus Hein/Armin Kohnle (Hgg.): Die Leipziger Disputation 1519. 1. Leipziger Arbeitsgesprach zur
Reformation. Leipzig 2011 (= Herbergen der Christenheit. Jahrbuch fiir deutsche Kirchengeschichte. Sonderband
18), S. 121. Das Papsttum wurde bereits seit dem Mittelalter ambivalent als Oberhaupt der Christenheit und als
Ursprung allen Lasters bewertet. Uberlegungen, dass auch ein Papst ein Ketzer sein konne, waren schon angestellt
worden, noch bevor Wilhelm von Ockham Anfang des 14. Jahrhunderts den Papst als solchen identifiziert hatte.
Vgl. Miethke, Jiirgen: De potestate papae. Die pépstliche Amtskompetenz im Widerstreit der politischen Theorie
von Thomas von Aquin bis Wilhelm von Ockham. Tiibingen 2000 (= Spétmittelalter und Reformation. Neue
Reihe 16), S. 271. Miiller, Harald: Das Papsttum. In: Johannes Fried/Olaf B. Rader (Hgg.): Die Welt des
Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahrtausends. Miinchen 2011, S. 448.

1019 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 11f. Schon zuvor hatte Murner als Gemeinplatz formuliert:
,Darumb ich vns dir zi verston gib in der gestalt / warin der babst sich etlicher ding vnderziihet den glauben nit
berierent / sunder milbruch were / wellent wir dar von niit geret haben / dan wir vermeinen er wil} sich selb zl
verantwurten / wa aber wir vind vnser gelaub in seiner personen geletzet wurt / so das eins deils vnf alle betriffet /
kiinnent vnd mégendt wir das nit erleiden / sunder werden genottrengt das z{i verantwurten.* Ders.: Eine christliche
und briederliche ermanung, S. 85.

1020 'y gl, Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 162f.

1021 Dieser Nachweis ist ein zentraler Punkt seiner Schrift Von dem Papsttum. Sein Schwerpunkt lag auf der
Schliisselstelle Mt 16,18, auf der der papstliche Primatsanspruch griindet. Vgl. Murner, Thomas: Von dem
babstenthum, S. 16/30. Vgl. Miiller, Harald: Das Papsttum, S. 448.

1022 g, Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 16

1023 Das ,,Bapstenthum ist ein oberkeit unsers glaubens, als biB her von jederman ist erkent und verjehen [bejaht
K H.] hat, und 1aB3 mich wenig irren, daz ir sagen, er hab sich als ein tiran in solch oberkeit selb ge[t]rungen®.
Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 162.

1924 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 67. Von der Tendenz her #hnlich: ,,Und zilletst
unsere spen zU setzen heim gemeiner christenheit, ein rechtlichen spruch darumb z{ erwarten, und den selben z
ston. Habent unB auch der rdomschen myBbruch gar niit wellen beladen, noch die selben verantwurten.* Ders.: An
den grofBméichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 196.

1025 V], Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 40. Smolinsky, Heribert: Thomas Murner,
S. 89. In An den Adel widmete er sich (in Auseinandersetzung mit Luther) ausfiihrlich der Konzilsthematik. Die
Gewalt, ein Konzil einzuberufen, lag nach Murner allein bei dem Papst als Obrigkeit, wohingegen die Christen als
Untertanen ihre Anliegen vortragen und ein Konzil somit nur begehren koénnten. Vgl. Murner, Thomas: An den
gromachtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 190-197.

207



als dass die ,Hochverstindigen‘ mit Hilfe seiner Schriften und der gegnerischen Gegenreden
zu einer ,wahrhaft christlichen® Einsicht gelangen konnten!?S. Insgesamt #uBerte er die
Zuversicht, dass es auch im Sinne des Kaisers seli, ,,daz ein concilium werd zt besserung und
reformation der cristenheit, mit sampt dem willen unserer durchliichtigen churfiirsten, fiirsten
und herren, geistlichen und weltlichen, es werd mit fiiglichen mitlen wol durch sie erfordert on
alle uffriir und einicherlei bezwangnil der underthonen*!%?’. In seiner Ansicht, dass nur ein
Konzil verbindliche Entscheidungen treffen konne, entsprach er der Haltung, die auch andere
Theologen vertraten und fiigte sich mit der wiederholten Konzilsforderung in ein gingiges
zeitgendssisches Argumentationsmuster ein!%%,

Der Verweis auf die Entscheidung durch ein kiinftiges Konzil gab ihm zudem die Moglichkeit,
Missbrauchsvorwiirfen ohne Konsequenz zuzustimmen, etwa in Anbetracht des zu hiufig als
Strafe verhiingten Kirchenbannes!'??. Die Méglichkeit, sich in Ubereinstimmung mit Luther zu
zeigen — ,ich will dir es aber zu geben / das fil miBbruchs in der heiligen christlichen kirchen
sei“!®% _ ergab sich daraus, dass es sich um keine neuen Kritikpunkte handelte. Die
Konzilsforderung nutzte er aber auch dazu, die Diskussion um Luther auszusetzen und de facto
zu verwerfen: Murner pladierte etwa dafiir (,,Allein verfecht ich das und begere mitler zeit*),
dass Luther nicht gestattet werde, ,,unseren glauben zu letzen, alB er gethon hatt, und sol billich

seine lere nit glaubwiirdig erkant werden, bi8 zi uBtrack der sachen vor dem concilio“!®!, da

Menschen aus Luther sprichen!®? und nicht Christus.

1026 Vo], Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142.
1027 Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 192. Dem Einwand, dass der Papst
die Klagen ignorieren konnte, begegnete er mit der abschligigen Feststellung, dass in dem Falle ,,mdcht billicher
wider in mit sicherheit geklaget werden, dan jetz unsicher prophetiert.” Ebd.
1028 Vol. Immenkdotter, Herbert: Reichstag und Konzil. Zur Deutung der Religionsgespriche des Augsburger
Reichstags 1530. In: Gerhard Miiller (Hg.): Die Religionsgespriche der Reformationszeit. Giitersloh 1980 (=
Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 191), S. 18. Die konziliare Idee wurde als strategisches Mittel
eingesetzt, das ,,zwar immer wieder in die Diskussion eingebracht wurde, das aber gleichwohl von keiner der
beteiligten Parteien wirklich gewollt bzw. nur in einer bestimmten Deutung akzeptiert wurde. Sein offensichtlicher
Vorteil lag in einer partiellen Akzeptanz bei den verschiedenen Parteien, ohne dal3 es jemals in letzter Konsequenz
als Losungsmittel gepriift worden wire.* Hinter der Konzilsforderung stand die Uberzeugung, dass nur durch ein
Konzil eine Kirchenreform tiberhaupt moglich war, sodass sich zundchst Gegner und Anhénger Luthers in dieser
Forderung auf den ersten Reichstagen einig waren. Zwischen 1522 und 1530 war sie als stereotype juristische
Formel erhoben worden. Politische oder nur lokale Losungen waren fiir die Vertreter der Romischen Kirche keine
Option. Sie erachteten ,,jede Art der autonomen Bestimmung der Konfession fiir undenkbar und keinesfalls als
dauerhafte Losung*. Schulze, Winfried: Zeit und Konfession oder die Erfindung des ,Temporisierens‘. In: Arndt
Brendecke/Ralf-Peter Fuchs/Edith Koller (Hgg.): Die Autoritit der Zeit in der Frithen Neuzeit. Berlin 2007 (=
Pluralisierung & Autoritit 10), S. 338f/346. Vgl. Heckel, Martin: Das Konzil im theologischen und politischen
Ringen, S. 264. Jedin, Hubert: Ekklesiologie um Luther. Berlin 1968 (= Fuldaer Hefte 18), S. 16.
1029y gl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 151f.
1030 g, Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 39.
1031 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S.154.
1032 Murner bewertete Luthers Missbrauchsvorwiirfe gegen den Papst und die Kardinéle zu Rom, die Fugger in
Augsburg sowie den Stralburger Bischof und dessen Domherren als von Menschen an Luther herangetragen, die
sich eine Erneuerung oder ein Konzil wiinschten. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und
Predigen, S.154/169.

208



Insgesamt fillt auf, dass Murner die Missbrauchsvorwiirfe ausfiihrlicher in seinen anonymen
Schriften diskutierte als in seinen spdteren Publikationen. In seiner Polemik sowie seinen
eidgenodssischen Publikationen iiberwog die Klage {iber das Fehlverhalten der Anhénger der
Reformation gegeniiber der Romischen Kirche!®?. Zur Einhegung der Missbrauchsvorwiirfe
setzte Murner der feindlichen Kritik am Verhalten von Vertretern der Romischen Kirche seine

eigene Kritik an den Taten der Anhénger der Reformation entgegen.

In Murners Umgang mit der reformatorischen Kritik am bestehenden kirchlichen System
spiegelt sich seine eigene Einordnung in dessen Strukturen. Insbesondere wenn er sich selbst
als Gegenbeispiel anfiihrte, auf den Kritik nicht zutrdfe (ohne tatsédchliches Fehlverhalten zu
entschuldigen), verortete er sich demonstrativ als von den Anschuldigungen Betroffener.
Zentral flir seinen Umgang mit den Vorwiirfen war zudem seine Ausrichtung auf die ,Alte
Ordnung‘, die kirchliche Autoritdt und ihre Entscheidungsgewalt, die sich etwa in dem
wiederkehrenden Hinweis auf einen noch ausstehenden Konzilsentscheid spiegelte. Murner
fiigte sich in die allgemeine Konzilsforderung ein und nutzte sie dazu, unverbindliche
Zugestdandnisse zu machen und einige seiner Aussagen zu relativieren. Nichtsdestotrotz vertrat
er seine eigenen Ansichten als korrekt und im Sinne der Romischen Kirche, ohne sich jedoch
direkt auf kirchliche Urteile zur Reformation und ihren Vertretern zu beziehen.

Obwohl in seinem Umgang mit den Missbrauchsvorwiirfen von Relevanz war, dass er selbst
dem geistlichen Stand angehdrte — auch in Hinblick auf das theologische Fachwissen, aus dem
er in seinen Reaktionen schopfen konnte —, ordnete er sich kirchlichen Obrigkeiten nie von
Amtswegen unter, beschrinkte sein Bekenntnis zur Romischen Kirche also nicht auf seinen
Stand. Stattdessen vertrat er seine eigenen Ansichten als Gemeinplitze, er zeigte sich als Teil
der Glaubensgemeinschaft und als jemand, dem die kritisierten Fehlentwicklungen und

Fehlverhalten Einzelner ebenso missfielen wie anderen.

7.4) Theologische Argumentation

Ein zentraler Aspekt in Murners self-fashioning als Theologe war seine Befahigung, als solcher
zu argumentieren, aus spezifischem Fachwissen zu schopfen und sich somit als Experte
auszuweisen, wohingegen er Laien und Gegnern die entsprechenden Kompetenzen absprach.
Dabei hatte die reformatorische Forderung nach einer biblischen Argumentation und die daraus
folgende Ablehnung weiterer Quellen Einfluss auf die Reaktionen Murners und anderer

Kontroverstheologen. Falls sie nicht auf die Forderung nach dem Schriftbeweis reagierten,

1033 Vgl zB. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 822f. Ders.: Kalender. Ders.: Von dem grossen
Lutherischen Narren, V. 2849-2868.

209



riskierten sie, ihre Wirkungsabsichten von Anfang an zu gefdhrden, weil ihre Argumentation
als (biblisch) unbegriindet hitte verworfen werden konnen!®*4 doch hitte eine rein
schriftbasierte Begriindung den Eindruck erwecken kénnen, sich dieser Forderung zu beugen.
Dementsprechend waren Kontroverstheologen gezwungen, sich mit dem Stellenwert der Bibel
auseinanderzusetzen. Tatsdchlich gab es ,.kaum eine kontroverstheologische Arbeit, die nicht

1035

an irgendeiner Stelle iiber das Verhéltnis von Schrift und Tradition™™° sowie iiber die Autoritét

der Kirche in ihrer Beziehung zur Bibel in irgendeiner Weise reflektiert hitte!9®,
Kontroverstheologen schopften in ihrer Argumentation weiterhin aus den fiir sie vollkommen
akzeptablen und wichtigen Quellen neben der Bibel, eine ausgefeilte Methodologie entwickelte

1037 auch Murner nicht.

in den 1520er Jahren jedoch kaum einer von ihnen
Insgesamt gab es ,,unter dem Druck der reformatorischen Prinzipien so etwas wie einen ,Zwang
zum Schriftgebrauch*“!%*®, Murner nahm Ansto an dem alleinigen Schriftbeweis, der etwa in
der Ausschreibung zur Berner Disputation festgelegt wurde!®’. Die ,ketzerischen Feinde*
hitten ,,falsch und erdicht gotswort, unsere lesterung, falsch prediger, thadtlich handlung,
lipliche gefengknif3, schmachbiechlin, liedlin, gsang, spruch etc., stelen, rauben, brennen, disse
eerlosen woffen handt biBhar-zi unserm undertrucken unsere ketzerische find wider uns

gebrucht* und wiirden ,uns‘ nun ,,allein daz waffen der biblischen gschrifft* bestimmen. Aber

wir werdent daz gar wenig thtin, sonder wellent vns noch andrer (nit eerloser woffen wie sy) gegen inen
gebruchen, als da sint worhafftig historien, kundtschafft der gantzen christlichen kirchen, der concilien,
offenbarung des heyligen geists, anzeigung der alten frommen lieben heyligen lerern, lang gebruchte
gwonbheit der kirchen etc. wunderzeichen, z{ bestetigung unsers glaubens beschehen!%40,

1034 Fabri riet etwa 1536 in Vorbereitung eines Konzils von einer scholastischen Argumentation ab, weil diese von
den Lutheranern abgelehnt werden wiirde. Stattdessen empfahl er die Konzentration auf eine biblische
Argumentation. Vgl. Smolinsky, Heribert: Kirchenviter und Exegese in der frithen rémisch-katholischen
Kontroverstheologie des 16. Jahrhunderts. In: David C Steinmetz (Hg.): Die Patristik in der Bibelexegese des
16. Jahrhunderts. Vortrége, gehalten anldBlich eines Arbeitsgespriaches vom 20. bis 23. Mérz 1994 in der Herzog-
August-Bibliothek. Wiesbaden 1999 (= Wolfenbiitteler Forschungen 85), S. 90. Viele Reformatoren bezogen
Kirchenviter und kirchliche Tradition in ihre Argumentation mit ein, was Eck kritisierte. Vgl. Rischar, Klaus:
Johannes Eck als Polemiker, S. 67f.

1035 Grundsitzlich ist es #uBertst problematisch, von der Einheit der theologischen Uberlieferung bis zur
Reformation auszugehen. [...] Die Einheit der Tradition ist ein Produkt der Reformation, ein Ergebnis des
reformatorischen Traditionsbruchs. Sie findet ihre Begriindung also im reformatorischen Gestus der Abwendung
vom Uberkommenen durch den Rekurs auf eine urspriingliche, der Uberlieferung zeitlich vorausliegende
normative Quelle.* Sandl, Marcus: Martin Luther und die Zeit der reformatorischen Erkenntnisbildung, S. 383.
1036 Smolinsky, Heribert: Streit um Exegese?, S. 358f. Nur wenige Kontroverstheologen erachteten einen alleinigen
Schriftbeweis als ausreichend. Vgl. ders.: Schrift und Lehramt. Weichenstellungen in der romisch-katholischen
Kirche des 16. Jahrhunderts. In: Theodor Schneider/Wolfhart Pannenberg (Hgg.): Verbindliches Zeugnis 3.
Schriftverstindnis und Schriftgebrauch. Freiburg i.Br./Géttingen 1998 (= Dialog der Kirchen 10), S. 211f.

137 Vgl. Smolinsky, Heribert: Kirchenviter und Exegese, S. 82.

1038 Smolinsky, Heribert: Kirchenviter und Exegese, S. 72

1039 Vgl Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 842. Die Heilige Schrift war als einzige maBgebliche
Diskussionsgrundlage festgesetzt worden. Alles, was auf Grundlage der Heiligen Schrift bewiesen worden war,
sollte allgemeine Anerkennung finden. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 127.

1040 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 842. Andernorts zihlte er Quellen und reformatorische Einwinde
dagegen als Nachweis auf, dass sich Zwingli und ,alle Lutherischen‘ Gegenbeweisen verweigern wiirden. Vgl.
ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 289f. Den Bernern warf er vor, ,,das sy allein by dem geschribbnennen

210



Indem er die positiv bewertete Vielfalt der von der Romischen Kirche anerkannten Quellen den
negativ charakterisierten ,Waffen® der Reformatoren gegeniiberstellte, wertete seine Position
qualitativ auf, er suggerierte, dass seine Haltung mit diesen Quellen konform sei. Zudem seien
weitere Quellen neben der Bibel notwendig, da ,,Christus hat nie kein buch geschriben®. Daraus
folgt Murner: ,,so hor ich wol, wo kein buch wer geschribben worden, so hettendt die christen

1041

niit gehebt, doruff sy sich hetten dorffen* stiitzen'®*'. Diese Begriindung war v.a. fiir

Glaubensgrundsitze relevant, die nicht biblisch fundiert waren, z.B. die Wesensdhnlichkeit von
Gott und Jesus oder die Jungfriulichkeit Mariens'%*.

Schon friih hatte Murner auf die Notwendigkeit weiterer Quellen hingewiesen: Luther hatte er
anheimgestellt, zu ermessen, welche Folgen sich aus dem Bruch mit ,,von den heiligen véttern
bruchBweil}* iiberlieferten Grundsétzen und Verhaltensweisen wie dem Kreuzzeichen oder dem
Beten zur aufgehenden Sonne ergeben kdnnten. ,,Darumb ich dich von hertzen bit / von disen

schmachworten'%*?

abzuston / vnd wiltu vnB mer die worter Cristi fiirhalten / so giin vn doch
das er vnf} gegiinnet hat / daz er vnser aller cristus vnd her sey / vnd nit dein allein / die worter
luten vnserthalben schmehelich / vnd deinethalben freuel vnd vermessenlich.” Zudem diirfe
Luther weder geistliches noch kaiserliches Recht heranziehen, wenn er dieses verwerfe, zumal
es laut beider Rechte eine 16bliche und ehrliche Gewohnheit sei, sich an wirksame Gesetze zu
halten. Sich allein an die Schrift zu halten sei nur dann billig, wenn Briauche oder andere
Schriften dieser widersprichen!'®*. Gleichzeitig lehnte er eine Vereinnahmung der Schrift

durch Luther und dessen Anhdnger ab, was er auch an anderer Stelle deutlich machte:

den wir z gleicher weifl vermeinen, das wir unsere artikel, so wider sich seint, auch ufl dem heiligen
ewangelio ziehen, unnd gleich so wol gern behalter und liebhaber des ewangeliums wolten erfunden werden
alB yr. Da bei auch zi verston geben, das {iwere leren, so wir dem gelauben widerwertig achten, nit in dem
ewangelio standen, noch darul mégen gezogen werden, ir uch darumb des ewangeliums wider unf nit za
beriemen haben biB z{ usspruch der sachen und des sententz'%%,

Mit seinem personlichen (als Gemeinplatz postulierten) Bekenntnis zur Giiltigkeit der
genannten Quellen verbunden war das Bekenntnis zum darauf fundierten Glauben und damit

zur Romischen Kirche. Er zeigte sich im Konsens mit dieser und bestdtigte damit seine Position.

Trotz seines Plddoyers gegen den alleinigen Schriftbeweis war auch fiir Murner die Bibel mit

Abstand die wichtigste Argumentationsgrundlage. Seine biblische Argumentation setzte er

[sic!] gots wort wellent bliben / vnd die vnderwisung des gesandte[n] heyligen geysts nit annemen / auch die
wunder werck von gott zu bestetigung vnsers glaubens gethon®. Ders.: Ein send brieff, fol. Elr.

1041 Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 848.

1042 gl. Murner, Thomas: Ob der Kiinig vB engelland ein lugner sey, S. 115.

1043 T uther habe ,an vielen Orten® gesagt, dass man eher dem Evangelium und dessen Worten glauben solle als
einem Brauch. Vgl. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 48.

1044 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 49.

1045 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 144.

211



insgesamt niedrigschwellig an: Fiir gewohnlich paraphrasierte er die jeweils relevanten
Bibelstellen auf Deutsch!®*® und gab sie in seinen deutschsprachigen Schriften nie nur auf
Latein wider, sodass er weder Latein- noch explizite Bibelkenntnisse bei seinen Lesern
voraussetzte. Er verfuhr, wie bei einer Predigt: Er vermittelte seiner Gemeinde (von Lesern)
auf verstidndliche Weise die Botschaft Gottes, was auf Grund der Sprachbarriere andernfalls
unmdglich gewesen wire!%7.

Der Riickgriff auf die Schrift diente ihm dazu, seinen Widerspruch zu formulieren und das
Vorgehen seiner Gegner zu delegitimieren. Im Bewusstsein, dass seine eigene Lesart die
richtige sei, konnte er feststellten, dass ,,ich kann es niendert finden®, dass auBer Petrus ein
weiterer Apostel die Schliissel zum Himmelreich empfangen habe. Danach forderte er Luther

«1048 und

auf, ihm das ,,in géttlichen biecheren* zu zeigen, ,,so wyl ich mich lassen weisen
beschridnkte somit die Diskussion um das sola scriptura-Prinzip auf eine Textstelle im
Zwiegespriach zwischen sich (als Anonymus) und Luther — also auf eine (fiir seine Leser nicht
ersichtliche) Auseinandersetzung zwischen Theologen. Dabei wandte er den Schriftbeweis
gegen Luther und machte deutlich, dass dieser keinen solchen Nachweis erbringen kénne!%%’.

Mit einer dhnlichen Aufforderung ging er spiter noch weiter, als er sich gegen den Vorwurf zur
Wehr setzte, fiir Geldzahlungen das Evangelium anzufechten. Seine Ausfiihrungen zur

biblischen Begriindung der Eucharistie schloss er mit einer grundsitzlichen Erklarung:

Ich gloub den worten Christi, dem doch die vnuerstendigen prediger mdchten eere geben, das er worhafftig
were, ob sy es schon nit verstiinden. Ist das das euangelium widerfechten, al} sy den gemeynen Christen
man mit der vaworheit bericht haben, das geb ich allen gelorten zu erkennen. [...] Dorum wer von mir vB
gibt, das ich mein lebtag jn geschrifften oder mit worten das euangelium ie widerfochten hab, der lugt mich
an alB ein meyneidiger erloser boBwicht, er zeige dann solches an vnd bring es v{f mich, vnd sindt solche
predicanten, die das von mir vl3 geben worhafftig vnd habent einen tropffen der frumkeit jn jn,

so berufe er diese Pradikanten auf den nichsten Reichstag, wo ,,ich mein christliche leren wor
machen [wil]* und den Vorwiirfen mit Gottes Hilfe vor unparteiischen Richtern begegnen
werde. Wenn sie aber nicht kdmen, sei es offensichtlich, dass ,,ir euangelium, wie sy es
predigen, nicht iiberall vertreten werden solle, obgleich sie Anhédnger hitten, denen ,,sy
bereden, was sy wellen*!%°. In Anbetracht der schwerwiegenden Anschuldigung, gegen die er
sich wandte, entwarf er ein Szenario zur grundsitzlichen Klarung dieser Angelegenheit durch
Gelehrte sowie auf einem Reichstag im offiziellen Rahmen. Wie schon zuvor schloss er dabei

Laien als Richter iiber die Frage der ,richtigen® Schriftauslegung aus.

1046 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 148.

1047y g], Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 54. Ders.: Die gottesheilige Messe, S. 16.
1048 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 31.

1049 Zwingli warf er spiter vor, dass es sein Vorgehen gegen die Franziskaner als ,aus dem hellen Gotteswort
erlernt’ legitimieren wiirde, als ob die Franziskaner so groe Ubeltiter wiren, dass Gott ohne alle Gerechtigkeit
gebote, sie auszuloschen. Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 294.

1050 Murner, Thomas: Purgatio vulgaris, S. 112f.

212



Auf eine ausfiihrliche Schriftauslegung griff er dann zuriick, wenn er sich zu bestimmten
Auslegungen duBerte!%!. Zwar fiihrte er als Gegenargument durchaus den einfachen Wortlaut

von Bibelstellen an'?>?

, vorrangig war er aber darum bemiiht, Widerlegungen zu formulieren,
besonders wenn es um zentrale Aspekte der Rémischen Kirche ging!®>. Gleichzeitig konnte er
sich im direkten Vergleich als iiberlegener Theologe prasentieren: Wéhrend er den ,,rechten
verstand des euangeliums* erfassen konne, warf er Luther vor, dass ,,du aber die selben worter
ratbrechest vnd zwingest sie wider die meinung Cristi“!**. Durch die Demonstration, dass er
die betreffende Textstelle ,richtig® verstehen und deuten konne, wandte er sich gegen Luthers

Deutungsmonopol %%,

Dieses stellte er ebenfalls in Frage, wenn er seine eigenen
Bibelkenntnisse als umfangreicher als diejenigen Luthers prisentierte!®®. Indem er seinen
Lesern vorfiihrte, warum die jeweiligen Auslegungen verschiedener Reformatoren falsch seien,
formulierte er nicht nur einen bloBen Widerspruch, sondern nachvollziehbare Widerlegungen.

Da ein falsches Schriftverstindnis als ein zentrales Merkmal fiir Hiresie galt!%’

, war mit
solchen Gegeniiberstellungen immer der Vorwurf der Ketzerei verbunden.

Der Schriftbeweis bot die Moglichkeit, den Reformatoren entgegenzutreten und die ,korrekte*
Auslegung der Schrift fiir sich und die Romische Kirche zu beanspruchen. Deshalb kiindigte
Murner kurz vor der Badener Disputation an, seine Anschuldigungen gegen Zwingli und dessen
Anhénger ,,vB dem gotlichen wort beweren* zu wollen, ,,oder in ire ful} stapffen ston, wo ich
das nit dette*!%°8, Zwar griindete dieser Ansatz nicht auf seiner eigenen Initiative, da die Schrift

als Argumentationsgrundlage der Disputation dienen sollte!, doch zeigte er sich iiberzeugt,

1051 Vo], Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 181. Abwertende Kommentare
dienten ihm ebenfalls dazu, bestimmten Auslegungen zu widersprechen: ,,Ich wolt hie lieber lachen dan antwurt
geben.” Ders.: Von dem babstenthum, S. 26.

1052 gl Murner, Thomas: Ob der Kinig vB engelland ein lugner sey, S. 114. In Hinblick auf das
Abendmabhlsverstidndnis fiihrte er im Kontext der Berner Disputation zur Bestétigung der ,korrekten® Lesart von
Mt 26,26 sechs Deutungen von ,.evangelischen ketzer[n]“ (vorrangig eidgendssischer Reformatoren) an. Ders.:
Hier wird angezeigt, S. 827.

1053 Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 16-29. Die abschlieBende Bewertung der richtigen Auslegung
stellte er einem Konzil anheim. Vgl. ebd., S. 29.

1054 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 29.

1055 Luther ,,gipt sich vB er hér das graB in dem ewangelio wachsen / vnd er sey allein ein prediger des
ewangeliums®. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 52.

1056 Die Diskussion um die Bedeutung der Bibelstellen zur Schliisseliibergabe an Petrus beendete Murner mit dem
Hinweis: ,,Ich weil3 aber ein ander ort da sie geben seint vnd nit das / Ich wil es aber dir ietz nit sagen / den es were
mir ein schand solt ich einen leren der sich seines christus / seines Paulus / seines ewangeliums / seiner heyligen
schrifft also fil vnd hoch riempt.* Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB3 falschen vrsachen, S. 21.

1057V gl. Schmidt, Bernward: Humanistische Kontroverstheologen?, S. 119.

1058 Murner, Thomas: Ein brieff den Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 5f.

1059 Tm Kontext der Berner Disputation wies Murner auf die Bedeutung des Schriftbeweises sowohl fiir diese als
auch fiir die Badener Disputation hin: Die Berner hatten festgelegt, woran ,,sich die disputierer halten sollen in
erorterung der christlichen worheyt, allein des alten und nuwen testaments und der biblischen biecher und des
blossen, luteren, kloren gotswort, des wir doch uns zt Baden auch erbotten und begeben haben und truwlich
gehalten®. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 746. Dies war keine blof3e Behauptung, sondern traf im
Allgemeinen auf die Argumentation in Baden zu. Vgl. Moeller, Bernd: Zwinglis Disputationen, S. 192.

213



solch eine biblische Begriindung vorbringen zu konnen und konnte siegessicher versprechen,
sich der Reformation andernfalls anzuschlieBen. Aber die Ankiindigung er6ffnet noch eine
zweite Lesart: Wenn er nicht dazu in der Lage sein sollte, die entsprechenden Nachweise zu
erbringen, dann wire er in der gleichen Position wie die Reformatoren. Damit nutzte er hier
seine Person, um seinen Lesern die Fehlerhaftigkeit der gegnerischen Position vor Augen zu
fiihren.

Ostentativ nutzte er den Schriftbeweis in Die gottesheilige Messe, um die flinfte Schlussrede

1060

der Berner Disputation zu  widerlegen und die dort vorgeschriebene

Argumentationsgrundlage gegen diese zu wenden. Unter anderem konnte Murner auf sechs
biblisch begriindete Argumente hinweisen, die von katholischen Disputanten in Bern angefiihrt,
aber von der Gegenseite weder aufgeldst noch widerlegt worden seien'%!. Gleichzeitig fiihrte
Murner seinem Publikum vor Augen, dass die Bibel sich nicht selbst auslegte, da Auslegungen
einander widersprechen konnten'®2, Eine verbindliche Deutungsinstanz — das Lehramt der
Roémischen Kirche — war also dringend erforderlich!%®,

t1064

Der kirchlichen Lehrautorita unterstellte sich auch Murner, etwa in Auseinandersetzung mit

Luthers Auslegung zu Mt 16,18f, der zentralen Stelle zur Legitimation des pidpstlichen

Primatsanspruches:

Ich 1aB mich auch klein oder nichts irren / das vssen des sins des texts sant Augustin / in einem anderen sin
sagt / das cristus sei der felB [...] Ich laB mich aber von niemans / er sei wer er wol / daruon dringen / das
ich die worter cristi anders verstand, dan das er petrum ein felsen genant hat / vnd vff den selben felsen /
das ist vfT petrum seine kirchen gefundieret / dan die worter cristi luten den sin klerer dan die sun / ich sye
nit das daruB etwas vnrats oder nachteils entston kiin oder még / das man sprech / der text trag disen sin vff
im / doch setz ich den vsspruch zii dem concilio'%®,

1060 Vo], Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 1. Murner hatte sich zuvor erboten, auf Grundlage der
Schrift darzulegen, dass die Berner Disputation 400 Liigen gegen den christlichen Glauben in sich berge. Vgl.
ders.: Appellation und Berufung, S. 749f.

1061 v g], Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 34-40.

1062 Als einen weiteren Kritikpunk an der Forderung Berns nach dem alleinigen Schriftbeweis fiihrte Murner an,
dass sie ihn ,,biegen, war sy wollen, und damit kein spil verliiren* und (etwa im Kontext der Badener Disputation)
dem Gotteswort entsprechende Urteile nicht anerkennten, wenn diese ihnen nicht zusagen wiirden. Murner,
Thomas: Appellation und Berufung, S. 746.

1063 Dags eine solche Instanz dem gottlichen Willen entspreche, belegte Murner ebenfalls biblisch und fiihrte elf
Belegstellen auf. Diesen Nachweis druckte er in zwei seiner Schriften ab. Vgl. Murner, Thomas: Ein brieff den
Strengen eren not festen Fursichtigen Ersamen wysen, S. 4. Ders.: Hier wird angezeigt, S. 846.

1064 Zwar ordnete Murner sich der kirchlichen Lehrautoritét unter, doch spitzte er diese nicht auf das Papsttum zu
— die Fokussierung auf den Papst war eine Entwicklung, die sich iiber das 16.Jahrhundert erstreckte:
Glaubenssicherheit konnte ,,in der Logik der Kontroverstheologie aller Konfessionen* nur ein iibergeordneter
Richter gewihrleisten, der die gewisse Auslegung der Schrift vorlegte, Unklarheiten {iber den Schriftkanon
beseitigte und somit die Glaubenswahrheit als Bedingung fiir das Seelenheil konsolidierte. In der katholischen
Kontroverstheologie folgte daraus, dass zur Absicherung der Glaubenssicherheit Kritik am Papst als ihrem
hochsten Amtstridger zunehmend erschwert wurde. Damit einher ging die starke Betonung des die Schrift
garantierenden und sicher auslegenden Amtes — das Papsttum wurde zur unfehlbaren Auslegungsautoritét. ,,Je
fehlbarer die individuelle Auslegung der Schrift angenommen wurde, wie man bei den untereinander hoffnungslos
zerstrittenen reformatorischen Kirchen zu sehen glaubte, umso unfehlbarer und notwendiger wurde das Lehramt.*
Smolinsky, Heribert: Schrift und Lehramt, S. 213/217.

1065V g], Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 17f.

214



Seine Lesart vertrat er als seine eigene Auslegung, er erhob keinen Anspruch, eine verbindliche
Entscheidung zu Exegese und Primat zu treffen. Stattdessen verwies er erneut auf ein Konzil
als letztgiiltige Entscheidungsinstanz.

Wihrend Murner sich hier gegen Augustinus wandte, dienten ihm Kirchenviter und
-schriftsteller als von der Kirche anerkannte Lehrer zumeist als wichtige Bezugspersonen, auch
in Anbetracht der ,richtigen‘ Bibelexegese zur Absicherung seiner eigenen Lesart. Da sich fiir

k'%% nachweisen ldsst, ist davon

Murner keine intensive Beschiftigung mit der Patristi
auszugehen, dass er Kenntnisse auf dem Niveau eines ,normalen‘ Theologen und nicht auf dem
eines Experten hatte. Mit Hilfe eines Rekurses auf z.B. Hieronymus, Origenes, Chrysostomos
oder Augustinus'®’, konnte er Luthers Argumentation verwerfen und erkliren, wie sie ,richtig®
zu verstehen seien, oder seinen Widerspruch gegen Bern mit Ausspriichen des Augustinus
untermauern'%®. Er zog den Konsens mit Kirchenlehrern als Indikator zur Einteilung von
Recht- und Irrgliubigen heran'%®. Entscheidend fiir ihre Autoritit war nicht ihr hohes Alter von

bis zu tausend Jahren'?7°

, sondern die Bewertung ihrer Lehren durch die Kirche, sodass Murner
sie seinerseits als Konformititsausweis nutzen konnte: Dort, wo die gemeine Christenheit deren
Irrtiimer erkannt habe, ,,bleib ich alle zeit bei dem spruch der gemeinen cristenheit / wa aber
die cristenheir ire ler angenummen hat / da nim ich sie auch an“!?7!,

In dem Verweis auf das Alter der Kirchenviter spiegelt sich die Bedeutung der Tradition fiir
Murners Argumentation. Wie bei anderen Kontroverstheologen standen die Kirche selbst und
ihr Alter im Vordergrund!'®’?, wenn er auf die lange Unverfilschtheit des Glaubens hinwies und
den Kontrast von ,altem* und ,neuem‘ Glauben aufbaute. Er ordnete sich als Anhédnger der

1073

durch ihre lange Kontinuitét bestétigten und von alten Autorititen legitimierten ' ,richtigen

1066 Im Zuge der religitsen Auseinandersetzungen entstand ein Bedarf an Kirchenvéterschriften, verstirkt wurden
sie ab den 1520er Jahren herausgegeben und gedruckt. Auf Seiten der Reformatoren gab es viele Theologen (etwa
Capito oder Oeckolampad), die sich intensiv mit den Werken der Kirchenviter auseinandersetzten und
entsprechende Texte edierten. Unter den frithen Kontroverstheologen gab es nur wenige, die entsprechendes
Expertenwissen vorweisen konnten, wie z.B. Cochlacus. Vgl. Jedin, Hubert: Kirchengeschichtliches in der dlteren
Kontroverstheologie, S. 276-278. Smolinsky, Heribert: Kirchenvéter und Exegese, S. 76.

1067V g], Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 18f.

1068 g, Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 829/844/847f.

1069 Ein jeder christgleiibiger sol die heyligen doctores dest angenemer halten, dorumb das sy den ketzeren nit
gefallen, denn es ist niit nuws, das die giten den bésen und die woren christen den ketzern nit gefallen. Murner,
Thomas: Hier wird angezeigt, S. 848.

1070 Murner fiihrte das Alter der Kirchenviter gegen Luthers Aussage an, die Vorstellung der Transsubstantiation
sei erst dreihundert Jahre alt. Vgl. Murner, Thomas: Ob der Kinig v engelland ein ligner sey, S. 82.

1071 Murner, Thomas: Ob der Kiinig v engelland ein lugner sey, S. 124.

1072 ygl. Jarosch, Dirk: Thomas Murners satirische Schreibart, S. 263. Schifer, Philipp: Katholizitit und
Geschichte. Ein Beitrag zur Frage nach dem katholischen. In: Anton Ziegenaus/Franz Courth/Philipp Schéafer
(Hgg.): Veritati Catholicae. Festschrift fiir Leo Scheffczyk zum 65. Geburtstag, Aschaffenburg 1985, S. 450.

1073 Murner fiihrte z.B. gegen die (sich noch in Arbeit befindliche) Bibeliibersetzung unter Beteiligung Zwinglis
die alte Ubersetzung des Hieronymus vom Griechischen ins Latein an und stellte fest: ,,Wir hant ein text da by
bliben wir, vnd ist er fiinffzehen hundert jar git vnd wor gsin, so blibt er auch noch wor vor dem Zwingly, so wir

215



Lehre ein und verteidigte diese gegen reformatorische Kritik. In Anbetracht von Luthers
Ablehnung der Priestersalbung beschuldigte er ihn etwa (nach der Nennung zweier biblischer
Belege zur Konigssalbung), ,,solchen 16blichen bruch, von der zwdlffbotten zeiten uff unf
erwachsen, zii verleugnen on ursach und die heilig geschrifft, wir allegieren daz alt harkumen,

das wir von den zwolffbotten erlernet haben, was allegierestu dargegen, wollen wir gern von

«1074 1075

dir héren und fiihrte damit sowohl den Schriftbeweis als auch das ,alte Herkommen* an
Zudem gab er zu bedenken, dass die zwolf Boten ,uns‘ iiber ,,vil erlicher ding und noturfftig za
unser selen selikeit* unterrichtet héitten, die nicht in der Schrift stiinden, sondern ,,in krafft einer
loblichen gewonheit und cristlicher warheit uff unf erwachsen sein“!°’®. Beide Male sprach er
nicht nur fiir sich, sondern driickte Glauben und Uberzeugungen aus, die er als von allen (auBer

Luther) geteilt charakterisierte und somit als Gemeinplitze vertrat.

Ahnlich argumentierte er in Ob der Konig aus England ein Liigner sei:

Nun ist doch die gantze meinung vnd red des kunigs das solche ding vB gewonheit vnd bruch der kirchen
sei / vnd nit krefftige artikel vnsers glaubens / das wir aber so hefftig daruff halten vnd sie nit verandren
wellen / noch das zi thiin iemans gestatten / ist das die vrsach / das wir glauben die kirch werd regieret
durch den heiligen geist / vnd wellend ire 16bliche gewonheiten vnd bruch fiir ein gesatz halten!?”’.

Ebenso wichtig wie die inhaltliche Bestitigung war hier seine Ubereinstimmung mit dem Konig
und der anonymen Gruppe des ,Wir, also sowohl die Giiltigkeit der genannten Aspekte als
auch ihre allgemeine Akzeptanz. Zudem diente ihm der Hinweis auf den Heiligen Geist zur
umfinglichen Legitimation, um den Status quo pauschal bestéitigen zu konnen, ohne auf
Einzelfille eingehen zu miissen.

Im Gegensatz zu der ,durch den Heiligen Geist regierten Kirche* verteidigte er das kanonische

Recht als Leistung der ,groBen unmenschlichen Arbeit Heiliger, Pipste und Konzilien!?’®,

doch wissen das Zwingly nit mer dann dry wort krichisch kan die het er ab dem fenster bret geleckt, aber ein nuwe
irthumm miB je ein nuwen text erdichten. Murner, Thomas: Die gottesheilige Messe, S. 35f.

1074 Murner, Thomas: An den groBmichtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 180.

1075 Die kumulative Aufzihlung mehrerer bestitigender Instanzen diente ihm ebenfalls zur Legitimation, etwa in
Bezug auf die Messe: ,,z0 dem ampt der heiligen meB3 / wie dir von den heiligen zwdlffbotten / von anfang / vnd
allen Concilien vnd Bépsten / auch heiligen véttern / vnd lerern / vff vnB als ein lange / lobliche gewonheit / weder
wider got noch seine gebott / noch ghite sitten vnd geberden / als ein vitterlichs gesatz / erwachsen vnd harkummen
ist / vnd ist das dy selbig form / mit etliche vorgonden vnd nachgonden worten / anzégend das sie in der person
cristi Jhesu geredt werden.“ Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 46.

1076 Murner, Thomas: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 183.

1077 Murner, Thomas: Ob der Kinig vB engelland ein lugner sey, S. 79. Auf den Unterschied zwischen ,Briuchen’
und , Artikeln des Glaubens® wies Murner kurz darauf erneut hin und betonte: ,,Domit wil ich alles das verantwiirt
han / was der kirchen gewonheit betrifft / vnd 16blichen briich / die wir nit fiir artickel des glaubens / sunder fiir
16bwurdige gewonheiten halten / die sich in allen rechten denn gesatzen vergleichen.“ Ebd., S. 80.

1078 Das auch vB dem geistlichen rechten sol ein radter hauff gemacht werden / vand ein solliche grosse
vnmenschliche arbeit / von den lieben heiligen / Bépsten / vind gemeinen Concilien zi fridsammen regimenten /
der Christenheit zu beschreiben / in so langen iaren ein feuer da hyn tragen soll / das ist vabedachtlich gehandelt.*
Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 73. Luther verbrannte das kanonisch Recht erst
einen Monat spéter, sodass Murner hier noch ein Schreckensszenario entwarf. Dieser ,,vbelen dadten* widmete er
eine eigene Schrift, nachdem er tiber die Ursachen nachgedacht habe und ihm die 30 Artikel Luthers in die Hinde
gefallen seien. Ders.: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 4/28.

216



stellte also die Autoritit der an seiner Entwicklung Beteiligten in den Vordergrund. In &hnlicher
Weise argumentierte er, nachdem Luther das kanonische Recht verbrannt hatte: Luther sei nicht
dazu berechtigt gewesen, ,,die biicher richterlichen z verbrennen die gemeine christenheit so
mit fil tusendten doctores angenummen hat“!°”°. Indem er es verteidigte, nahm er gleichzeitig
die ,tausend Doktoren® gegen Luther in Schutz und positionierte sich als ihr Verteidiger, reihte
sich als Anonymus jedoch nicht in ihre Schar ein. Das kanonische Recht verteidigte Murner

1080 mit dem

zudem durch Verweise auf seine Person: Dem Vorwurf, dass papstliche Dekretalen
Evangelium gleichgesetzt wiirden, entgegnete er, dass sie ,,fiir kein ewangelium nie v3geben
worden / beziig ich mich vff alle biicher!®®!  Seine eigene Lektiire hatte er bereits als
Anonymus (,,hab ich mein lebtag in keinen biicheren ie verlesen [...] vnd ist wider aller
meinung vif erden“!®®?) als Gegenbeweis angefiihrt. Er schloss sich mit seiner Expertise dem
postulierten allgemeinen Meinungsbild an, das von gelehrten Autoritdten (den Verfassern der

,Biicher®) geteilt wiirde.

In der Auswahl seiner Argumente bediente Murner sich desselben Korpus von der Romischen
Kirche approbierter Schriften wie andere Kontroverstheologen. Dieser Riickgriff war nicht nur
Ausdruck theologischen Fachwissens, sondern wandte sich auch gegen die Forderung nach dem
alleinigen Schriftbeweis, wobei sich die protestantische Argumentation héufig selbst nicht auf
die Schrift beschrinkte!%*. Weitere kontroverstheologische Argumentationsmuster, derer sich
Murner bediente, waren der Fokus auf die Schrift und der wiederholte Verweis auf das
kirchliche Lehramt, das die einzig richtige Schriftauslegung gewéhrleiste, was sich vor allem
gegen die unterschiedlichen Auslegungen mehrerer reformatorischer Theologen richtete!34,

Eng verkniipft mit seiner Argumentation war seine Abgrenzung von seinen reformatorischen
Gegnern. Immer dann, wenn er ,Fehler® in der gegnerischen Argumentation offenlegte und etwa
in Hinblick auf den Schriftbeweis ihren ,falschen‘ Auslegungen seine ,richtige® Lesart
gegeniiberstelle, prasentierte er sich im Kontrast als der iiberlegene Theologe. Wichtig war
dabei auch seine Einordnung in den ,Alten Glauben® der ,Alten Kirche®, im Riickgriff auf ,alte

Traditionen und Autorititen stellte er sich selbst als Vertreter dieses Glaubens dar und

legitimierte somit seine Haltung sowie sein Engagement gegen die Reformation. Zudem

107 Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 4.

1080 Dag ,,immer wieder gepriifte, von der Kurie und den Pédpsten durch ihre Dekretalen konstruktiv fortgefiihrte
Normengefiige des kanonischen Rechts* wurde in seiner Entwicklung den Notwendigkeiten angepasst. Mit ihrer
europaweiten Verbreitung konnten Dekretalen andere Traditionsstrédnge verdrdngen. Sie und ihre Hauptglossen
waren in Europa fiir jeden verfligbar, der auf sie zugreifen wollte. Miethke, Jiirgen: De potestate papae, S. 19.

1081 Murner, Thomas: Ob der Kiinig v engelland ein lugner sey, S. 137.

1082 Murner, Thomas: Eine christliche und briederliche ermanung, S. 59.

1083 v gl. Iserloh, Erwin: Johannes Eck (1486-1543), S. 58/61.

1084 v gl. Dittrich, Christoph: Die vortridentinische katholische Kontroverstheologie, S. 262.

217



beanspruchte er, allgemein akzeptierte Gemeinpldtze zu vertreten und inszenierte sich damit

auch als (wenn auch theologisch gebildeter) Christ unter Gleichgesinnten.

7.5) Marien- und Heiligenverehrung

Ein weiterer wichtiger Aspekt in seiner Positionierung gegen die Reformation war der
Ausdruck seiner personlichen Frommigkeit, der in sein Auftreten als Theologe eingebettet war,
sodass sie sich nicht voneinander trennen lassen. Seine Marienverehrung bildet jedoch einen
Aspekt, an dem sich aufzeigen ldsst, wie Murner sich innerhalb seiner Schriften
schwerpunktmifig als frommer Christ prisentierte.

Ein wiederkehrendes Element in Murners Schriften ist die Anrufung Gottes oder Mariens'%>,
wodurch er sich als in Gottes Sinne Handelnder auswies und unter gottlichen Schutz stellte.
Wihrend der Verweis auf Gott innerhalb des religiosen Konfliktes auf allen Seiten eine
Deklaration der Rechtglidubigkeit bedeutete, bezog er durch die Anrufung Mariens Stellung
gegen die Reformation und fiigte sich in ein géngiges Muster des herrschenden
Flugschriftenstreites ein: Kontroverstheologen bezogen sich ostentativ auf Heilige als Mittler
und Fiirsprecher, um die von ihnen verteidigte Religionskultur zu untermauern'®®. Murners
publizistische Stellungnahme war dabei aber mehr als eine Reaktion, da die Marienthematik
bereits ein Bestandteil seiner Publizistik war: Schon in dem (unveroffentlichten) Tractatus de
immaculata Virginis conceptione hatte er sich 1499 mit der in Gelehrtenkreisen diskutierten
Lehre der unbefleckten Empfangnis beschiftigt und Einwinde dagegen zu widerlegen
versucht!®’, Eine weitere Auseinandersetzung mit dieser Thematik erfolgte 1509 in seinen
Publikationen zum Jetzerhandel. In weiteren Schriften, die keinen Fokus auf mariologische
Themen legten, hatte er seiner eigenen Marienverehrung ebenfalls Ausdruck verliehen, etwa in
Form von Mariengebeten'®®. AuBerdem gehérte er zu den einflussreichsten Marienpredigern

1089

des Spétmittelalters’™, in beiden aus reformationsfreundlicher Perspektive {iiberlieferten

1085 Vo], z.B. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 8. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 295. Murner
an den Magistrat von Stralburg, 19.06.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 81.

1086 g]. Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube, S. 404.

1087 Eine Edition und Ubersetzung findet sich in Landmann, Florenz: Eine unvollendete Jugendschrift Thomas
Murners: Tractatus immaculata Virginis conceptione 1499. In: Archiv fiir Elsdssische Kirchengeschichte 15
(1941-1942), S. 110-128. Die unbefleckte Empfangnis war zur Zeit seines Klostereintritts und seiner ersten
Studienjahre Diskussionsgegenstand nicht nur an deutschen Universititen. Am Oberrhein behielt das Thema durch
den Einfluss Sebastian Brants an Aktualitdt. Murner nahm 1503 auf einem Provinzialkapitel seines Ordens in
Esslingen an einer Disputation teil, in der er sich u.a. zu dieser Thematik dullerte. Vgl. ebd., S. 92-95/107f.

1088 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Thome Murner ad republicam Argentinam Germania Nova. In: Emil von Borries:
Wimpfeling und Murner, S. 232. Ders.: Ein andechtig geistliche Badenfart / des hochgelerte[n] Herre[n] Thomas
miirner / der heilige[n] geschrifft doctor barfuser orde[n] / zu StraBburg in de[m] bad erdicht / gelert vn[n]
vngelerten nutzlich zu bredige[n] vn[n] zu lesen, hg. v. Victor Michels (= Thomas Murners Deutsche Schriften
1,2), S. 146-152.

1089 Vgl. Bdumer, Remigius: Marienfrommigkeit und Marienwallfahrten im Zeitalter der Katholischen Reform. In:
German Rovira (Hg.): Der Wiederschein des Ewigen Lichtes. Marienerscheinungen und Gnadenbilder als Zeichen

218



1090

Predigten seiner Luzerner Zeit waren Heiligen- und Marienverehrung *" jeweils wichtige

Aspekte. Das Elsass, StraBburg und das StraBburger Miinster unterstand dem Patrozinium

1091 1092

Mariens'””’, ebenso die Klosterkirche des Luzerner Franziskanerklosters

Wenn also Murner die Marienthematik aufgriff, dann kniipfte er an sein bisheriges Wirken an,
zumal seine publizistischen AuBerungen in sein 6ffentliches Auftreten zu Gunsten der Marien-

und Heiligenverehrung eingebettet war, aber auch in sein grundsétzliches Engagement gegen

t1093

die Reformation. Er demonstrierte seine eigene Frommigkei und gleichzeitig seine

Opposition zur Reformation. Alle seine Bezugnahmen auf Maria haben feststellenden
Charakter: Er stieB keine Diskussion um Art oder Berechtigung ihrer Verehrung an, sondern

stellte sie als Teil der christlichen Glaubenspraxis heraus. Dass Murner mit der Marienthematik

1094

aber nicht nur vertrauten Mustern folgte, sondern auch auf Luther reagierte'™", zeigt sich daran,

dass er sie ab 1522 verstirkt aufgriff, als Luther sich gegen die Anrufung Heiliger wandte!%*® —

weitere Heilige nannte Murner in seiner Publizistik jedoch nur selten.

der Gotteskraft. Kevelaer 1984 (= Marianische Schriften des Internationalen Mariologischen Arbeitskreises
Kevelaer), S. 169.

109 Er verteidigte die Heiligenverehrung durch biblische Exempel gegen Anhiinger des ,neuen Glaubens®, die die
Anrufung und Fiirbitte der Heiligen sowie Wallfahrten verworfen hitten. Gegen Heiligenbilder gerichtete
Ikonoklasmen prangerte er an. Vgl. Auszug aus dem Tagebuch des Ziiricher Stadtschreibers Beyel, 20.02.1529.
In: Strickler Johannes (Hg.): Actensammlung 2, S. 57. Vor dem 1. Kappeler Krieg rief er die in Luzern
Zuriickgebliebenen auf, zu Gott und Maria zu beten. Er initiierte, zur ,,beatissimam Virginem Mariam Ebicenam*
zu ziehen (wohl die Marienkapelle in der Luzern zugehdrigen Gemeinde Ebikon), die ihnen Segen, den Gegnern
aber Verdammnis bringen solle. An die Prozession schloss sich eine Messe in Ebikon an. Myconius, Oswald:
Commentarius de Tumultu Bernensium intestino 1528, S. 117f. Vgl. Hecker, Clemens: Die Kirchenpatrozinien
des Archidiakonates Aargau im Mittelalter. Freiburg i.U. 1946 (= Zeitschrift fiir schweizerische
Kirchengeschichte. Beiheft 2; Diss. 1946), S. 21. Horsch, Waltraud: Ebikon (Gemeinde) (Art.). In: Historisches
Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D617.php (letzter Aufruf: 17.12.2020)].
10911520 wurde mit groBem Aufwand im Miinster die groBte bis zu diesem Zeitpunkt jemals gegossene Glocke,
die Marienglocke, aufgehéngt. Vgl. Rapp, Francis: De la réforme Grégorienne a la contre-réforme. In: ders. (Hg.):
Le diocese de Strasbourg. Paris 1982 (= Histoire des diocéses de France N.S. 14), S. 74.

1092 Vgl. Hecker, Clemens: Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau, S. 32.

1093 Murners Marienverehrung wurde zu seiner Schmihung genutzt. Im Murnarus Leviathan wurde ihm unterstellt,
Maria ,,ein Metzen, oder ein Madunnen‘ genannt zu haben. Dass diese deutschen Bezeichnungen im lateinischen
Text angefiihrt werden, lésst sie als wortwortliche Widergabe erscheinen. Musaeus, Raphael: Murnarus Leuiathan,
fol. A3v. Vgl. Thurau, Markus: Ein katholischer Kater, S. 187.

109 Ende 1520 hatte er etwa die Sorge geduBert, dass Maria durch Luthers Lehre der Siindenvergebung als
Fiirsprecherin aller Siinder aus der christlichen Kirche und dem Kreis der Heiligen gedréngt werden kdnne. Murner
bezog sich auf Lazarus Spenglers Schutzrede, wobei Spengler Maria an der entsprechenden Stelle gar nicht
erwahnt hatte. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 158. Spengler, Lazarus:
Schutzrede fiir Luthers Lehre. In: Hamm, Berndt/Wolfgang Huber (Hgg.): Lazarus Spengler 1, S. 95f.

1095 Luthers Mariologie entsprach zunéchst der traditionellen Auffassung, 1521 hob er ihre Gnadenfiille hervor.
Zwar achtete er sie selbst noch in seinen spéteren Jahren hoch, doch lehnte er die katholische Marienverehrung ab.
Ab 1522 kritisierte er die Anrufung von Heiligen, da diese nur Exempel seien, wéhrend Christus den
Glaubensmittelpunkt bilde. Thre Verehrung sei Abgotterei, die Anrufung Mariens in ihrer Funktion als
Schutzmantelmadonna oder als Mittlerin lehnte er ebenfalls ab. Gegen die Antiphone ,Regina Coeli‘ und ,Salve
Regina“ sprach er sich 1522 in einer Predigt aus. Zentrale Texte wie das Ave Maria blieben fiir ihn weiterhin
wichtig, doch sollten sie Demut, Glauben und Vertrauen in Gott lehren. Vgl. Béumer, Remigius:
Marienfrommigkeit und Marienwallfahrten, S. 170f. Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern
Germany. Protestant and Catholic Piety, 1500-1648. Cambridge 2007 (= Past and Present Publications), S. 62.
Lienhard, Marc: Martin Luther, S. 714. Ziegler, Walter: Die Franziskaner-Observanten, S. 187.

219



Im Kontext der Auseinandersetzung zwischen Heinrich VIII. und Luther fiihrte Murner zur
Kritik am reinen Schriftbeweis die Jungfraulichkeit Mariens an, die sich nicht aus der Schrift
belegen lieBe. Er stellte deshalb fest, dass Luther dazu geschwiegen habe, ,,dan soltestu dein
meinung von vnser lieben frawen sagen / du wiirdest aller christen huld verlieren / die ie zu der
mitter gotz ir hertz ersetzt heten vnd sie fiir vnser fiirbitterin halten vnd glauben“!%®. In Ein
Neues Lied kritisierte er den Umgang mit aus Kirchen entfernten Heiligenbildnissen, legte dabei
aber einen Fokus auf Maria. Uberspitzt formulierte er die Bitte an die Christenheit: ,,wolt ie der
heylgen nit, / Behaltent doch alleine / Mariam, ist mein bitt*!®’. Die herausragende Stellung
Mariens nicht nur innerhalb der Heiligenverehrung der Romischen Kirche, sondern auch in
Murners personlicher Frommigkeit fand hier ihren Niederschlag. Dabei kehrte er die Rollen der
iblichen Konstellation von Bittenden (Christen) und um Hilfe Ersuchten (Maria oder Heilige)
um und lie} den Sénger an dieser Stelle nicht als Bittsteller gegeniiber Maria auftreten, sondern
fiir sie bitten. In der Rezeption des Liedes, ob gesungen oder lesend vorgetragen, wére diese
Fiirbitte jeweils wiederholt und ihr so Nachdruck verliehen worden.

Im Lutherischen Narren setzte er sich ebenfalls mit der Kritik an der Heiligenverehrung
auseinander, indem er den 14. Bundesgenossen auf karikierende Weise die reformatorische
Haltung dazu vortragen lieB'*®. Die der Szene zugeordnete Illustration (Abb. 35) zeigt die

1099 " obwohl in den Versen nur St. Martin, St. Wendelin und

Verbrennung einer Marienstatue
St. Antonius explizit beim Namen genannt werden. Damit sparte er Maria hier im Satiretext

aus, dichtete selbst keine Polemik auf sie und gab keine solche Polemik wieder!'!%, Stattdessen

109 Murner, Thomas: Ob der Kunig vB engelland ein ligner sey, S. 114f.

1097 Murner, Thomas: Ain new lied, V. 113-128.

1098 Vg, Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1595-1650.

109 Eg handelt sich wahrscheinlich um eine bloBe Illustration des geschilderten Geschehens. Der Ikonoklasmus in
Wittenberg lag bereits fast ein Jahr zuriick, in Stra8burg hatte bisher keiner stattgefunden. Vgl. Moger, J. Travis:
Pamphlets, Preaching and Politics, S. 345/349. Tatsichlich stand die erste ikonoklastische Handlung in Straf3burg
aber in Zusammenhang mit Maria: Sie fand am 02.02.1524, einem Marienfest, statt. Da das Miinster Stralburgs
Maria geweiht und sie die Stadtpatronin war, war dies fiir die Stadt ein wichtiges Fest und wurde entsprechend
aufwindig in Form von Prozessionen und religiésen Zeremonien begangen. Ziel der rein verbalen ikonoklastischen
Handlung war St. Agnes, die zu den bekanntesten und beliebtesten Heiligen zéhlte und die ebenfalls fiir ihre
Reinheit und Jungfriulichkeit geehrt wurde. Vgl. Wandel, Lee Palmer: Voracious idols and violent hands.
Iconoclasm in Reformation Zurich, Strasbourg, and Basel. Cambridge/New York/Melbourne 1995, S. 111-113.
Die reformatorische Kritik an Heiligendarstellungen wandte sich in Ubereinstimmung mit dem Schriftprinzip
gegen die Glaubensvermittlung iiber Bilder und gegen tradierte legendenhafte Vorstellungen. Der volksfrommen
Annahme ihrer Realpriasenz entsprechend wurden Heiligen direkt angegriffen, wenn ihre bildlichen Darstellungen
attackiert wurden. Vgl. Gisi, Lucas Marco: «Darumb vash hinus mit, doch mit gschickte!». Ikonoklastisches
Handeln wéhrend der Reformation in Bern 1528. In: Zwingliana XXX (2003), S. 50f.

1100y g], Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 1613/1639/1643. Etwas spiter fiihrte ,Bruder
Veit® fiir ,alle Landknechte‘ aus, warum er sich nicht dem ,Lutherischen Bund® anschliee. Als wichtigen Grund
nennt er die Verehrung Heiliger, insbesondere als Nothelfer. Namentlich z&hlt er Maria, Georg, Jakob, Valentin,
Quirin, Vitus, Cornelius, Hubertus und Antonius auf. Vgl. ebd. V. 1782-1801. Diese konzentrierte Nennung von
Heiligen war eine Seltenheit, da Murner kaum auf Heilige neben Maria verwies und vergleichsweise kurz
abhandelte. Er fiihrte etwa das ,,exempel Ursula mit irer gesellschafft alle verieher sein gewesen cristlichs
glaubens* an, ohne ihre Eigenschaft als Heilige anzusprechen. Ders.: Von dem babstenthum, S. 18.

220



steht sie im Bild als prominente Reprédsentantin des von den Reformatoren verworfenen
Heiligenkultes, wodurch Murner ihre vermeintliche Schandung nonverbal in seine eigene Kritik
aufnahm. Er positionierte sich deutlich gegen das angeprangerte Verhalten, warnte vor
moglichen Ikonoklasmen und dem Ende ihrer Verehrung.

In der Eidgenossenschaft bot ihm Copps Kalender, der sich gegen die Heiligenverehrung der
Romischen Kirche und deren Heiligenkalender wandte, Anlass fiir die Publikation seines
Kalenders. Murner kritisierte insbesondere, dass ,,schelmen sollent fiir gots friind im kalender
sin / vnd boBwicht die heilige gots gebererin Mariam mit sampt den marterere[n] gottes vf3
gedechtnis der menschen vnd dem Kalender verdrungen haben®, wéahrend etwa Kain und Judas

aufgefiihrt  wiirden'!!.

Zwar kritisierte er dabei die generelle Umgestaltung des
Heiligenkalenders und die Neubewertung der darin aufgefiihrten Heiligen, doch thematisierte
er vor allem den Umgang mit Maria!!%2. Im zweiten Teil des Kalenders, der Zeichenerklirung,
filhrte Murner verschiedene zentrale Anklagepunkte gegen die Reformation aus, wobei sich
zwei Zeichen auf die Heiligenverehrung beziehen. Ein Gesicht mit ausgestreckter Zunge wird
gedeutet als schdndliche Reden Oeckolampads liber Maria und alle Heiligen Gottes, ein
Totenkopf als die Aushebung von Heiligengrdbern, wie es bei den Heiligen Felix und Regula

geschehen sei'!®® Indem er seine generelle Kritik am reformatorischen Umgang mit dem

101 Murners Kritik ist nur fiir nichtbiblische Mirtyrer berechtigt (Stephanus wird etwa auch in Copps Kalender
am 26.12. aufgefiihrt), biblisch belegte Marienfeste (Maria Reinigung am 02.02., ,Maria‘ am 02.03., Maria
Heimsuchung am 02./03.07., die Verkiindigung des Herrn als ,der englische Gru3‘ am 25.03.) sind auch in Copps
Kalender enthalten. Vgl. Copp, Johannes: Evangelischer Wandkalender.

1192 Demensprechend charakterisierte er Oekolampad in der Einleitung als ,,lugenhafftiger schender Marie der
muter gottes“. Im Kalendarium legte Murner die Schiindung Heiliger zwei Personen zur Last, in beiden Fillen
Mariens: Helvidius (10.05.) wurde beschrieben als ,.,cin schender der ewige[n] iu[n]gfrauwenschafft Marie“ und
Ockolampad (18.09.) als ,,ein sche[n]der Marie®. Murner, Thomas: Kalender. Auf der Badener Disputation hatte
Eck Oekolampad zu der Aussage gebracht, dass Maria und die Heiligen im Himmel fiir die Menschen als Fiirbitter
auftraten, was u.a. durch Fabri publik gemacht wurde. Oekolampad widersprach diesem Missverstindnis in einer
Predigt, die als Druck verbreitet wurde. Er habe zwischen biblisch belegbarer Fiirbitte der Heiligen und ihrer
Anrufung differenziert. Ersteres berechtige nicht zum Letzteren. Marias Verehrung (diese gebiihre Christus) lehnte
er ab. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 154f. Oekolampad, Johannes: Von Anruffung der heylgen
/ Joannis Ecolampadij / vff ettlicher widersecher / vnd zGuorab Doctor Fabri / vnnutz gegenwurfflich tandt /
andtwort / Offenlich gepredigt / an allerheylgen tag. Basel 1526, fol. A2vf. Helvidius hatte Ende des
4. Jahrhunderts der ewigen Jungfraulichkeit Mariens widersprochen und die Ansicht vertreten, dass sie nach Jesus
noch weitere Kinder mit Joseph als Vater geboren habe. Vgl. Hunter, David G.: Helvidius, Jovian, and the
Virginity of Mary in Late Fourth-Century Rome. In: Journal of Early Christian Studies 1,1 (1993), S. 49.

1103 Murner, Thomas: Kalender. Beide sind Stadtpatrone Ziirichs, wo sie Anfang des 4. Jahrhunderts ihr Martyrium
erlitten haben sollen. Uber ihrem Grab wurde das Grofmiinster erbaut, wo zentrale Akte der stidtischen Politik
abgehalten wurden. Amtspersonen legten dort ihre Amtseide ab und die Bevolkerung gelobte der stddtischen
Fiithrung ihren Gehorsam. Die Reliquien der Heiligen wurden am 02.10.1525 vom GroBmiinster ins Frauenmiinster
iiberfiihrt, 1535 wurden sie christlich bestattet. Der Felix und Regula-Altar wurde demontiert und, ebenso wie die
Altarplatten anderer stidtischer Kirchen, Anfang September 1526 zur Errichtung des Lettners im Grofmiinster
verwandt. Vgl. Dorner, Gerald: Kirche, Klerus und kirchliches Leben in Ziirich von der Brunschen Revolution
(1336) bis zur Reformation (1523). Wiirzburg 1996 (= Studien zur Literatur- und Kulturgeschichte 10; Diss. 1993),
S. 18/164/259. Maissen, Thomas: Die Stadtpatrone Felix und Regula. Das Fortbestehen einer Thebéerlegende im
reformierten Ziirich. In: Dieter R. Bauer/Klaus Herbers/Gabriela Signori (Hgg.): Patriotische Heilige. Beitrage zur
Konstruktion religidser und politischer Identitdten in der Vormoderne. Stuttgart 2006, S. 213.

221



Heiligenkult in Wort und Tat mit aktuellen Ereignissen verband, betonte er die Relevanz seiner
Reaktion.

Murner zeigte sich aulerdem davon {iberzeugt, von Maria unterstiitzt zu werden. So gab er sich
zuversichtlich, die christliche FEinigkeit durch die Heilige Schrift und altes Recht
wiederherstellen zu konnen, ,,mit handtreichung vnd hilff des barmhertzige[n] gots vnd der
hochgelobten jungkfrauwen Maria“!'%. Noch einen Schritt weiter ging er in der deutschen
Ausgabe der Akten der Badener Disputation, der er anonym ein kurzes, an Maria gerichtetes
Gedicht auf dem Titelblatt voranstellte: ,,Maria zart man sagt von dir / Grof3 lob vnd eer das
gloubent wir / Du habst gmeine Cristenheit / Vor yrthum bhiet vnd ouch vor leid / Ach hilff
vns auch zU einikeit / Durch din sun Thesum reine meydt / Rieff an fiir vns sin gotlich krafft /
Zu frid vnd raw der Eidtgnoschafft. 1% Den meisten Lesern wird es als offizieller Bestandteil
des Protokolls erschienen sein, doch handelt es sich um eine mottohafte Zudichtung
Murners!!%. Er formulierte die Verse als ein umfassendes, von einem ,Wir® vorgetragenes
Gebet, sodass alle Teilnehmer der Disputation oder alle von ihr Betroffenen darunter gefasst
werden konnten. Darin sprach er Maria einen Anteil am Ergebnis der Disputation zu, das er

somit, ebenso wie seine eigene Position, bestitigte.

Insgesamt féllt auf, dass Murner die Marien- und Heiligenverehrung wiederholt aufgriff und
sich selbst als Marienverehrer prasentierte, sie innerhalb seiner kontroverstheologischen
Schriften jedoch nie diskutierte'!””: Er publizierte keine eigens dieser Thematik gewidmete
Schrift — selbst im Kalender widmete er sich ihr nicht vorrangig. Zudem formulierte er, anders

als etwa in Hinblick auf die Messe, keine ausfiihrliche Widerlegung der reformatorischen

1194 Murner, Thomas: An die Fiirsuchtigen, fol. a4v.

1195 Murner, Thomas: Die disputacion vor den xij orten, fol. alr. Auf der Disputation wurde eine These zur Fiirbitte
Mariens und der Heiligen verhandelt, Murner widmete der Absage der Marienverehrung drei seiner
Ehrloserkléarungen. In Ein wahrhaftiges Verantworten und E. Roterodami, versah Murner die Erkldrungen jeweils
mit Zwischeniiberschriften und fasste sie in thematischen Gruppen zusammen — die Schandung Mariens bildete
dabei einen Schwerpunkt. Vgl. ders.: E. Roterodami, fol. d3r. Ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 299.

1106 Vo], Schindler, Alfred/Wolfram Schneider-Lastin (Hgg.): Die Badener Disputation von 1526, S. 253.
Liebenau, Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 227.

1107 Mariologie und Heiligenverehrung wurden von Kontroverstheologen oft thematisiert. Hieronymus Gebwiler
oder Dietenberger verfassten dazu etwa eigene Schriften. Eck widmete der Heiligenverehrung im Enchiridion ein
eigenes Kapitel, worin er auch die Mariologie thematisierte (spiter um eine Auseinandersetzung mit der Kritik an
den Antiphonen ,Regina Coeli‘ und ,Salve Regina‘ erweitert). Die von den Kontroverstheologen vertretene
Marienverehrung wurde 1549 auf dem Mainzer Provinzialkonzil bestétigt. Vgl. Dietenberger, Johann: Grundt
vn[n] vrsach / aul d[er] heylige[n] schrifft / wie vnbillich vn[n] varedlich / das heylig lobsangk Marie Salue regina
/ Geweycht saltz vn[n] wasser / Metten vnd Co[m]plet / in etliche[n] Stetten wirt vnderlassen / verspott vnd
abgestellt. Kéln 1526. Gebwiler, Hieronymus: Beschirmung des lobs vnd eren der hochgelobte[n] hymelischen
kiinigin Marie / aller heiligen gottes / auch der wolangesetzten ordnungen der Christlichen kirchen wider die
freuenliche[n] heilige[n]schmeher die da sprechen / Maria sei nit ein muter gottes / Maria sei ein frauw wie ein
an[der] fraw / vn[n] hab nicht fiir vn armen siinder zubitten. StraBburg 1523. Bdumer, Remigius:
Marienfrommigkeit und Marienwallfahrten, S. 173/175. Laube, Adolf/Ulman Weil}: Einleitung. In: dies. (Hgg.):
Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), S. 39. Schéfer, Philipp: Katholizitdt und Geschichte, S. 445.

222



Kritik. Zwar war ein Teil seiner Aussagen zu dieser Thematik mit seiner fachlichen Expertise
verbunden — er duf3erte sie immer auch als Theologe, der wusste, welche Aspekte biblisch belegt
waren und welche auf anderen Quellen griindeten —, doch stellte er diese nicht in den
Vordergrund. Stattdessen bot ithm der Ausdruck seiner eigenen Marienfrommigkeit die
Moglichkeit, seinen (laikalen) Lesern auf der Ebene ihrer Verehrung zu begegnen. Gerade weil
die Marienfrommigkeit in der Bevolkerung weit verbreitet war, bot sie das Potenzial, als ein
verbindendes Element zwischen Murner und seinen Lesern zu fungieren. Da Maria und alle
Heiligen ,,in all ihren kultischen Formen zu einem altgldubigen Unterscheidungsmerkmal‘!!%8
wurden, war eine positive Bezugnahme auf sie immer auch eine Stellungnahme gegen die
Reformation. Murner stellte sich in seinem wiederholten Rekurs auf die Marienfrommigkeit in
eine doppelte Kontinuitit, sowohl in Hinblick auf die hergebrachte Verehrung der Heiligen
(insbesondere Mariens) als auch seine eigene, bereits vor seiner Auseinandersetzung mit der

Reformation zum Ausdruck gebrachte Frommigkeit.

7.6) Fazit

Der Ausweis, selbst Theologe zu sein und sich als solcher qualifiziert dullern zu kénnen, war
fiir die Legitimation von Murners gesamtem Engagement in der theologischen
Auseinandersetzung um die Reformation von groer Wichtigkeit. Er bildete die Grundlage
dafiir, dass er beanspruchen konnte, die ,richtigen® Ansichten im Sinne der R6mischen Kirche
zu vertreten, sowie fiir die Rahmung seiner Publizistik, in der er religiose Angelegenheiten
durch die Volkssprache zwar vor Laien zu diskutierte, seine Leser aber auf die Rolle des
Publikums verwies, wihrend er den Konflikt als Theologe mit anderen Theologen fiihrte. Dabei
bestand sein self-fashioning als Theologe aus einer Kombination verschiedener Aspekte, sodass
er sein publizistisches Engagement situationsspezifisch begriinden konnte.

In seinem direkten Umfeld war er durch sein dufleres Erscheinungsbild als Monch erkenntlich
und wirkte innerhalb seiner Gemeinden in klerikaler Funktion, z.B. als Prediger, sodass er fiir
ein lokales Publikum nicht zwingend auf seine geistlichen Rollen hinweisen musste, um in
diesen wahrgenommen zu werden. Tat er dies doch, betonte er sie. Insgesamt zielte sein
Auftreten in bestimmten geistlichen Rollen und Funktionen eher auf einen entfernten
Rezipientenkreis. In Hinblick speziell auf die Eidgenossen, die jenseits seines direkten
Einflussbereiches in Luzern lebten, konnte er durch seine Stellung als Geistlicher in Luzern
eine Verbindung aufzeigen und sich an seine Leser wie an seine Gemeinde wenden. Zentral

war dann weniger seine Zugehorigkeit zum geistlichen Stand im Allgemeinen, von Bedeutung

1108 Mudrak, Marc: Reformation und alter Glaube, S. 252f.
223



waren die ihm TUbertragenen Aufgaben oder von ihm tiibernommenen Funktionen im
Besonderen. Sie erdffneten ihm die Moglichkeit, seine Einwinde zu einer bestimmten
Problemlage als zustdndiger Seelsorger zu dullern und sein Engagement gegen die Reformation
aus seinem geistlichen Amt abzuleiten.

Fiir seinen Umgang mit (reformatorischer) Kritik am kirchlichen System hingegen war seine
grundsitzliche Zugehorigkeit zum geistlichen Stand von grundlegender Bedeutung, da er den
(nicht nur von Reformatoren) erhobenen Vorwiirfen als Repridsentant dieses Systems
begegnete. Zum einen bekannte er sich damit ausdriicklich zur Romischen Kirche, zum anderen
nutzte er seine Person, um Vorwiirfe zu entschirfen. Die Einordnung in die bestehenden
kirchlichen Strukturen betonte er aullerdem durch den wiederholten Hinweis, sich der
kirchlichen Entscheidungsgewalt zu unterwerfen. Sein Bekenntnis zur Romischen Kirche und
threm Lehramt verdeutlichte er nicht nur dadurch, dass er sie zu verteidigen suchte, sondern
auch durch seine Argumentation. Mit seiner auf den von ihr approbierten Quellenkanon
basierten Argumentation wies er sich als Theologe mit entsprechenden fachlichen
Kompetenzen aus, der sich gegen reformatorische Kritik sowie das sola scriptura-Prinzip
positionierte. Dabei flihrte er seine Argumente nicht einfach nur an, sondern inszenierte er sich
jeweils als derjenige, der sie in Auseinandersetzung mit bestimmten Gegnern oder spezifischen
Kritikpunkten vorbrachte.

Insgesamt belie3 er es jedoch nicht dabei, als Kleriker eine Sonderstellung zu beanspruchen,
durch die er seinen Lesern von einer iiberlegenen Position aus begegnete, sondern streute auch
solche Elemente ein, durch die er ihnen auf der Ebene eines gemeinsamen Glaubens auf
Augenhohe begegnete. Dies tat er, wenn er ,Gemeinpldtze’ postulierte, die von allen
,Rechtglédubigen‘ Christen geteilt wiirden, besonders deutlich wird dies in Hinblick auf das
Themenfeld der Marienverehrung, da die weit verbreitete Marienfrommigkeit ein verbindendes
Element zwischen Murner und vermutlich einem Grofteil seiner Leser bildete. Da er seine
theologische Position als personliche Uberzeugung vertrat, zeigte er sich innerhalb seiner
Publizistik nicht nur als (gelehrter) Theologe, sondern auch als frommer Christ. Gemein war
allen Facetten, die Murners self-fashioning als Theologe ausmachten, dass er sich zur
Romischen Kirche mit ihren Lehren bekannte und sich selbst in die bestehenden Strukturen
einordnete, die er bestdtigte. Mit diesem Bekenntnis einher ging seine Abgrenzung von
reformatorischen Positionen und der Kritik am Status quo. Dabei eréffnete ihm gerade das als
von ,der Norm abweichend‘ bewertete Verhalten der Reformation die Moglichkeit, dieses nicht
nur aus theologischer Sicht anzuprangern, sondern ebenso aus juristischer Perspektive als

kriminelles Handeln zu verurteilen.

224



8) Murner als Jurist

Zwar bestimmte Gerichtsterminologie die Sprache von theologischen Streitschriften des 16.
Jahrhunderts — Polemiker erhoben Klage, verteidigten sich gegen gegnerische Vorwiirfe und
forderten Urteile!!% —, doch konnte Murner sich im Gegensatz zu anderen Kontroverstheologen
tatsiichlich als studierter Rechtsgelehrter!!''? duBern und positionieren. Ebenso wie Murner sich
als ein gelehrter Theologe zur Reformation duflern konnte, verfiigte er iiber die Qualifikation,
zeitgenossische Vorginge juristisch zu bewerten. Grundlage dafiir boten ihm sein juristisches

1" des romischen und kanonischen

Studium sowie der Titel eines Doktors beider Rechte
Rechts!!'2, den er erst kurz vor Beginn seines kontroverstheologischen Engagements erworben
hatte und dessen Verleihung er urspriinglich durch Feierlichkeiten hatte 6ffentlich inszenieren

wollen'!'3, Die Zeit unmittelbar vor seinem Auftreten gegen die Reformation und seiner

1109y g], Bremer, Kai: Religionsstreitigkeiten, S. 59.

1110 Cochlaeus, der zuvor juristische Studien verfolgt hatte, bewertete Luthers Positionen ebenfalls aus juristischer
Perspektive. Dies tat er bereits in seiner ersten kontroverstheologischen Schrift, der Antwort auf den gottlosen
Appell Luthers gegen den Papst des Jahres 1520. Vgl. Wolf, Gerhard Philipp: Johannes Cochlaeus, S. 127/139.
1 Zasius hatte angezweifelt, ob Murner zum Doktor beider Rechte promoviert werden diirfte. Neben der
Zugehorigkeit zu einem Bettelorden sah Zasius ein Problem in Murners publizistischer Tatigkeit. Wegen seiner
Narrensatiren und der Popularisierung des Rechtes durch Ubersetzungen hielt er Murner der Promotion fiir
unwiirdig. Nachdem Murner eine entsprechende pépstliche Genehmigung eingeholt hatte, konnte er den
juristischen Doktortitel offiziell fithren. Er wurde wegen seiner Bemiithungen um die Popularisierung des Rechtes
auch von anderen Gelehrten angefeindet. Die Kritik des Zasius wog schwer, weil dieser in Gelehrtenkreisen als
Jurist hohes Ansehen genoss. Vgl. Erler, Adalbert: Thomas Murner als Jurist, S. 22f. Lembke, Sven/Markus
Miiller: Einleitung, S. 5. Newald, Richard: Elséssische Charakterkopfe, S. 159. Pauser, Josef: Welch Frevel!,
S. 204/206f. Die Problematik von Murners juristischem Doktortitel und seiner Ordenszugehorigkeit fand Eingang
in Reformationspolemik: In der Aufzéhlung von gegen ihn gerichteten Schméhungen nannte Murner eine Schrift,
in der St. Franziskus dariiber klage, dass er ein rotes Barett trage. Vgl. Murner, Thomas: Von dem grossen
Lutherischen Narren, V. 418f. Urbanus Rhegius thematisierte die Ereignisse um Murners Promotion. Vgl.
Rhegius, Urbanus: Dyalogus nit vnlustig zulesen, newlich vo[n] Martino Luther / vad Simone Hesso / zii Worms
geschehen. Ich bitt ain yeden leser dises blichleins / er woll die sach im besten verstan / dan[n] dieweyl die
vngelerten Romanisten de[n] kostlichen schatz die hailige geschrifft also durchéchten / vnd auffiren aygen geytz
zichen bin ich auB Christlichem zorn bewegt / vd hab auB iren sache[n] auch ain Luthers gesp6t mussen machen
/ vnd doch héflich / dan[n] ich hab irer geschonet / wolten sy auff irer blindthait verharren / ich must die feder baf3
spitze[n] / Aber got woll sy erleychten in ainem rechten glauben. Amen. Augsburg 1521, fol. BIvf.

12 Das romische (Corpus iuris civilis Kaiser Justinians) und kanonische Recht (Corpus Iuris canonici) bildeten
das gemeine Recht, das seit dem Mittelalter in weiten Teilen Europas sowie im Reich Geltung besall und zentraler
Gegenstand der juristischen Ausbildung war. Um 1500 dominierte das kanonische Recht nicht nur an den
Universititen, sondern auch in Hinblick auf seine Wirkméchtigkeit — die Kirche beanspruchte fiir die geistliche
Rechtsprechung eine umfassende Giiltigkeit. Vgl. Luig, Klaus: Gemeines Recht (Art.). In: Handworterbuch zur
deutschen Rechtsgeschichte 2. Berlin 20122, Sp. 61f. Schlinker, Steffen: Rezeption des romisch-kanonischen
Rechts (Art.). In: Enzyklopéddie der Neuzeit 11.Stuttgart/Weimar 2010, Sp. 201. Wall, Heinrich de: Die
Neugestaltung des evangelischen Kirchenrechts und die Rolle der ,,weltlichen Juristen. Vom kanonischen Recht
zur landesherrlichen Kirchenordnung. In: Strohm, Christoph (Hg.): Reformation und Recht. Ein Beitrag zur
Kontroverse um die Kulturwirkung der Reformation. Tiibingen 2017, S. 181. Witte, John: Recht und
Protestantismus. Die Rechtslehren der lutherischen Reformation. Giitersloh 2014, S. 56/58f.

13 Murners Absicht, seine Promotion 6ffentlich zu inszenieren, entsprach dem Promotionsritual. Die von ihm
geplante o6ffentliche Inszenierung seiner juristischen Doktorwiirde war jedoch auf Widerstand gestoen. Neben
dem Zweifel, ob ein Franziskaner ein Doktor kaiserlichen Rechts werden konne, stellte sich die Frage, ob ein
Bettelmdnch sein Doktorat mit viel Aufwand feiern diirfe. Nach Riicksprache mit der romischen Kurie wurde
Murners Promotion noch im selben Jahr (zwischen Juni und August) ohne Feierlichkeiten vollzogen. Vgl. Fiissel,
Marian: Rang, Ritual und Wissen. Zur Rolle symbolischer Kommunikation fiir die Formierung des
Gelehrtenhabitus an der spatmittelalterlichen Universitit. In: Frank Rexroth (Hg.): Beitrdge zur Kulturgeschichte

225



Riickkehr nach StraBburg hatte er mit juristischen Studien verbracht. Er war als einer der ersten
Dozenten in Erscheinung getreten, der seine Vorlesungen auf Deutsch hielt, zudem hatte er sich

k1114

mit seiner juristischen Publizisti nicht nur an ein exklusives Fachpublikum gewandt,

sondern durch Ubersetzungen in die Volkssprache einen breiteren Leserkreis angesprochen!!!®

— an der Entwicklung der deutschen Rechtssprache hatte Murner mafBgeblichen Anteil'''®.
Seine Beschiftigung mit juristischen Sachverhalten setzte er wéhrend seines Engagements
gegen die Reformation fort: Zwar veroffentlichte er ab 1521 keine ausschlieBlich juristische
Schrift mehr!'!!'7, doch arbeitete er wohl an einer weiteren juristischen Lernhilfe!!'®. In seiner
kontroverstheologischen Publizistik trat er als Rechtsgelehrter in Erscheinung, sobald er auf
sein juristisches Fachwissen zuriickgriff oder sich gar als Doktor beider Rechte bezeichnete!!!’.
Um Murners Auftreten als Jurist sowie seinem Umgang mit rechtlichen Fragen nachzugehen,
sollen im Folgenden erst die Schriften Murners Beachtung finden, in Hinblick einerseits auf

seinen eigenen Umgang mit der Zensur, andererseits auf die Bedeutung von Recht und Unrecht.

Das Augenmerk liegt darauf, wie er sich durch seine juristische Argumentation positionierte,

der Gelehrten im spéten Mittelalter. Ostfildern 2010 (= Vortrdge und Forschungen 73), S. 230. Liebenau, Theodor
von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 121-123.

1114 Einen Uberblick {iber Murners juristische Schriften gibt Kaib, Hildegard: Zu den juristischen Schriften Thomas
Murners. In: Badische Landesbibliothek Karlsruhe und Bibliothéque nationale et universitaire de Strasbourg
(Hgg.): Thomas Murner. Humaniste et théologien alsacien 1475-1537. Exposition de la Bibliothéque nationale et
universitaire de Strasbourg et de la Badische Landesbibliothek de Karlsruhe. Catalogue d’exposition. Karlsruhe
1987, S. 93-111.

115 Auch populire Rechtsliteratur richtete sich als Fachliteratur an ein Fachpublikum, das in der Rechtspflege tétig
war. Murners juristischen Schriften waren vor allem aus seiner Lehrtitigkeit in Basel hervorgegangen und wéhrend
seines zweijdhrigen Aufenthaltes dort erschienen. Gerade fiir seine Bemiihungen um die Popularisierung
juristischen Wissens, etwa in Form seiner Ubersetzung der Institutionen, war er (namentlich von Zasius) stark
kritisiert worden. Murners Institutionen erlebten mehrere Auflagen, bis sie durch andere Ubersetzungen abgeldst
wurden. Weitere Ubersetzungen von Teilen des Corpus Iuris Civilis hatte Murner beabsichtigt, aber nicht
umgesetzt. Vgl. Kaspers, Heinrich/Wilhelm Schmidt-Thomé u.a. (Hgg.): Vom Sachsenspiegel zum Code
Napoléon. Kleine Rechtsgeschichte im Spiegel alter Rechtsbiicher. Kdln 1972 (= Zeugnisse der Buchkunst 2),
S. 104. Kisch, Guido: Die Anfinge der Juristischen Fakultit Basel 1459-1529. Basel 1962 (= Studien zur
Geschichte der Wissenschaften in Basel XV), S. 87/91f. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 206f. Kritisiert worden
war er ebenfalls fiir seine mnemotechnischen Lernhilfen, wie dem Lernkartenspiel Chartiludium, die er zum
leichteren Memorieren der Institutionen entwickelt hatte. Zur negativen Bewertung solcher Lernspiele hatte u.a.
der schlechte Ruf des Gliicksspiels beigetragen. Innovativ war Murner nicht wegen des mnemoteschnischen
Ansatzes gewesen, sondern weil er ihn als erster auf die Jurisprudenz angewandt hatte. Vgl. Erler, Adalbert:
Thomas Murner als Jurist, S. 57. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 224. Schumann, Eva: Beitrige studierter Juristen
und anderer Rechtsexperten zur Rezeption des gelehrten Rechts. In: Jahrbuch der Akademie der Wissenschaften
zu Gottingen 2007 (2008), S. 451.

1116 Vgl Burmeister, Karl Heinz: Das Studium der Rechte im Zeitalter des Humanismus im deutschen
Rechtsbereich. Wiesbaden 1974, S. 186. Pauser, Josef: Welch Frevel!, S. 206. Smolinsky, Heribert: Thomas
Murner, S. 85.

117 Seine letzte Publikation dieser Art war Murner, Thomas: Der keiserlichen stat rechten ein inga[n]g vnd wares
fundame[n]t. Meister vnd ridten tiitscher nation von Doctor Thomas Murner gegabet vnd zii gefallen verteiitschet.
Straflburg 1521.

1118 1526 fertigte er das (unvollendete) Lernschachspiel Instituta Helvetiorum an, dessen Handschrift erhalten ist.
Vgl. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.), Sp. 323.

19 Dies nur in einem Drittel seiner Schriften (10 von 30), nimlich Protestation, Vom Lutherischen Narren,
Mendatia Lutheri, Purgatio vulgaris, Ein Brief, der Kalender, beiden Aktenausgaben zur Badener Disputation,
Appellation und Sendbrief.

226



sowohl durch ihren Inhalt als auch die Art und Weise, in der er diese vorbrachte. Um einen
Vergleich seines Auftretens inner- und auBlerhalb seiner Publizistik zu ermdglichen, riicken
danach einige Auseinandersetzungen in den Fokus, in denen Verstofe gegen geltendes Recht
verhandelt wurden. In solche Verhandlungen war er zwar vornehmlich auferhalb seiner
Publizistik verwickelt, doch standen sie mit dieser in Zusammenhang und fanden zum Teil

Eingang in seine Schriften.

8.1) Die Zensur in Straburg

Mit der anonymen Verdffentlichung seiner ersten kontroverstheologischen Schriften wéhlte
Murner eine zumindest problematische Taktik. Wahrend die anonyme Verdffentlichung von
Druckschriften erst im Reichstagsabschied von Augsburg 1530 reichsweit verboten wurde,
wurden anonyme Schméhschriften in Straburg bereits in einem Mandat vom 25.03.1521
untersagt. Da Murner sich mit der Protestation bereits vor dem Mandat, nimlich am
08.03.1521, zu seinen anonymen Schriften bekannte und die Anonymitét aufgab, machte er sich
keines Verstofles gegen dieses Mandat schuldig. Dennoch war die Anonymitét seiner ersten
Schriften heikel, da er sich wegen der Verheimlichung seines Namens potenziell in ein
zwielichtiges und anriichiges Licht setzte!!?°. Diesem Umstand war sich auch Murner bewusst,
sodass er sich bereits in seiner ersten Schrift zu einer Begriindung seiner Anonymitét veranlasst
sah: Er duBlere sich nicht, um Luther zu schaden, sondern zur Erkenntnis der gottlichen
Wahrheit ,,on darthiin / meins namens das mir von dyr geantwurt werde / so du sihest das ich
vB verschwygung eigens namens kein réim erstichen begere*! 2!,

Der Rekurs auf die selbst gewihlte Anonymitét innerhalb seiner Schriften erschopfte sich nicht
in dieser Demutsbekundung, sondern bestand auch darin, wie er sich mit der Zensur arrangierte.
Indem er in jeder Schrift versicherte, dass seine Autorschaft dem Stra3burger Bischof bekannt
sei'!?? betonte er, dass er sich der fiir die kirchliche Indizierung von Verdffentlichungen

1123

entscheidenden Person''~°, zu erkennen gegeben und sich dessen Urteil unterworfen habe. Weil

sich diese Erkldrungen in bereits verdffentlichten Schriften befanden, konnte er sie als von dem

1120 Vol Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 25.03.1521. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur
Reformation, S. 98. Murner, Thomas: Protestation, S. 602. Halbey, Hans Adolf: Druckkunde fiir Germanisten,
Literatur- und Geschichtswissenschaftler, S. 53. Kaufmann, Thomas: Anonyme Flugschriften der frithen
Reformation, S. 219.

1121 Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 32f.

1122 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87. Ders.: Wie doctor M. Luter v
falschen vrsachen, S. 29. Eine Ausnahme bildet Von der Babylonischen gefenknuf3 der Kirchen.

1123 Seit 1487 gab es eine bischdfliche Praventivzensur, laut einer Vorschrift des 5. Laterankonzils (1515) sollten
die Bischofe der jeweiligen Druckorte alle Schriften iiberpriifen und eine Druckerlaubnis erteilen. Vgl. Burkhard,
Dominik: Repression und Pravention. Die kirchliche Biicherzensur in Deutschland (16.-20. Jahrhundert). In:
Hubert Wolf (Hg.): Inquisition, Index, Zensur. Wissenskulturen der Neuzeit im Widerstreit. Paderborn/Miinchen
u.a. 2001 (= Romische Inquisition und Indexkongregation 1), S. 308. Wolf, Hubert: Index. Der Vatikan und die
verbotenen Biicher. Miinchen 2006, S. 33.

227



StraBburger Bischof sanktioniert présentieren. Durch das geschilderte Verfahren, sich dem
Bischof zu erkennen zu geben, schaffte er sich die Moglichkeit, seine Schriften zwar anonym
zu verdffentlichen, dabei aber die Redlichkeit seiner Absichten zu betonten. Er verdeutlichte,
dass er sich im Gegensatz zu anderen anonymen Autoren (von Schmaéhschriften) nicht vor
seiner Verantwortung als Verfasser verstecke. Zudem ist aufschlussreich, dass Murner diese
Verfahrensweise in seinen Schriften kommunizierte. Der wiederholte Hinweis auf die
Bekanntheit seiner Autorschaft zielte darauf ab, seine Schriften — ihrer Anonymitit zum Trotz
— vor seinen Lesern als legitim auszuweisen!!'?*. Dabei suchte er sich unter Bezug auf den
Bischof als Leumund seinem Publikum gegeniiber als vertrauenswiirdig darzustellen.

Da es in Straburg bereits 1520 schwierig war, fiir anonyme Schriften das bischofliche
Imprimatur zu erlangen, arrangierte Murner sich durch diese Verfahrensweise mit den
zeitgenossischen Zensurbestimmungen gegen Schméhschriften, um den Nachweis erbringen
konnen, gerade keine anonymen Schmihschriften verfasst zu haben!'?’. Dementsprechend

stellte er in seiner Protestation rickblickend fest, er habe seine Schriften den

durchliichtigten, erwiirdigen fiirsten vnd herren ordentlichen richteren der Mentzischen Prouintzen!!?

erdffnet vnd zugesendet. Namlich einem ertzbischoff von Mentz, vnd bischoff zu Straszburg, mit fleisiger
anhangender bit solch mein schreiben zu erkennen, straffen, dulden, abthun, oder lasen bleiben, als billiche
vnderthenikeit erfordert, gegen ordenlichen richteren, vermeint damit auch mein schreiben fiir kein
schmachbiechlin solten erachtet werden (so sie auch noch mit keinen rechten mogen) so mein namen denen
erdffnet wer, den billich solch sachen den cristlichen glauben betreffen, solten als hirten nit verborgen sein.
Wer auch nit von néten solchen meinen namen iedem besunder zu entdecken, so vsz demiitikeit zu vermeiden
eincherlei rums darusz zu erschopffen, sunder dz usz verschweigung des schreibers dest fiirderlicher zu der
matery vnd sachen geret wiird. Nach einem alten spruch, nit wer, sunder waz geret wiirt nim acht''?’.

Der Umstand, dass er sich in einer eigenen Verdffentlichung zu seinen bisherigen Publikationen

bekannte sowie die Ausfiihrlichkeit, mit der er sich zu seiner Anonymitét dulerte, weist darauf

1124 Es fallt auf, dass der Drucker Griininger ebenfalls die Notwendigkeit sah, Murners anonyme Schriften sowie
den Lutherischen Narren an eine externe Gewalt anzubinden. Er fiigte den 1520 erschienenen Schriften Murners
ein kaiserliches Druckprivileg an. Das auf dem kaiserlichen Biicherregal griindende Druckprivileg schiitzte Werke
unter Androhung von Strafe vor einem unautorisierten Nachdruck. Das Privileg konnte sowohl Autoren als auch
Buchdruckern oder Buchhéndlern verliehen werden. In beiden Ausgaben des Lutherischen Narren ist es am
Anfang vermerkt (,,Cum priuilegio.*), doch wird es nur in einer Ausgabe niher erlautert. Diese Erklarung ist
ausfiihrlicher als in den anderen Schriften gestaltet und verbietet den Nachdruck bei Strafe fiir fiinf Jahre (statt
eines Jahres). Das rasche Vorgehen des Stralburger Rates gegen den Lutherischen Narren macht jedoch deutlich,
dass ein Druckprivileg keinen Schutz vor der stddtischen Zensur bot. Murner, Thomas: Von dem grossen
Lutherischen Narren, S. 12/355. Vgl. ders.: An den groBméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 211. Ders.:
Ein christliche vnd briederliche ermanung, S. 87. Ders.: Von dem babstenthum, S. 55. Ders.: Von Doktor Martin
Luthers Lehren und Predigen, S. 164. Eisenhardt, Ulrich: Die kaiserliche Aufsicht iiber Buchdruck, Buchhandel
und Presse im Heiligen Romischen Reich Deutscher Nation (1496-1806). Ein Beitrag zur Geschichte der Biicher-
und Pressezensur. Karlsruhe 1970 (= Studien und Quellen zur Geschichte des deutschen Verfassungsrechts. Reihe
A: Studien 3; Habil. 1970), S. 10f. Hemels, Joan: Pressezensur im Reformationszeitalter (1475-1648). In: Heinz-
Dietrich Fischer (Hg.): Deutsche Kommunikationskontrolle des 15. bis 20. Jahrhunderts. Miinchen/New York u.a.
1982 (= Publizistik-Historische Beitrdge 5), S. 27.

1125 Vgl. Giesecke, Michael: Der Buchdruck in der frithen Neuzeit, S. 777, Endnote 93.

1126 Das Bistum StraBburg war eine Suffragandiézese der Kirchenprovinz Mainz. Vgl. Kundert, Werner: Das
Erzbistum Mainz, S. 692.

127 Murner, Thomas: Protestation, S. 599 (Hervorhebung im Original).

228



hin, dass sie ein zentraler Kritikpunkt war. Damit deckt sich, dass er sich hier des
Bescheidenheitstopos bediente und die Bedeutung der Sache in den Vordergrund stellte. Seine
Anonymitdt war in hochstem Male legitimationsbediirftig.

In Hinblick auf Murners Publizistik ist zu bedenken, dass sie immer verschiedenen Zensuren
unterlag, da er neben der kaiserlichen und bischoflichen Aufsicht auch derjenigen seiner
Ordensoberen sowie der stdadtischen Réte seiner jeweiligen Aufenthaltsorte unterworfen war.
Dies betraf insbesondere Stralburg, wo es bereits eine, wenn auch nicht streng gehandhabte,
Zensur gab, wihrend sich die Zensur generell erst im Laufe der konfessionellen
Auseinandersetzung weiter entwickelte!!?8. Allerdings scheint die StraBburger Zensur nicht in
besonderem Mafle gegen Murners Publikationen vorgegangen zu sein, da er bis zur
Veroftentlichung des Lutherischen Narren seine kontroverstheologischen Schriften, auch die
anonymen, anscheinend ohne groBere Probleme verdffentlichen konnte und nicht gegen sie
eingeschritten wurde. Lediglich Von der Babylonischen gefenknufs der Kirchen hatte bei dem
Zensor Sebastian Brant Anstof erregt, der ihre Publikation zunichst verbieten wollte!!,
Gegen den Lutherischen Narren ging die Zensur vor, nachdem kurz nach Erscheinen Klage

130" erhoben

gegen diese sich ,,wider Got, gut sitten vnd erbarkeit“ wendende Publikation
worden war. Alle noch nicht verkauften sowie nach Moglichkeit die bereits verkauften
Exemplare wurden konfisziert und sollten verbrannt werden. Um dem Lutherischen Narren
doch noch ein Publikum zu verschaffen, erfolgte eine zweite Auflage aullerhalb Straburgs,

von der ebenfalls der GroBteil vernichtet wurde!'3!.

1128 o], Heger, Hedwig: Thomas Murner, S. 300. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 26. Wolf,
Hubert: Index, S. 16. Das Amt des Zensors war in StraBburg bereits zuvor eingefiihrt worden — wegen der
Germania-Debatte, an der Murner maB3igeblich beteiligt gewesen war. Sebastian Brant hatte das Amt des Zensors
ab 1504 bis zu seinem Tod (10.05.1521) inne. Nachfolger wurde Brants Schwiegersohn Peter Butz bis zu dessen
Tod 1531. Vgl. Fuchs, Frangois-Joseph: Les critéres du choix des secrétaires de la ville de Strasbourg
(Stadtschreiber) au XVI° si¢cle. In: Marijn de Kroon/Marc Lienhard (Hgg.): Horizons européens de la réforme en
Alsace. Das Flsass und die Reformation im Europa des XVI. Jahrhunderts. Mélanges offerts a Jean Rott pour son
65°¢ anniversaire. Straburg 1980 (= Société Savante d’Alsace et des Régions de I’Est. Collection «Grandes
publications» 17), S.9-11. Israel, Uwe: Sebastian Brant und Johannes Geiler von Kaysersberg, S. 53.
Niederberger, Antje: Sebastian Brant, das Reich und die Eidgenossen. In: Sven Lembke/Markus Miiller (Hgg.):
Humanisten am Oberrhein. Neue Gelehrte im Dienst alter Herren. Leinfelden-Echterdingen 2004 (= Schriften zur
stidwestdeutschen Landeskunde 37), S. 198.

1129 ygl. Flood, John L.: Heinrich VIII. und Martin Luther, S. 5. Einlage an Sebastian Brant im Schreiben Hans
Bocks und Conrad von Duntzenheims an den Rath, 18.04.1521. In: Hans Virck (Hg.): Politische Correspondenz
der Stadt Stassburg im Zeitalter der Reformation. Erster Band 1517-1530. StraBburg 1882 (= Urkunden und Akten
der Stadt Strassburg. Zweite Abteilung), S. 45.

1130 Die Begriindung entsprach den 1504 eingefiihrten Zensurbestimmungen. Vgl. Baumhauer, Hermann: Die
Anfinge der katholischen Presse im Elsass. Der Weg zur katholisch-politischen Meinungszeitung. (Ein Beitrag
zur Geschichte des politischen Katholizismus). Konstanz 1939 (= Diss. 1939), S. 21.

131 Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 22./27.12.1522. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur
Reformation, S. 99f. Vgl. Biichner, Frauke: Thomas Murner, S. 271. Schillinger, Jean: Le corps grotesque dans
,Le grand fou Luthérien’ de Thomas Murner (1522). In: Mary-Nelly Fouligny (Hg.): Réalités et représentations
du corps dans 1'Europe des XVIe et XVIle siécles 2. Nancy 2011, S. 303. Wie genau die zweite Auflage zustande
kam, ist unklar. Moéglicherweise handelt es sich um einen neuen Druck — der Drucker Griininger hatte angezeigt,

229



Abgesehen von der Konfiskation wurden keine weiteren Schritte gegen Murner oder dessen
Drucker Griininger unternommen. Explizit wurde fiir Griininger der Verlust der Schriften, also
der darin gebundenen Produktionskosten, als ausreichende Strafe anerkannt. Murner erhielt
eine Verwarnung, ,,solch biichlein oder dergleichen nit mer zu machen®, wobei sich der
Magistrat zusétzlich an dessen Konvent wandte, um ihn von diesen Aktivititen abzuhalten.
Gleichzeitig wurde allen Druckern der Stadt die Ver6ffentlichung von Schmihschriften sowohl
fiir als auch gegen Luther verboten!!*2. Dass Griininger fortan keine Auftriige von Murner mehr

annahm und dieser somit keinen Drucker mehr in StraBburg finden konnte!!3?

, griindete auf der
Entscheidung Griiningers, nicht auf einem Verbot!!**. Die in den folgenden Jahren vom Rat
ergriffenen MaBBnahmen zielten jedoch darauf ab, Murner von seiner publizistischen Tétigkeit
abzuhalten: 1523 wurde er (neben anderen Geistlichen) wegen auftriihrerischer Aussagen erneut
verwarnt, Anfang Juni 1524 brachte ihm die Einrichtung seiner eigenen Druckerei eine Klage
ein, weil er nicht der Druckerzunft angehorte — der Inhalt der Schrift scheint fiir die Klage keine
Bedeutung gehabt zu haben. Am 15.06.1524 verbot der Rat ihm sowie Hieronymus

Gebwiler!!*® die schriftstellerische Betitigung, was einem Publikationsverbot gleichkam'!3¢.

dass Murner eine Neuauflage in Hagenau beabsichtigte — oder um den Verkauf von (sich von der Erstauflage
unterscheidenden) Restexemplaren. Vgl. Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 22./27.12.1522. In:
Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur Reformation, S. 100. Merker, Paul: Einleitung. In: Thomas Murner: Von dem
groflen Lutherischen Narren, hg. v. ders. (= Thomas Murners Deutsche Schriften 9), S. 41. Neukirchen, Thomas:
Nachwort. In: Thomas Murner: Von dem grossen Lutherischen Narren, S. 359.

1132 Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 22./27.12.1522. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur
Reformation, S. 100.

1133 Eine weitere Publikation Murners wurde von Wolfgang Kopfel gedruckt: Murner, Thomas: Ein brieff des
Edlen Kiinigs vB Engelandt / zt den Fiirsten von SachBen / von dem Luther. // Herzog Jorgen vB SachBen antwurt.
StraBburg 1523. Griininger druckte weiterhin die Werke anderer Kontroverstheologen, 1522/1523 druckte er etwa
fiinf Kontroversschriften des Johannes Cochlacus und 1523/24 in rascher Abfolge ebenfalls fiinf Werke Johannes
Dietenbergers. Vgl. Laube, Adolf: Das Gespann Cochldus/Dietenberger, S. 126f/131.

1134 Der Beschluss vom 27.12.1522 kann als Druckverbot fiir Murners Werke bei Griininger ausgelegt werden.
Vgl. Willer, Jakob: Die hohe Zeit der Freien Reichsstadt StraBburg, S. 147.

1135 Der elsissische Humanist Hieronymus Gebwiler (1474-1545) war ab 1509 Rektor an der Lateinschule des
Stralburger Miinsters und setzte sich filir ihre Reform nach den Vorstellungen Wimpfelings ein, er verfasste
padagogische Schriften. Gegen die Einfithrung der Reformation in StraBburg bezog er friith Position und publizierte
ab 1523 sowohl deutsche als auch lateinische Streitschriften. Im Karsthans wurde er, ebenso wie Murner,
verspottet. Im Zuge des Verbotes aufrithrerischer Schriften musste er das Manuskript seiner begonnenen
Stralburger Chronik dem Stadtrat {ibergeben. Die Neuordnung des StraBburger Schulwesens enthob ihn seiner
Tatigkeit, sodass er 1525 die Stadt verlieB und Rektor an der Schule in Hagenau wurde. Dort engagierte er sich
ebenfalls gegen die lutherischen Lehren. Vgl. Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 06./15.09.1522.
In: Manfred Krebs/Hans Georg Rott (Hgg.): Quellen zur Geschichte der Téufer 7. Elsal3, 1. Teil: Stadt StraBburg
1522-1532. Giitersloh 1959 (= Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 26), S. 4. Duntze, Oliver:
Ein Verleger sucht sein Publikum, S. 267f. Iserloh, Erwin: Thomas Murner (1475-1537), S. 29. Kdmmel, Heinrich:
Gebwiler, Hieronymus G. (Art.). In: Allgemeine Deutsche Biographie 8. Leipzig 1878, S. 486f. Mertens, Dieter:
Gebwiler (Gebwilerius), Hieronymus (Art.). In: Deutscher Humanismus 1480-1520. Verfasserlexikon 1.
Berlin/Boston 2008, Sp. 870f.

1136 VoI, Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 55/98. Baillet, Lina: 1500-1530: L’ imprimerie en
expansion. In: Hubert Bari (Hg.): La Mémoire des Siecles. 2000 ans d’écrits en Alsace. StraBburg 1989, S. 162.
Ritter, Frangois: Histoire de I’imprimerie alsacienne, S. 105/107. Worstbrock, Franz Josef: Murner, Thomas (Art.),
Sp. 305.

230



Das Verbot des Lutherischen Narren lasst sich auch, aber nicht nur, als Parteinahme der Zensur
StraBBburgs fiir die Reformation auffassen, handelte es sich doch um eine Schmihschrift, die als
solche offiziell angezeigt worden war. 1519 war beispielsweise der Druck von Murners
Moralsatire Die Geuchmat verhindert worden, um politische Konflikte zu vermeiden. Diese
war daraufhin in Basel verdffentlicht worden!!'3”. Zudem bemiihte Murner sich Anfang 1521
um das Einschreiten des Zensors Brant gegen reformatorische Schmihschriften und bewarb

sich (vergeblich) nach dem Tod Brants um dessen Nachfolge!!®

, sodass er sich um die
Moglichkeit bemiihte, die stiddtische Zensur in seinem Interesse zu lenken. In Hinblick auf die
Ausiibung der Zensur in StraBburg ist zudem anzumerken, dass reformationsfreundliche
Schriften nicht vor ihrem Eingreifen geschiitzt waren, wie sich am Beispiel des Druckers
Wolfgang Kdopfel zeigt: Neben weiteren Schriften veranlasste dessen Traktat zur Priesterche
und eine Beschwerde des Bischofs dariiber den Magistrat am 12.09.1524 zur Verotfentlichung
der ersten Zensurverordnung!'*®. Alle Publikationen mussten seitdem dem Magistrat zur
Priifung vorgelegt und der Drucker jeweils genannt werden. 1526 wurde Kopfel wegen der

Wahrhaftigen Handlung, worin weder Autoren!!'*’

noch Drucker benannt wurden, in Haft
gesetzt. Andererseits griff die stiddtische Zensur nur sporadisch ein, sodass es auffallig ist, wie
selten sie gegen reformatorische Publikationen vorging. Zwar war in Strafburg seit dem
26.01.1520 der Druck papstfeindlicher  Schriften = verboten, doch  konnten
reformationsfreundliche Publikationen ohne Probleme veroffentlicht werden. Das Wormser

Edikt war 1521 in StraBburg verdffentlicht worden, ohne jedoch umgesetzt zu werden''*!.

Bis 1522 war es Murner moglich, sich mit den in Stra8burg herrschenden Bedingungen zu
arrangieren und seine Schriften zu verdffentlichen, wenngleich er sich wiederholt veranlasst
sah, seinen Lesern die Legitimation seiner anonymen Schriften vor Augen zu fiihren. Sobald

jedoch der StraBburger Rat gegen seine Publizistik vorging, suchte er sich iiber dessen

1137 Vg|. Wiegand, Hermann: Sebastian Brant (1457-1521). Ein streitbarer Publizist an der Schwelle zur Neuzeit.
In: Paul Gerhard Schmidt (Hg.): Humanismus im deutschen Siidwesten. Biographische Profile. Sigmaringen 1993,
S. 98.

1138 Vol. Fuchs, Frangois-Joseph: Les critéres du choix des secrétaires de la ville de Strasbourg, S. 10. Liebenau,
Theodor von: Der Franziskaner Dr Thomas Murner, S. 172.

1139 Ursichlich war u.a. auch die Entschuldigung der Katharina Zell. Vgl. Kaufmann, Thomas: Pfarrfrau und
Publizistin, S. 209f. Das Mandat ist abgedruckt in: Kastner, Ruth (Hg.): Quellen zur Reformation, S. 101f. Sowie
Saladin, Johann Georg: Strassburger Chronik. Fortsetzung II, hg. v. Aloys Meister/Aloys Ruppel. In: Mitteilungen
der Gesellschaft fiir Erhaltung der geschichtlichen Denkmiler im Elsass. 2. Folge 23 (1911), S. 308f.

1140 5 A.: Warhaftige handlu[n]g der disputatio[n] in obern Baden. Die Berichte stammen von verschiedenen, nicht
sicher bestimmten Autoren. Vgl. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 35f. Uber diese Schrift beschwerte
Murner sich ausfiihrlich beim StraBburger Rat. Vgl. Murner an den Stra8burger Rat, 09.11.1526. In: Adam Walther
Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 88-104.

1141 Vol Auszug aus den Ratsprotokollen Jakob Wenckers, 26.01.1520. In: Ruth Kastner (Hg.): Quellen zur
Reformation, S. 97. Chrisman, Miriam Usher: Reformation printing in Strasbourg, S. 217/219. Ritter, Francois:
Histoire de I’imprimerie alsacienne, S. 219/242f.

231



Intervention hinwegzusetzen, was sich insbesondere an der Einrichtung seiner eigenen
Druckerei zeigte. Thematisiert hat er in seiner Verdffentlichung lediglich seine
Ubereinstimmung mit der bischdflichen, nicht aber mit der stidtischen Zensur. Seine Konflikte
mit letzterer erwdhnte er ebenfalls nicht und sprach auch in seinen unverdffentlicht gebliebenen
Schriften, Purgatio vulgraris und Mendatia Lutheri, die Entstehungsbedingungen nicht an.
Insofern lag ihm daran, die Legitimation seiner Publizistik aufzuzeigen, nicht jedoch dariiber
offentlich zu verhandeln oder seine VerstoB3e gegen geltende Bestimmungen hervorzuheben.
Allerdings hitte er sich mit der Verdffentlichung von Schriften mit Hilfe seiner eigenen
Druckerei in aller Deutlichkeit {iber die stddtischen Verbote hinweggesetzt.

Eine Anbindung seiner Werke an eine Autoritdt wie den StraBburger Bischof findet sich nur in
seinen anonymen Schriften und in der Protestation. Da es sich um ein auf seine anonymen
Schriften beschrinktes Vorgehen handelte, legitimierte er dadurch nur die Anonymitit, nicht
seine Publizistik an sich. Die Berechtigung, sich selbst publizistisch innerhalb der religiosen
Auseinandersetzung zu duflern, bezog er aus dem Umstand, dass er selbst Theologe war sowie
aus der Notwendigkeit, auf reformatorische Publikationen im selben Medium zu reagieren. In
seiner Argumentation wiederum zog Murner neben einem theologischen auch einen
juristischen Bewertungsrahmen heran, um sowohl seine eigene als auch gegnerische Positionen

vor seinem Publikum zu beurteilen.

8.2) Recht und Unrecht in seiner Publizistik

Ein wiederkehrendes Motiv in Murners Schriften war die Thematik von Legalitit und
Illegalitdt. Grundlegend in seiner Darstellung war die Opposition zwischen einerseits der
Romischen Kirche und ,allgemeinen Christenheit’ sowie andererseits den verschiedenen
Reformatoren und ihren Anhdngern, die gegen geltendes Recht verstoBen wiirden. Murner
préisentierte sich in dieser Gegeniiberstellung als Vertreter ,richtiger‘, bzw. ,rechtmiBiger*
Ansichten sowie als Kliger, der die Verstof3e seiner Gegner anprangerte.

Murner nutzte verschiedene Ankniipfungspunkte, etwa wenn er auf gegnerische Schriften

reagierte, die ihrerseits rechtliche Themen ansprachen!!'*?. Er befasste sich aber auch mit der

1142 Besonders deutlich in Murners Reaktion auf Luthers Erklidrung zur Verbrennung der Bannandrohungsbulle
und des kanonischen Rechts. Vgl. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter v3 falschen vrsachen, S. 1-30. In
Erwiderung auf Luthers Adelsschrift, die ,nach katholischen Mafstdben als ungerechtfertigter Eingriff und
Ubergriff der weltlichen Gewalt in die kirchliche Hierarchie und das kanonische Recht der Kirche erscheint®,
formulierte er eine vorrangig biblisch basierte Argumentation, mit der er derjenigen Luthers widersprach. Nur
vereinzelt verwies er auf ,kaiserliche Verbote® oder das ,kaiserliche Recht (verbunden mit der Aufforderung an
Luther, dieses zu lesen), explizite Beziige auf kanonisches Recht finden sich nicht. Heckel, Martin: Von Luthers
Reformation zum ius reformandi des Reichskirchenrechts. Rechtliche Perspektiven der Adelsschrift Luthers 1520.
In: Arndt Kiehnle/Bernd Mertens u.a. (Hgg.): Festschrift fiir Jan Schroder zum 70. Geburtstag. Tiibingen 2013,
S. 675. Vgl. Murner, Thomas: An den groméchtigsten und durchlauchtigsten Adel, S. 1761/186.

232



Frage der RechtmiBigkeit verschiedener Handlungsweisen und aktueller Ereignisse, nahm

1143 und belegte Reformatoren mit kriminalisierendem Vokabular!'**, Dabei

Bewertungen vor
stellte Murner zumeist geltende Rechtssitze fiir seine Zwecke zusammen und zeigte die
einzelnen VerstoB3e somit nicht nur auf, sondern wies sie nach. Auf seine juristische Expertise

verwies er immer dann, wenn er sich auf Gesetzestexte bezog''#

, sich eines entsprechenden
Vokabulars bediente oder juristische Vorgidnge anfiihrte. Er nutzte etwa einen juristischen
Bewertungsrahmen, um dem  Wahrheitsanspruch  reformatorischer Lehren und
Schriftauslegung zu widersprechen:

So wir nun und darz Doctor Luther in hangender sachen ston, und er daryn nichs erniiweren solt, al3 der
fiir das zkinfftig concilium appellieret hat, habt ir iich keiner warheit zi nennen (Quia res iudicata pro vero
habetur!'“%). Dan ein geurteilete red sol fiir ei[ne] warheit geachtet werden, und nit hangende oder spennige
reden, den wir zu gleicher weill vermeinen, das wir unsere artikel, so wider sich seint, auch ul dem heiligen
ewangelio ziehen, unnd gleich so wol gern behalter und liebhaber des ewangeliums wolten erfunden werden
alB yr''4,

Tatsdchlich war das Heranziehen juristischen Fachvokabulars nicht typisch fiir
kontroverstheologische Streitschriften, es ist vielmehr Ausdruck einer juristischen
Gelehrtenkultur und ein Spezifikum bestimmter Autoren''*3. Sein self-fashioning als Jurist in
Ergéinzung zu seinem Auftreten als Theologe war dementsprechend eine Besonderheit Murners
unter den Kontroverstheologen und erdffnete ihm eine zusétzliche Perspektive im Umgang mit
gegnerischen Positionen.

Innerhalb seiner Publizistik fiihrte er seine juristischen Argumente unterschiedlich aus, nahm
aber jeweils Bewertungen vor und fillte Urteile. Uber die Einteilung in ,richtig* und ,falsch*
hinausgehend begriindete er, warum sich wer — aus Murners Sicht immer die gerade von ihm
betrachtete Gegenseite — im Unrecht befinde. Teilweise nannte er als Belege nur Kiirzel fiir

1150 5der

bestimmte Absitze oder Regelungen''*’, fiihrte (ausfiihrliche) lateinische Passagen an
paraphrasierte die jeweiligen Bestimmungen =zusitzlich auf Deutsch!'>!. Durch die

verschiedenen Arten, sich auf geltendes Recht zu beziehen, gestaltete er sein Auftreten als Jurist

1143 Beispielsweise sprach er der Berner Disputation ihre RechtmiBigkeit ab und begriindete dies erst aus
juristischer, dann aus theologischer Perspektive. Vgl. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 830f.

1144 Plakativ im Kirchendieb- und Ketzerkalender. Einen Uberblick iiber die kriminalisierenden Bezeichnungen
bei Murner gibt Jorgensen. Vgl. Jérgensen, Bent: Konfessionelle Selbst- und Fremdbezeichnungen, S. 96.

1145 Er bezog sich i.d.R. auf einzelne Bestimmungen und nannte spezifische Gesetzestexte wie die Goldene Bulle
nur selten beim Namen. Vgl. Murner, Thomas: Antwurt vnd klag, S. 34. Ders.: Von dem grossen Lutherischen
Narren, V. 1244.

1146 Eg handelt sich um eine romische Rechtsregel, die Eingang in Justinians Digesten gefunden hatte. Vgl. Stapf,
Beatrice: Die Entwicklung der Rechtskraftlehre im franzosischen und spanischen Recht. Eine rechtsvergleichende
Untersuchung. Tiibingen 2017 (= Verdffentlichungen zum Verfahrensrecht 139; Diss. 2015), S. 13.

1147 Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 143f.

1148 Johannes Eck gehort ebenfalls zu ihnen. Vgl. Kettmann, Gerhard: Zum Fremdwortgebrauch, S. 433.

1199 Etwa ,,de re. iur. Potest quis li. VI und Qui facit li. eo. et ti. eo*“. Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 834.
Ahnlich etwa auch bei ders.: Cavssa Helvetica, fol. Rr3v.

1150 Vo], z.B. Murner, Thomas: Ob der Kunig vB engelland ein ligner sey, S. 85f.

1151'ygl. z.B. Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter vB falschen vrsachen, S. 13.

233



auf unterschiedliche Weise: Allein die Kompetenz, gezielt auf bestimmte Artikel verweisen zu
konnen, wies ihn als fachkundig in seiner Argumentation aus. BloBe Artikelnennungen
unterfiitterten seine Argumentation mit authentischen Belegen, die jeder — soweit er die Kiirzel
richtig deuten konnte — {iberpriifen konnte, der {iber tiefere Rechtskenntnisse oder Zugang zu
den jeweiligen Gesetzestexten verfiigte. Sobald es Murner fiir seine Ausfithrungen forderlich
erschien, zitierte er ausgewihlte Passagen und konnte so durch die ausfiihrliche Darlegung
Akzente setzen. Wenn er pointiert lateinische Zitate anfiihrte, nutzte er die Dignitdt des Rechts,
um seine Belege durch (relativ) wortgetreue Wiedergaben zu betonen. Die lateinischen
Bestimmungen lieB er jedoch zumeist nicht unkommentiert stehen und verband sie mit
deutschen Erklirungen oder Ubersetzungen, verfuhr mit ihnen also in gleicher Weise wie auch
mit anderen lateinischen Zitaten innerhalb seiner deutschsprachigen Publizistik.

Wenn er die rechtlichen (lateinischen) Bestimmungen erklédrte, deutsche Paraphrasen oder
Ubersetzungen anfiihrte, wandte er sich vorrangig an ein Publikum, bei dem er weder
tiefergehendes juristisches Wissen noch Lateinkenntnisse voraussetzte. Auf diese Weise zeigte
er sich als jemand, dem an dem Verstindnis seiner Leser lag, und kniipfte an eine
Verhaltensweise an, mit der er sich in den Jahren unmittelbar vor der Reformation von seinen
Fachgenossen abgegrenzt hatte: Er bekleidet wieder die Rolle eines Rechtsgelehrten, der sich
in der Vermittlung juristischer Inhalte nicht auf die lateinische Fachsprache und damit einen
exklusiven Rezipientenkreis beschrinkte, sondern der auf die deutsche Sprache zuriickgriff.
Nicht auf das Recht an sich legte Murner den Fokus, sondern auf die iiberzeugende Erklarung
des vorgeworfenen Rechtsbruches. Neben der grundsétzlichen Verurteilung der Reformation
als kriminell stand bei Murner somit immer auch die Erklarung, warum dem so war. Darin
spiegelt sich die didaktische Grundausrichtung seiner kontroverstheologischen Schriften: Statt
bereits gefallte Urteile zu wiederholen (die wie etwa das Wormser Edikt der Ausbreitung
reformatorischer Lehren kein Ende setzten), zeigte er verschiedene Verstofle gegen geltendes
Recht auf, um die Reformation vor seinen Lesern zu diskreditieren.

Als Instanz, die (juristische) Bewertungen vornahm, trat er insbesondere in Ob der Konig aus
England ein Liigner sei und Mendatia Lutheri auf. Darin erlduterte er detailliert, dass Luther
liige und Heinrich VIII. zu Unrecht angegriffen habe. In der deutschen Fassung fiihrte er auf

diese Weise 50 Liigennachweise vor'!'>?

, in der lateinischen Schrift wollte er 400 Liigen
nachweisen, von denen die Ausfiihrungen zu den ersten zehn erhalten sind!!**. Als Autor der

Schriften war es jeweils Murner, der Luther der einzelnen Liigen iiberfiihrte und ihn deswegen

1152 Vgl Murner, Thomas: Ob der Klinig vB engelland ein lugner sey, S. 138.
1153 Vgl Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a4v/g4v. Die 10. Liige ist nur zum Teil erhalten.

234



anklagte. In Form des konstruierten Dialoges zwischen Heinrich, Luther und der jeweils
folgenden Bewertung durch Murner nahm Murner eine ,Untersuchung® vor, die oberfldchlich
einer Disputation dhnelte. Gleichzeitig waren die Schriften strukturell als gerichtliches
Verfahren konzipiert (ohne ein solches jedoch nachzubilden), wenn er Widerspriichlichkeiten
zwischen den Sichtweisen aufzeigte und somit zuvor angebrachte Argumente zuriickwies! !>,
Murner selbst erscheint dabei zwar nicht explizit als Richter, erfiillt aber diese Funktion, wenn
er jeweils Aussagen Luthers und Heinrichs gegeniiberstellte bzw. ,anhdrte® und im Anschluss
eine Bewertung der Aussagen vornahm. Allerdings erhob er selbst nie den Anspruch, einen
neutralen Blickwinkel einzunehmen, und machte schon in der Vorrede seine Parteinahme fiir
Heinrich VIIL. gegen Luther deutlich!!.

Seine juristische Ausbildung nutzte er in Ob der Konig aus England ein Liigner sei zudem dazu,
sich zu Luther in Kontrast zu setzen: Er unterstellte Luther, ,ein Jurist® sein zu wollen''®,
widersprach diesem vermeintlichen Anspruch aber sofort und fiihrte ihm Méngel in der
Beweisfiihrung vor. Auch formuliert er eine demonstrative Aufforderung: ,,Nun spitzendt die
oren ir iuristen / vnd erkennend ob der luther nit auch iura durch ein neperloch!!>” gelesen hab
/ so er spricht. Negatiua non probatur''>®. Wo hat er das gelesen.” Daraufhin trumpfte Murner
mit seiner eigenen juristischen Bildung auf und fiihrte auf engem Raum eine Fiille von

1159

(lateinischen) Gegenbeweisen aus Gesetzestexten' >~ an. Zudem kritisierte er, das es ,,auch

160, miif

gnug [sey] das man dir wider alle art der iuristen. Qui sine lege erubescunt loqui
glauben on allegation / vnd sol allein genug sein / das du sprichst die iuristen sagens®, zumal

Luther auf das Recht zuriickgreife, das er zuvor verbrannt habe. Auch solle sich niemand des

1154 VoI, Norland, Howard W.: The Role of Drama in More’s Literary Career. In: The Sixteenth Century Journal
13,4 (1982), S. 72. Die Dialogstruktur findet sich auch in anderen zeitgenossischen Kontroversschriften (z.B. in
Morus Responsio ad Lutherum, 1523) und war keine Innovation Murners. Vgl. ebd. Doernberg, Erwin: Henry VIII
and Luther. An Account of Their Personal Relations. London 1961, S. 38.

1155 Vgl Murner, Thomas: Ob der Kiinig vB engelland ein lugner sey, S. 49f.

1156 Mit diesem Vorwurf reagierte Murner auf die Argumentation Luthers, die er in der vorangegangenen Passage
wiedergab: ,,VF [sic!] das ander ist das die recht weiBl zu disputieren wan einer ein artikel settz vnd der ander
leugnet denselben / so ist der in schuldig zu beweisen der in setzt / den die iuristen auch sagen. Negatiua non
probatur. Noch ist kiinig heintz so klig / das er den artikel setzt vnd treibt vff mich ich sol das nein beweisen / vnd
er wil das ia nicht beweisen.* Murner, Thomas: Ob der Klinig vB engelland ein ligner sey, S. 84.

1157 Das gleiche Sprachbild, einen Text bloB durch ein Bohrloch gelesen zu haben, hatte Murner bereits in einer
fritheren Schrift herangezogen, um die Lektiire der Heiligen Schrift durch Anhénger der Reformation zu
charakterisieren. Vgl. Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 145.

1158 Die Regel ,,Ei incumbit probatio, qui dicit, non qui negat* findet sich in den Digesten des Corpus Iuris Civilis.
Kerlen, Dietrich: Assertio. Die Entwicklung von Luthers theologischem Anspruch und der Streit mit Erasmus von
Rotterdam. Wiesbaden 1976 (= Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz. Abteilung fiir
Abendlandische Religionsgeschichte 78), S. 74. Seibl, Maximilian: Die Beweislast bei Kollisionsnormen.
Tiibingen 2009 (= Studien zum ausldandischen und internationalen Privatrecht 231; Diss. 2009), S. 114.

159 In der Edition sind sieben verschiedene Passagen vorrangig aus dem Codex Iustinianus identifiziert. Vgl.
Pfeiffer-Belli, Wolfgang (Hg.): Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 168f.

1160 Murner spielt damit auf Sap 13,17. (,,Non erubescit loqui cum illo, qui sine anima est”) an. Pfeiffer-Belli,
Wolfgang (Hg.): Anmerkungen. In: Thomas Murners Deutsche Schriften 8, S. 169.

235



Rechtes bedienen, gegen das er versto3en habe. Seine Kritik fiihrte Murner noch weiter, indem
er Luther nicht nur widersprach, sondern zusitzlich einen Ubersetzungsfehler nachwies. Daraus
konnte er die Folgerung ziehen: ,,s0 hastu allen iuristen gnugsam angezeigt / was du fiir ein
iurist bist / bei dem lieben got mein luther du kanst gar nichs in iure / thust dich me v dan in
deinem leib vnd leben ist*! %1,

Bereits als Anonymus hatte Murner den Riickgriff Luthers auf das Recht kritisiert: In Bezug
auf die Obrigkeit des Papstes, der durch die Einsetzungsworte Christi in Nachfolge Petri stehe,
berief Murner sich auf ,alle Konzilien und die gesamte Christenheit, die ein gemeinsames

Verstindnis von Mt. 16 teilen wiirden. Gegen diese einhellige Meinung der Christenheit

versperre sich Luther. Murner wolle nun ,an den Tag legen®, aus welchen Griinden er dies tue:

Erstlich wendet doctor Martin fiir''%? / das die iuristen selb sagen / wie in disen worten Petro kein gewalt
geben sei / sunder allein versprechen. Vt in glosa c. considerandum dis. L. Et panor. De Elec. C.
significasti'!®. Das 1a ich sein / des gewaltz halb / das er hie versprochen ist / Vnd Johannis an dem letsten
ca!l® geleistet vnd geben sy / alB auch die selben lerer der rechten offenlich vnd dapfer bekennen. Blaffet
aber doctor Luther so hoch vff/ vad wil sich mit inen beschénen vermeint / zim es sich inen bepstlichen
gewalt in disen worten verlocknen / sol im vil me gebiiren als einem lerer der heiligen geschrifft das den
iuristen zimpt vnd gebiirt. Darzli sag ich das du inen mit der vnwarheit z{ legest / das sie bapstlichen gewalt
verldcknen / sunder sie sagen / das er hie versprochen sei / vand darnach Petro gegeben worden. Sag du wie
sie / so hastu sie fiir kein deckmantel fiir zti wenden / deine irrung mit inen z0 beschirmen / vnd wellen wir
vnB auch dein in dem fal nichts beklagen''®>.

Murner unterstellte Luther hier nicht nur ein Missverstdndnis, sondern klagte ihn der bewussten
Téuschung durch den Bezug auf die genannten Juristen an und diskreditierte damit Luthers
Bezug auf juristische Autorititen grundsétzlich als Schwindel. Die Kompetenz, sie ,richtig* zu
verstehen und als Beleg rechtméBiger Ansichten zu nutzen, beanspruchte Murner fiir sich.

Seinen Rang als Jurist nutzte Murner erneut im Lutherischen Narren als Ankniipfungspunkt,
um Luthers Verhiltnis zum Recht in Frage zu stellen, indem er ,Luther® und dessen Anhénger
vorfiihrte und ihre Moral anzweifelte. ,Luther® fragt ndmlich ,Murner*: ,,Was bistu doch fiir ein
turist / Vnd hast die regel nit gewist / Das vil me ligt an der dat / Dan wie man das geredet hat*
und fiihrt den Lebenswandel der ,lutherisch® Gewordenen als Beispiel an'!®®. Damit lenkte er
die Aufmerksamkeit auf diese Rolle, wobei die vermeintliche Infragestellung der juristischen
Qualifikation im Kontext der Satire als Bestitigung erscheint, ist doch die Figur ,Luthers® darin
negativ konnotiert. Ohne an dieser Stelle eine juristische Argumentation ausfiihren zu miissen,

verwies Murner liber den fiktionalen Text hinaus auf seine realen Kompetenzen.

1161 Murner, Thomas: Ob der Kiinig v engelland ein ltgner sey, S. 85-87.

1162 Murner bezieht sich auf Luthers Resolutio Lutheriana. Vgl. WA 2, S. 188.

1163 Gemeint sind Decretum Gratiani I, Distinctio L, LIII mit der Glosse Gratians. Der Kommentar des Nikolaus
de Tudeschis zu den Dekretalen Liber I, Titulus 6. Sowie Decretales Gregorii IX, Liber I, Titulus VI, Capitulum
IV. Vgl. Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 128. Vgl. Luther, Martin: Resolutio Lutheriana, S. 30.

1164 Joh. 21,16. Vgl. Luther, Martin: Resolutio Lutheriana, S. 30.

1165 Murner, Thomas: Von dem babstenthum, S. 16f.

1166 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren, V. 3956-3975.

236



Dass Murner die juristische Perspektive zur umfassenden Abwertung der Reformation diente,
zeigt sich besonders anschaulich im Kontext der Badener Disputation. Dort trat er ndmlich als

f1167

Theologe und Jurist auf’ '®’, indem er seine vergeblich zur Diskussion gestellten Thesen sowohl

theologisch als auch juristisch begriindete. In dem Abdruck seiner Ehrloserklirungen''®®
betonte er dementsprechend, dass er mit ihnen keine Schméhungen bezwecke, sondern ,,allein
die ketzerisch, verfierisch, erlo und kirchen diebische leren des Zwinglys und aller
lutherischen boBwicht, mit dem géttichen naturlichen statrecht und aller volker recht zG

169" vervolgen und erloB anziizeigen!!’°. Murner suchte die seiner Ansicht nach

durechtigen
ketzerischen Lehren mit Hilfe beider Rechte, also umfassend, zu widerlegen. Dabei formulierte
er keine Anschuldigungen, sondern vierzig Verurteilungen, die er jeweils durch die zumeist
gleichlautende Formulierung ,,Famosus est qui“lm, bzw. ,,ErloB ist, der!'7?, beginnen lieB3.
Dabei handelte es sich nicht um Urteile {iber theologische Ansichten, sondern um Urteile iiber
als Fehlverhalten bewertete Taten und sichtbare Vergehen'!!”®. Dementsprechend stellte er mit
diesen Erklarungen einen umfassenden Merkmalskatalog zusammen, welche kriminellen
Handlungsweisen er mit den Lehren Luthers und Zwinglis in Verbindung brachte und sowohl
den Reformatoren als auch ihren Anhéngern vorwarf.

Zur Polemik diente Murner der juristische Bewertungsrahmen nicht nur in der Abwertung der
Reformation im Allgemeinen, sondern auch in Hinblick auf Bern: Wenn er einer

reformationsfreundlichen Obrigkeit, die als Administrative juristische Kenntnisse besitzen

sollte, die konkrete Rechtslage erkldrte oder deren Verhaltensweisen beurteilte, dann

1167 An der Disputation nahmen nicht nur Theologen teil. In den einzelnen Delegationen waren idealerweise
»sowohl Vertreter der weltlichen Obrigkeit als auch altglaubige und, wenn vor Ort vorhanden, neugldubige
Kleriker vertreten®, disputiert wurde (mit Ausnahme des Schulmeisters Dominik Zili, der 1527 seine erste
Pfarrstelle antrat) nur von Theologen. Jung, Martin H.: Historische Einleitung, S. 87-99/115.

1168 Infamia notatus wird von demjenigen gesagt, der wegen gesetzwidriger Handlungen fiir ehrlos erklrt ist.
Eine Ehrloserklidrung hat ebenso wie eine entehrende Strafe zur Folge, dass die betreffende Person ihre Ehre
verliert. Schrader, Norbert: Termini zwischen wahrer Natur und willkiirlicher Bezeichnung. Exemplarische
Untersuchungen zur Theorie und Praxis historischer Wissenschaftssprache. Tiibingen 1990 (= Reihe
Germanistische Linguistik 105), S. 64/66.

1169 In der Edition des Textes wird ,,durechtigen* mit ,,verfolgen® iibersetzt, Raabe gibt die Wortbedeutung ,,den
Bann aussprechen® an. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297. Raabe, Susanne M.: Der
Wortschatz in den deutschen Schriften Thomas Murners 1, S. 132.

1170 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297. Diese Feststellung ist in Ein wahrhaftiges
Verantworten dem Abdruck der Ehrloserklarungen als Einleitung vorangestellt, in E. Roterodami folgt sie nach
den Erklarungen. Vgl. ders., fol. elv. In diesen beiden Kurzfassungen der Ehrloserklarungen beschrankte Murner
sich weitgehend auf die Wiedergabe der inhaltlichen Aussagen, ohne einzelne Belege fiir seine Verurteilungen
anzufiihren, die in der Langfassung der Caussa Helvetica abgedruckt sind. Vgl. z.B. ders.: Cavssa Helvetica,
fol. Tt1v/Rr2r. Die Erlduterung, aus ,gottlichem natiirlichen® und ,aller Volker® Recht geschopft zu haben, ersetzt
somit detaillierte Nachweise.

1171 7 B. Murner, Thomas: Cavssa Helvetica, fol. Rrlv.

1172 7 B. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 297.

1173 Btwa: ,,ErloB ist, der kldsterliche gliter, mit zigelassenen handlen und contracten, erblichen rechten, oder sunst
mit rechtmessigen titeln iberkummen, mit gewalt hinnimpt, beraubt, dan er sol mit den hochgerichten gestraft und
belumdet werden.* Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 298f.

237



suggerierte er deren Unkenntnis und Inkompetenz. Im Sendbrief kommentierte er ein
Antwortschreiben Berns an die der Berner Disputation ferngebliebenen acht Orte, in dem Bern
das Verhalten dieser Orte kritisiert hatte!'’*. Murner griff diese Kritik auf und beleuchtete sie
aus juristischer Sicht: Er beschuldigte Bern, den Orten auf zweierlei Weise Unrecht zu tun,
wenn Bern erstens vermeine, von ihnen der Unehrbarkeit bezichtigt worden zu sein, und diese
Bezichtigung zweitens vor Gericht erfolgt sei. Auf ca. zwei Seiten fithrte Murner dann aus, wie
die Orte auf die Schlussreden der Berner Disputation reagiert hdtten und warum Bern sich im
Unrecht befande. Unter anderem fiihrte er drei Wege auf, wie Unehrbarkeit festgestellt werden
konne, ndmlich durch eine rechtliche Feststellung, ein richterliches Urteil oder eine entehrende
Strafe. Dabei stellte Murner sich als derjenige dar, der Bern und seinen Lesern den rechtlichen
Sachverhalt erkldrte und bewertete. Dies ergab sich nicht nur daraus, dass er kommentierte,
sondern auch daraus, dass er seine Person explizit in seine Ausfiihrungen miteinbezog (,,[a]ber
ich maB denen von Bern anzeigen was do sige der vnerberkeit antasten vn[n] notieren*). Er
betonte seine eigene Expertise und stellte sich Bern entgegen.

Abschlieflend stellte er fest:

Es ist eben die disputatz ob dz gesatz / der hencker oder der richter ein dieb dédte / vnd ligt am tag das
solches dz gesatz thut / vn[n] weder dem richter noch dem hencker niemans dorumb zu sol. Also thundt
vns Christlichen predigeren die euangelischen dieb / wir leren das gesatz / Du solt nit stelen / vand ist aber
kelch rauben vnd stelen auch gestolen / eim geystlichen stelen ist als wol gestolen als detestu das einem
weltlichen / nun wen[n] wir das predigen so schryent sy den mort iiber vns wir tasten sy irer eeren an / vnd
gedenckent nit das es gott durch sin gesatz thit / zerbissent die ruten mit den bsen kinden / vergessent das
die mutter die ruten regieret. Also geschicht auch den acht orten hie dz gesatz / der richter / die straff / halt
disse schluBreden vnerber das gedenckt man nit vnd clagt die an die das gesatz melden!!”>.

Er antwortete auf die initiale Kritik Berns mit einer weitreichenden Beschuldigung, die jedoch
nicht als Anklage an den Ort formuliert ist. Er wandte sich nur gegen Bern, wenn der Ort sich
auf die Seite der ,Evangelischen Diebe® stellte. Indem er den Vorwurf des Rechtsbruches an
diese Bedingung knlipfte, stellte er die rechtmafige Herrschaft des Ortes nicht direkt in Frage.
In Kontrast zu den ,Dieben‘ (und Bern) stellte er die acht Orte sowie ,uns christliche Prediger*
als Vertreter der weltlichen und geistlichen Gewalten, die das Befolgen ,des Gesetzes* zu Recht
anmahnten. Gleichzeitig zeigte er seine eigene Betroffenheit auf, da er sich in die Gruppe der
Leidtragenden einreihte: Er lebte und wirkte in einem der acht Orte, war einer der genannten
Prediger, die der Ehrverletzung beschuldigt und als Kleriker vom kritisierten Kirchenraub
betroffen waren.

Im weiteren Verlauf des Sendbriefes ist Murners Auftreten als Jurist erneut von besonderer

Bedeutung, wenn es um den Vorwurf des Eidbruches geht. Bern war in seinem Schreiben darauf

1174 Getruwen lieben eidtgnossen wir hettent vns anders zu vch versehen den[n] dz ir vns der gestalt mit vor
gericht angetastet vnd der vnerberheit gezigen.* Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B4v.
1175 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. B4v-Clv.

238



eingegangen, dass die anderen Orte ihm gegeniiber die Einhaltung des Pfingstmontagseides'!”®

angemahnt hédtten, was Murner zum Anlass nahm, sich dieser Thematik ausfiihrlich zu
widmen'!”7. Dabei handelte es sich angesichts der auf gegenseitige Eidestreue beruhenden
Eidgenossenschaft um ein zentrales Problem, sodass der Vorwurf schwer wog. Weil es sich um
eine Angelegenheit handle, die die Ehre beriihre und damit niemandem Unrecht geschehe,
miissten vor allem Gott und dessen ,heilige Gerechtigkeit® beachtet werden — Murner kiindigte
seine Ausfithrungen als einen Nachweis an, der diesen Maximen entspriche. Nach einer
Auflistung von sechs Griinden, warum Bern den acht Orten gegeniiber verpflichtet sei, den Eid

1178

einzuhalten’"’®, argumentierte er mit einem stark juristischen Fokus:

Ich verstand hie die flirsichtigen wisen herren [der] acht ort in disser ordenlicher erzelung fast wol worumb
sy also nach ordnung meldung thind / vnd wils mit kurtzen latinschen worten allen doctores [der] rechte[n]
auch zU verston vnd za henden geben. Quippe quod his sex allegatis eausis velint ex Bernensium iure
iura[n]do obligationem sibi quesitam esse hic disputationis scopus et cardo / Das ist also fil gesagt / die
acht ort wellent v dissen sechs vrsache[n] vermeinen die Berner syent jnen verbunden den gethonen eydt
zU halten / Da ligt das gantz fundament disser spennigen sachen. So ich nun dar von ein eigen consiliu[m]
mit fil allegierens aller rechten vff erden ersetzt hab / wil ich hie allein in der sum[m] on alles allegieren
dem leyen dissen span zu verston geben vnd sag!!”.

Damit stellte er der an Laien adressierten Erkldrung eine an gleichrangige Juristen gerichtete
Anzeige voran, die er durch den Sprachwechsel absetzte. Durch dieses Vorgehen konnte er
seinen Lesern Verschiedenes vorfiihren: Indem er die Fachsprache Latein verwandte und sich
an ihm gleichrangige ,Doktoren der Rechte® richtete, markierte er seine Feststellung als einen
begriindeten juristischen Sachverhalt und nicht als polemischen Vorwurf. Zudem suggerierte
er durch die gezielte Adressierung der ,Doktoren der Rechte‘, dass auch diese zu seinem
Leserkreis gehorten. Gleichzeitig fiihrte er seine eigene fachspezifische Expertise vor, ohne
sein lateinunkundiges Publikum von seinen Ausfiihrungen auszuschlieBen, weil er seiner
lateinischen Anzeige unmittelbar ihre Ubersetzung folgen lieB. Seiner Ankiindigung, im
Folgenden keine umfassende rechtliche Begriindung auszuformulieren, weil er diese bereits im
Consilium erbracht habe, ldsst sich entnehmen, dass er im nicht liberlieferten Consilium einen
besonders starken Fokus auf eine rechtliche Argumentation legte oder beabsichtigte, dies zu

tun. In diesem Werk wire er demnach deutlich als Jurist aufgetreten.

1176 1526 verpflichtete sich Bern gegeniiber Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg und Solothurn, alles
»des gloubens halb“ zu ,halten wie von alter har” und den Artikel, der jedem seinen Glauben freistellte, zu
widerrufen. Abschlieend wurden Frieden und Einheit innerhalb der Eidgenossenschaft ausgebeten. Abschied,
21.05.1526. In: Steck, R./G. Tobler (Hgg.): Aktensammlung 1, S. 315f. Bereits in der Appellation hatte Murner
diesen Eid angesprochen: In Anbetracht des Eides, von dem Bern selbst die anderen Orte informiert habe, konne
und wolle Murner nicht glauben, dass die ,fromme, 16bliche Herrschaft® von Bern ,,uff den nuwen eerlosen glauben
gefallen, in dem weder eer noch eyd,brieff noch sigill, fiig noch glimpff, gliibd noch verspruch gehalten werden®.
Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 744.

1177V gl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F1v-F3v.

1178 Die acht Orte umfassten hier die sieben Orten, denen Bern 1526 sich mit dem Pfingstmontagseid verpflichtet
hatte, sowie Glarus. Vgl. Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. Alr.

1179 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. F1vf.

239



Die Einordnung seiner Schriften in einen juristischen Rahmen stellte Murner nicht nur durch
entsprechende Argumentation und Vokabular her, sondern auch durch ihre Titelgebung. Ein
wahrhaftiges antworten [ ...] wider das schéndliche, erstunkene, und erlogene Anklagen Ulrich
Zwinglis war eine Antwort auf Zwingli, die juristisch konnotiert verstanden werden kann, da
das ,Antworten‘ vor Gericht eine Erwiderung auf erhobene Klagen bezeichnete!'*°. In Hier
wird angezeigt teilte er seine Ansichten zur Berner Disputation mit und meldete gleichzeitig

normverletzende oder strafbare Handlungen''®!

, derer Bern sich schuldig mache. Dieses
Verhalten charakterisierte Murner ebenfalls im Titel der Schrift sowohl als unchristlich und
frevelhaft als auch als unrechtlich!'®?, Exemplarisch soll an drei Schriften, die eng mit seinem
Tun verbunden waren und in denen er die juristische Konnotation bereits im Titel besonders
hervorhob, ausgefiihrt werden, wie er mit ihnen seine eigene Position zu verteidigen suchte:
Protestation, Purgatio vulgaris sowie Appellation und Berufung.

Die Protestation''®?

war eine Verteidigungsschrift, in der er Beschwerde gegen auf seine Person
zielende Angriffe einlegte und sein eigenes Verhalten rechtfertigte. Er fiihrte darin das aus, was
eine ,Protestation‘, eine ,,Rechtsverwahrung, Einwendung, [ein] Einspruch*!!®4 war. Sein
offentlicher Einspruch erfolgte in Absprache mit dem Rat, der ihm den Aushang gestattet hatte.
Darin charakterisierte Murner seine bisher veroffentlichten kontroverstheologischen Schriften,
derentwegen er u.a. angefeindet wurde, ebenfalls als Protestationen: Er habe die christliche
Wahrheit férdern wollen, wie ,,ich mich des in allen meinen biichlin offenlich protestiert vnd
beziigt hab*. Luthers Schriften habe er widersprochen, wo diese weder der Wahrheit noch dem
christlichen Glauben entspriachen, und sich ,,einer regel der rechten beholffen, meines rechten
mich gebrucht, damit vermeinet niemans zu letzen oder iniurieren!!%, Insgesamt stellte er alle
seine bis zu diesem Zeitpunkt erschienenen kontroverstheologischen Schriften durch ihre

1186

Einordnung in der Protestation' '°° als berechtigte Einwinde und juristische Akte dar, ohne dass

er in einer von ihnen eine primér juristische Argumentation verfolgt hétte.

1180 Vgl ant-worte™. In: Schweizerisches Idiotikon. Worterbuch der schweizerdeutschen Sprache 16. Frauenfeld
2012, Sp. 1697. Antworten. In: Deutsches Rechtsworterbuch. Worterbuch der dlteren deutschen Rechtssprache 1.
Weimar 1932, Sp. 791.

1181y gl. A(n)-zeig. In: Schweizerisches Idiotikon 17, Heft 224, Sp. 369.

1182 Vgl Murner, Thomas: Hier wird angezeigt, S. 855.

1183 Dies war nicht die erste Protestation Murners. 1515 hatte er eine unbetitelte Schrift herausgegeben, in der er
gegen Anschuldigungen seiner Amtsfiihrung als Guardian wegen protestierte. Ein gekiirzter Abdruck findet sich
bei Rohrich, Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 588-590.

1184 Protestation. In: Deutsches Rechtswdorterbuch 10, Sp. 1383. Murners Protestation ist eine Protestationsschrift,
ein ,formliches Schreiben, das eine Protestation enthdlt”. Vgl. Protestationsschrift. In: Deutsches
Rechtsworterbuch 10, Sp. 1385.

1185 Murner, Thomas: Protestation, S. 598f.

118 Einige dieser Schriften (bzw. Teile davon) hatte er zuvor bereits als ,Protestationen® charakterisiert. Vgl. z.B.
Murner, Thomas: Von Doktor Martin Luthers Lehren und Predigen, S. 142. Ders.: An den groBméchtigsten und
durchlauchtigsten Adel, S. 177.

240



Mit der Titelgebung seiner Purgatio vulgaris gab er einer weiteren Schrift eine juristische Form,
denn die ,Purgation® bezeichnete in einem Prozess die ,,Reinigung durch Eid von einer
Anschuldigung*“!'®”. Dabei wihlte Murner eine ganz besondere Art der Purgation: Die ,purgatio
vulgaris® (im Gegensatz zur ,purgatio canonica‘, dem zusammen mit Eidhelfern geleisteten

Reinigungseid) war nicht nur die lateinische Bezeichnung einer vor der Allgemeinheit

<1188

abgelegten ,gemeinen Purgation‘''*°, sondern bezeichnete auBerdem das Ordal, dessen

Akzeptanz als Beweismittel in Prozessen jedoch bereits im 13. Jahrhundert durch
Neuregelungen im kanonischen Recht eingeschrinkt worden war!'%°. Zwar konstruierte Murner
in seiner Purgatio vulgaris selbst kein Gottesurteil, sondern verteidigte sich gegen
Anschuldigungen, denen er sich im Kontext des Ablegens der Kutten der StraBburger
Franziskaner ausgesetzt sah, doch war diese Bedeutungskomponente im gewihlten Titel
prasent. Murner konnte bereits im Titel eine deutliche Position gegen die Anschuldigungen

beziehen, auf die er reagierte und sich als zu Unrecht Angeklagter inszenieren.

In der Appellation und Berufung iibersetzte er den juristischen Fachbegriff schon im Titel'!*°,

sodass er ihn durch die erkldrende Dopplung betonte. Darin wandte er sich auch im Namen
Ecks und Fabris gegen die Berner Disputation sowie die publizierten Disputationsakten, machte
also von Anfang an deutlich, dass es sich nicht allein um seine Appellation handelte. Seinen

Widerspruch formulierte er nicht in Form eines ausfiihrlichen Traktates, sondern stellte ihn aus

1191

verschiedenen kurzen Texten zusammen''~'. Im ersten Teil der Publikation, der auf einen

Zeitpunkt noch vor der Berner Disputation datiert ist, machte Murner deutlich, dass die

Appellation als eine solche zu verstehen sei:

Die wil nun, iiber das ob erzelt alles, ein loblich herrschafft von Bern unserem erschinen zt Baden
antwurten und iiberfliissigs gendig thiin mit einer nuwen disputation und filerley meldung anzeigen und
flirwenden, hoch und nachteylig beschweren und beschwert haben, und aber appellation, beruff fiir den
obristen richter, den merern oder verstendigern theyl allen beschwerden, Iut aller rechten ist ziigelassen,
und in gemeiner eidtgnossen landt summarie et de plano und nit Iut formlicher rechten appellieret wiirt,
stand ich hie als einer, der appellieret vor iweren genaden fiir uns dry antwurter, Doctor Ecken, Doctor
Faber und mich, in hoffnung irer ratihabition. Appellier und berieff mich wider alle ire attentata, und was
sy der disputation z Baden nachtheyligs handlen, sprechen oder beschliessen werden, und appellier in der
bestendigsten form, maf3 und gestalt, unnd wie das noch vermiigen aller rechten beschehen sol und muf,
als ob es von wort zil wort hie beschriben und beschehen were, niit ufgenummen, wider solche vermeinte
disputation von Bern und unbillichs fiirnemen fiir die XII ort einer frommen und loblichen eidtgnoschafft,
auch die von Bern nit uBgenommen, sonder fiir sy selber baB z{ underrichten appellieret. Wollen auch

1187 Pyrgation. In: Deutsches Rechtsworterbuch 10, Sp. 1452. Ab Ende des 17. Jahrhunderts gab es in Osterreich
mit dem Purgationsprozess ein Gerichtsverfahren, das der eigentlichen Anklage voranging. Zur Reinigung von
einem Verdacht konnte neben dem Purgationseid auch eine Purgationsschrift dienen. Vgl. Purgationsprozef. In:
ebd., Sp. 1453.

1188 g], Murner an den StraBburger Rat, 28.09.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 69.

118 Vol, Strauch, Dieter: Der GroBe Schied von 1258. Erzbischof und Biirger im Kampf um die Kélner
Stadtverfassung. Koln/Weimar/Wien 2008 (= Rechtsgeschichtliche Studien 25), S. 155.

1190y g], Berufung. In: Deutsches Rechtsworterbuch 2, Sp. 54.

1191 Vo], Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 755f.

241



disser appellation, berieffet von den XII orten, nachkommen, und ir unbillichs fiirnemen erzelen, beweren
unnd bybringen!!®2,

Murner ordnete damit seine eigene Appellation in das Geschehen um die Disputation sowie in
einen juristischen Bewertungsrahmen ein, wodurch er sie als eine angemessene Reaktion
auswies. Indem Murner sie als von Eck und Fabri geteilte Meinung vorstellte, vermied er es,
als alleiniger Kldger aufzutreten und verlieh seinem Standpunkt Gewicht und Nachdruck.

Den Abschluss der Schrift betitelte er als ,,Prosecution und nachkommen der obgethonen
appellation an ein lobliche herrschaft von Bern, Thome Murners beziignis und rechtmessig
protestation“!!??. Dort bezog er (wieder unter Verweis auf Eck und Fabri) erneut Stellung gegen
die Berner Disputation und die zwinglischen Lehre und rahmte seine im Mittelteil der Schrift
abgedruckten Briefe, die an ihn gerichtete Einladung zur Disputation sowie seine und Luzerns
Absagen, durch die Rechtsmittel der ,Appellation® und ,Prosekution® ein. Hierbei fungierte die

Prosekution, die ,,(gerichtliche) Verfolgung einer Angelegenheit*!!**

, als Aktualisierung der im
Vorfeld der Berner Disputation formulierten Appellation. Die Briefe dienten ihm in dieser
Konstellation als Belege, dass seine Ablehnung der Disputation berechtigt sei.

Murner charakterisierte seine Schriften durch ihre Titel als juristische Verfahrensweisen, mit
denen er Einspruch gegen die Reformation sowohl lutherischer als auch zwinglischer Pragung
erhob. Eine Gemeinsamkeit dieser Schriften besteht darin, dass er sie als Reaktionen auf bereits
gefillte ,Urteile® und Bewertungen verfasste und somit gerade nicht als initiale Anklagen
konnotierte. Mit ihnen verteidigte er sowohl seine Position als auch seine Person. Indem er
seine Schriften als juristische Handlungsweisen auswies, betonte er diesen Aspekt, ohne
innerhalb der Schriften jedoch vorrangig juristisch zu argumentieren — keine seiner gegen die
Reformation gerichteten Schriften war aus einer vorrangig juristischen Perspektive heraus
verfasst. Dabei prisentierte er sich zum einen als Vertreter der ,richtigen, legalen Sache, der
nachweisen konnte, wo der jeweils behandelten Gegenseite ein Rechtsbruch vorzuwerfen sei.

Zum anderen konnte er sich als ein unschuldiges Opfer darstellen, das zu Unrecht von seinen

Feinden angeklagt und verleumdet worden sei.

In allen seinen kontroverstheologischen Schriften war Murner als Jurist mehr oder minder stark
prasent, sodass es sich dabei zwar nicht um die vordergriindige, aber doch eine sehr wichtige
Rolle handelte, die Murner in seiner Publizistik bekleidete. Dabei fillt auf, dass sich sein
Auftreten als Jurist im Allgemeinen darauf beschrinkte, sich als studierter Rechtsgelehrter

auszuweisen, der iiber entsprechendes Fachwissen verfiigte. Geltendes Recht und dessen

192 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 748f.
1193 Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 754.
1194 prosekution. In: Deutsches Rechtsworterbuch 10, Sp. 1379.

242



Anwendung sowie die Beurteilung von Richtig und Falsch boten ihm wichtige Argumente, die
er fiir seine Zwecke vorbringen konnte. Damit einher ging der Ausweis seiner juristischen
Expertise sowie seiner eigenen Rechtstreue — auch dort, wo er eigene Rechtsbriiche
thematisierte. Insgesamt gestaltete er sein self-fashioning weniger durch ein plakatives
Auftreten als Jurist'!®>, sondern vielmehr durch das Heranziehen eines juristischen
Bewertungsrahmens sowie eine auf das Recht bezugnehmende Argumentation. Er trat als
derjenige auf, der Versto3e durch Reformatoren oder deren Anhédnger aufzeigte und gegen diese
Klage erhob. Dementsprechend vermochte er die Reformation sowohl aus theologischer als
auch juristischer Perspektive heraus zu diskreditieren, ihr und seinen Gegnern also mit einer
umfassenden Verwerfung entgegentreten. Dies erlaubte ihm, die Reformatoren und ihre
Anhinger vor seinen Lesern nicht nur als Ketzer, sondern auflerdem als Gesetzesbrecher zu
diffamieren.

Explizit benannt, auf welches Rechtskorpus er sich jeweils bezog, hat er nur in selten Hinweisen
auf bestimmte Regelungen. Eine exakte Zuordnung war somit nur denjenigen Lesern moglich,
die selbst iiber ein entsprechendes Fachwissen verfiigten. Der Rechtsbezug an sich war fiir
Murners Argumentation entscheidend. In Hinblick auf die rechtlichen Bestimmungen, die er
selbststdndig in die Diskussion einfiihrte, fallt jedoch auf, dass es vorrangig das romische Recht
war, auf das er zuriickgriff, wahrend Beziige auf das kanonische Recht zumeist eine Reaktion
auf Kritik daran waren'!*®. Dies war etwa der Fall, als er sich mit Luthers Begriindung, warum
er das geistliche Recht verbrannt habe, auseinandersetzte!!®’. Dabei verkniipfte er seine
Ausfithrungen zum kanonischen Recht mit dem breiten Spektrum der fiir die kirchlichen Lehren
relevanten Quellen. Insgesamt fallen seine rechtlichen Beziige gerade dadurch auf, dass er mit
thnen keine theologischen Argumente vorbrachte, sodass er dadurch seine Rolle als Jurist
betonte. Murner nutzte das Recht, um Kritik am Verhalten seiner Gegner zu iiben und nicht,
um innerkirchliche Angelegenheiten zu bewerten. Insgesamt stellte das romische Recht eine
Norm dar, die auch jenseits der theologischen Differenzen Giiltigkeit besa3 und, anders als das

kanonische Recht, von reformatorischer Seite nicht in Frage gestellt wurde''*®,

1195 Wihrend er durch die Nennung verschiedener Amter und Wiirden gezielt als Geistlicher in Erscheinung trat,
benannte er sich als Doktor beider Rechtet nur dann, wenn er seine Doktorwiirden einzeln aufzéhlte. Vgl. z.B.
Murner, Thomas: Mendatia Lvtheri, fol. a2r. Ders.: Ein send brieff, fol. I4r.

1196 Tn Murners Fokus spiegelt sich moglicherweise der Umstand, dass die Angelegenheit mit dem Bann Luthers
und dem Ausschluss von dessen Anhdngern aus der Romischen Kirche aus kirchenrechtlicher Perspektive geklart
war. Die weitere Auseinandersetzung mit Luthers Theologie und der Reformation erfolgte auf Reichsebene im
Rahmen des Reichsrechtes. Vgl. Heckel, Martin: Martin Luthers Reformation und das Recht. In: Zeitschrift der
Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung Bd. 103 (2017) S. 291f.

1197V gl. in besonderer Ausfiihrlichkeit Murner, Thomas: Wie doctor M. Luter v falschen vrsachen, S. 1-30.

198 T uthers Verwerfung des kanonischen Rechts zum Trotz behielt dieses, soweit es der Schrift nicht widersprach,
fiir evangelische Juristen als bewdhrtes geltendes Reichsrecht Giiltigkeit und zwar z.B. fiir das Eherecht von

243



8.3) Rechtliche Auseinandersetzungen

Im Laufe der 1520er Jahre und dariiber hinaus gab es verschiedene Situationen, in denen
Murner entweder selbst den Rechtsweg beschritt, um seine Absichten durchzusetzen, oder aber
sich Klagen ausgesetzt sah, zu denen er Stellung bezog und gegen die er sich zu verteidigen
suchte. Alle diese Auseinandersetzungen resultierten aus seinem Engagement gegen die
Reformation oder standen damit im Zusammenhang. Der Blick auf diese dient dazu, auszuloten,
inwiefern es Gemeinsamkeiten und Unterschiede in sein Auftreten als Jurist inner- und
aullerhalb seiner Publizistik gab. Exemplarisch sollen im Folgenden der Streit um seine Pension
mit Straburg beleuchtet werden sowie Murners Umgang mit einzelnen Klagen in der
Eidgenossenschaft, die in Zusammenhang mit seiner Publizistik und seinem Engagement gegen

die Reformation standen.

8.3.1) Der Streit um seine Pension 1524-26
Mit der Stadt StraBburg lag Murner 1524-26'"° und 1530 zweimal wegen seines Unterhaltes

im Streit. Nachdem Murner 1524 nicht mehr nach Straflburg hatte zuriickkehren diirfen und

sowohl seinen kldsterlichen Unterhalt als auch seine Wohnung verloren hatte, stellte er seine

1200

Forderungen zunichst an die Franziskaner und rief den StraBBburger Rat um Hilfe an' ", nach

der Klosterauflosung 1524/1525 richtete er seine Anspriiche direkt an den Rat. Schliellich

1201

konnte Murner seine Forderungen — mit der Unterstiitzung Luzerns'<°" — durchsetzen. Thm

wurde eine jéhrliche Pension von 52 Gulden bewilligt, was ungeféhr der {iblichen Zahlung fiir
freiwillig aus einem StraBburger Kloster ausgetretene Monche entsprach!2%2,

Rekonstruieren lassen sich die Verhandlungen um Murners Pensionsforderungen aus einem
Briefwechsel zwischen Murner und dem Stra3burger Rat. Murners Verhiltnis zur Stadt

StraBBburg war durch die vorangegangenen Geschehnisse, besonders dem Aufstand, in dem auch

Bedeutung. Vgl. Liick, Heiner: Betrége ausgewidhlter Wittenberger Juristen zur europédischen Rechtsentwicklung
und zur Herausbildung eines evangelischen Eherechts wiahrend des 16. Jahrhunderts. In: Strohm, Christoph (Hg.):
Reformation und Recht. Ein Beitrag zur Kontroverse um die Kulturwirkung der Reformation. Tiibingen 2017,
S. 100. Wall, Heinrich de: Die Neugestaltung des evangelischen Kirchenrechts, S. 181

11991525 musste Murner die Angelegenheit wegen des Bauernkrieges und seiner Flucht aus Oberehnheim
pausieren lassen. Vgl. Murner an den StraBburger Rat, 19.06.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.):
Correspondenz, S. 80.

1200 o], Murner an den StraBburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 74f.
1201 Vgl Luzern an StraBburg, 30.07.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 78f.

1202 Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83. Giumann,
Andreas: Reich Christi und Obrigkeit, S. 82. Im Vergleich zu anderen Stra8burger Franziskanern fiel sie jedoch
relativ hoch aus: Einige Franziskaner, die noch vor der Klosterauflosung ausgetreten waren, erhielten nach einer
Einmalzahlung von 100 Gulden jahrlich 10 Gulden und ,,zehen fiertel fruchten®. Als alle Franziskaner pensioniert
wurden, erhielten die ,letsten vnd jiingern* (bzw. ,,vnsern mit briidern so jiinger Im orden*) 30 Gulden jéhrlich.
Murners Pension entsprach den Zahlungen an Provinzial Georg Hoffmann (50 Gulden) und den Guardian Ulrich
Graf (52 Gulden). 1 AST 69,26 (Supplikation einiger Barfiiler wegen ihrer Pension, 31.12.1533). Vgl. Réhrich,
Timotheus Wilhelm: Dr. Thomas Murner, S. 609.

244



seine Wohnung gepliindert und seine Verhaftung gefordert worden war, sowie das Verbot, nach
Stralburg zuriickzukehren, nicht unbelastet. Diesem Umstand trug Murner Rechnung, indem
er gleich zu Beginn seines ersten Schreibens an den Stralburger Rat negative Geriichte als
haltlos disqualifizierte und sich selbst als zu Unrecht angeklagtes Opfer darstellte!?®. Dabei
kritisierte er zwar das Verhalten der Aufstindischen, doch ging er nicht auf die Hintergriinde
der Unruhe ein, klammerte also eine Diskussion {iiber religiose Ansichten oder die
Religionspolitik StraBburgs ebenso aus wie weitere Konflikte, in denen Murner sich befand!2%,
Neben seinem Unterhalt war eine korrekte Verfahrensfiihrung eine zentrale Forderung: In
Anbetracht des Verhaltens der Aufstindischen fordere und begehre er wegen seiner
angeborenen Ehre und Liebe gegeniiber der Stadt

das rechtte prima instantia billich und underthenig von uch mynen gnedigen herren [...], erforder ouch und
begere das selbig in krafft disses brieffs von uch gegen solchen dedtlichen handleren umb gots willen, mit
ermanung uwerer Regalien und des letsten urteil gots das uwere gnaden billich vor ougen het sy dor zu
vermogen mich zu beklagen die wyl sy sich mit der dadten habent selb ankleger gemacht ursach zu geben
des gewalts an mich so unverdienten gelegt, wil ich vor uweren gnaden mein leib ere und gut alf3 ein frum
man wie recht verantwurten und verdretten wo ich meins leib eren und guts vor uweren gnaden erschinen
mag oder kan'2%,

In dem danach folgenden Brief erinnerte er die Ratsherren, er habe sie ,,angerieffet zum andren

1206 ynd mit hohem

mal der gerechtigkeit, mit meldung einer dadten, zu latein actione in factum
anrieffen uwers richterlichen ampts mich erbotten kein person zu beklagen, sunder mein leib
ere und gut al3 ein frum man vor uch meynen herren zu verantwurten* gegeniiber denen, die
sein Hab und Gut zerstort hitten'>"’. Er konnte sich durch seine Kenntnisse des geltenden

Rechtes auf bestimmte, von ihm klar benannte Sachverhalte berufen und diese einfordern.

1203 Murner sei berichtet worden, wie in seiner Abwesenheit mit seinem Eigentum umgegangen und dass seine
Verhaftung gefordert worden sei. Dies konne er nicht glauben, ,,angesehen das ich alle zeit mich und gegen einen
Ersamen radt gehorsamlich gehalten und erbotten hab. Ich vertruw es ouch der burgerschafft nit, den ich ir keynen
mit wissen und willen nie beleidiget hab, und von frummeren elteren erboren bin; ouch ob got wil, nie der massen
gehandlet hab, oder dem rechten abwichig, daf also detlich, oder mit einer uffruren solt ersuchet werden.“ Da er
aber so viel davon hore, miisse er es glauben. Deshalb rufe er den Rat um Gottes Willen und in Kraft der stddtischen
Regalien an, ,,das ir mir die so mein huf} ersuchet haben fil zerrissen uShin getragen des rechten vor uwerer gnaden
einem Ersamen weysen radt zu sein und worum sy also dedtlichen on alle gestalt und form der rechten mit mir
gehandlet haben, mich zu beklagen, ursach zu geben, worum sy mich in gefengknif3 erfordren und wo hin, wil ich
Inen des rechten dorin sein, und von uweren gnaden wie recht antwurten, wo ich vor uweren gnaden kan, und mag
sicher myner eeren libs und lebens erscheinen, welches mynes erbietens des rechten vor uweren gnaden wil ich
mich mit disser myner eignen handtgschrifft bezugt und erbotten haben, und rieff noch einmal uwer ersame wilheit
an umb gots willen und von wegen des jlngsten gerichts mir gegen solchen dedtlichen handtleren zu dem rechten
zu helffen.* Murner an den Stralburger Rat, 28.09.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 67f.
1204 | Was aber uwere ungeldrte pradicanten betrifft und mein provintial des wil ich In dissem brieff nit begriffen
han, den ich mit denselben ein besunders hab zu handlen.” Murner an den Straburger Rat, 28.09.1524. In: Adam
Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 69f.

1205 Murner an den StraBburger Rat, 03.10.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 71f.

1206 LaRt sich das Begehren des Kligers unter keine ediktale Formel bringen, dann kann er die Erteilung einer
actio in factum beantragen, also eine im Edikt nicht vorgesehene, auf den individuellen Sachverhalt zugeschnittene
Formel erbitten.* Kaser, Max/Karl Hackl: Das rdmische Zivilprozessrecht. Miinchen 1996* (= Rechtsgeschichte
des Altertums 3,4), S. 238.

1207 Murner an den StraBburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 72f.

245



Dabei kritisierte er das bisherige Verfahren gegen ihn, das nicht diesen rechtlichen Normen
entspreche. Auf spezifisch juristisches Vokabular verzichtete er in seinen Ausfiihrungen
insgesamt weitgehend, nutzte es aber, um die von ihm geforderten Verfahrensweisen prézise
zu benennen. Seine Anspriiche stellte er basierend auf konkret benannte Sach- und
Vermogenswerte — er legte etwa eine Kostenaufstellung vor, wie viel Geld er in sein Haus

investiert habe!2%8 —

, um eine addquate Entschidigung zu erwirken.

Allen Briefen, die er wegen seiner Forderungen an den Strallburger Magistrat sandte, ist
gemein, dass er die Begriindung seiner Anspriiche darlegte, dabei auf juristisches Fachwissen
zuriickgriff und sich dadurch als Jurist auswies. Ausdriicklich als Jurist trat er nur auf, wenn er

<1209

als ,,Thomas Murner der heiligen gschriften und beyder rechten Doctor unterschrieb (wie

in den beiden erhaltenen Briefen aus Luzern) und nicht nur als ,,Thomas Murner Doctor!?!°,
Indem er seine Doktorwiirden aufzihlte, betonte er sie und nutzte sie um, seiner Person und
seinem Anliegen ein groBBeres Gewicht zu verleihen. Dabei sprach Murner tatséchlich aus einer
gestéirkten Position, weil sich der Ort Luzern seiner Forderungen gegeniiber Stra3burg annahm
und Fiirbitte fiir ihn leistete!?!!. Von besonderer Bedeutung war Murners Rolle als Jurist in der

1212 “an die die

Renunziation, der Verpflichtung Murners auf bestimmte Verhaltensmalregeln
Zahlung der Pension gebunden war. In der einleitenden Selbstvorstellung trat er in der Fiille
der ihn definierenden Rollen auf und formulierte damit eine umfassende Selbstverpflichtung:
,Ich Thomas Murner barfusser orden, der heiligen geschrifften und beider rechten doctor,
bekenn mich und thu kundt [...]*!?!*. Die genannten Standeszugehdrigkeiten zogen
unterschiedliche Rechtsanspriiche nach sich, die in der Renunziation angesprochen wurden,
wobei gerade sein juristischer Rang eine besondere Hervorhebung erfuhr. Murner verzichtete

namlich auf ,,aller bebstlicher und keyserlicher fryheiten gnaden und libertet zc. aller andrer

stat und landt recht so myn orden, myn stat oder sunst verlichen oder in kunfftigem gegeben

1208 o], Murner an den StraBburger Rat, 10.11.1524. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 75.

1209 Murner an den StraBburger Rat, 19.06.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 82. Ahnlich
Murner an den StraBburger Rat, 09.11.1526 und einmal aus Oberehnheim, Murner an den Stralburger Rat,
10.11.1524. In: ebd., S. 104/75. Die Renunziation ist mit keiner Unterschrift versehen, doch benannte er sich in
den ersten Zeilen ebenso. Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: ebd., S. 83. 1530 unterschrieb er nur den
ersten der sechs erhaltenen Briefe aus Oberehnheim in der ausfiihrlichen Variante. Vgl. IV 891 (Murner an den
StraBburger Rat, 24.03.1530). In Winckelmanns Edition der Briefe fehlen die meisten Unterschriften. Vgl. z.B.
Murner an den Straburger Rat, 24.03.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 124.

1210 Murner an  den  StraBburger  Rat, Peter  Villenbach und  Nikolaus  Kniebs,
28.09.1524/03.10.1524/31.10.1525/26.01.1525. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 70/72/77/78.
1211 Der entsprechende Eintrag in den Brantschen Annalen legt nahe, dass StraBburg die von Murner geforderte
Pension ohne Fiirsprache Luzerns nicht bewilligt hitte, da Murner ,,mit flirschrifft von der Stadt Lucern zu
pensioniren® sei. Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 146.

1212 Diese umfassten den Verzicht auf weitere Anspriiche, die Verpflichtung, die Stadt StraBburg und ihre
Bevolkerung nie zu schmihen und Klagen gegen Straburger Biirger sowie deren Angehdrige nur dort zu fiihren.
Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83f.

1213 Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83.

246



werden mochten, da mit ich mich hin wider behelffen kundt, deren ich alB3 ein doctor beider
rechten gnugsamlich bericht und erfaren bin.*!?!* Als Jurist hatte er Kenntnis der verschiedenen
Rechtslagen, die er zu seinen Gunsten heranziehen konnte, doch verpflichtete er sich gerade als
Jurist dazu, dies nicht zu tun.

Wenn die Pensionszahlung an die Renunziation gekniipft war, dann ist davon auszugehen, dass
Murner in dieser Verzichtserkldrung bestimmten Vorgaben folgte, sodass sein self-fashioning
in diesem Schrieben nicht frei von ithm gestaltet wurde. Doch flihrte Murner sich in diese
(antizipierte) Rollenzuweisungen, indem er sich mit der Erkldrung (wenn auch
gezwungenermallen) einverstanden erkldrte. Dabei geben die Vorgaben einen Hinweis darauf,
wie der StraBburger Magistrat Murner einschétzte. Eine Auseinandersetzung mit dem Juristen
Murner sollte offenbar verhindert werden. Dementsprechend nutzte Stral3burg insbesondere die
juristische Standesehre Murners, um diesen fiir die Stadt ungefahrlich zu machen.

Mit der Renunziation und der sich daran anschlieBenden Auszahlung der Pension war diese
Angelegenheit beigelegt. Doch wurde diese Ubereinkunft zu seiner Pension im Jahr 1530 erneut
relevant, als Bern auf Straburg einwirkte, die Zahlungen an Murner auszusetzen, was eine
erneute Auseinandersetzung zwischen Murner und Stralburg nach sich zog. Berns Begehren
gegen Murner wurzelte in der Konfliktlage zwischen Murner und den reformierten Orten,
insbesondere Bern und Ziirich, die sich im Laufe seines Aufenthaltes in der Eidgenossenschaft

entwickelt hatte.

8.3.2) Konflikte in der Eidgenossenschaft

Der erste rechtliche Konflikt, den Murner in der Eidgenossenschaft fiihrte, resultierte nicht aus
seinem dortigen Engagement. Anlass bot eine Begegnung mit Hans Werner Frey Ende 1525 in
Rheinau bei StraBburg'?!>. Frey habe Murner, offenbar ohne konkreten Anlass, ,,lasterlich

«“1216 ynd ,.ein dieben geschulten“!?!”. Diesen

geschwecht und geschmecht [...] an syner eeren
Umstand lie} Murner nicht auf sich beruhen und erhob Anklage in Luzern.

Die ab Dezember 1525/Januar 1526 laufende Auseinandersetzung zog sich in die Lange. Zum
einen herrschte keine Einigkeit dariiber, wo die Klage gefiihrt werden sollte: Basel insistierte,

dass Murner biindischem Recht entsprechend die Klage gegen den aus Basel stammenden Frey

1214 Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 85.

1215 Vgl. Luzern an Basel, 03.02.1526. In: Emil Diirr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler
Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang 1534, 2. Band. Juli 1525 bis Ende 1527. Basel 1933, S. 225. Luzern
an Basel, 30.02.1526. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 445.

1216 Aussage Hans Werner Freys auf der Tagsatzung in Luzern, Januar 1526. In: Emil Diirr/Paul Roth (Hgg.):
Aktensammlung 2, S. 209. Erkldrung Hans Werner Freys, Dezember 1525/Januar 1526. In: Johannes Strickler
(Hg.): Actensammlung 1, S. 438.

1217 Luzern an Basel, 03.02.1526. In: Emil Diirr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 225.

247



dort fiihren solle; Luzern sah sich dem nicht verpflichtet, weil die Beleidigung aul3erhalb der
Eidgenossenschaft geschehen sei!?'®. Zum anderen scheinen sich weder Luzern noch Murner
besonders darum gekiimmert zu haben, sodass sich Basel Ende Februar direkt an Murner
wandte und auf Basels Zustidndigkeit nach biindischem Recht hinwies. Weil der Kldger diesem
Recht nicht folge, der Beklagte aber nicht linger warten und die Sache rechtlich beilegen wolle,
habe Frey Basel gebeten, einen Rechtstag zur Verhandlung zu verkiinden. Diesen setzte Basel
auf den 12.04.1526 an und wies darauf hin, dass er auch ohne Murner stattfinden werde'?'?,
doch zog sich die Angelegenheit noch bis mindestens August 1526 hin. Basel teilte Luzern
schlieBlich mit, dass die Sache dem Basler Biirgermeister Heinrich Meltinger iibertragen
worden sei. Vor diesem habe Frey erklart, er habe alles, was er zu Murner gesagt habe, ,,,von
horensagen gethan‘, und er wollte gern, es wire unterlassen worden®. Da Murner inzwischen
Zugestandnisse gemacht habe und sich mit solch einer Aussage begniigen wolle, ,,begehre man,
dass Lucern den Frei seines eides entlasse und ihm stadt und land wieder 6ffne!?2°,

Der iiberlieferte Schriftwechsel legt nahe, dass Murner sich nach seiner Klage mit dieser
Angelegenheit kaum mehr befasste. Dennoch macht dieser Konflikt deutlich, dass Murner die
sich ihm bietende Chance nutzte, einen ihm bekannten Schmiher zu verklagen'??! — bei
anderen, die ihn etwa in anonymen Flugschriften angefeindet hatten, war ihm das nicht moglich.
Damit 16ste er das ein, was er in seiner Protestation zuvor angekiindigt hatte: ,,Gib ich allen
cristen menschen mit der warheit on allen rum zu verston, vnd bit sie, mir daz zu vertruwen,
wa ich wiiszt wer solche meine schmeher weren, wolt ich sie des rechten darumb vnersucht nit
lassen, vnd meine eer dermassen retten, daz mencklich miist sehen, daz ich sorg trieg eins

frumen vnd belumden namens.“'%%?

Die Klage Murners gegen Frey bildete eine Ausnahme, da es in den tiberlieferten Klagen in der
Regel Eidgenossen waren, die sich bei Luzern iiber Murner beschwerten. Klage erhoben sie auf
den Tagsatzungen, also im Rahmen der offiziellen Versammlungen der eidgendssischen Orte.
Die Unterredungen wurden vorrangig zwischen den klagenden Orten (v.a. Bern und Ziirich)

und Luzern gefiihrt, wobei Luzern die Klagen gegen Murner nach Moglichkeit abschligig

1218 v o], Aussage Hans Werner Freys auf der Tagsatzung in Luzern, Januar 1526 und Luzern an Basel, 03.02.1526.
In: Emil Diirr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 210/225.

1219 Vo], Basel an Murner, 24.02.1526. In: Emil Diirr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 252f.

1220 Instruktion fiir Basler Boten in Luzern, ca. 01.08.1526. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 486.
1221 Eine weitere Beschwerde erfolgte im Mai 1527, als sich Luzern bei Basel iiber die Reden eines Hans Schmid
aus Basel, mit dem Murner in schriftlichem Kontakt gestanden habe, beschwerte. Dieser sei in Basel (sowohl dem
Statthalter als auch dem Rat) jedoch unbekannt, ebenso der Grund fiir ,solche Reden‘. Basel versprach, dem
nachgehen und in Erfahrung zu bringen, ob und mit wem Murner in Basel in Kontakt gestanden habe. Vgl. Basel
an Luzern, 14.05.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Actensammlung 1, S. 542.

1222 Murner, Thomas: Protestation, S. 600.

248



behandelte. AuBerungen Murners zu diesen Klagen sind fast nur in seiner Publizistik
tiberliefert, wobei Murner dort insgesamt selten dazu Stellung bezog — deutlich hdufiger
beschwerte er sich darin iiber gegnerische Schriften'??’. Auf eine Klage Ziirichs reagierte
Murner, indem er in seinem Wahrhaftigen Verantworten zunichst einen Auszug aus einem

1224 ynd sie damit seinem

Brief Ziirichs an die anderen Orte der Eidgenossenschaft abdruckte
Publikum bekannt machte. Grund der Klage waren Murners Ein Brief sowie sein Auftreten auf
der Badener Disputation. Auf den Abdruck des Briefes folgte ,,Doctor Murners antwurtt®, mit
der er sich direkt an den Ziiricher Rat wandte. Erst rekapitulierte er die Anschuldigungen und
stellte dann fest, dass dem Rat wohl Unwahrheiten berichtet worden seien, ,,so ewer genad mich
nit besunder dorum erfragt oder gerechtfertiget hat, sunder offenlichen beklagt, habt ir mich
verursachet, auch offenlichen mein verantwurtten zu thun*. Danach fiihrte er aus, dass er viel
eher einen Grund zur Klage als Ziirich habe, da dort 1. zwei ,,schandbuchlein [...] wider mich
und andre christliche doctores* gedruckt und verbotenerweise verbreitet wiirden'??. 2. klagte
er wegen der Situation der Barfiier dort!'??®, 3. gegen Zwinglis Lehre und deren Verbreitung,
4. fiihrte er aus, dass er in Luzern kein Schméahbuch gegen Ziirich verdffentlicht habe, sondern

gegen Zwingli und 5., dass er Ziirich auf der Badener Disputation nicht verunglimpft habe!??’.

1223 Vgl. z.B. Murner, Thomas: Appellation und Berufung, S. 746.

1224 | Und sunderlich hat der fremd munch Doctor Murner zu Lutzern ein schandtlich, erlogen, gedruckt buchlein,
unser glimpff, er, leib und gt betreffend, uBgan und sich der nit ersettigen und verniegen lassen, u} vergifftigen
hertzen uns und die unseren, erst nach in disser vergangener tagen uff gehaltener disputation zi Baden im Ergow,
vor heimschen und fremden, so dazu geloset, on allen grundt der worheit zam ho[ch]sten angelogen,
verunglimpfft, beschuldiget und u8gespreit mit solchem pracht und schalcke, das meng frum bider mensch, so das
gehort, daran nit kleinen unwillen gehept, das wir, nammens, herkummens, und aller dingen halb ein loblich erlich
ort, also schmehelich haben sollen geachtet und der welt mit gedachten liigenen in den hals kummen. Dan wir
gltter hoffnung sint, das manchem frummen biderman leid sey, so uns mit verachtung in einem und dem andren
begegnet und khein gefallen entpfahent.” Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. Es handelt
sich um einen Auszug aus einem Antwortschreiben Ziirichs an Bern, Basel, Schaffhausen und andere Orte vom
16.06.1526 auf ein Schreiben der zwolf Orte, wohl der Brief, den diese unmittelbar nach der Badener Disputation
an Zirich gesandt hatten. Beide Briefe sind abgedruckt bei Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen
Abschiede 4,1a, S. 913-915/919f. Spater klagte Ziirich auf einer Tagsatzung: Obwohl Eidgenossen einander nicht
schméhen sollten, hitten Angehorige anderer Orte (die Fiinf Orte) Ziirich ohne Ursachen geschméht. Sie hétten
die Ziiricher , ketzer genennt und gescholten, ouch schmach (und) schandspriich und lieder, uns und den unsern ze
schmach, spott und verachtung, gesprochen, gesungen, ouch ire scherz und faBnachtspil mit uns und den unsern
getriben, und ursach von uns genomen und das alles ze thuon den iren gestattet, verwilliget und on alle straf fiirgon
lassen. Es sind ouch newlich etlich der obgemelten unserer Eidgnossen durch unsere landschaft und gebiet gezogen
und in und uf dem unsern die unsern ketzer gescholten, und namlich habend unser Eidgnossen von Lucern den
miinch Murner, den sy by inen in ir statt in groBem wert und eeren enthalten, etliche schmach und schandbiechle
und sonderlich eins, so er an euch und ander unser Eidgnossen von den zwelf Orten uf den tag, so zuo Einsidlen
uf Philippi und Jacobi der heiligen zwelf botten nichst verschinens jars gehalten, gedruckt und geschickt in und
uf} irer statt, uns zuo schmach und schand, ouch verletzung unserer eeren und guoten liimbden, drucken usgan
lassen.” Beschwerde Ziirichs anldsslich der Tagsatzung in Ziirich, 05.02.1527. In: ebd., S. 1043.

1225 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293. In Ecksteins Concilium und Rychsztag wurden
Murner, Eck und Fabri verspottet. Vgl. ders.: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 309.

1226 Ausfiihrlich dazu s.o. S. 196f.

1227 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 293-295.

249



Da ,,ich nun sihe, daz ir von mir ubel bericht sint, wil ich euch mein gantzen handel zu Baden
anzeigen, uff das kein ligner mer ewren gnaden die oren fullen mog*!?%%.

Murners Verteidigung bestand hier aus verschiedenen Ansidtzen: Er widerlegte die
Anschuldigungen, erhob selbst Klage und stellte Ziirich als falsch informiert sowie die
Anklagen gegen seine Person damit als nichtig dar. Zudem diente ihm die Klage als Anlass,
seine eigenen Ausfiihrungen zur Badener Disputation darzulegen und seine Schlussreden, die
Ehrloserkldrungen, wiederzugeben. In Bezug auf diese folgerte Murner, dass Ziirich ebenfalls
zu den dort Angeklagten gehore, soweit der Ort gegen diese vierzig Schlussreden versto3en
habe, wie vielfach im Reich geschehen!??. Murner beschuldigte Ziirich so des Abfalls vom
Glauben, ohne diese Anklage jedoch konkret auszusprechen. Zwar entschuldigte er sein eigenes
Handeln als angebracht und berechtigt, doch formulierte er weniger eine Verteidigung seines
Verhaltens als vielmehr einen gegen Ziirich gerichteten Angriff: Er wandelte den gegen ihn
erhobenen Vorwurf der Schmihung in einen Héresievorwurf gegen Ziirich um.

Die von Murner aufgegriffene Beschwerde Ziirichs war nicht die einzige Klage, die wegen
Murners Verdffentlichungen erhoben wurde. Zwar ging es auf den Tagsatzungen und der
Korrespondenz der Orte durchaus um Schmihungen im Allgemeinen'?*, doch war speziell
Murner ein mehrmals genannter Autor, der Konfliktpotenzial bot. Eine Verhandlung iiber ihn
wurde allerdings nicht von allen Orten in gleichem Malle angestrebt. Basler Gesandte hatten

etwa auf einer Tagsatzung in Bezug auf Murner die Instruktion erhalten,

nur in dem Fall, da Ziirich oder andere Orte die Angelegenheit zur Sprache bringen, bestmdglich zu
bedenken geben, dafl in so schwierigen Zeitumstédnden alles sollte vermieden werden, was zur Zerriittung
der Eidgenossenschaft diene, vor allem aber darauf dringen, dal hinfiir solche Schmachbiicher, Liedlein
und anderes der Art abgethan und deren Verbreitung (,ze machen, ze trucken oder feil ze haben®) untersagt
werde! 23!,

1232

Klagen iiber bestimmte Schriften, wie den Kalender oder die Bdrensatiren >, machen

deutlich, dass Murners Publizistik fiir die gesamte Eidgenossenschaft von Bedeutung war!%33.

1228 Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 295.

1229 Vgl. Murner, Thomas: Ein wahrhaftiges Verantworten, S. 302.

1230 Ziirich mahnte etwa im Februar 1524 (vor Murners Ankunft in der Eidgenossenschaft) an: ,,Da auf beiden
Seiten allerlei Reden gebraucht werden, welche Unruhe und Widerwillen stiften, so mochte man bitten, solches
abzustellen, und wenn das nicht vollig gelinge, so mogen die Andern doch keinen Glauben darauf setzen, sondern
jeweilen iiber solche Dinge einander berichten, damit die Wahrheit gefunden und gemeine Wohlfahrt gefordert
wiirde.” Instruktion zur Rundreise Ziiricher Botschafter, ca. 08.02.1524. In: Johannes Strickler (Hg.): Die
Eidgenossischen Abschiede 4,1a, S. 370.

1231 Basler Instruktion zur Tagsatzung in Einsiedeln, 26./27.02.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Die
Eidgenossischen Abschiede 4,1a, S. 1056. Basel war bei seiner Aufnahme in die Eidgenossenschaft 1501 dazu
verpflichtet worden, im Konfliktfall zwischen den Orten zu vermitteln. Vgl. Riklin, Alois: Neutralitit (Art.). In:
Historisches Lexikon der Schweiz Online. [http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16572.php (letzter Aufruf:
17.12.2020)].

1232 Zu den Klagen iiber diese Schriften s.o. S. 96, FuBinote 489 und S. 89, FuBnote 458.

1233 Der Kalender war etwa Thema offizieller Beratungen zwischen Ziirich, Bern, Glarus, Basel, Schaffhausen,
Appenzell und St. Gallen — einer Versammlung ohne Beteiligung der Fiinf Orte. Eigentlich wollte Ziirich daran
nicht teilnehmen, sah sich durch den Kalender aber dazu veranlasst. Vgl. Abschied der Tagsatzung in Bern,

250



Auf eine entsprechende Klage hin wurden im Dezember 1528 auf einer Tagsatzung alle Orte
angewiesen, die unter den Eidgenossen iiblich geworden Schmédhungen in Hinblick auf ihre
negativen Konsequenzen zu verbieten. Explizit wegen der dort publizierten Schriften

t'23* wurden Luzern und Basel, wobei das Druckverbot fiir Schmahschriften in

angemahn
Luzern auf Murner als den einzigen dort anséssigen Betreiber einer Druckerei zielte.
Zumindest dieses Verbot hatte wohl eine gewisse einschrdnkende Wirkung auf Murner, da er
die Notwendigkeit sah, seinen Verstoll dagegen zu begriinden. Im Sendbrief fiihrte er aus, dass
er sich bisher an das von den Eidgenossen beschlossene und vom Luzerner Schultheiflen
eingefiihrte Druckverbot gehalten habe und weiterhin gehalten hétte, wenn sich auch Zwingli
und dessen Anhédnger ruhig verhalten hitten. Zum Beweis habe er acht solcher ,schindlichen
Biicher® der Luzerner Obrigkeit angezeigt. Wegen des Verhaltens der ,,widerparthey* und einer
neuen Publikation Zwinglis habe Murner selbst wieder publiziert'?*>. Indem er auf das in
Luzern geltende Druckverbot hinwies, stellte er seine Publikation als einen Versto3 gegen
Luzerner Recht dar, sodass er nur diesem Ort Rechenschaft fiir seine Tat schuldig war. Durch
die abgedruckte Schilderung kommunizierte er seinem Publikum sowohl die Beweislage als
auch sein Verhalten, demzufolge er erst den Weg der Anzeige gewihlt habe, statt sofort eine
Erwiderung zu verfassen. Erst bei einem weiteren, explizit benannten Versto3 seiner Gegner
setzte auch er sich demnach tiber das Verbot hinweg. Dabei charakterisierte er die gegnerischen
Publikationen zwar als Schmihungen, doch verschwieg er seinen Lesern, dass das genannte
Druckverbot explizit nur gegen Schméhschriften gerichtet war. Dazu, dass es sich bei dem
Sendbrief ebenfalls um eine verbotene Schméahschrift handelte, bekannte er sich nur implizit
durch seine Rechtfertigung, warum er gegen dieses Verbot verstiel3.

Nach dem 1. Kappeler Krieg und dessen Folgen scheint speziell der Versto3 gegen das
Druckverbot keine Konsequenzen fiir Murner gehabt zu haben. Allerdings zeigt sich, dass die

reformatorisch gesinnten Orte Murners (publizistisches) Engagement dauerhaft ernst nahmen,

26.02.1527. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede 4,1a, S. 1049-1053. Basel hatte zuvor
bei Ziirich um eine bedachte Reaktion geworben, um ,Friede und Einigkeit’ nicht zu gefdhrden und auf die
kommende Tagsatzung verwiesen, wo Ziirich seine Beschwerden vortragen konne. Vgl. Basel an Bern,
20.02.1527. In: Emil Diirr/Paul Roth (Hgg.): Aktensammlung 2, S. 487.

1234 Vgl. Tagsatzung in Baden, 14./15.12.1528. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede 4,1a,
S. 1466. Die Instruktion Basels macht deutlich, dass u.a. die Bdrensatiren Murners ursiachlich flir dieses Verbot
waren. Vgl. Basler Instruktion zur Tagsatzung in Baden, 14./15.12.1528. In: ebd. S. 1468.

1235 Murner, Thomas: Ein send brieff, fol. 14r. Welche Publikation Zwinglis Murner meinte, ist unklar: Zwischen
Dezember 1528 (dem eidgendssischen Druckverbot von Schméhschriften) und Juni 1529 (1. Kappeler Krieg)
scheint keine eigenstéindige Schrift Zwinglis erschienen zu sein. Die einzige Publikation, an der Zwingli in diesem
Zeitraum beteiligt war, ist die am 01.03.1529 publizierte Ubersetzung der Prophetenbibel. Vgl. Kiinzli, Edwin:
Einleitung zur Vorrede zur Prophetenbibel. In: Emil Egli/Georg Finsler u.a. (Hgg.): Huldreich Zwinglis simtliche
Werke 6,2. Ziirich 1968 (= Corpus Reformatorum 93,2), S. 283.

251



als die siegreichen Orte Verhandlung {iber Murner zu einer Friedensbedingung machten. Im

Ersten Kappeler Landfriedens heif3t es:

Zum zwolften, von wegen des Murners, da ist abgeredt und bewilliget, da8 der selb Murner den beiden
stetten Ziirich und Bern zuo Baden vor den schidliiten, so jetz in dieser sach handlent, rechtes uff ir anklag
gestendig sige, daB er ouch in alles widersagen von denen von Luzern darzuo gehalten und nach sinem
verschulden gestraft werde; doch will man die beid stett Stra3burg und Kostenz uff ir pitt der sach erlassen,
und dal} sunst der tibrigen schidliiten herren und obern zuo haltenden tagen zuo Baden, namllich von
jetlichem Ort, pundtsgnossen und zuogewandten zwen botten, so by dieser handlung gsin, dahin gefertiget
werdint!2%,

Friih genug gewarnt, konnte Murner flichen und sich der Verhandlung und drohenden
Verurteilung entziehen. Versuche, Luzern deshalb des Friedensbruches zu beschuldigen,
wurden zwar angestrengt, scheiterten aber am Friedensbestreben der Schiedsrichter. Im
Rechtsspruch von Baden am 02.09.1529 wurde auf Veranlassung Berns und Ziirichs zwischen
diesen beiden Orten und ,,Thomas Murner, dem vssgewichnenn Ehrenschander zuo Lucern*
geurteilt: Da Murner heimlich, d.h. auch ohne Wissen Luzerns, und noch vor dem 6ffentlichen
Bekanntgeben des Friedensvertrages entwichen sei, habe Luzern sich nichts zu Schulden
kommen lassen. Wo Bern und Ziirich Murners an Leib und Gut habhaft werden konnten, sollten

sie dies tun und ihr Recht einfordern'?’.

8.3.3) Der Streit um seine Pension 1530

Dem Rechtsspruch von Baden entsprechend handelte Bern, als es Anfang Januar 1530, kurz
nachdem StraBburg das Christliche Burgrecht mit Basel, Bern und Ziirich geschlossen hatte!?38,
auf Strafburg einwirkte, die Pensionszahlungen an Murner auszusetzen. Stra3burg beschloss
wegen der Supplikation Berns und Ziirichs bereits am 08.01.1530, die Pension vorerst
einzubehalten, damit die Gesandten ,,spiiren mogen, dal man inen gern willfaren wollt®.
Allerdings wollte StraBburg noch priifen, ob der Vorwurf der beiden Orte zutrife, dass Murner
gegen die Abmachung wegen seiner Pension verstoBBen habe und ihm diese bei Feststellung

1239

eines VerstoBes aberkennen Um seine Pension wiederzuerlangen, forderte Murner

Straflburg auf, einen Rechtstag fiir Bern und ihn anzusetzen, zeigte jedoch keine Bereitschaft,

1236 Der erste Landfriede, Steinhausen/Kappel, 26.06.1529. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen
Abschiede 4,1b, S. 1481.

1237 Rechtsspruch in Baden, 02.09.1529. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 296ff.

1238 Es wurde (nach langen Gesprichen ab 1524) am 05.01.1530 geschlossen. Vgl. Feller, Richard: Geschichte
Berns I, S. 211. Brady, Thomas A.: Turning Swiss, S. 192. Bern nutzte als einer der Hauptklager die Moglichkeit,
Murner mit Hilfe Straburgs habhaft zu werden. Vgl. Schiedleute zur Klage Ziirichs und Berns gegen Luzern,
Baden, 02.09.1529. In: Johannes Strickler (Hg.): Die Eidgendssischen Abschiede 4,1b, S. 348.

1239 Dacheux, Léon (Hg.): Annales de Sébastien Brant, S. 181. Die Pension wurde vierteljéhrlich ausgezahlt,
Stralburg scheint sie zum néchstmoglichen Zeitpunkt eingestellt zu haben, sodass Murner sich am 24.03.1530
beschwerte. Bereits im Februar 1529 war zweimal Klage eingereicht worden, dass Murner ,.ein schandbiichel
gemacht wider sein verschribung* und seine Pension verwirkt habe, ohne dass der Rat dem Folge geleistet hétte.
Ebd., S. 163. Vgl. Renunziation Murners, 14.08.1526. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 83.
Murner an den Stra8burger Rat, 24.03.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitriage, S. 123.

252



sich fiir seine Tatigkeit in der Eidgenossenschaft zu verantworten. Stattdessen nannte er nur den
beim StrafBburger Rat erweckten falschen Eindruck, er sei ,,rechtwichig sowie die scheinbar in
der ersten Auseinandersetzung um seine Pension nicht erhobene Beschuldigung, sein

1240 Den Vorwurf der

Klostergut verschwendet und ,unniitzlich® vertan zu haben
Verschwendung diskreditierte er als ,,etlich ufgelesenen erstunkenen lugen®, zumal er dreimal
seine Rechnungen und Register vorgelegt habe, um das Gegenteil zu beweisen'?*!. Die von ihm
aufgegriffenen Anklagepunkte betrafen nur sein Anrecht auf die Pension und StraBburg.
Dementsprechend beschwerte er sich, dass Stralburg auf Anforderung Berns handele und ,,sich
des frembden zanks wider minen vertrag® annehme und damit ,,wider den vertrag gethon hat
und mit keinen rechten uf erden thun kan oder mag*!?4,

Nachdem Bern die Einstellung der Rentenzahlung bereits erwirkt hatte, war Murner bestrebt,
die UnrechtmiBigkeit dieses Vorgangs nachzuweisen und die Begriindung Berns in Zweifel zu
ziehen. Deshalb informierte er den Stra3burger Rat, dass ,,die sach von Bern nit als so glatt und

1243 und

schon ist wie si fillicht” vorgestellt worden sei. Er habe die ,herrn Briinen
Villenbach!?** derselbigen acten rechtshandel [...] sehen lassen* und somit seinen Standpunkt
darlegt. Die ,Akten‘ scheinen den Nachweis beinhaltet zu haben, dass aufler ihm noch ,,fil
fromer christlicher eidgnossen din verwicklet* seien und es nicht ihn allein betreffe!?*°. Damit
machte er auf die Komplexitét des Falles aufmerksam: Es handelte sich um eine eidgendssische
Angelegenheit, die nicht allein zwischen Bern und Murner geldst werden konne. Dabei fallt
auf, dass er hier dem Umstand Rechnung trug, dass er mit Bern (und Ziirich) tatséchlich im
Streit lag: Er prasentierte sich nicht als unschuldiges Opfer, als das er sich durch die Schilderung
seiner Not und Armut infolge der ausgesetzten Pensionszahlungen an anderer Stelle wiederholt
beschrieb!?*, sondern als ins Unrecht Gesetzter.

Wihrend Murner die Anklagepunkte auf den Stralburger Kontext beschriankte, weitete er den

Kreis der Instanzen aus, den er fiir seine Belange anrufen wollte: Um die Stadt zur weiteren

Zahlung zu bewegen, stellte er eine Klage auf dem Reichstag in Augsburg in Aussicht, da

1240 Murner an den StraBburger Rat, 16.04.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 298f.

1241 Murner an den StraBburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 125.

1242 Murner an den StraBburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 125.

1243 Mo glicherweise Nicolaus Braun, der 1525-1541 Mitglied des Rats der XV war. Vgl. Brady, Thomas A.: Ruling
Class, Regime and Reformation at Strasbourg 1520-1555. Leiden 1978 (= Studies in Medieval and Reformation
Thought 22), S. 387.

1244 Peter Villenbach war Redner des GroBen Rates. Vgl. Lienhard, Marc/Stephen F. Nelson/Hans Georg Rott
(Hgg.): ElsaB3, IV. Teil: Stadt StraBburg 1543-1552 samt Nachtrdgen und Verbesserungen zu Teil I, II und IIL
Giitersloh 1988 (= Quellen zur Geschichte der Taufer 16; Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte
54), S. 497. An diesen hatte Murner bereits in der ersten Verhandlung um seine Pension einen Brief adressiert.
Vgl. Murner an Peter Villenbach, 31.01.1525. In: Adam Walther Strobel (Hg.): Correspondenz, S. 76f.

1245 Murner an den StraBburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrége, S. 127.

1246 Vgl. z.B. Murner an den StraBburger Rat, 19.05.1530. In Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitriige, S. 124.

253



ich nit zu leben hab und alle stind gon Augspurg fertig sin muf, ob ich fillicht da miner armut rat fende.
den[n] wo mich uwer genad nit wurde versehen, so hoff ich, ir werdent mir nit fur ubel ufnemen, wo ich
mich keisr mt. liess uf mines klosters gieter verwisen, das ich bit uwer gnad fur kein trouwen noch drotzen
durch got ufnem, sonder miner grossen und blossen notturft noch genedig verston wellen.

Dabei griff er seine Anspriiche auf die Klostergiiter wieder auf, auf die er in der
vorangegangenen Renunziation verzichtet hatte. Alle seine Forderungen seien, wie er
ausgefiihrt habe, eine ,recht und billige* Bitte. Danach prézisierte er, dass er hoffe, dass
Straflburg es nicht dazu kommen lasse, ,,das ich miner klag fur k.mt. komen mie3 und mich
miner narung halb gegen uch, minen lieben herren* wenden miisse. Deshalb solle Stra3burg
einen ,,gietlichen tag setzen, ein volkomenen vertrag mir gnedig machen und halten und miner
rechtmessigen klagen gietlich zu ruwen helfen“!>*’. Obwohl er offen mit der Klage vor dem
Kaiser drohte, zeigte er sich als demiitiger Untertan und signalisierte seine Bereitschaft zur
Verstindigung und alternativen Losung. Mit dem Einlenken des Rates entfiele auch der Grund
zur Klage. Erneut klingt diese Drohung in seinem néichsten Brief zehn Tage spiter an, in dem
er ein Szenario entwirft, ,,wen ich gon Augsburg kam*!24,

Seine Androhung dieser Klage und seine Forderungen untermauerte er durch ,,die VIII artikel
miner rechtmessigen anfordriing“!>*’, die er seinem Schreiben beilegte — er hatte auf diese
Beilage hingewiesen, unmittelbar bevor er die mogliche Klage in Augsburg zum ersten Mal zur
Sprache brachte. In diesem Begleitschreiben ermahnte er Stralburg, ihm gegeniiber rechtmifig
zu handeln:

Disses sint die artikel, deren ich mich beschweret finde und rechtlichen beklag einen ersamen wisen rat der
loblichen statt Stra3burg, minen gnedigen herren, und rief ir ersam wisheit umb recht an umb gotz willen
und in kraft irer pflichten, dadurch si schuldig sind gegen got und keiserliche oberkeit niemans rechtlos zu
lassen, wil ir genad hiemit irer pflichten erinneret und ermanet haben!?*,

Nach diesen einleitenden Worten fiihrte er acht verschieden Rechtsanspriiche wie Erbschatft,
Entschiadigung, Riickerstattung oder einen Anteil an dem aufgeteilten Klostergut an, auf die er
zu Gunsten der Pensionszahlung verzichtet habe, die er in Anbetracht der eingestellten
Zahlungen nun aber einfordere!'?*!. Er verdeutlichte seine genaue Kenntnis dariiber, worauf er
verzichtet hatte und nun begriindet Anrecht erheben konnte.

Zwischenzeitlich hatte StraBBburg einen Rechtstag auf den 15.06.1530 festgesetzt, auf dem Bern
und Ziirich gemeinsam als Ankliger auftreten wollten'?*2, Da Murner sich nicht zum Rechtstag

duBerte, sah StraBburg sich dazu gendtigt, diesen zu verschieben!?*®. Murner seinerseits hatte

1247 Murner an den StraBburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 125f.
1248 Murner an den StraBburger Rat, 29.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 130.
1249 Murner an den StraBburger Rat, 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrige, S. 126.
1250 Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrége, S. 127.

1251 Vgl. Beilage zum Brief vom 19.05.1530. In: Otto Winckelmann (Hg.): Neue Beitrége, S. 127f.
1252 Vgl. Ziirich an Bern, 15.05.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 301.

1253 Vgl. StraBburg an Bern, 06.06.1530. In: Basilius Hidber: Streithandel, S. 302.

254



sich weiterhin darum bemiiht, die Angelegenheit nur zwischen Stralburg und sich
auszuhandeln und somit das Anliegen Berns auszuklammern. Er forderte den Rat auf, er solle

,.ein tag an[setzen] zu Oberehenheim in disser woche mit uwerem follen gewalt“!?>,

Auf die erneute Nachfrage, ob er sich einem Rechtstag stelle, oder nicht!?*

, antwortete er
abweisend: 1. sei er zu arm, um dorthin zu reisen, 2. diirfe er sich ohne Wissen oder Willen
seiner Herren nicht vor zwei Richter stellen'?*®, 3. wolle er ohne Vermdgen mit niemandem
juristisch verhandeln. Deshalb sei es ihm nicht mdglich, zum Rechtstag zu kommen. Auch
beteuerte er, dass er weder den Stralburger Rat noch den Stralburgern seinen ,,lebtag weder
laster noch leid gethon und beger das furter ouch nit ze thun®. In Bezug auf Bern und Ziirich
gab er zu, mit ihnen in einem von ihnen initiierten Verfahren zu hdngen, doch wehrte er sich
gegen die nun geplante Einsetzung von zwei Richtern, da die Orte mit diesen nicht mehr
erreichen wiirden als zuvor mit ihrem eigenen Richter. Auch stellte er fest: ,,so bin ich dasselbig
recht nit gewichen sonder iren gewalt und detlich handlung® und legitimierte auf diese Weise
seine Flucht. Damit zeigte er gleichzeitig den Grund auf, warum er nicht gewillt war, vor den
eidgendssischen Orten Rechenschaft abzulegen. Allerdings stellte er unter Hinweis auf die
weiteren Kosten fiir Bern und deren zunehmende Erziirnung gegen ihn seine Bereitschaft in
Aussicht, sich zu verantworten, ,,wa mir das geburt, wenn diese ,,je nit ruewig sin* sollten!?’.
In Anbetracht der bisher vorgebrachten Einschrankungen handelt es sich dabei um ein Signal,
sich einer gerichtlichen Verhandlung nicht grundsétzlich zu verweigern.

Tatsédchlich war Murner mit seiner Taktik, sich dem Rechtstag nicht zu stellen und auf seine
Forderungen zu beharren, erfolgreich: StraBburg berichtete Bern, dass Murner trotz
vorangegangener Zusage zu einem Rechtstag ,doch dauon gefallen vnd vns mit
weytschweiffender antwort begegnet* sei, weil Bern und Stralburg wegen des eingegangenen
Burgrechts ihm gegeniiber parteiisch seien, und teilte