XXIIl. Kongress der Deutschen Gesellschaft fur Philosophie
28. September - 2. Oktober 2014, Munster

Sektion Bildungsphilosophie
Struktur und Dynamik der Selbstbildung nach Soren

Kierkegaard — ein Begrundungsansatz fuir das
Philosophieren mit Kindern

Karin Hutflotz

Munstersches Informations- und Archivsystem multimedialer Inhalte (MIAMI)
URN: urn:nbn:de:hbz:6-72319674110

Universitats- und Landesbibliothek Muinster http://miami.uni-muenster.de
http://www.ulb.uni-muenster.de



Hutflétz, Karin | SEKTION: Bildungsphilosophie | 2. Oktober 2014 | DKPhil 2014 Miinster

Struktur und Dynamik der Selbstbildung nach Séren Kierkegaard
- ein Begriindungsansatz fiir das Philosophieren mit Kindern*

,Frithkindliche Bildung ist in erster Linie Selbstbildung" 2, so Schifer (2011) der am
deutlichsten derzeit im Padagogischen Diskurs darauf verweist, dass Selbstbildung eine
zentrale Rolle in Bildungsprozessen innehabe. Dabei ist durchaus offen, was ,Selbst"-
Bildung genau bedeutet, inwiefern sie strukturell mit Gemeinschaftsbildung einhergeht,
und welche Rolle das Philosophieren als Praxis der kommunikativen Achtung und
Anerkennung, ebenso der Selbsterkenntnis und Selbstakzeptanz, dabei spielen mag.

Die hier zugrunde liegende These sei, dass Philosophieren mit Kindern als eine bereits
frih zu verankernde, fachlibergreifende Methode des Lehrens und Lernens Selbst-Bildung
und Gemeinsinn in qualitativer Weise zu fordern und férdern vermag, was philosophisch
noch kaum begriindet, aber empirisch inzwischen gut belegt werden kann durch Studien
und Modellversuche der letzten Jahre.? Es geht dabei nicht um die inhaltliche Vermittiung
von Philosophie(n), von theoretischen Konzepten oder ideengeschichtlichen Positionen,
sondern um eine Praxis des (selbst-)reflexiven Nachdenkens als gemeinsames
Philosophieren, durch das Einliben in sokratische Gesprachsflihrung und diskursives
Argumentieren in Bezug auf genuin philosophische Fragen bereits in der Kita und
Grundschule. Ausgehend von eigenen, aber allgemein gefassten Fragen werden dabei
individuelle, aber vernunftbegriindete Antworten gesucht im freien Raum eines
selbstbestimmenden, wenn auch nie selbstbestimmten Dialogs.

Der reflexive Grundzug des Philosophierens als ein ,,Gespréch der Seele mit sich selbst™
(Platon) férdert die Selbst-Bildung durch die freie Artikulation der je eigenen Sicht und
jeweils eigens formulierten Meinung zu einem existenziell relevanten Thema, das einen
als einmalige Person und zugleich als Mensch im Allgemeinen betrifft, damit ,die
Menschheit in meiner Person™ (Kant) als Position zuganglich und ein Einltiben in den
Anspruch ethischen Handelns mdéglich macht. Die dadurch erfahrbare Gemeinsamkeit im
Fragwiurdigen und die prinzipielle Gleichrangigkeit und damit implizite Wertschatzung
jeder einzelnen Perspektive, ist wiederum Voraussetzung fir Gewissensbildung und

Entwicklung von ,Gemeinsinn® (sensus communis nach Kant)®, ein notwendiger

! Sektion Bildungsphilosophie, Vortrag am 02. Oktober 2014, XXIII. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir
Philosophie 2014 in Mlnster

2 Gerd E. Schéfer, ,Bildungsprozesse im Kindesalter: Selbstbildung, Erfahrung und Lernen in der frithen
Kindheit", Weinheim (2011)

3 vgl. Witt-Kruse u.a. zu dem Modellversuch ,Kinder philosophieren® von 2007 bis 2010, oder Pfeiffer zum
»~Philosophieren mit Kindern als Unterrichtsfach in Mecklenburg-Vorpommern®, beide in Hidalgo/ Rude/ Wiesheu
(Hg.), .Gedanken teilen. Philosophieren in Schulen und Kindertagesstatten™ (2011), aber auch Michalik /Mdller/
NieBeler, ,Philosophie als Bestandteil wissenschaftlicher Grundbildung?" (2009) und der Bericht der Unesco zu
~Philosophie - eine Schule der Freiheit" (2008)

4 Platon Sophistes 263e3-5, in: Sédmtliche Werke Bd. 3 (2004)

> Kant AA V, 293-295: ,Unter dem sensus communis muss man die Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes, d.i.
eines Beurteilungsvermdgens verstehen, welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes anderen in

1



Entwicklungsschritt, um moralische Urteilskraft zu entwickeln und von seiner Vernunft
offentlich Gebrauch machen zu kénnen. Dazu bedarf es aber Praktiken der
Selbsterfahrung und intersubjektiver Selbsterkenntnis im Gruppenkontext — statt bloBer
Adaption unreflektierter Selbstbilder im vorwiegend medial vermittelten und zumeist
monologischen Zugang aus der Zuschauer- und Beobachter-Haltung zur Welt und zu
Anderen. Dem zugrunde liegt das heute wie selbstverstandlich als primar vermittelte
Weltverhaltnis, namlich zu meinen, man sei ,als Zuschauer und Zuhérer vor das groB3e
Schau- und Tonspiel gestellt zu sein, welches das Leben ist". Diese genuin theoretische
Perspektive, die heute als Haltung der Wahl gerade im Bildungs- und Schulkontext gilt,
nennt Nietzsche den ,Wahn der Kontemplativen®.®

Gelungene Selbstbildung, um als politischer Akteur und echtes Gegeniiber Mitspielen zu
kénnen im eigenen Leben und 6ffentlichen Raum, setzt aber ganz anderes voraus.
Namlich sich von frih an im Modus des Selbstbezugs zu liben und sich als der, der man
jeweils ist, zu erfahren. Damit ein Selbst zu entwickeln, das sich ,jeweilig und
jemeinig"’verorten kann, da es sich als zugehérig und abgegrenzt zugleich erkennt, in
der Folge selbststdandig zu denken und zu handeln weiB. Dies von Anfang an zu lernen,
erfordert Ubung und Erfahrung im Austausch und Reflexion durch andere, was faktisch
nur unter der Voraussetzung von Respekt und Wertschatzung gelingen kann,
paradigmatisch im Rahmen und unter den Spielregeln eines philosophischen Gesprachs.
Dabei erfolgt Ich- und Selbst-Bildung zunachst durch Aneignung eines selbstreflexiven
Bezugs im Sich-zuhéren und Sich-kennenlernen - was nicht zuletzt auch positiv bestarkt
in der Erfahrung einer Kontinuitdt des Selbst- und Weltverhaltnisses: ein wesentlicher
Moment, der Sinnerfahrung nachhaltig erméglicht. Wer ich bin, ist weder von auBen noch
aus der Innen- bzw. Vorstellungsperspektive zeitlos (oder flr alle Zeit) definitorisch zu
fassen, aber je nach Situation und Kontextgebunden sehr wohl zu sagen, indem einer
davon (nicht dariiber) spricht, was er denkt und fihlt, indem er sich und seiner Meinung,
seiner Sicht und Deutung der Dinge, seinen Gedanken und seinem Befinden méglichst
adaquat Ausdruck verleiht. Damit nur verortet einer sich als ,Geist in Welt" (K. Rahner),
gewinnt Selbststand in dem , Gesprach" (Holderlin)8, das wir als Sprachgemeinschaft
schon sind und schafft narrative Marksteine der Erinnerung fir einen identitatsstiftenden
Lebensweg und flir das die Person bestimmende ,Lebensprojekt" (Paul Ricoeur).

Der bis heute maB3gebliche, philosophische Beitrag zum Thema Selbstwerden ist Séren
Kierkegaards Analyse zur Struktur und Dynamik der menschlichen Selbstbildung, die in
der Forschung zur philosophischen Anthropologie und Phanomenologie ihren

unangefochtenen Platz inne haben, aber zur Grundlegung der Péadagogik und in der

Gedanken (a priori) Ricksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten und
dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjectiven Privatbedingungen, welche leicht fir objectiv gehalten
werden kénnten, auf das Urtheil nachtheiligen EinfluB haben wirde."

% Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, Viertes Buch, Aphorismus 301 (2014)

7 Heidegger, Sein und Zeit (2006), §25

8 Vgl. Hélderlin, ,Friedensfeier": ,Viel hat erfahren der Mensch, seit ein Gespréch wir sind / und héren kénnen
voneinander..."

2



Bildungsphilosophie keineswegs noch in dem MaBe rezipiert werden, wie das Gewicht und
die Problematik des Themas es nahe legen. Zu zeigen ist, wie aus Kierkegaards
Untersuchungen zur Selbst-Bildung und zur Qualitét von Subjektivierung ein zeitgemaf
tragfahiger Begriff des ,Selbst" ° zu gewinnen sei, der weder statisch noch einseitig
subjektivistisch verstanden, Selbstbildungen im Vollzug in ihrer individuellen wie
formalen Eigenart zu fassen vermag. Kierkegaards Hauptwerk zum Thema Die Krankheit
zum Tode (1849) entwickelt einen gerade heute sehr aktuellen Begriff von ,,Selbst"-sein,
das ausgehend von einem ,core sense of self* !° sich aus dem dynamischen
Zusammenspiel der inneren und duBeren Dispositionen, (Zu-)Neigungen und Rollen(-
zuschreibungen) in den Praktiken von Welt- und Lebensspiel erst ergibt — und zwar
primar durch die Art und Weise des Selbstbezugs, des WIE sich Verhaltens zu sich selbst.
Dieser relationale Charakter von Selbstbildung ermdglicht es Menschen, auch unter den
Bedingungen von Uneindeutigkeit, Gebrochenheit und dem heute potentiell scheinbar ins
Unendliche erweiterten Méglichkeitsspielraum einer kulturell wie virtuell entgrenzten Welt
ein oder vielmehr sein ,Selbst™ zu entwickeln und damit eigens und situativ Selbststand
zu gewinnen und vielfaltig gemeinschaftsfahig zu sein.

Was nach Hegel und erstmalig mit Kierkegaard aufbricht, ist ein Wechsel der
Frageperspektive: Nicht mehr ,Was ist ein Subjekt?" (insofern vorhanden in
erkenntnistheoretischer Perspektive, d.h. gefragt wird hier nicht mehr nach den
Bedingungen der Mdglichkeit, sich selbst zu wissen), sondern unter ErschlieBung der
existenziellen Perspektive wird nun und in der Folge mit dem Aufbruch der

Moderne gefragt: Wie gelingt Individuation und Selbst-Bildung konkret? Wie gelingt, oder
woran scheitert, Subjektivierung, die sich nun als geschichtliches Zusammenspiel und
dialogisches Wechselspiel erweist? Die Literatur und Philosophie zur Selbst-Bildung (die
seit dem nicht zufallig dichterischen Charakter hat, so insbesondere bei Nietzsche Gber
Rilke zu Heidegger und Bloch, ebenso bei Derrida und Flusser) deckt gerade die
dynamische Form und intersubjektive Struktur von Individuation auf.

Kierkegaards Analyse zur Dynamik von Selbstbildungsprozessen nimmt ihren Ausgang
bei den klassisch polaren Bestimmungen der conditio humana: "Der Mensch ist eine
Synthese von Unendlichkeit und Endlichkeit, von Zeitlichem und Ewigem, von Freiheit
und Notwendigkeit, kurz, eine Synthese."!! Durch diese korelativen Gegensatzpaare
versucht Kierkegaard nicht nur die wesenhafte Gegensatzlichkeit des Menschen zu

benennen, sondern mit diesen im ,Selbst"-Vollzug erst anzueignenden Pole der Existenz

° Was genau ein ,Selbst" zu sein oder zu haben bedeutet, ist aktueller Forschungsgegenstand nicht nur in der
heutigen Neurobiologie, Psychologie und Soziologie, sondern auch und nicht zuletzt in der Philosophischen
Anthropologie - die ihren Ausgang nimmt mit Kierkegaards maBgeblichem Bruch mit dem idealistischen Denken
von ,Ich" und ,Subjekt" hin zu einer Erforschung der Struktur und Dynamik von ,Selbst"-sein und -werden im
existenziellen Vollzug aus der 1. Person-Perspektive. Vgl. dazu vor allem die aktuellen Beitrdge von Fuchs
(2008) und Zahavi (2008).

10 Zahavi, Subjectivity and Selfhood (2008), S. 176

1 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (2002), S. 13



skizziert er den Horizont, innerhalb dessen das menschliche Dasein seinen individuellen
Raum in je eigener Weise und seine ,Selbst"-Gestalt in jeweiliger Dynamik gewinnt. Denn
erst dadurch, dass sich dieses gegebene Verhaltnis noch einmal zu sich selbst verhalt,
gelingt die Synthese beider, die er "das Selbst" nennt und formal fasst als das "positive
Dritte" des Bezugs, der dieses Spannungsverhaltnis tragt, indem es der Einheit und
Zusammengehodrigkeit beider relationalen Momente Ausdruck verschafft im existenziellen
Vollzug: , Das Selbst ist ein Verhaltnis, das sich zu sich selbst verhalt, oder das am
Verhaltnis, dass das Verhaltnis sich zu sich selbst verhalt; das Selbst ist nicht das
Verhaltnis, sondern dass das Verhaltnis sich zu sich selbst verhalt." (ebd.)

Folglich ist das Verhaltnis das Primdre, und es ist insofern "das positiv Dritte" als die
genannten Pole nur Reflexionsbestimmungen sind und erst im Nach-denken, in der
Analyse der Existenzstruktur als einander gegenliber stehende Teilaspekte des
Menschseins erkannt werden. Das bedeutet aber, dass der Mensch genau genommen
nicht aus einem unendlichen und einem endlichen Teil, aus Freiheit und Notwendigkeit
bestliinde, sondern dass er nur im konkreten Sich-Verhalten zu diesen abstrakten
Dimensionen, die den Raum und die Spannweite seiner Existenz ermdglichen,
Selbstbezug und Bestand hat. Auf der Vollzugsebene fallen Unendlichkeit und Endlichkeit,
Zeitliches und Ewiges, Freiheit und Notwendigkeit also in eins: "das Selbst" als

GleichgewichtsmaB in der ,Doppelbewegung"?

, wie Kierkegaard es darlegt, ist als ewiges
Zeitlichkeit, ist Freiheit und dennoch gesetzt, erst im Einliben dieses zweifachen Bezugs
wird die Einheit einer ephemeren Zusammengehdrigkeit zur Einheit personaler Identitat.
Selbstbildung vollzieht sich demnach also in einer Doppelbewegung, die einerseits den
AbstoB von der unmittelbaren Endlichkeit in die Unendlichkeit des Denkens und Wollens,
das Ausloten der Fantasie, des unendlichen Freiheitsraum und der Entdeckung des
Ewigen und Zeitlosen meint, und andererseits die Rlickkehr zum Anspruch des Endlichen,
zur MaBgabe der Notwendigkeit und damit die Akzeptanz der Zeitlichkeit im Licht des
Ewigen verlangt. Diese Doppelbewegung kann nun unvollstandig bleiben, wenn die eine
der beiden gegenlaufigen Bewegungen nicht durch die andere komplementar erganzt
wird. Ein mdglichst gleichgewichtetes MaB in der Gegenlaufigkeit zu finden, sei aber
Kriterium der Kunst und Tugend der Selbstbildung nach Kierkegaard, die zu beiden
Bewegungsmomenten ein selbstbestimmtes und selbstbestimmendes Verhaltnis erfordert.
Insofern wird hiermit eine Art Mitte zum MaB macht, die jedoch weder quantitativ
feststellbar noch dauerhaft einzunehmen ist, sondern ein dynamisches Gleichgewicht in
der Bewegung meint.'* Impetus der ,Selbst*-bewegung und zugleich ihr Problem

maoglichen Gelingens oder Scheiterns ist, dass beide Bewegungsmomente eine

12 Ebd., S. 28: "Aber man selbst werden heiBt konkret werden. Aber konkret werden ist weder endlich werden
noch unendlich werden, denn das, was konkret werden soll ist ja eine Synthese. Die Entwicklung muB also darin
bestehen, unendlich von sich selbst fortzukommen in einer Unendlichmachung des Selbst und unendlich
zuriickzukommen zu sich selbst in einer Endlichmachung."

13 Die Art und Weise, wie das GleichgewichtsmaB als situative “Selbst"-Setzung gefunden oder konkretisiert
wird nach Kierkegaard, ist durchaus vergleichbar der ,,Mesotes"-Lehre vom individuell rechten MaB8 und Mitte in
der Tugendlehre des Aristoteles nach der Nikomachischen Ethik. Ein Vergleich ware sicher lohnenswert.

4



gegenlaufige Dynamik entfalten und die ambivalente Versuchung in sich bergen, die
jeweils andere sein zu lassen. Entscheidend sei, dass das Selbst "in der ganzen Dialektik,
innerhalb deren es handelt, nichts Festes ist; was das Selbst ist, steht in keinem
Augenblick fest, das heiBt nicht ewig fest."'*

Veranschaulicht am Verhaltnis von Endlichem und Unendlichem bedeutet das: Die
Bewegung hin ins Unendliche, die durch das Medium der Fantasie'® und dank der
Vorstellungskraft verursacht wird, jenes Vermdgen, Mdglichkeiten zu entwerfen, sie zur
Erwartung auszumalen und sich in sie zu versteigen, all das lasst uns geistig das bloB
Faktische hin zum unendlich Offenen Ubersteigen, womit wir Gber die engen Grenzen des
jeweils so und nicht anders Gegebenen nicht nur hinaus kommen, sondern immer schon
jeweils daruber hinaus sind. Verliert man sich in dieser zum Unendlichen und auf das
Grenzenlose gerichteten Selbstbewegung, wird "das Selbst [..] eine abstrakte Méglichkeit,
es strampelt sich mide in der Méglichkeit, aber es kommt nicht von der Stelle und auch
nicht an eine Stelle, denn das Notwendige ist gerade die Stelle; man selbst werden

ist ja eine Bewegung auf der Stelle".*® Ein ,Selbst" werden bedeutet also, sich zu
verorten in der doppelten Bezugnahme auf das Woher und Wohin ich frage, wo ich stehe
(Position beziehen im Denken) und wo ich mich befinde (dem jeweiligen Befinden andern
gegenuber Ausdruck verleihen). Kommt es aber nicht zur komplementaren
Gegenbewegung der Verendlichung, so ergibt sich eine Grenzenlosigkeit im Ausdruck nur
noch vager Unbestimmtheit. Das ist zum Beispiel der Fall im Fan-Kult vieler Kinder und
Erwachsener, in der Sehnsucht verlorenen Fernsten-liebe oder in allen Formen des
Fanatismus. Es bedeutet im Hinblick auf das Geflihl des Einzelnen, dass sich dieses nur
noch in einer virtuellen Realitat halt und von der Grenzenlosigkeit der Fantasie nahrt,
indem es konkrete Erfahrung vermeidend sich in einer nur noch abstrakten
Empfindsamkeit verliert (dadurch auch unbegrenztes Maf!), anstatt zum konkreten
Geflihl als reale Entsprechung zu einer Begegnung, Situation und Erfahrung fahig zu sein.
Auf den Willen bezogen, besagt das genannte Missverhaltnis innerhalb der bipolaren
Verhaltnisbestimmung des Menschen, dass sich der Wille, insofern er ,der Verzweiflung
der Unendlichkeit" nach Kierkegaard anheimfallt, in allgemeinen Maximen und groBen
Vorsatzen verliert, aber unfahig wird, im nachst méglichen Schritt Konkretes zu tun.
Geschieht dieses sich Verlieren im Unendlichen auf der Ebene des Erkennens, dann
bedeutet das, dass der Erkenntnisvollzug sich in den Entwurf des Erkennbaren und der
Deutungsmadglichkeiten hinein versteigt und damit der Méglichkeit der Konkretisierung
seines Selbst abhandenkommt. "Aber wahrend eine Art von Verzweiflung wild in das

Unendliche hineinsteuert und sich selbst verliert, ldsst eine andere Art von Verzweiflung

4 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (2002), S. 67
15 Ebd., S. 29: "Das Phantastische ist iiberhaupt dasjenige, was einen Menschen dergestalt in das Unendliche
fghrt, dass es ihn bloB von sich wegflihrt und ihn davon abhalt, zu sich selbst zuriickzukommen."

Ebd, S. 34



sich ihr Selbst gleichsam wegnarren von “den anderen’."!” Umgekehrt verliert einer sein
Selbst nur in entgegen gesetzter Weise dadurch, dass die Unendlichkeit in ihm nicht
geniugend zum Zug kommt. Denn eine Lebensweise, die darauf beruht, dass das Selbst
seine eigene wesenhafte Nichtidentitat mit dem puren Faktischen vergessen hat, das
heiBt, nicht wahrhaben will, dass es Mdglichkeiten gibt, Giber das jeweils Realisierte
hinaus zu kommen, ist Verarmung und Degeneration, ist Aufgehen in den Vorgaben der
Masse und im Verfallen an das Man, wie Kierkegaard wohl als erster in scharfsichtiger
Klarheit darzustellen vermag. Zu seinem Selbst kommt der Mensch also erst dadurch,
dass er die Doppelbewegung standig austragt, damit den Raum, "das Gebaude" seines
Geistes in seiner mdglichen Erstrecktheit auslotet, im Vollzug oder Konkretwerden der
Synthese zu seiner wesenhaften Ambivalenz ein solches Verhaltnis einnimmt, das ihm
erlaubt, den gegenlaufigen Kraften (die ihn konstituieren) im je adaquaten MaB3e
Rechnung zu tragen.

Weil Selbst-Bildung in dieser Form geschieht, vermag gerade das Philosophieren mit
Kindern qualitativ in ausgezeichneter Weise dazu beizutragen. Denn das ,Selbst" als
individuelle Form eines relationalen Geschehens verstanden, ist von der Art, dass man es
nicht "haben" kann oder einmal erreicht zu seinem verfiigbaren Besitz zahlen darf,
sondern sich selbst zu konstituieren obliegt jedem Einzelnen im standigen sich Verhalten
zu sich selbst und zu anderen und ist stets offen auf Gelingen, formal betrachtet ganz im
Sinne von Ernst Blochs Diktum: ,Ich bin, aber ich habe mich nicht. Darum werden wir
erst."!® Entscheidend in dem schlussfolgerndem Satz ist aber das ,wir": nurin
Gemeinschaft und im Bezug zu Anderen gelingt Selbstwerden, einerseits dank des
Spiegelns durch Andere, so wird sich einer situativ jeweilig seiner selbst bewusst;
andererseits durch die Anerkennung, die einer erfahrt, insofern er Gehér und Stimme
findet als er selbst; so kann er sich selbst nehmen und annehmen als der, der ist, nicht
nur als der, der er Wunsch- und Idealvorstellungen gemaB sein mdéchte. Durch das
methodische Nachfragen als Kern des sokratischen Gesprachs erfolgt ein stéandiger
Abgleich von Selbst- und Fremdwahrnehmung, was die positive Selbst-Bildung von
Kindern durch Bewusstwerden und Annahme ihrer selbst in der Situation erst ermdglicht.
Wie Kierkegaard zur Dynamik des Selbst-Werdens darlegt, sind es gerade diese beiden
korrelativen Momente, die das menschliche Selbstverhaltnis zum Gelingen braucht:
Einerseits ein sich Bewusstwerden seiner selbst als derjenige, der man (in der Situation,
im Kontext und im Augenblick) wirklich jst. Andererseits bedarf es — als zweites Moment
der ,Selbst"-Bewegung - auch des sich Annehmen Kdnnens als der, der man ist, weil
man es ist. Nur wenn beide Momente hinreichend gut vollzogen werden, gelingt die

Entwicklung einer ,gesunden’ Identitat, eines maBstabsbezogenen und von daher

7 Ebd,. S. 32
8 Ernst Bloch, Spuren (1969), S. 1



gemeinschaftsfahigen Selbst aufgrund wirklichkeitsgerechter Selbsterfahrung statt der
Bildung eines falschen Selbstbewusstseins und narzistischen Weltverhaltnisses durch
Ubernahme bloB vorstellungsbedingter und wunschdiktierter Selbst-Bilder. Die Bewegung
der Selbstbildung in den verschiedenen Formen der Subjektivierung mindet daher
keineswegs notwendig, wie sich zeigen lasst, in schrankenloser Selbstbezogenheit,
sondern ermdglicht im Gegenteil erst intersubjektives Agieren und Mitspielen kénnen auf

den verschiedenen Blihnen und in den Spielrdumen des sozio-kulturellen Geschehens.

Philosophieren mit Kindern erlaubt ein Eintben in die fir die Selbst-Bildung nétige
Subjektivierung, die gerade im schulischen Kontext derzeit systematisch vernachldssigt
wird, eine Ubung des sich selbst als einmalig und individuell Erfahrens und sich als
Person bewusst Werdens auf der gemeinsamen Basis von Fantasie und Logik, von
Intuition und Vernunft, d.h. im objektiven Hinblick auf den Fluchtpunkt der Wirklichkeit
im gemeinsam allgemeinen Fragen und individuellem Entwerfen von Antworten; anstatt -
wie heute Ublich - Schiler von klein auf unter dem Primat des Faktenwissens zu
scheinbar unhinterfragbar, pseudo-wissenschaftlicher Objektivitdt, zum standigen
Absehen von sich selbst und seiner Person, seiner Meinung und Befinden anzuhalten, auf
dem (Ab-)Grund eines vermeintlich postmodern-subjektivistischen Welt- und
Menschenbildes, so als habe jeder seine eigene ,Wirklichkeit" in einer bezugslosen Welt.
Die sich darin duBernde Verwechslung von Perspektivitat mit Relativismus fihrt
zunehmend zu einer Einheitssprache und fest gesetzten Eindeutigkeiten, die in letzter
Instanz unter Bildung heute faktisch meist vermittelt werden.

Dagegen bieten philosophische Nachdenkgesprdche mit Kindern und die Praxis des
Philosophierens als Haltung und Methode ein sehr probates Gegengewicht, indem die
Kinder ernsthaft und freudvoll zugleich dazu ermutigt werden, eigene Fragen in
allgemeiner, daher verbindlicher Hinsicht zu klaren, sich mitzuteilen und in der Sache
begeistern zu kénnen - und ausdriicklich zu formulieren, was eine/r warum fir gut,
richtig und schén befindet. Insofern halt es dazu an, die persdnliche Meinung zu duBlern,
Position zu beziehen und auch freudvoll wechseln zu kdnnen - in der philosophischen
Ubung des argumentativen Perspektivwechsels und geistigen Rollentausch im Gespréch,
der spielerisch der Form nach und ernsthaft hinsichtlich der Haltung erfolgt. Die so
erfahrbare Achtung auch fir gegenteilige Meinungen erwirkt im Gegenzug eine verstarkte
Selbstakzeptanz und nicht zuletzt ein komplexeres Verstandnis in der Sache.

Maeutisch zielt gemeinsames Philosophieren darauf, die je eigene Perspektive und
Position im Denken und Handeln zum Ausdruck zu bringen, und zwar im Hinblick auf eine
den Menschen als solche verbindende Frage. Damit wird dem Befragten ein hohes MaB
an Wertschatzung zuteil, das ihn als einmalig Antwortenden betrifft und miteinbezieht,
was der gegenseitigen Achtung zum Beispiel im Schulkontext und der Selbstakzeptanz

des Einzelnen, damit der Selbstbildung, in hohem MaB zu Gute kommt. Philosophieren

7



mit Kindern erlaubt eine Einheitserfahrung, die Differenz nicht ausschlieBt, sondern
ausdricklich braucht und einfordert. Daher ist sie Haltung und Methode der Wahl zur
Identitatsentwicklung und zugleich tragfahigen Gemeinschaftsbildung.

Dies gelingt (1.) durch die Ubung der Aufmerksamkeit des sich gegenseitig Zuhérens und
sachgemaBen Antwortens in gemeinsamer Sammlung auf die in Frage stehende Sache,
damit auf ein fir alle Wesentliches (sonst hatte man sich nicht auf die Frage geeinigt, um
die es geht). Aber auch (2.) durch die als freudvoll erfahrene Zusammengehérigkeit im
Nichtwissen, durch das Geflihl in einem Boot zu sein mit den Anderen, unterwegs im
Offenen der allen gemeinsamen Grund-Dimension existenzieller Fragen. Nicht zuletzt (3.)
durch die Notwendigkeit des Fragenmudiissens im Hinblick auf prinzipielle Fragen,
gemeinsame MaBstdbe und Werte, aber auch durch die so erfahrbare Freiheit des
jeweiligen Antwortenkénnens in einer geschichtlichen Situation - als Gegengewicht zur
Gefahr der ,Herrschaftsform des Niemand" (H. Arendt) oder zum ,Verfallen an das

Man" (Heidegger) als Resultat und Ausdrucksformen der ,Verzweiflung" (Kierkegaard),
sein Selbst nicht sein zu kdnnen oder zu wollen.

Eine solche Praxis des Philosophierens erlaubt auch eine positive Konnotation des
Unabgeschlossenen und Ungewissen mit Neugier und Denkfreude, lernt Kinder von frih
an das Unterwegssein mit Anderen im Denken und Urteilen als Grundform der
Demokratie und des Lebens Uberhaupt zu kennen und zu schatzen. Ein so vermittelter
Weg- und Wirklichkeitsbezug kénnte Kinder in ihrem Selbstverhaltnis und in ihrer
Lebenskompetenz weit besser bestarken als die bislang anerzogene Verklarung eines
Ankommens im ,gelobten Land’ klarer Handlungsvorgaben und sicheren Wissens, das
derzeit im Zeitgeist der Wissens- und Informationsgesellschaft immer noch propagiert

wird — wider besseren Wissens.



Literatur

Thomas Fuchs, Leib und Lebenswelt: Neue philosophisch-psychiatrische Essays,
Dietzenbach 2008

Martin Heidegger, Sein und Zeit, 19. Auflage, Berlin 2006

Oliver Hidalgo, Christophe Rude, Roswitha Wiesheu (Hg.), Gedanken teilen.
Philosophieren in Schulen und Kindertagesstatten, LIT Verlag 2011

Kerstin Michalik, Hans-Joachim Miiller, Andreas NieBeler (Hg.), Philosophie als
Bestandteil wissenschaftlicher Grundbildung? Mdglichkeiten der Férderung des
Wissenschaftsverstéandnisses in der Grundschule durch das Philosophieren mit Kindern,
LIT-Verlag 2009

Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, in: Bd. VII, Werkausgabe in 12 Banden,
Hg. von W. Weischedel, 21. Ausgabe, Frankfurt a.M. 2000

Soren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Ubersetzt von Lieselotte Richter, Hamburg
2002, 4. Auflage

Friedrich Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft (Neue Ausgabe 1887), Hamburg 2014

Platon, Samtliche Werke Bd. 3: Kratylos, Parmenides, Theaitetos, Sophistes, Politikos,

Philebos, Briefe. Ubers. v. Friedrich Schleiermacher, Hamburg 2004, 37. Auflage

Gerd E. Schéfer, Bildungsprozesse im Kindesalter: Selbstbildung, Erfahrung und Lernen
in der frihen Kindheit, Weinheim 2011

Dan Zahavi, Subjectivity and Selfhood. Investigating the First-Person Perspective, MIT
Press (2008)



