
Politikwissenschaft 
 
 
 
 
 
 
 
 

         Palästina- und Nordirlandkonflikt 
          in der komparativen Betrachtung                           
   
      Konfliktstrukturen und Friedensstrategien im Vergleich 
                                                      

                                                     

                                             Inaugural-Dissertation 

                                     zur Erlangung des Doktorgrades 

                                                             der 

                                            Philosophischen Fakultät 

                                                             der  

                                 Westfälischen Wilhelms – Universität 

                                                              zu 

                                                Münster, Westfalen 

 

 

 

 

                                                     vorgelegt von 

                                                   

                                         Christian Schmidt M.A. 

                                                          

                                                      aus Gladbeck  

 

                                                           2007 

 

 

 



Tag der mündlichen Prüfung: 22. Januar 2008 
 
Dekan: Prof. Dr. Dr. Wichard Woyke 
 
Referent: Prof. Dr. Rüdiger Robert 
 
Korreferent:  Dr. Ulrich Willems 
 

 

 

 

 

 
 
 

 
 



  I  

Inhaltsverzeichnis                                                                           Seite 

 
 
 
EINLEITUNG........................................................................................................1 
 
 
 
I. METHODISCHE GRUNDLAGE  
   UND THEORETISCHE  BEGRIFFSBESTIMMUNG…………… ………..9 
 
 
1. Vorbemerkung zur Methodik………………………………………………...9 
 
2. Begriffe und Definitionen……………………………………………………11 
 
 
 
II. DER KONFLIKT IN NORDIRLAND… …………..……..……………….14 
 
 
1. Historische Genese des Nordirlandkonfliktes……………………………...14 
 
    1.1. Originäre Wurzeln des Anglo-Irischen Konfliktes: 
           Plantation und Cromwellscher Genozid………………………………….14 
 
    1.2. Das irische Streben nach Selbstbestimmung………………………….….17 
 
    1.3. Osteraufstand und Unabhängigkeitskrieg………….……………………..19 
 
    1.4. Von der Entstehung Nordirlands bis zum Beginn der „Troubles“……….22 
 
    1.5. Bewaffnete Eskalation und 30 Jahre Gewalt……………………………..23 
 
 
2. Begründung und Prägung des irisch-katholischen  
    sowie des loyalistisch-protestantischen Nationalismus……………….……27 
 
    2.1. Die Entstehung von Republikanismus und Unionismus……………….…27 
 
    2.2. Gewaltsamer Widerstand: Die paramilitärischen Organisationen………..34 
 
    2.3. Politik und Parteien in Nordirland………………………………………..43 
 
    2.4. Sectarianism: Der Faktor Religion im politisch-sozialen Kontext……….48 
 
 
3. Die Rolle der Sicherheitskräfte 
    und ihre Auswirkung auf die nordirische Gesellschaft……………………54  
 
     3.1. Die britische Sicherheitspolitik in Nordirland……..…………………….54 



  II  

     3.2. Nordirische Polizei und Territorialstreitkräfte:  
           „A Protestant Force for a Protestant State?”…...........................................57 
 
      
4. Der nordirische Friedensprozess……………………………………………65 
 
    4.1. Der Weg zum Friedensprozess…………………………………………...65 
 
    4.2. Die Entwicklungsphasen des „Good Friday Agreement“ (GFA)……..….68 
 
    4.3. Die neue Zeit des Friedens: 
           Inhalt und Implementierung des GFA…………………………………....72 
 
 
 
III. DER KONFLIKT IN PALÄSTINA…… …………………………………76 
 
 
1. Die Entstehung des Palästinakonfliktes…………………………………….76 
 

1.1. Palästina unter der osmanischen Herrschaft……………………………...76 
 

1.2. Der erste Weltkrieg und die britische Mandatszeit……………………….78 
 

1.3. Die Vereinten Nationen und der Teilungsplan…………………………...80 
 

1.4. Konstituierung und Konsolidierung des Staates Israel…………………...81 
 

1.5. Widerstand und Intifada…………………………………………………..84 
 
 
2. Entwicklung und Ausprägung von Zionismus und palästinensischem 
    Nationalismus im Kontext europäischer Nationalismen………………..…88 
 
    2.1. Der Zionismus als politische Idee und Bewegung………………………..88 
 
    2.2. Die Formierung der palästinensischen Nationalbewegung…………….....94 
 
    2.3. Der palästinensische Widerstand…………………………………………98 
 
    2.4. Auswirkungen der Religion auf den Palästinakonflikt………………….104 
 
 
3. Das israelische Militär und seine Bedeutung für den Staat Israel………109 
 
    3.1. Die „Israel Defence Forces“ (IDF)  
           als militärischer und sozialer Akteur………….…..…………………….109 
 
    3.2. Die Rolle des Militärs für die Konstituierung der Identität Israels……...113 
 
 



  III  

4. Die Suche nach Frieden………………………………………….…………115 
 
    4.1. Der Weg zu den Verträgen von Oslo………………………...………….115 
 
    4.2. Die Osloer Verträge und ihre Folgen………………………...………….117 
 
    4.3. Das Scheitern des Friedensprozesses……………………………………120 
 
 
 
IV. KOMPARATIVE ANALYSE DER KONFLIKTE…………………… .124 
 
 
1. Der Nationalismus in Israel/Palästina und Nordirland 
    als ethnischer Radikalismus………………………………………………..124 
 
    1.1. Die historischen Motivationsfaktoren  
           der nationalistischen  Bewegungen…………...…………………………124 
 
    1.2. Entwicklung nationalistischer Konzeptionen im Vergleich.…………....128 
 
    1.3. Konstruktion ethnischer Identität………………….…….………………132 
 
    1.4. Sicherheitskräfte und die Konstituierung ethnischer Identität…………..143 
 
    1.5. Ideologie und Strategie der radikalen ethnischen Protestbewegungen….149 
 
    1.6. Die Territorialfrage im Palästina- und Nordirlandkonflikt……………...154 
 
    1.7. Staatliche Autorität und Legitimität…………………….……………….160 
  
 
 
2. Religion im Kontext und als Komponente der Konfliktgeschehen…..….164 
 
    2.1. Religion und ihre Funktion  
           als Stiftungsmoment sozialer und ethnischer Identität …………………165 
 
    2.2. Das Verhältnis von Religion und Politik  
           in Israel/Palästina und Nordirland…………………….……….…….….170 
 
    2.3. Religion und Paramilitärs im Nordirland- und Palästinakonflikt…….…182 
 
    2.4. Theologische Konzeptionen und ihre Auswirkungen…...….…………...186 
 
    2.5. Religion als Instrumentarium des „Peace-Building“……………………190 
 
 
 
 
 



  IV  

3. Konfliktregulierungsversuche im Vergleich………………………………193 
 
    3.1. Theoretische Perspektiven und Lösungsansätze………………..……….193 
 
    3.2. Friedensverhandlungen und Friedensabkommen  
           in Israel/Palästina und  Nordirland im Vergleich………………….……198 
    
    3.3. Polizei und Militär im Fokus langfristiger Konfliktbefriedigung…….…213  
 
    3.4. Der Friedensprozess in Nordirland als Modell für Israel/Palästina?........220 
     
    3.5. Nordirische und israelisch/palästinensische Zukunftsperspektiven……..224 
 
 
 
 
 
V. REFLEXION UND FAZIT………………………………… ……………..234 
 
 
 
 
VI. ANHANG……………………………………………… ………………….244 
 
 
1. Verzeichnis der Abkürzungen……………………………………………..244 
 
2. Literatur- und Quellenverzeichnis………………………………………...246 
 
3. Quellenverzeichnis Internet………………………………………………..265 
 
 
 



Einleitung 

 
 

1

Einleitung 
 
 

„Seit Ausbruch der Troubles berichten die Medien von Konflikten zwischen 

‚Protestanten’ und ‚Katholiken’. Der Beobachter von jenseits der irischen See 

fragt sich mit ungläubigem Gruseln, ob die Zeit in Nordirland stehen geblieben 

ist, denn im übrigen Europa sind die verheerenden ‚Religionskriege’ seit dem 17. 

Jahrhundert vorbei. […] Aus anderen Weltgegenden ist man religiös aufgeladene 

Konflikte gewöhnt und das furchtbare Attentat vom 11. September 2001 hat die 

Diskussion um die Rolle der Religion als Motiv für Gewalt (der ‚Djihad’ im 

Islam) neu angefacht.“1 Und tatsächlich: Während sich der Konflikt im Nahen 

Osten stets in Europa einer enormen medialen, politischen und wissenschaftlichen 

Beachtung erfreuen durfte, fand der über ein Vierteljahrhundert andauernde 

blutige Konflikt in Nordirland nur selten die gleiche Aufmerksamkeit und 

beschränkte sich in der Regel auf die simple Erklärung eines Religionskonfliktes 

als gesellschaftlicher Atavismus im Stile des 30-jährigen Krieges.  

Auch scheint sich ein Zusammenhang oder eine strukturelle Gleichartigkeit der 

Auseinandersetzung in Palästina und in der britischen Unruheprovinz auf den 

ersten Blick im besten Falle bezüglich der Terrorismusfrage, gruppiert um die 

Themenkomplexe PLO und IRA, zu erschöpfen. Auf den zweiten Blick jedoch 

sind bereits diverse Gemeinsamkeiten zu erkennen, die eine akademische Analyse 

und Gegenüberstellung als lohnenswert erachten lassen: Beide Konflikte lassen 

grundsätzlich ähnliche historische Wurzeln und Ursachen durch die britische 

Mandatspolitik im Heiligen Land wie bei der Teilung der irischen Insel erkennen. 

Die Frage nach religiösen und/oder ethno-nationalistisch begründeten 

Motivationsfaktoren liegt in der Dichotomie der Auseinandersetzung zwischen 

irisch-katholischen Republikanern2 und britisch-protestantischen Loyalisten3 

ebenso auf der Hand wie der  Antagonismus  zwischen  westeuropäisch-jüdischen  

 

                                                 
1 Kandel, Johannes: Der Nordirland-Konflikt. Von seinen historischen Wurzeln bis zur Gegenwart, 
Bonn 2005, S. 22 (künftig zitiert: Kandel: Nordirlandkonflikt). 
2 Vgl.: Taylor, Peter: Provos. IRA and Sinn Fein, London 1998 (künftig zitiert: Taylor: Provos). 
3 Vgl.: Taylor, Peter: Loyalists. War and Peace in Northern Ireland, London 2000 (künftig zitiert: 
Taylor: Loyalists). 



Einleitung 

 
 

2

Zionisten4 und den arabischen (überwiegend muslimischen) Palästinensern.5 

Neben diesen cleavages trugen einst und tragen teilweise mit gleicher Intensität 

noch heute eine ausgewiesene Terra-Irridenta-Problematik verbunden mit auf 

kognitiven Überzeugungen basierenden historischen Erfahrungen und die massive 

Diskriminierung der jeweiligen gesellschaftlichen Minderheit in Bezug auf 

politische, ökonomische und soziale Partizipation zum gewaltsamen Widerstand 

der Minorität und ihrer bewaffneten Gruppierungen gegenüber der Staatsmacht 

und ihren Sicherheitsorganen bei. Am Rande bemerkenswert ist die Tatsache, 

dass ein Teil der Konfliktakteure aus eigenem Antrieb heraus immer wieder 

Parallelen  zum jeweils anderen Konfliktgeschehen gezogen hat, wie John 

McGarry konstatiert: 

„Republicans have also compared Ireland and Israel-Palastine. In the first half of the 
century Republicans sympathized with Zionists, who, like them, were being blocked 
from self-determination by British authorities. However, after Israel conquered the 
West Bank and Gaza Strip in 1967, and particularly after the outbreak in 1987 of the 
intifada, the Palestinian uprising against Israeli control, Nationalists began to draw 
parallels between themselves and Palestinians.”6  

 
Es ist unumgänglich, an dieser Stelle der Arbeit vorab einige Ausführungen zum 

Sprachgebrauch zu machen, da auch Sprache innerhalb von Konflikten zur 

Instrumentalisierung und gegebenenfalls zur möglicherweise unerwünschten 

Identifizierung mit einer Konfliktpartei beitragen kann. Dies betrifft für die 

Untersuchungsgegenstände Palästina und Nordirland den verbalen Umgang mit 

den Etikettierungen der paramilitärischen Organisationen. Es ist unnötig darauf 

hinzuweisen, dass des einen Freiheitskämpfer mutatis mutandis des anderen 

Terroristen darstellt. Zudem konzedieren verschiedene Autoren7 zu Recht die 

Komplexität paramilitärischer Organisationen unter den Gesichtspunkten ihrer 

militärischen und/oder politischen Zielsetzung. Auch ist es wenig hilfreich zu 

diesem frühen Zeitpunkt eine qualitativ-moralische Bewertung der 

                                                 
4 Vgl.: Zuckermann, Mosche: Volk, Staat und Religion im zionistischen Selbstverständnis. 
Historische Hintergründe und aktuelle Aporien, in: Klein, Uta und Dietrich Thränhardt (Hrsg.): 
Gewaltspirale ohne Ende? Konfliktstrukturen und Friedenschancen im Nahen Osten, 
Schwalbach/Ts 2002 (künftig zitiert: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis). 
5 Vgl.: Flores, Alexander: Die Entwicklung der palästinensischen Nationalbewegung bis 1948, in: 
Mejcher, Helmut (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948, Paderborn 1993 (künftig zitiert: Flores: 
Palästinensische Nationalbewegung). 
6 McGarry, John: Introduction: The Comparable Northern Ireland, in: Ders. (Hrsg.): Northern 
Ireland and the Divided World, Oxford 2004, S. 6. (zukünftig zitiert: McGarry: Introduction). 
7 Für den Nordirlandkonflikt siehe dazu bspw.: Guelke, Adrian: Political Violence and the 
Paramilitaries, in: Mitchell, Paul und Rick Wilford (Hrsg.): Politics in Northern Ireland, 
Boulder/Oxford 1999, S. 31. 



Einleitung 

 
 

3

Konfliktakteure vorzunehmen, allein der Verweis auf die weithin akzeptierte 

Definition von Terror des renommierten Konfliktforschers Peter Waldmann sei 

gestattet. Waldmann subsumiert unter Terrorismus: 

„[…] planmäßig vorbereitete, schockierende Gewaltanschläge gegen eine politische 
Ordnung aus dem Untergrund. Sie sollen allgemeine Unsicherheit und Schrecken, 
daneben aber auch Sympathie und Unterstützungsbereitschaft erzeugen.“8 

 
Eine sprachliche Verwendung von Vokabeln wie Paramilitärs, Terroristen, 

Volunteers oder Fedajin ist somit rein stilistischer Natur. Gleiches soll gelten für 

geographische Bezeichnungen oder Städtenamen und man möge z.B. in den 

Gebrauch von „Derry“ oder „Londonderry“ zunächst keine politische 

Werthaltung hineininterpretieren, sondern allein die Angabe des Ortes verstehen, 

welche in diesem Fall die zweitgrößte Stadt Nordirlands bezeichnet. 

 

Literatur- und Forschungsstand 

Grundsätzlich gilt, dass sowohl zum palästinensischen als auch zum nordirischen 

Konflikt sehr viele Monographien, Sammelbände, Essays und Presseberichte 

veröffentlicht worden sind, die aber kaum vergleichende Ansätze berücksichtigen 

und sich selbst in der einschlägigen Literatur zur Terrorismusforschung, wenn 

überhaupt, mehr in der Form einer einfachen Nebeneinanderstellung als einer 

komparativen Gegenüberstellung ergehen. Eine bedeutsame Ausnahme bildet die 

im Jahre 2001 erschiene Arbeit9 des österreichischen Politikwissenschaftlers und 

Konfliktforschers Franz Valandro, der einen Vergleich zwischen dem Konflikt in 

Nordirland mit den separatistischen Bestrebungen der spanischen Basken 

angestrengt hat, welcher sich aber (bedauerlicherweise) allein auf die Behandlung 

von IRA und ETA mit ihren politischen Armen Sinn Fein und Herri Batasuna 

beschränkt. Ferner ist eine Studie10 Frank Wrights zu nennen, welche die Frage 

kolonialer Expansion und der mit ihr verbundenen Probleme thematisiert und 

Nordirland in einen Vergleich mit Libanon, Zypern und französisch Algerien 

setzt. Diese Länder sind auch das bevorzugte Forschungsobjekt, wenn es um die 

Analyse von konfliktreichen Gesellschaften im Stadium des „Post-Agreement“, 

d.h. nach Beendigung der Feindseligkeiten und dem Abschluss von 

                                                 
8 Waldmann, Peter: Terrorismus. Provokation der Macht, München 1998, S. 10. 
9 Valandro, Franz: Das Baskenland und Nordirland. Eine vergleichende Konfliktanalyse, 
Innsbruck 2001(künftig: Valandro: Baskenland und Nordirland). 
10 Wright, Frank: Northern Ireland. A comparative Analysis, o.O. 1992. 



Einleitung 

 
 

4

Friedensverhandlungen geht. Eingewendet werden muss jedoch, dass sich die 

akademische Auseinandersetzung damit, besonders unter komparativen 

Gesichtspunkten, auf wenige Essays eingrenzen lässt,11 welche meistens 

deskriptiv an der Oberfläche bleiben und deren Leistung darin besteht, die 

wissenschaftliche Neugier zu wecken, Gedanken aufzugreifen und dazu 

anspornen, die Materie tiefgründiger zu analysieren. Peter Waldmann hält in 

seinem grundlegenden, theoretischen Werk über die Beschaffenheit ethnischer, 

gewalttätiger Protestbewegungen12 nachdrücklich fest, dass die Zahl 

vergleichender Minderheitenuntersuchungen bemerkenswert gering sei, selten als 

Paarvergleiche innerhalb eines engeren Kulturbereiches durchgeführt und kaum 

über politische und kulturelle Regionsgrenzen hinweg angestrengt.13 Auch sein 

Hauptinteresse gilt in erster Linie dem bewaffneten Widerstand. Die Kontribution 

der Sicherheitskräfte zum Konfliktverlauf in Nordirland wie Israel nahm bisher in 

den Sozialwissenschaften die Stellung eines Stiefkindes ein. So konstatiert die 

Soziologin Uta Klein für den Themenkomplex des Palästinakonfliktes, dass das 

wissenschaftliche Interesse an den israelischen Streitkräften sich bisher in seiner 

Mehrheit auf historische Darstellungen, dem Verhältnis von militärischer, 

ökonomischer und politischer Elite sowie auf allgemeine psychologische Studien 

fixiert hätte.14 Arbeiten zur Frage der Identitätskonstruktion einer Gesellschaft 

unter ethnischen Gesichtspunkten durch die Sicherheitskräfte sind für 

Israel/Palästina äußerst rar und auf wenige Aufsätze begrenzt.15 Robbie McVeigh 

unterstreicht exempli causa für Nordirland, dass Forschungsunterfangen im 

Bereich von Polizei und Militär in Konfliktregionen in der Regel mit 

Schwierigkeiten aufgrund der Abgeschlossenheit der Sicherheitsapparate 

                                                 
11 Siehe bspw.: Smooha, Sammy: The Tenability of Partition as a Mode of Conflict Regulation: 
Comparing Ireland with Palestine – Land of Israel, in: McGarry, John (Hrsg.): Northern Ireland 
and the Divided World, Oxford 2004, S. 309 ff. (zukünftig zitiert: Smooha: Tenability of 
Partition). 
12 Waldmann, Peter: Ethnischer Radikalismus. Ursachen und Folgen gewaltsamer 
Minderheitenkonflikte am Beispiel des Baskenlandes, Nordirlands und Quebecs, Opladen 1989, 
(zukünftig zitiert: Waldmann: Ethnischer Radikalismus). 
13 Ebd.: S. 37. 
14 Vgl.: Klein, Uta: Militär und Geschlecht in Israel, Franfurt a.M. 2001, S. 25 (künftig zitiert: 
Klein: Militär in Israel). 
15 Siehe dazu: Frisch, Hillel: The Druze Minority in the Israeli Military. Traditionalizing an Ethnic 
Policing Role, in: Armed Forces and Society 20/1993, S. 51 ff; Helman, Sara: Militarism and the 
Construction of Community, in: Journal of Political and Military Sociology 25/1997, S. 305 ff. 



Einleitung 

 
 

5

verbunden sein, ergo gebe es auch hier überwiegend nur Literatur, die sich 

oberflächlich mit der Geschichte der Institutionen befasse.16 

 

Forschungsintention 

Die Aufgabe der vorliegenden Arbeit liegt daher erstens und nachdrücklich in der 

Kombination und strukturierten Vernetzung der bisherigen Forschungsergebnisse 

zur Nordirland- und Palästinaproblematik, zweitens in dem Unterfangen, nicht 

nur die Widerstandsorganisationen und ihren Einfluss auf den Konflikt zu 

untersuchen, sondern gleichermaßen die Beteiligung staatlicher Autorität in Form 

der Sicherheitskräfte in Nordirland17 bzw. Israel18 zu analysieren. Daneben sollen 

die Auswirkungen von kognitiven und auf geschichtliche Ereignisse 

rekurrierenden Überzeugungen in ihrer Bedeutung für die soziale 

Auseinandersetzung und die jeweiligen Friedensprozesse skizziert werden.19 

Auch soll sich der Frage zugewendet werden, ob die Funktion von Religion für 

das Konfliktgeschehen tatsächlich nur im Sinne eines „ethnic markers“ zu 

verstehen ist oder in Wirklichkeit eine tiefere Bedeutung hat. In soweit wird durch 

die grundsätzliche komparative Analyse der Konfliktstrukturen nicht nur eine 

Forschungslücke geschlossen, vielmehr werden die für das Verständnis des 

Konfliktverlaufs nicht minder wichtigen Faktoren behandelt, welche abseits der 

Problematik des paramilitärischen Widerstandes von IRA und PLO eine 

maßgebliche Rolle spielen. Von Bedeutung ist zudem die Fragestellung, ob die im 

Nordirland- und Palästinakonflikt angewandten Friedensstrategien Ähnlichkeiten 

aufweisen und inwieweit sich potenziell differierende Versuche zur 

Konfliktlösung oder Erkenntnisse aus den Konfliktgeschehen zur Erklärung 

derselbigen gewinnbringend übertragen lassen. 

 

 

                                                 
16 Vgl.: McVeigh, Robbie: “It’s Part of Life Here...”. The security Forces and Harassment in 
Northern Ireland, Belfast 1994, zitierte Passagen des Werkes abgerufen am 13.06.2007 unter 
http://cain.ulst.ac.uk/issues/police/docs/mcveigh.htm (künftig zitiert: McVeigh: Security Forces). 
17 Zur Einführung bspw.: Taylor, Peter: Brits. The War against the IRA, London 2002 (zukünftig 
zitiert: Taylor: Brits). 
18 Siehe dazu: Halpern, Ben: The Role of the Military in Israel, in: Johnson, John J.: The Role of 
the Military in underdeveloped Countries, Princton/New Jersey 1962, S. 317 ff. (zukünftig zitiert: 
Halpern: Military in Israel). 
19 Vgl.: Vertzberger, Y.Y.I.: The World in Their Minds. Information Processing, Cognition and 
Perception in Foreign Policy Decisionmaking. Stanford 1990. 



Einleitung 

 
 

6

Aufbau und Methodik 

Als Untersuchungsmethodik wird folglich der wissenschaftliche Vergleich 

Anwendung finden, da so die Darstellung und Vernetzung der Parallelen und 

Unterschiede der beiden Konflikte miteinander ermöglicht wird. Die 

systematisch-paarweise Gegenüberstellung lässt zwar durch die geringen 

Fallzahlen nur sehr spezifische, gleichwohl durch den Gebrauch eines 

multidimensionalen Analysekonzepts im Verbund mit Methoden der 

komparativen Konfliktforschung20 sehr tief reichende Resultate zu.21 In 

Anlehnung an die Verfahrensgrundsätze der vergleichenden Methode  nach Arend 

Lijphart,22 Neil J. Smelser23 sowie Mattei Dogan und Dominique Pelassy24 eignet 

sich dieses Vorgehen besonders für wenige, dafür umso komplexere Fälle, 

welches der Gewinnung und Spezifizierung von Hypothesen dienlich ist. 

Die vorliegende Arbeit beabsichtigt, generell die Ursachenentwicklung, den 

Verlauf und die aktuelle Situationslage darzustellen, sowie das 

Transformationspotenzial und die Konfliktperspektiven aufzuzeigen. Dazu soll 

sich die Arbeit in zwei Teile – einen Fallstudienteil und einen komparativen Teil 

– untergliedern. Der Fallstudienteil spaltet sich wiederum in zwei Abschnitte, 

welche sich explizit den Konflikten in Nordirland und Palästina widmen sollen, 

welche dann im Anschluss in der finalen vergleichenden Analyse des 

komparativen Teils münden werden. Zunächst soll die britische Herrschaft und 

die Teilung der irischen Insel betrachtet werden, anschließend die Begründung 

und Prägung des irisch-katholischen sowie loyalistisch-protestantischen 

Nationalismus und ihrer jeweiligen Akteure sowie die Rolle der Sicherheitskräfte, 

d.h. der britischen Armee, der territorialen nordirischen  Streitkräfte des Ulster 

Defence Regiment (UDR) und des Police Service of Northern Ireland (PSNI) 

bzw. des Vorläufers Royal Ulster Constabulary (RUC). Der Fallstudienteil zur 

                                                 
20 Vgl.: Weede, Erik: Konfliktforschung. Einführung und Überblick, Opladen 1986. 
21 Vgl.: Aaarebrot, Frank H. und Pal H. Bakka: Die vergleichende Methode in der 
Politikwissenschaft, in: Berg-Schlosser, Dirk und Ferdinand Müller Rommel (Hrsg.): 
Vergleichende Politikwissenschaft, 2. Aufl., Opladen 1992. 
22 Lijphart, Arend: Comparative Politics and the Comparative Method, in: American Political 
Science Review, Bd. 65, o.O. 1971, S. 682-693 (künftig zitiert: Lijphart: Comparative Politics). 
23 Smelser, Neil J.: The Methodology of Comparative Analysis of Economic Activity, in: Ders.: 
Essays in Sociological Explanation, Englewood Cliffs 1968, S. 62-75. 
24 Dogan, Mattei und Dominique Pellasy: The Choice of Countries in Comparative Research: Five 
Strategies, Manuskript, Bad Homburg 1981 (künftig zitiert: Dogan/Pelassy: Comparative 
Research). 



Einleitung 

 
 

7

britischen Unruheprovinz wird schließlich mit der Analyse des 

Karfreitagsabkommen und des nordirischen Friedensprozesses enden. Auch bei 

der Fallstudienuntersuchung zum Konflikt in Palästina wird zunächst die 

historische Genese anhand der Darstellung der britischen Mandatspolitik im 

Heiligen Land sowie die Entstehung des Staates Israel am Beginn stehen. In 

einem weiteren Schritt soll die Begründung und Entstehung von Zionismus und 

palästinensischem Nationalismus im Kontext europäischer Nationalismen 

herausgearbeitet werden und die Funktion des israelischen Militärs bei der 

Konstituierung der jüdischen Identität der israelischen Gesellschaft in den Fokus 

der Analyse treten. Eine Skizzierung der Osloer Verträge und des 

Friedensprozesses in Nahost wird diesen zweiten Teil der Arbeit beschließen. 

 

Hypothesen und Fragestellung 

Als Grundüberlegung dient die Hypothese, dass sowohl der Nordirlandkonflikt als 

auch die Auseinandersetzungen in Israel/Palästina nicht primär religiöser Natur 

im Sinne eines klassischen Glaubenskrieges sind. Religion, so die weitere 

Annahme, erfüllt lediglich ein starkes Moment zur Mobilisierung der 

Konfliktparteien und zum Erhalt ethnischer Selbstwahrnehmung. Vielmehr – so 

die Ausgangsthese - sind die Problemstellungen in Nordirland als auch Palästina 

Ursache eines originären Ethnonationalismus mit der ideellen Prägung des 

europäischen Nationalismus des 19. Jahrhunderts, welcher in Folge der britischen 

Mandats-, Besetzungs- und schließlich Rückzugspolitik verspätet zum Ausbruch 

kam. In diesen Kontext kommt, so unsere weitere Vermutung, insbesondere der 

(Eigen)Dynamik der jeweiligen Sicherheitsapparate eine spezifische und zu 

untersuchende Rolle als eine maßgebliche Instanz der Identitätsstiftung der 

Mehrheitsgesellschaft zu, welche für die Royal Ulster Constabulary und das 

Ulster Defence Regiment bzw. für die Israel Defence Forces (IDF) unterstellt 

wird. Letztgenannter Aspekt gewinnt besonders für Nordirland höchste Aktualität, 

bedenkt man, dass eine Regierungskoalition der ehemals verfeindeten Parteien 

erst möglich war, nachdem das republikanische Lager sich zu einer offiziellen 

Anerkennung der nordirischen Sicherheitskräfte im Frühjahr 2007 durchgerungen 

hatte, so dass aktuelle Ereignisse und deren Evaluation in die unmittelbare 

Analyse der vorliegenden Arbeit einfließen können. Wenn man weiter 



Einleitung 

 
 

8

voraussetzt, dass sich die historische Genese  des Konfliktverlaufs und der 

Konfliktakteure, z.B. der paramilitärischen Akteure von IRA und PLO, in ihren 

Strukturen gleichen, so ist auch zu unterstellen, dass bei der Konfliktlösung 

ähnliche bis gleiche Friedenstrategien angewendet wurden und werden, welche 

zumindest im Falle Nordirlands eine zunehmende Befriedung und Eindämmung 

des Konfliktes trotz zahlreicher Gegner des Friedensprozesses zur Folge hatte. 

Sind beide Konflikte tatsächlich Ursache eines europäischen ethnischen 

Radikalismus im Stile des ausgehenden 19. Jahrhunderts, so mag möglicherweise 

auch bei beiden das gleiche Instrumentarium zur Konfliktlösung hilfreich sein. 

Sollte dies nicht der Fall sein, so muss identifiziert werden, welche abweichenden 

Faktoren dermaßen ausschlaggebend sind. Mit Blick auf das jüngste Erstarken 

betont religiös-fundamentalistischer Kräfte in der Politik Nordirlands und 

Palästinas, namentlich den Wahlerfolgen des Reverend Ian Paisley und der 

Hamas, muss vielleicht dem Faktor Religion letztendlich  doch ein höherer Grad 

an Aufmerksamkeit geschenkt werden, als es das Konzept des Ethnoradikalismus 

bisher konzediert hat. Letztlich könnte Religion mehr zur Identitätsstiftung und 

Motivation beitragen als die in der Konfliktforschung weit verbreitete simple 

Reduktion von religiösen Überzeugungen auf einen „boundary marker“.  

  

 

 

 

 

 

 
 



I. Methodische Grundlage und theoretische Begriffsbestimmung 

 
 

9

I. Methodische Grundlage und theoretische Begriffsbestimmung 
 
Am Anfang unserer Analyse wollen wir uns zunächst einigen methodischen 

Erläuterungen und Prämissen zuwenden sowie Einlassungen zur theoretischen 

Dimension und Definition zentraler Begriffe vornehmen. 

 

1. Vorbemerkung zur Methodik 

Wie in der Einleitung erwähnt, ist der wissenschaftliche Vergleich der Weg, mit 

welchem sich der Thematik der vorliegenden Arbeit genähert werden soll. 

Zunächst muss konzediert werden, dass jeder Art von Wissenschaft ein 

komparatives Moment innewohnt, unabhängig davon, ob es sich um die Bildung 

akademischer Termini handelt oder die Evaluation empirischer Daten.25 

Rekurriert man nochmals die einleitenden Gedanken,26 so erscheint die 

komparative Methode besonders der Analyse von wenigen Fällen mit einer 

inhärenten Komplexität und Vielschichtigkeit und dem Auftreten zahlreicher 

Variablen zuträglich zu sein. Peter Waldmann betont, dass selbstverständlich die 

geringe Anzahl von Fällen automatisch den Umfang von gewonnenen 

Erkenntnissen konträr zu einer rein statistischen Untersuchung eingrenzt und 

daher „mehr zur Gewinnung und Spezifizierung von Hypothesen als zu deren 

Überprüfung benutzt“ wird.27  Dennoch erlaubt dieser Vorgehensmodus auch 

unserer Arbeitsthematik vor dem Hintergrund der komparativen 

Konfliktforschung eine tiefergehende Analyse, gestattet sie doch: 

„[...] Hintergrundvariablen aufzudecken, vielschichtige Beziehungen zwischen 
mehreren Elementen aufzuschlüsseln und auf funktionale Äquivalente zu stoßen, die 
dem Auge des Forschers bei oberflächlicher Betrachtung – die sich bei einer 
Steigerung der Fallzahl bis zu einer statistischen Größe nicht vermeiden lässt – 
verborgen bleiben würde.“28 

 
Eingewendet werden könnte grundsätzlich, dass man die in der vorliegenden 

Arbeit zu untersuchenden Konflikte in Nordirland und Palästina nicht vergleichen 

könne, da  – so natürlich nur aus einer oberflächlichen Betrachtungsweise heraus 

argumentierend – beide Fälle exempli causa aufgrund ihrer geographischen Lage 

                                                 
25 Siehe dazu: Nohlen, Dieter: Vergleichende Methode, in: Ders. (Hrsg.): Pipers Wörterbuch zur 
Politik, Bd. 1, München 1985, S. 1079 ff. 
26 Vgl. S. 9 der vorliegenden Arbeit. 
27 Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 21. 
28 Ebd. 



I. Methodische Grundlage und theoretische Begriffsbestimmung 

 
 

10

oder den politisch-sozialen Rahmenbedingungen fundamental differieren. 

Vielmehr sei eine komparative Befassung nur bei Gesellschaften mit sich 

ähnelndem soziokulturellen Background zulässig. Dieser Argumentation muss 

aber, gestützt durch die Ausführungen von Dogan und Pelassy, entgegengehalten 

werden, dass eine Auswahl der Fälle unter strukturellen Aspekten und nicht unter 

äußeren, ergo insuffizienten, Eindrücken zu geschehen habe.29 Ferner ist zu 

überlegen, welche Definition des Terminus „Fall“ für das Forschungsvorhaben 

relevant ist, d.h. ob das Wort „Fall“ als rein geographisches Moment aufgefasst 

werden soll oder aber die ethnische Majorität bzw. Minorität tangiert. Letzterer 

Gedankengang ist unter dem Aspekt unserer vergleichenden Analyse von 

Interesse. Es ist zu konstatieren, dass die Kategorien „Mehrheit“ und 

„Minderheit“ relational und folglich auch relativ sind und einer kurzen 

Exemplifizierung bedürfen: Die Katholiken mögen zwar demographisch in 

Nordirland die Minderheit im Angesichte einer protestantischen Mehrheit sein, 

bezieht man aber die komplette irische Insel ein, so finden sich Protestanten und 

Katholiken unter umgekehrten demographischen Verhältnissen wieder. Gleiches 

kann für Israel/Palästina ausgesagt werden. Zwar ist der Anteil von muslimischen 

Arabern mit israelischer Staatsbürgerschaft an der Gesamtbevölkerung des Staates 

Israel geringer als jener der jüdischen Israelis, letztere finden sich aber in der 

Region als solche als Minderheit wieder und sind selbst im israelischen Staat eine 

Minorität für den Fall, dass man auf alle (palästinensischen) Personen abstellt, die 

auf israelischem Hoheitsgebiet bzw. in den besetzten und annektierten Territorien 

leben, ohne die israelische Staatsbürgerschaft zu haben. Folgt man der 

Präsumtion, dass die zu behandelnden Gruppen auf das Engste mit ihren 

Nachbargruppen  interferieren, ist es kaum möglich eine absolute Trennung 

vorzunehmen. Daher soll als Kategorie für die Frage von Majorität/Minorität 

nicht eine territoriale Bezugseinheit bestimmend sein, sondern der Faktor von 

Macht und Herrschaft,30 basierend auf der Führungsrolle in Politik, Ökonomie 

und Militär- und Polizeiapparat, den Ausschlag geben, so dass cum grano salis 

den nordirischen Katholiken und den palästinensischen Arabern die Position der 

Minderheiten in unserer Analyse zufällt und wie es im Verlauf der Arbeit immer 

                                                 
29 Vgl.: Dogan/Pelassy: Comparative Research, S. 25. 
30 Siehe dazu: Weber, Max: Soziologische Grundbegriffe, Tübingen 1984, S. 89. 



I. Methodische Grundlage und theoretische Begriffsbestimmung 

 
 

11

wieder sichtbar werden wird. Verschiedene Autoren verweisen sowohl für den 

Nordirland- als auch für den Palästinakonflikt auf die besondere Bedeutung der 

historischen Genese der kämpferischen Auseinandersetzung, welcher es mutatis 

mutandis näher nachzuspüren gilt, da die Historie eines Konfliktes nicht nur 

Kollektiverfahrungen auf Seiten der Akteure evoziert und somit zum Grad der 

(gewaltsamen) Konkfliktintensität einen Beitrag leistet, sondern darüber 

hinausgehend aktuelle Entwicklungslinien und Strukturmerkmale prägt. Die 

Perzeption des geschichtlichen Kontextes „fügt der synchronen eine diachrone 

Vergleichsebene hinzu, die aus einem Fall jeweils mehrere ‚Fälle’ macht.“31  

Die Selektion Nordirlands und Palästinas als Ausgangspunkt der Fallstudien lässt 

sich unter systematischen Aspekten und klassisch differierend in 

Oberflächenvariablen und Strukturvariablen begründen. Als Oberflächenvariabel 

ist die gewaltvolle Note der beiden Konflikte an sich im Sinne eines 

Explanandums zu identifizieren. Die strukturellen Variablen sind in Konnotation 

mit den Faktoren Nationalismus und/oder Religion einhergehend mit ihrer 

Trägerschaft zu realisieren sowie des Sicherheitsapparates und seiner Bedeutung 

für die soziale Identitätsbildung der Mehrheitsgesellschaft.  

 

2. Begriffe und Definitionen 

Bereits zu diesem frühen Zeitpunkt der Arbeit ist deutlich geworden, dass 

verschiedenen Termini, sei es beispielsweise „Nationalismus“ oder „Ethnizität“ 

für den weiteren Verlauf ein zentraler Charakter attestiert werden muss. Zunächst 

wollen wir einige einführende Bemerkungen zu den Begrifflichkeiten vornehmen, 

welche im Fortschreiten der Arbeit zur konkreten Anwendung und Analyse 

vertieft werden. Diverse Autoren verweisen darauf, dass eine endgültig 

abgeschlossene akademische Definition der Begriffe „Nation“ und 

„Nationalismus“ noch nicht vorliege und es eine große Reihe von Definitionen 

gebe.32  

                                                 
31 Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 23. 
32 Vgl.: Döhn, Lothar: Nationalismus – Volk und Nation als Konstrukt, in: Neumann, Franz 
(Hrsg.): Handbuch Politische Theorien und Ideologien Band 2, 2. Auflage Opladen 2000, S. 400 
ff. (künftig zitiert: Döhn: Nationalismus); Seton-Watson, Hugh: Nations and States. An 
Enquiryinto the Origins of Nations and the Politics of Nationalism, Boulder 1977, S. 5 (künftig 
zitiert: Seton-Watson: Nations and States); Altermatt, Urs: Das Fanal von Sarajewo. 
Ethnonationalismus in Europa, Paderborn 1996, S. 23 ff. 



I. Methodische Grundlage und theoretische Begriffsbestimmung 

 
 

12

Eine für konflikttheoretisch operierende Untersuchungen33 gelungene Definition 

der „Nation“ kann in jener von Hugh Seton-Watson gesehen werden. Seinen 

Betrachtungen ist sich anzuschließen, wenn er konstatiert, dass eine Nation dann 

existent sei, sobald „a significant number of people in a community consider 

themselves to form a nation, or behave as if they formed one.“34  

Der Nationalismus kann in Anlehnung daran interpretiert werden als jenes 

politisch-philosophische Konstrukt, für das die Nation der Mittelpunkt des 

Handelns ist. Eugen Lemberg konzediert, dass es jedoch nicht der gemeinsame 

Kontext kultureller oder sprachlicher Natur sowie die Unterordnung unter eine 

gemeinsame Staatsgewalt seien, die soziale Gruppen zu aktiv gestaltenden  und 

mit Selbstbewusstsein versehenen Nationen oder einer Nation vergleichbaren 

Gemeinschaft zusammenschließen, sondern im Gegenteil 

„[…] ein System von Vorstellungen, Wertungen und Normen, ein Welt- und 
Gesellschaftsbild, und das bedeutet: eine Ideologie, die eine durch irgendeines der 
erwähnten Merkmale gekennzeichnete Großgruppe ihrer Zusammengehörigkeit 
einen besonderen Wert zuschreibt, mit anderen Worten: diese Großgruppe integriert 
und gegen ihre Umwelt abgrenzt.“35  

 
Insofern lässt sich diese Abgrenzung einer Gruppe gegenüber ihrer Umwelt, was 

im Regelfall  nach Martina Boden eine Abgrenzung von einer anderen Gruppe 

bedeutet, nach dem sozialwissenschaftlichen Phänomen der „in-group/out-group“ 

Funktion, als immanenter Bestandteil des Nationalismus erkennen.36 

Weiter zu differenzieren gilt es mit Blick auf die zwei grundsätzlichen Prinzipien 

des Nationalismus, welche Lothar Döhn mit den Begriffen „Nationalismus des 

Demos“ und „Nationalismus des Ethnos“ umschreibt.37 Danach umfasst der 

„Nationalismus des Ethnos“ im Unterschied zum „Nationalismus des Demos“ die 

Fixierung auf politische Konzeptionen und Einstellungsmuster sowie die 

Motivation politischer Gruppen, die ein Volk durch mehrere Strukturmerkmale 

und der auf ihnen beruhenden Konstituierung als Gemeinschaft oder Identität 

charakterisiert, welche in gemeinsamer Historie, Kultur, Bräuchen, Abstammung 

                                                 
33 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 15. 
34 Seton-Watson: Nations and States, S. 1 u. S. 5. 
35 Lemberg, Eugen: Nationalismus, Band 2: Soziologie und politische Pädagogik, Reinbek 1964, 
S. 52. 
36 Vgl.: Boden, Martina: Nationalitäten, Minderheiten und ethnische Konflikte in Europa. 
Ursprünge, Entwicklungen, Krisenherde – Ein Handbuch, München 1993, S. 25 (künftig zitiert: 
Boden: Ethnische Konflikte in Europa). 
37 Vgl.: Döhn: Nationalismus, S. 433 f.  



I. Methodische Grundlage und theoretische Begriffsbestimmung 

 
 

13

und zuweilen Religion begründet liegen.38 Zurückgreifend auf die Vorarbeiten 

Franz Valandros kann auch für die vorliegende komparative Konfliktanalyse der 

aus Norwegen stammende Sozialanthropologe Thomas Hylland-Eriksen zu Rate 

gezogen werden, welcher formuliert: 

„Nationalism and ethnicity are kindered concepts, and the majority of nationalisms 
are ethnic in character. The distinction between nationalism and ethnicity as 
analytical concepts is a simple one, if we stick to the formal level of definitions. A 
nationalist ideology is an ethnic ideology which demands a state on behalf of the 
ethnic group.”39 

 

Bedacht werden muss jedoch, dass “Nation” und “Ethnie” keine absolute 

inhaltliche Deckungsgleichheit aufweisen, obwohl sie verschiedentlich durch 

Wechselseitigkeit im Bedeutungskontext ihre Verwendung finden. Valandro 

notiert in Anerkennung unterschiedlicher Theorien, dass eine Nation ihrem 

Charakter nach zuweilen als ein modernes, Ethnie hingegen als prämodernes 

Phänomen betrachtet wird, je nach persönlicher Observanz des 

Wissenschaftlers.40 Nach Hylland-Eriksen41 ist Ethnizität Teil eines Geflechtes 

sozialer Beziehungen zwischen Gruppen, die sich in ihrer Selbstwahrnehmung 

sowie in der Wahrnehmung ihres Gegenübers als kulturell unterschiedlich 

antizipieren und die nur wenige reguläre Interaktion mit der jeweils anderen 

Gruppe pflegen: „It can thus also be defined as a social identity (based on a 

contrast vis-a-vis others) characterized by metaphoric or fictive kinship. When 

cultural differences regularly make a difference between members of groups, the 

social relationship has an ethnic element. Ethnicity refers both to aspects of gain 

and loss in interaction, and to aspects of meaning in the creation of identity. In 

this way it has a political, organisational aspect as well as a symbolic one.”42 

                                                 
38 Vgl.: Döhn: Nationalismus, S. 437.  
39 Hylland-Eriksen, Thomas: Ethnicity and Nationalism. Anthropological Perspevtives, London 
1993, S. 118 (künftig zitiert: Hylland-Eriksen: Ethnicity and Nationalism). 
40 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 21. 
41 Vgl.: Hylland-Eriksen: Ethnicity and Nationalism, S. 12. 
42 Ebd. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

14

II. Der Konflikt in Nordirland 
 
Zu Beginn des ersten Kapitels soll der Fallstudienteil zum Nordirlandkonflikt in 

den Fokus der Aufmerksamkeit rücken. Nacheinander werden dabei die 

geschichtliche Entwicklung des Konfliktes, die Entstehung des Dualismus von 

irisch-katholischem Nationalismus und protestantisch-britischem Loyalismus, die 

Rolle der Sicherheitskräfte sowie der nordirische Friedensprozess thematisiert 

werden. 

 
1. Historische Genese des Nordirlandkonfliktes 
 
Wie viele Konflikte hat auch der Streit in Nordirland eine lange Vorgeschichte, 

wobei man konzedieren muss, dass sich die Auseinandersetzungen im Norden 

Irlands in unseren Tagen als Produkt der Jahrhunderte alten Zwistigkeiten des 

anglo-irischen Konfliktes darstellen. Jedoch ist Historie für die Menschen in 

Nordirland und ihr persönliches Alltagsleben von größerer Bedeutung. Es geht, 

wie der Politikwissenschaftler Johannes Kandel treffend formuliert, um mehr als 

bloße Daten in Schulbüchern; 

„Die Geschichte Irlands ist für Betrachter vom Kontinent kompliziert und schwer zu 
deuten. […] Die kollektive Erinnerung der Iren ist entlang religiös-politischer 
Grenzen gespalten, ethnische, religiöse und kulturelle ‚Identitäten’ schöpfen aus den 
großen Erzählungen der Vergangenheit, historische Mythenbildung gehört zur 
Folklore und die Politik bedient sich aus dem reichhaltigen Arsenal der Geschichte je 
nach Standort und Zielen. Geschichte ist Rüstzeug und Waffe im politischen 
Parteienkampf.“43 

 
Grund genug, unser Augenmerk auf einige markante und bedeutsame Ereignisse 

in der irischen Geschichte zu richten, welche uns für das Verständnis 

gegenwärtiger Probleme nützlich sein können. 

 
1.1. Originäre Wurzeln des Anglo-Irischen Konfliktes: 
       Plantation und Cromwellscher Genozid 
 
Seit der Regentschaft Heinrich II. auf dem englischen Thron (1154-1189) gab es 

das beständige Streben, auf der Nachbarinsel militärisch Fuß zu fassen. Zu jener 

Zeit herrschten in Irland noch die angestammten gälischen Clans, welche sich 

immer wieder untereinander befehdeten und deren Aufstände, welche eher 

Raubzügen glichen, die marginale englische Herrschaft über einen knappen 

                                                 
43 Kandel: Nordirlandkonflikt, S.19. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

15

ostirischen Küstenstreifen rund um das Gebiet Dublins gefährdeten.44 Erst 

Heinrich VIII. (1509-1547) gab sich den Titel eines Königs von Irland, richtete 

auf der Grünen Insel ein stehendes Heer ein mit der Intention, den irischen Adel 

zu unterwerfen und beabsichtigte eine „Feudalisierung der irischen 

Autoritätsverhältnisse nach englischem Muster.“45 Doch auch Heinrich VIII. und 

seine Nachfolgerin Elisabeth I. hatten stets massive Aufstände der Iren 

abzuwehren, welche beispielsweise vom spanischen König Philipp II. unterstützt 

wurden. Nach der endgültigen Niederlage und Flucht des irischen Adels im Jahre 

1601 war endlich für England die Zeit gekommen, die Machtstrukturen auf der 

Nachbarinsel grundlegend zu verändern. Als Mittel sollte dazu die Ansiedlung 

(Plantation) protestantischer Siedler vor allem aus Schottland dienen, welche die 

Konfiskationen in der unruhigen Nordprovinz erhielten. Arthur Chichester, 

welcher ab 1604 das Amt des Lord Deputy innehatte, forcierte eine radikal anti-

katholische Linie. Nach seiner Auffassung hatte die dauerhafte Sicherung der 

englischen Herrschaft über die irische Insel nur dann eine Perspektive, wenn die 

Bevölkerung zum Protestantismus konvertiere. Die katholischen Iren konnten in 

Chichesters Weltbild keine verlässlichen Untertanen der Krone und Roms zur 

gleichen Zeit sein. Das puritanische Bekenntnis der meisten Siedler, das 

Kompromisse mit der autochthonen  Bevölkerung a priori ausschloss, schaffte so 

einen extremen politischen wie religiösen Antagonismus.46 

Der Puritanismus und die innerenglische Politik sollten noch zweimal im 17. 

Jahrhundert die irische Historie maßgeblich verändern. Zunächst im englischen 

Bürgerkrieg zwischen den Truppen des Parlamentes unter dem Puritaner Oliver 

Cromwell und den Royalisten um König Karl I., welcher von den katholischen 

Iren gestützt wurde, letztendlich aber Cromwell unterlag und 1649 aufs Schafott 

geschickt wurde. Um den Sieg des Puritanismus auch an der Westflanke zu 

sichern und den „irischen Papisten“ auf ewig eine Lektion zu erteilen, startete  

Cromwell einen blutigen Rachefeldzug gegen die Bevölkerung Irlands. Während 

der Kampagne ließen ca. 600.000 Iren (von knapp 1,5 Millionen) ihr Leben. 

Weitere 100.000 wurden in die englischen Kolonien verbracht. Per 

                                                 
44 Vgl.: Otto, Frank: Der Nordirlandkonflikt. Ursprung, Verlauf, Perspektiven, München 2005, S. 
11 (künftig zitiert: Otto: Nordirlandkonflikt). 
45 Ebd. 
46 Ebd.: S. 13 u. S 16. . 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

16

Parlamentsbeschluss wurde das Land der drei irischen Provinzen  Leinster, 

Munster und Ulster konfisziert und zum Teil an Cromwells Söldner verschenkt. 

Den Iren blieb nur die sumpfige und karge Provinz Connaught. Wer sich der 

Umsiedlung verweigerte, wurde erschlagen.47 

Von besonderer Bedeutung und nachhaltiger Auswirkung selbst für die heutige 

Tagespolitik war jedoch der 40 Jahre später sich ereignende „Krieg der zwei 

Könige“. Der katholische König James II., der von seinen Landsleuten daheim in 

London vertrieben  und durch den holländischen Protestanten William von 

Oranien ersetzt worden war, schickte sich an mit französischer Hilfe und der 

Unterstützung des katholischen Irlands seine Krone zurück zu erobern. Erneut 

wurden englische Streitigkeiten auf irischem Boden ausgefochten: 

„The Protestants’ victory was sealed […] on 12 July 1690 when their champion, 
King William III of Orange, defeated King James II’s Army at the Battle of the 
Boyne. The Protestant succsession to the English throne was now secure and 
‘Remember 1690’ entered the handbook of Protestant slogans alongside ‘No 
Surrender!’ The Orange Order was found a century later in 1795, following a 
skirmish with Catholics near the village of Loughgall in County Armagh, to sustain 
‘the glorious and immortal memory’ of King William and the Boyne. The huge 
parades throughout areas of Northern Ireland on 12 July every year celebrate ‘King 
Billy’s’ famous victory, traditionally seen by many working-class loyalists as a 
victory of the ‘Prods’ over the ‘Taigs’ (a traditional term of abuse for Catholics), 
which is why marching is such a politically sensitive issue today.”48 

 
Im Zuge der endgültigen Konsolidierung der protestantischen Vorherrschaft 

wurden ab 1695 sukzessive bestimmte Strafgesetze erlassen, die so genannten 

„Penal- bzw. Property Laws“49 mit der Intention der dauerhaften Unterdrückung 

des katholischen Irlands. Es war Katholiken bei Strafe untersagt, Waffen oder 

Pferde in einem Wert von mehr als fünf Pfund zu besitzen, desgleichen lesen und 

schreiben zu lernen, Grundstücke käuflich zu erwerben, von Protestanten zu erben 

oder geschenkt zu bekommen. Ebenso war es ihnen nicht gestattet, Land auf 

Leibrente zu pachten. Man untersagte ihnen die Aufnahme einer Hypothek auf 

bestehendes Eigentum. Verstarb ein irischer Landbesitzer, so wurde sein 

Grundbesitz zu gleichen Anteilen an seine Söhne gegeben, außer der älteste Sohn 

konvertierte zum Protestantismus: in diesem Fall gelangte er an den vollständigen 

Besitz. Der Historiker Frank Otto konstatiert, dass vor der Rebellion gut die 

                                                 
47 Vgl.: Wuhrer, Pit: Die Trommeln von Drumcree. Nordirland am Rande des Friedens, Zürich 
2000, S. 18 (künftig zitiert: Wuhrer: Drumcree). 
48 Taylor: Loyalists, S. 19. 
49 Siehe dazu: Wall, Maureen: The age of the Penal Laws, in: Moody, Theo W. und Frank X. 
Martin (Hrsg.): The Course of Irish History, Dublin 2001, S. 176-189. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

17

Hälfte des Landes von Katholiken besessen worden war. Nach 1688 sank die Zahl 

in der Folge der Restauration auf 22% und 1703 auf 14%, mit der rigiden 

Umsetzung der „Penal Laws“ 1776 gar auf 5%. Das übrige Land war im Besitz 

von ca. 5000 anglikanischen Gutsherren.50 

Mit der ökonomischen Entrechtung ging die politische einher: Katholiken wurden 

vom passiven wie aktiven Wahlrecht ausgeschlossen, Tätigkeiten als Richter oder 

in kommunalen Behörden wurden ihnen verweigert.51 Erst mit der langsamen 

Rücknahme der Penal Laws im Zuge der Einführung einer irischen Legislative 

und der „Verfassung von 1782“ sollte sich die Situation leicht verbessern.  

 
1.2. Das irische Streben nach Unabhängigkeit 

Das irische Streben nach Unabhängigkeit, welches sich schließlich mit der 

Teilung der Insel als Folge des Unabhängigkeitskrieges und der Errichtung des 

„Irish Freestate“ 1920/21 vollzog, ist durch einen dualistischen Aktionismus 

gekennzeichnet: Zum einen der immer wieder aufkommende Versuch des 

gewaltsamen Abschüttelns der englischen Okkupation mittels paramilitärischer 

Geheimorganisationen wie den „United Irishmen“52 oder der „Irish Republican 

Brotherhood“  und zum anderen durch politisch-parlamentarische Anstrengung 

der „Home-Rule“ Bewegung. Beide Unterfangen riefen natürlich auf der Seite des 

„Gegners“ vergleichbare Unternehmungen unter anderen Vorzeichen hervor: 

„Die modernen Wurzeln des Nordirlandkonfliktes finden wir im 19. Jahrhundert. In 
diesem Zeitraum beginnt die politische Formierung und Polarisierung von 
Katholiken und Protestanten in zwei Lager, religiös-ideologisch und praktisch-
politisch: Nationalismus und Unionismus. […] ‚ Nationalisten’ sind überwiegend 
katholische Nordiren, die Nordirland als Teil der irischen Nation verstehen. Sie 
sehen sich mit der Republik verbunden […]. ‚Unionisten’ sind in ihrer 
überwältigenden Mehrheit protestantische Nordiren, die sich als ‚British’ verstehen. 
Sie wollen an der geltenden verfassungsrechtlichen Situation nichts ändern, weil sie 
die Union mit Großbritannien einem vereinigten Irland vorziehen. Die Unionisten 
verweisen auf ihre Traditionen, die auf die englisch-schottische Besiedlung Ulsters 
im 17. Jahrhundert zurückgehen.“53 

 

„Republikanismus“ und „Loyalismus“ bezeichnen darüber hinaus jeweils die 

radikale, d.h. gewaltbereite Variante von katholischem Nationalismus54 und 

                                                 
50 Vgl.: Otto: Nordirlandkonflikt, S. 25. 
51 Ebd.: S. 26. 
52 Vgl.: Curtin, Nancy: The United Irishmen: Popular Politics in Ulster and Dublin, Oxford 1994. 
53 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 19-21. 
54 Als Standardwerk vgl.: Boyce, D. George: Nationalism in Ireland, London/New York 1995. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

18

protestantischem Unionismus,55 gleichwohl die Verwendung der Begriffe selten 

trennscharf erfolgt und die Übergänge in der Realität oftmals fließend sind. 

Für unsere Fragestellung ist mit Blick auf den irischen Nationalismus jedoch die 

Feststellung wichtig, dass jener nicht anders als seine Geschwister im übrigen 

Europa in besonderer Weise ein Kind der französischen Revolution und ihres 

Ideengutes gewesen ist. Die bereits erwähnte, am 18. Oktober 1791 von einem 

protestantischen Rechtsanwalt aus Dublin namens Theobald Wolfe Thone56 

begründete, Gesellschaft der „United Irishmen“ postulierte die Loslösung von 

England und ein republikanisches Staatswesen für alle Einwohner Irlands ohne 

Ansehen von Abstammung oder Konfession. Bisweilen machte es den Anschein, 

als könnten ökonomische und soziale Gräben überwunden werden im 

gemeinsamen Engagement für eine säkulare irische Nation.57 Der gewaltsamen 

Erhebung der United Irishmen im Jahr 1798 war allerdings ebenfalls das gleiche 

unglückliche Los zahlreicher Aufstände auf der Grünen Insel beschieden. 

Weitaus mehr Erfolg versprach die im Jahre 1870 gegründete „Home Government 

Association“. Aus ihr, die wie die United Irishmen von einem irisch-

protestantischen Anwalt – Isaac Butt – ins Leben gerufen worden war, ging drei 

Jahre später die „Home Rule League“ hervor. Ziel der „Home Rulers“ war das 

Hinarbeiten auf eine eigenständige  irische Legislative und Exekutive mit legalen 

politischen Mitteln. Von Beginn schlossen sich zahlreiche Mitglieder der 1858 

gegründeten revolutionären Untergrundorganisation „Irish Republican 

Brotherhood“58 an, so dass der Home-Rule-Bewegung ein radikales 

republikanisches Moment immanent war: 

 
„Die Home-Rule-Liga hatte sofort bemerkenswerte Erfolge an den Wahlurnen und 
gewann schon 1874 die Hälfte aller irischen Parlamentssitze. Dennoch verlor der 
honorige Butt 1877 den Vorsitz an den jungen, charismatischen Charles Stuart 
Parnell, ebenfalls ein irischer Protestant. 1880 wurde Parnell auch Vorsitzender der 
irischen Parlamentarier (Irish Parliamentary Party, IPP). Im Gegensatz zu Butt war 
Parnell ein radikaler Streiter für Home-Rule, der die vollständige Loslösung Irlands 
aus der Union wollte und zur Durchsetzung dieses Ziels auf  - allerdings 
konstitutionellen – Widerstand gegen Großbritannien statt auf Kooperation setzte.“59 

                                                 
55 Vgl.: Helle, Andreas: Ulster: Die blockierte Nation. Nordirlands Protestanten zwischen 
britischer Identität und irischem Regionalismus (1868-1922), Frankfurt a.M. 1999. 
56 Siehe dazu: Bartlett, Thomas: Theobald Wolfe Tone, Dundalk 1997. 
57 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt: S. 47. 
58 Siehe dazu: Comerford, R.V.: The Fenians in Context: Irish politics and society 1848-82, Dublin 
1985. 
59 Otto: Nordirlandkonflikt, S. 44. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

19

Gleichwohl die Home-Rule-Bewegung 1891 aufgrund interner Querelen um die 

Person Parnells60 zerfiel, blieb die Frage nach einer potenziellen Autonomie für 

Irland bestimmender Teil der Londoner Tagespolitik. Greifbar wurde Home-Rule 

schließlich im Jahre 1910 resultierend aus taktischen Überlegungen inner-

englischer Politik. Nun begannen sich auch die Protestanten Ulsters politisch und 

militärisch zu formieren,61 um „Home-Rule“, was für sie gleichbedeutend war mit 

„Rome-Rule“,62 zu bekämpfen. So gründete sich als wichtigster Dachverband der 

Unionisten 1904 das „Ulster Unionist Council“ (UUC). Neben der Bündelung 

politischer Aktivität erfolgte ab 1913 nach einer Entscheidung des UUC die 

Aufstellung eines paramilitärischen Verbandes mit dem Namen „Ulster Volunteer 

Force“ (UVF). Anfangs lediglich mit Knüppeln ausgerüstet, mutierte die Truppe 

nach der Einschleusung großer Ladungen von Waffen und Munition zu einer 

ernstzunehmenden Bürgerkriegsmiliz. Mit der Annahme der „Home-Rule 

Vorlage“ am 16. Januar 1913 durch das Unterhaus kam es zu massiven 

Straßenschlachten, ein realer Bürgerkrieg schien unausweichlich.63 Der Ausbruch 

des ersten Weltkrieges 1914 sorgte letztlich nicht nur für ein neues 

Betätigungsfeld der UVF in den Schützengräben Belgiens,64 sondern auch für 

dringendere politische Erfordernisse als die Beschäftigung mit Home-Rule. 

 
 
1.3.Osteraufstand und Unabhängigkeitskrieg 
 
Das Kriegsengagement des Empires und die Bindung militärischer Kräfte auf dem 

europäischen Festland nutzte eine Gruppe von ca. 900 „irischen Patrioten“, die 

sowohl glühende Nationalisten der Irish Republican Brotherhood und Sinn Fein 

um die Gestalt des fromm-katholischen und charismatischen Patrick Pearse65 als 

auch linke Sozialrevolutionäre in der Person des sozialistischen Arbeiterführers 

James Connolly vereinte, um zu einem erneuten Fanal zu blasen. Die enge 

                                                 
60 Siehe dazu: Kee, Robert: The Laurel and the Ivy. The Story of Charles Stuart Parnell and Irish 
Nationalism, London 1993. 
61 Siehe dazu: Stewart, Anthony T.Q.: The Ulster Crisis. Resistance to Home-Rule 1912-1914, 
Belfast 1992. 
62 Vgl.: Otto: Nordirlandkonflikt, S.47. 
63 Ebd.: S. 55-56. 
64 Siehe dazu: Doherty, Richard: The Sons of Ulster. Ulstermen at War from the Somme to Korea, 
Belfast 1992. 
65 Siehe dazu: Moran, Sean F.: Patrick Pearse and the Politics of Redemption: The Mind of the 
Easter Rising, Washington 1994. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

20

Verknüpfung zweier so unterschiedlicher Persönlichkeiten wie Pearse und 

Connolly, die in ihrem ideologischen Background sehr divergierten, sollte - wie 

noch an anderer Stelle zu zeigen sein wird –  ein Merkmal des irischen 

Unabhängigkeitsgedankens im 20. Jahrhundert werden: 

„Der erklärte Marxist war einer der ersten, die beide Aspekte des irischen Problems 
miteinander verbanden: Die soziale Befreiung der Arbeiterklasse sei ohne Loslösung 
der nationalen Frage nicht möglich, nationale Unabhängigkeit ohne Sozialismus aber 
nicht erstrebenswert, schrieb Connolly. Was haben die irischen Armen davon, wenn 
die Fahne ausgetauscht wird, die Ausbeutung aber bleibt? Er gründete eine 
proletarische Bürgerarmee, die Irish Citizen Army, die sich später mit den 
Volunteers, dem militärischem Flügel der fenischen Irish Republican Brotherhood 
(IRB), zur Irish Republican Army (IRA) zusammenschließen sollte.“66 

 
Am 23. April, dem Ostersonntag des Jahres 1916, schlug man schließlich los und 

besetzte in einer isolierten und militärisch ohne jede Aussicht auf Erfolg 

dilettantischen Aktion das „General Post Office“(GPO) in der Dubliner 

Innenstadt.67 Einen Tag später verlas Pearse auf den Stufen des zum 

Hauptquartier der Rebellen avancierten GPO die Proklamation der Irischen 

Republik68 und gab die Einsetzung einer provisorischen Regierung bekannt. 

Jedoch erstickte England auch diesen Aufstandsversuch der irischen 

Nationalisten, die auf eine Ausweitung der Erhebung über die ganze Insel gehofft 

hatten und sich der Ausweglosigkeit ihrer eigenen Situation von Beginn an im 

klaren gewesen waren, im Pulverdampf britischer Gewehre und Geschütze. Bei 

den Gefechten ließen rund 450 Menschen ihr Leben, davon 116 Soldaten der 

Krone, 65 Aufständische sowie eine größere Anzahl von Zivilpersonen.69 Die 

Anzahl der Verwundeten belief sich auf etwa 2600, die Dubliner Innenstadt 

wurde beträchtlich in Mitleidenschaft gezogen und zu Teilen zerstört. Die Iren 

selbst verspürten zunächst keine allzu großen Sympathien für die Rebellen, erst 

die als drakonisch empfundenen Reaktionen der Briten brachten einen 

Meinungsumschwung, so dass die Ausrufung und Anwendung des Kriegsrechtes, 

welches harte Strafen für am Aufstand Beteiligte aber auch Unschuldige sowie 

die Verhaftung und dauerhafte Festsetzung von mehr als 3000 Personen bewirkte, 

den republikanischen Kräften eine breite Unterstützungsbasis in der Bevölkerung 

                                                 
66 Wuhrer: Drumcree, S. 24 f. 
67 Vgl.: Caufield, Max: The Easter Rebellion, Dublin 1995. 
68 Siehe dazu: O’Day, Allan und John Stevenson (Hrsg.): Irish Historical Documents Since 1800, 
Dublin 1992, S. 160 f. 
69 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 61. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

21

schaffte. Verstärkt wurde diese Entwicklung durch die Hinrichtung der Anführer 

des Umsturzversuches: 

„Die fünfzehn Hingerichteten, insbesondere Pearse und Connolly, wurden zu 
‚Märtyrern’ für Irlands Unabhängigkeit. Die fenianische Ideologie des ‚Blutopfers’ 
für die ‚heilige irische Sache’ verstärkte sich im irischen Nationalismus und wurde 
zu einer handlungsorientierenden Kraft politischer Aktivisten.“70 

 
Nicht zuletzt wurden die irischen Protestanten  einmal mehr in ihrer Perzeption 

einer irisch-katholischen Illoyalität bestärkt, welche nicht davor zurückschreckte 

die Tapfer im Felde stehenden Truppen Ihrer Majestät gegen die Armee des 

Kaisers nur aufgrund eigensüchtiger Interessen „von hinten zu erdolchen“. 

Gleichwohl das Fanal des Ostersonntags kläglich scheiterte, bescherte es dennoch 

den radikalen und kompromisslosen Kräften des irischen Republikanismus um die 

Partei Sinn Fein und ihrem Präsidenten Eamon De Valera71 zunehmenden 

Rückhalt. DeValera gehörte zu den militärischen Köpfen des Easter Rising, 

entging nur wegen seiner US-amerikanischen Staatsangehörigkeit der Hinrichtung 

und sollte im weiteren Verlauf der irischen Geschichte noch zu höchsten 

politischen Würden aufsteigen. 

Bei den Unterhauswahlen im Dezember des Jahres 1918 sollte er Sinn Fein zu 

einem bedeutenden Wahlerfolg führen. Das erstmalig herausragende Abschneiden 

der republikanischen Bewegung72 bestärkte die Protagonisten darin, den 

eingeschlagen Kurs beizubehalten und eigene Grundregeln für die politische 

Agitation zu entwickeln, insbesondere mit Blick auf parlamentarisch-legislative 

Prozesse, die auch noch in den kommenden Dekaden zum festen Instrumentarium 

des irischen Nationalismus avancieren sollten. Die gewählten Abgeordneten Sinn 

Feins, von denen manche noch inhaftiert  bzw. untergetaucht waren, verweigerten 

die Einnahme ihrer Sitze in Westminster. Die Doktrin des „abstentionism“ 

verhinderte so eine Partizipation an der politischen Beratung der irischen Frage. 

Da es der republikanischen Bewegung konsequent um die Unabhängigkeit Irlands 

ging, versammelten sich am 21. Januar 1919 die Sinn Fein Vertreter, um die 

                                                 
70 Kandel : Nordirlandkonflikt, S. 61 f. 
71 Zur Person DeValeras siehe u.a.: Coogan, Tim Pat.: De Valera. Long Fellow, Long Shadow,  
London 1993. 
72 Vgl.: Walker, Brian: Parliamentary Election Results in Ireland, 1801-1922, Belfast/Dublin 1978. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

22

Eröffnung eines unabhängigen irischen Parlamentes zu planen, das „Dail Eireann“ 

(Assembly of Ireland).73  

„Natürlich“ reagierte London mit repressiven Mitteln und die Arbeit des Dail 

konnte nur noch im Geheimen stattfinden. DeValera nutze indessen die Zeit um in 

den USA „Kanonengelder“ für die irische Sache zu akquirieren und machte sich 

Ende 1920 mit der Spendensumme von ca. fünf Millionen Dollar für den 

bewaffneten Unabhängigkeitskampf auf den Rückweg. Kurze Zeit später startete 

der irische Unabhängigkeitskrieg,74 welcher zu unerhörten Grausamkeiten auf 

beiden Seiten führte. Schließlich obsiegte auf Seiten der IRA wie der britischen 

Regierung die Einsicht, dass der Konflikt für keine der beiden Seiten mit 

Waffengewalt und militärischen Mitteln erfolgreich beendet werden könnte. 

Schwierige und mühsame Verhandlungen nach dem Einstellen der bewaffneten 

Auseinandersetzung im Juli 1921 sollten bis zur Unterzeichnung des Anglo-

Irischen Vertrages75 am 6. Dezember 1921 folgen.  

 
 
1.4. Von der Entstehung Nordirlands bis zum Beginn der „Troubles“ 
 
Erst im mit äußerster Brutalität geführten irischen Unabhängigkeitskrieg von 

1920/21 sollte ein großer Schritt in Richtung Unabhängigkeit der grünen Insel 

getan werden,76 welche aber in gleichem Maße aufgrund der nun folgenden 

Abspaltung Nordirlands im Jahre 1922 vom entstehenden irischen Freistaat den 

originären historischen Auslöser für den Nordirlandkonflikt darstellt: 

„In der Frage, welches Territorium das teilautonome Nordirland umfassen sollte, 
setzten sich die Unionisten durch. Sie verzichteten auf die drei Provinzen Donegal, 
Cavan, Monaghan – zum Entsetzen der dort lebenden Protestanten. Die geplante 
‚Nordprovinz’ sollte nur aus sechs counties der ursprünglichen neun der historischen 
Provinz Ulster bestehen: Armagh, Antrim, Down, Fermanagh, Londonderry und 
Tyrone. In den sechs counties dominierten die Protestanten die Katholiken im 
Verhältnis von 65,5 % zu 34,5 %. Ging man von den neun historischen Provinzen 
aus, dann war das Verhältnis dagegen nur 56 % zu 44 %. Die Absicht war klar: es 
ging um die Sicherung und Befestigung der protestantischen Vorherrschaft.“77 

                                                 
73 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 63. 
74 Siehe dazu weiterführend u.a.: Townshend, Charles: The British Campaign in Ireland 1919-
1921. The development of Political and Military Policies, Oxford 1978; Smith, M.L.R.: Fighting 
for Ireland? The Strategy of the Irish Republican Movement, London 1997.  
75 Siehe dazu: Elvert, Jürgen: Der Bruch. Irlands Weg in die Zweistaatlichkeit (1916-1921), in: 
Ders. (Hrsg.): Nordirland in Geschichte und Gegenwart – Northern Ireland in Past and Present, 
Stuttgart 1994, S. 145 ff. 
76 Siehe dazu: Gunderlach, Thomas: Die irische Unabhängigkeitsbewegung 1916-1922, Frankfurt 
a.M./Las Vegas 1977. 
77 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 74. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

23

Diese protestantische Herrschaft wurde nun mit zahlreichen politischen und 

polizeilichen Mitteln abgesichert. Die Unionisten machten sich daran, ihre 

Vormachtsstellung gegenüber der katholischen Minderheit auszubauen und zu 

zementieren, wobei sie speziell auf Änderungen des Wahlrechts setzten. So wurde 

u.a.  das kommunale Zensuswahlrecht, welches sich an dem Besitz oder der Pacht 

von Land und Gebäuden orientierte und je nach Wert dieses Besitzes dem Bürger 

bis zu sechs Stimmen verlieh, auch nach seiner Abschaffung in England 1945 in 

Nordirland beibehalten.78 Dies führte dazu, dass ein Viertel der erwachsenen, 

meistens katholischen, Wähler über keinerlei Stimmrecht verfügte. Damit einher 

gingen die Abschaffung des Verhältniswahlrechts und die Neuordnung 

kommunaler Wahlkreise. Die Zusammensetzung der Wahlkreise brachte 

bevölkerungsstarke katholische Wahlbezirke hervor, die ebenso viele 

Mandatsträger in die Kommunalparlamente entsandten, wie die mit geringerer 

Bevölkerung bewohnten, protestantischen Wahlkreise.79 Desgleichen wurde das 

Verhältniswahlrecht auf Landesebene zum nordirischen Parlament abgeschafft, 

womit den Unionisten die protestantische Dominanz endgültig gesichert schien. 

Diese Dominanz wurde zudem abgesichert von einer nordirischen Polizeitruppe, 

welche zu mehr als 90% aus Protestanten bestand und mit Hilfe zahlreicher vom 

Parlament erlassener Notstandsgesetze Katholiken gängelte und schikanierte. 

Unverholen hatte der erste Premierminister Nordirlands, James Craig, in einer 

Rede am 22. April 1934 im Parlament auf Schloß Stormont die Linie für die 

nächsten Jahrzehnte vorgegeben: „I am an Orangeman first and a 

politician…afterwards. [...] All I boast of is that we are a Protestant Parliament in 

a Protestant State.”80  

 

1.5. Bewaffnete Eskalation und 30 Jahre Gewalt 

Wie in der ganzen Welt waren die sechziger/siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts 

auch in Nordirland eine Zeit der Unruhe und des Aufbegehrens  einer 

vermeintlich unterdrückten Minderheit gegen die als ungerecht und 

benachteiligend empfundene politische und soziale Struktur der dominierenden 

                                                 
78 Siehe dazu: Whyte, John: How much discrimination was there under the unionist regime 1921-
68? In: Gallagher, Tom und James O’Connel: Contemporary Irish Studies, Manchester 1983. 
79 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt S. 82. 
80 Zit.n.: Hepburn, A.C.: The Conflict of Nationality in Modern Ireland, London 1980, S. 165. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

24

unionistischen Mehrheitsgesellschaft. Johannes Kandel dokumentiert 

entsprechend zutreffend den über alle politischen Lager hinweg heute 

bestehenden Konsens hinsichtlich der Benachteiligung der nordirischen 

Katholiken: 

„Es ist keine offene Frage mehr, ob es in Nordirland Diskriminierungen zu Lasten 
der katholischen Minorität gegeben hat, umstritten sind allerdings das Ausmaß in den 
sechziger Jahren und die politischen Wirkungen, d.h. in welcher Weise aus 
vielfältigen Diskriminierungserfahrungen handlungsanleitende politische Ziele 
formuliert und in politische Praxis umgesetzt wurden.“81 

 

Umstritten und schwer zu beantworten ist die Frage, zu welchem Zeitpunkt der 

Konfliktherd Nordirland in eine offene und zielgerichtet fortdauernde, sich Zug 

um Zug intensivierende gewaltsame Entwicklung umgeschlagen ist.  

Sicher ist, dass die sich neu formierende und an die Traditionen ihres historischen 

Vorgängers dem Namen nach anknüpfende „Ulster Volunteer Force“ (UVF) 

bereits Mitte 1966 der IRA „formell“ den Krieg erklärte und für die ersten 

unschuldigen Toten durch einen paramilitärischen Anschlag im Juni 1966 

verantwortlich zeichnet.82 Von weiter reichender Bedeutung sollten jedoch die 

zahlreichen Aktivitäten der katholischen Bürgerrechtsbewegung „NICRA“83 und 

die Reaktion des nordirischen Establishments sein. In Anlehnung an die 

Vorgehensweise der US-amerikanischen Bürgerrechtsbewegung um Martin 

Luther King führte die NICRA zahlreiche Protestmärsche durch, welche meistens 

nach dem gleichen Schema und mit den gleichen Auswirkungen verliefen, wie sie 

Frank Otto anhand der Ereignisse des 5. Oktober 1968 in Derry beschreibt und 

damit zugleich den endgültigen Aufbruch in das Chaos des nordirischen 

Bürgerkrieges datiert: 

„Ohne von Teilnehmern der Kundgebung provoziert worden zu sein, griffen die 
Polizisten unversehens mit Schlagstöcken an. Die eingekesselten Demonstranten 
wurden systematisch brutal zusammengeschlagen; […] Die Bilder der 
Polizeibrutalität gegen offensichtlich harmlose, unbewaffnete Demonstranten und 
Unbeteiligte (einschließlich der Parlamentsmitglieder) und die Äußerungen des 
Innenministers Craig vom folgenden Tag […] machten der schockierten irischen und 
britischen Öffentlichkeit deutlich, dass man ein reaktionäres Regime dabei erwischt 
hatte, wie es im Vereinigten Königreich elementare Freiheitsrechte unterdrückte. Der 
5.10. war nicht das erste Mal, dass nordirische Sicherheitsorgane auf diese Weise 
handelten; zum ersten Mal jedoch nahm die Öffentlichkeit außerhalb Nordirlands 

                                                 
81 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 103. 
82 Vgl. bspw.: Cusack, Jim und Henry McDonald: UVF, Dublin 1997; Boulton, David: The UVF 
1966-1973. An Anatomy of Loyalist Rebellion, Dublin 1974, S. 40. 
83 Vgl.: O’Dochartaigh, Niall: From Civil Rights to Armalites. Derry and the Birth of the Irish 
Troubles, Corck 1997, S. 59 ff. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

25

wahr, was dort geschah. Das ist auch der Grund dafür, dass dieser Tag gemeinhin als 
Startpunkt der Troubles bezeichnet wird.“84 

 
Ähnliche Szenarien sollten nun für Wochen und Monate das Tagesgeschehen im 

Norden der grünen Insel bestimmen. Als schließlich die Lage völlig zu eskalieren 

drohte und in Belfast und Derry in katholischen Vierteln „No Go Areas“ 

eingerichtet wurden, d.h. Viertel so verbarrikadiert und gewaltsam verteidigt 

wurden, dass es den nordirischen Sicherheitskräften, welche zunehmend bei 

Straßenschlachten aufgerieben wurden, nicht mehr gelang die öffentliche Ruhe 

und Ordnung aufrechtzuerhalten, entschloss sich die britische Regierung in 

London dazu, militärische Verbände in die Unruheprovinz zu entsenden. Dies 

geschah am 14. August 1969, zwei Tage nachdem das irisch-nationalistische Herz 

Derrys, die Bogside, in Folge eines Marsches der loyalistischen „Apprentice 

Boys“ zur grausamen Kampfzone zwischen Anwohnern und der Polizei wurde 

und in die Geschichte Nordirlands als „Battle of the Bogside“ einging.85 Dabei 

durften sich die britischen Soldaten zu Beginn einer hohen Popularität bei der 

katholischen Bevölkerung erfreuen, welche nun hoffte, vor den pogromartigen 

Überfällen der Loyalisten und dem tatenlosen Zusehen der Polizeikräfte86 

geschützt zu sein. 87 

Festzuhalten bleibt, dass die Konfliktakteure unmittelbar am Anfang der Troubles 

in ihrem Verhältnis als „Inner – Nordirisch“  zu klassifizieren sind durch die 

Fronstellung der pro-britischen Unionisten und der Dominanz der Protestanten in 

Staat und Gesellschaft gegenüber der katholischen Minorität, welche in ihrem 

nationalistischen Weltbild sich der Republik Irland zugehörig fühlte, das britische 

Militär jedoch zunächst als neutraler Teilnehmer, ganz im Gegensatz zur bisher 

erlebten Historie des Anglo-Irischen Konfliktes, wahrgenommen wurde und sich 

ihre Anwesenheit in der Perzeption von Katholiken und Protestanten jeweils unter 

anderen Vorzeichen als willkommen und positiv manifestierte. Dies sollte sich für 

den katholischen Bevölkerungsteil mit den Ereignissen des 30. Januar 1972 

grundlegend ändern. Am so genannten „Bloody Sunday“ erschossen britische 

Fallschirmjäger während einer Demonstration der Bürgerrechtsbewegung in 

                                                 
84 Otto: Nordirlandkonflikt, S. 89. 
85 Siehe dazu: Otto: Nordirlandkonflikt: S. 93 ff. 
86 Siehe dazu: Egan, Bowes und Vincent McCormack: Burntollet, Belfast 1969. 
87 Taylor: Brits, S. 33. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

26

Derry 13 unbewaffnete Zivilisten, zahlreiche Personen wurden verletzt.88 

Während die Sympathie von einst für die Soldaten der Krone bei der 

nationalistischen Bewohnern Nordirlands vollends sanken und die 

Bürgerrechtsbewegung zunehmend an Rückhalt verlor, füllten sich nun erneut die 

Reihen der IRA mit zahlreichen Freiwilligen, die bereit waren den bewaffneten 

Kampf gegen die Institutionen des „Orangisten Staates“, die Soldaten der Krone 

und die loyalistischen Paramilitärs aufzunehmen. Der nun folgende Strudel der 

Gewalt sollte sich bis zu den Friedensverhandlungen und dem 

Karfreitagsabkommen von 1998 nun 30 Jahre vollends entfesseln. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
88 Siehe dazu u.a.: McCann, Eamonn: Bloody Sunday in Derry. What really happend, London 
1992; British-Irish Rights Watch (Hrsg.): Bloody Sunday. Submission to the United Nations’ 
Special Rapporteur on Summary and Arbitary Executions: The Murder of 13 Civillians by 
Soldiers of the British Army on ‘Bloody’ Sunday’, 30th January 1972, London 1994; Dewar, 
Michael: The British Army in Northern Ireland, London 1996 (künftig zitiert: Dewar: British 
Army). 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

27

2. Begründung und Prägung des irisch-katholischen sowie des 
    loyalistisch-protestantischen Nationalismus 
 
Nach den historischen Einlassungen zur Problematik des Nordirlandkonfliktes 

sollen nun die Motivationsfaktoren und die Entstehung des irisch-katholischen 

sowie des loyalistisch-protestantischen Nationalismus dargestellt werden sowie 

die herausragenden Exponenten der beiden ideologischen Richtungen in Form der 

ihnen zu zurechnenden paramilitärischen Gruppierungen und Parteien. Am Ende 

des Abschnitts soll die Rolle und Einwirkung der Religion auf das nordirische 

Konfliktgeschehen erörtert werden. 

 

2.1. Die Entstehung von Republikanismus und Unionismus 

In seiner Studie „Conflict in Northern Ireland. The Development of a Polarized 

Community” attestiert John Darby, dass sowohl der irisch-katholische als auch 

der loyalistisch-protestantische Nationalismus auf lange geschichtliche 

Tradierungen blicken können, welche in ihren Anfängen wie aufgezeigt bis in das 

17. Jahrhundert zurückreichen und ihre markantesten Prägungen im 19. und 20. 

Jahrhundert erfahren haben.89 

Die republikanischen Bestrebungen der Iren waren entsprechend ihres 

Entstehungszeitraums den anderen europäischen Nationalismen der Neuzeit in 

ihrem Kern vergleichbar und begründeten in ihrer „politischen Idee und 

Ideologie“ gleich ihren Geschwistern auf dem europäischen Kontinent ein duales 

Nationenverständnis.90 Es kann konstatiert werden, dass die Iren als Volk trotz 

ihrer Unterteilung in Clans und Großfamilienverbänden über eine gemeinsame 

Historie und Kultur in Folge ihrer keltischen Abstammung verfügten, mit dem 

Gälischen eine eigene Sprache besaßen und die gleichen religiösen Vorstellungen 

teilten sowie auf einem gemeinsamen, durch geographische Abgeschlossenheit 

der irischen Insel gekennzeichnetem Territorium beheimatet waren: 

„Hier wird ein objektivistisches, kulturalistisches Nationenverständnis sichtbar, d.h. 
die Nation wird auf den genannten ‚objektiven’ Faktoren (ethnische Herkunft, 
Geschichte, Sprache, Kultur, Religion usw.) begründet. Doch politisch 
wirkungsmächtig und handlungsorientierend konnte ein solches Nationenverständnis 
erst werden, wenn den Iren die beschriebenen Gemeinsamkeiten bewusst wurden. 
Sie mussten sich ihrer Zugehörigkeit aufgrund der vorliegenden objektiven 

                                                 
89 Vgl.: Darby, John: Conflict in Northern Ireland. The Development of a Polarized Community, 
Dublin 1976, S. 3 ff. 
90 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 43. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

28

Bestimmungsmerkmale klar werden (Nationalbewusstsein) und dann ihren Willen 
zur Zusammengehörigkeit in einem bewussten Willensakt dokumentieren und ihr 
eine politische Form geben (‚nation-building’), die sich als handlungsfähige 
politische Einheit (z.B. als Staat) erwies.“91 

 
So spiegelt sich in den zitierten Ausführungen Kandels gleichzeitig auch ein 

subjektivistischer Ansatz zur Definierung der Nation wieder, welcher sich in der 

politischen Willensentscheidung zur Konstituierung einer Nation vollzieht. 

Der Nationalismus der Iren wurde dabei insbesondere von der Frontstellung 

gegen die Briten als primärem Feindbild angetrieben, die seit dem Sieg in der 

Schlacht an der Boyne die irische Insel okkupiert hatten. Die „Plantation“ des 

irischen Nordens sowie die allgemeine Benachteiligung und Unterdrückung der 

katholischen Iren rief zunehmend den Widerstand verschiedener irisch-

nationalistischer Gruppen hervor, welche sich gegen die intendierte Anglisierung 

durch die Krone auflehnten und dadurch - nun nicht mehr getrennt durch Clan- 

und Stammeszugehörigkeiten – vereint wurden.92 Franz Valandro betont, dass der 

Katholizismus der irischen Bevölkerung in der Folge dieser Entwicklung vom 

Ursprung des irisch-nationalistischen Lagers an als ethnisch-religiöses 

Identitätsmerkmal fungierte und auf diese Weise das Selbstverständnis der 

Akteure in ihrem Antagonismus zum Protestantismus der britischen Besatzer 

determinierte und die durch Auflösung der politisch-sozialen Clanstruktur der 

gälisch geprägten Gesellschaft verlorene Identität Irlands kompensierte.93  

Der Widerstand der Iren – zumal der gewaltbereiten Kräfte - gruppierte sich von 

jeher im Verborgenen und in der Bildung von Geheimgesellschaften. Großen 

Einfluss auf die Wesensart des irisch-republikanischen Lagers und seiner 

Gedankenwelt hatten die Revolutionen in Amerika und Frankreich. Das „Licht 

der Aufklärung“ mit seinen zu verwirklichenden Ideen von Freiheit, Gleichheit 

und Brüderlichkeit strahlte auf die grüne Insel aus und die Vorstellung einer 

gemeinsamen irischen Nation, welche sich nicht entlang konfessioneller Linien 

konstituierte, sondern allein den Citoyen einer „irischen Nation“ in den 

Mittelpunkt des politischen Handelns stellen wollte, wie die United Irishmen um 

Theobald Wolfetone es postulierten, sollte in den Kanon des republikanischen  

                                                 
91 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 43. 
92 Vgl.: Gallenmüller, Dagmar: Die „irische Frage“. Eine historische Studie zu einem 
gegenwärtigem Konflikt, Frankfurt a.M. 1997, S. 23 ff. (künftig zitiert: Gallenmüller: Irische 
Frage). 
93 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 70. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

29

Geschichtsbewusstseins eingehen.94 Besonders die zahlreich während der 

„Großen Hungersnot“95 der Jahre 1846-1849 in die USA emigrierten Iren sollten 

bis zum heutigen Tag durch ihre besondere Unterstützungsrolle für die 

republikanischen Kräfte auf der Grünen Insel trotz ihrer Bejahung des 

bewaffneten Kampfes gegen die britische Prädomination diesen Traditionsstrang 

des irischen Nationalismus lebendig halten. In Irland selbst jedoch kehrte man 

nach dem Scheitern der United Irishmen schnell zu der klassischen Konzeption 

mit der Gewichtung von Ethnie und Konfession zurück: 

„Der Versuch, eine nationale Identität über ethnische, kulturelle, religiöse, politische, 
soziale und wirtschaftliche, Differenzen hinweg zu schmieden und die Formierung 
einer säkularen ‚politischen Nation’ nach dem Vorbild Frankreichs auf der ganzen 
Insel Irland einzuleiten, gelang jedoch nicht. Daraus erklärt sich die eigentümliche 
religiös-kulturelle Prägung der irischen Nationalbewegung und der Charakter der 
Nationenbildung in Irland als ‚Dominanzprojekt’ statt eines ‚Integrationsprojektes 
der Kulturen’. Nicht ‚Integration’ protestantischer und katholischer ‚Kulturen’ stand 
auf der Tagesordnung. Religion und Kultur wurden dagegen zu entscheidenden 
Elementen der Differenz und Trennung der Menschen, die in Irland lebten. Sie waren 
entweder die Nachfahren gälisch-katholischer ‚Ureinwohner’ (‚gael’) oder der 
protestantischen ‚Siedler’ (‚Planter’).“96  

 

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts bildeten sich verschiedene irisch-nationalistische 

Bewegungen, die mit verschiedenen Vorgehensweisen nach einer Lösung des 

irischen Dilemmas trachteten. Zu einer wahren Massenbewegung reifte die 1823 

aus der Taufe gehobene „Catholic Association“ des Juristen Daniel O’Connel.97 

Seine Organisation strebte unterstützt von der katholischen Kirche nach einer 

Lockerung der Union mit Großbritannien und befürwortete eine Selbstverwaltung 

innerhalb des Vereinigten Königreiches. Insofern sehen zahlreiche Autoren in 

O’Connel den gedanklichen Vater des konstitutionellen Nationalismus auf der 

irischen Insel, welcher für Reformen eintrat, ohne die Verbindung zu England 

vollends oder gar gewaltsam lösen zu wollen.98 Als radikaler und 

kompromissloser in ihrer Ablehnung der britischen Herrschaft erwiesen sich die 

so genannten „Fenians“.99 Als ideologischer „Reimport“ ihrer ein Jahrzehnt zuvor 

                                                 
94 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nodirland, S. 70; siehe ferner: Cruise O’Brien und Maire 
Conor: Ireland. A Concise History, London 1995, S. 89 f. 
95 Siehe dazu: Poirteir, Cathal: The Great Irish Famine, Dublin 1995. 
96 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 44. 
97 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 72. 
98 Vgl.: Gallenmüller: Irische Frage, S. 37 f. 
99 „Fenian Army“ bezeichnet eine mythische Streitmacht der Kelten, berühmt für Mut und 
Selbstaufopferung. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

30

in die Vereinigten Staaten ausgewanderten „Geschwister“100 gründete James 

Stephens am 17. März 1858, dem St. Patrick’s Day und irischem Nationalfeiertag, 

die „Irish Republican Brotherhood“ (IRB).101 Hier verband sich ein radikaler 

irischer Nationalismus mit seiner Forderung nach einer souveränen irischen 

Republik mit der Bereitschaft, diese radikal und unter Einsatz militärischer 

Gewalt zu erstreiten. Allerdings litt Stephens Bewegung unter dem ausbleibenden 

Zuspruch der breiten Bevölkerungsschichten, nicht zuletzt bedingt durch eine 

fehlende klare und detaillierte Programmatik. So blieb die politische Intention 

samt Strategie der klandestin agierenden Organisation mit der Exemtion des 

Postulats einer Republik mit allgemeinem Wahlrecht undurchsichtig. Ideale der 

Aufklärung und der Revolution in Frankreich von 1789 verschmolzen mit einem 

schwärmerischen Nationalismus und sozialen Vorstellungen der europäischen 

Revolutionen des Jahres 1848. Als Konsens unumstößlich fest stand die Absicht, 

die britischen Machthaber mit Gewalt aus Irland zu vertreiben. Kandel konstatiert, 

dass die Bedeutung des Fenianismus weniger in der praktisch-politischen 

Organisation zu finden sei, denn in ihrer ideologischen Ausrichtung, die eine 

elitär-republikanische Tradition schuf anstelle einer demokratischen, zentriert um 

die Termini Nation und Nationalismus, die „in geradezu sakralem Glanz 

erstrahlten.“ 102 

Das radikal-nationalistische Erbe der Fenians mündete schließlich am Beginn des 

20. Jahrhunderts in die Gründung der Partei „Sinn Fein“ und der „IRA“. Sie 

sollten bis heute zu den herausragenden Exponenten des irischen Nationalismus 

werden, diesen in seiner Gestalt prägen und werden noch gesondert in diesem 

Kapitel behandelt. Um die historische Genese der irischen Nationalbewegung 

abzuschließen, darf die so bezeichnete „gälische Renaissance“ nicht unerwähnt 

bleiben, deren Anliegen es war, am Ende des 19. Jahrhunderts eine 

Rückbesinnung auf die gälischen Wurzeln insbesondere im Bereich der Kultur zu 

fördern. Die Intention war es, durch die Bewußtseinsschärfung der kulturellen 

Unterschiede zwischen Iren und Briten bzw. zwischen Iren und den 

                                                 
100 Vgl.: Coogan, Tim Pat: The IRA, London 1995, S. 13f. (künftig zitiert: Coogan: The IRA).  
101 Siehe dazu: Laffan, Michael: Gewalt und Terror im Irland des 20. Jahrhunderts: Die Irish 
Republican Brotherhood und die IRA, in: Mommsen, Wolfgang und Gerhard Hirschfeld (Hrsg.): 
Sozialprotest, Gewalt und Terror, Stuttgart 1982, S. 181 ff. 
102 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 51. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

31

protestantischen Siedlern Argumente für eine irische Souveränität beizubringen103 

und Differenzierungsindikatoren unabhängig von konfessionellen Prämissen zu 

kreieren.104 Eifrigste Förderer dieses Unterfangens ließen sich in der 1885 

gegründeten „Gaelic Athletic Association“ ausmachen sowie in der „Gaelic 

League“, die aus dem Jahr 1893 datiert.105 Neben der Wiederbelebung 

traditioneller irischer Sportarten wie „Hurling“ kam dabei der Wiedergeburt der 

gälischen Sprache eine prominente Rolle zu, die faktisch außer in den „Gaeltacht“ 

der irischen Westküste der Grafschaften Galway und Sligo kaum im Irland der 

Neuzeit gesprochen wurde und wird. Ihre Verwendung gehörte aber zum guten 

Ton aller republikanischen Presseerklärung von Sinn Fein und IRA in den letzten 

einhundert Jahren,106 und wurde so rasch zum politischen Programm „aus dem 

letztlich die Idee des ‚Irish Ireland’ im Sinne einer keltischen Nation erwuchs, die 

sich ganz klar von den Briten absetzte.“107 

Die insbesondere im Norden der irischen Insel beheimateten protestantischen 

Siedler sahen sich selbst anders als die katholischen Iren in ihrer subjektiven 

Wahrnehmung zunächst nicht als Teil einer eigenständigen Nation.108 Ihre 

zentralen Identitätsmerkmale konstituierten sich in ihrer Loyalität zur Krone, der 

Union mit dem Empire und ihrem britischen Mutterland.109 Die Unionisten 

betonten ihre „Britishness“, die es den Nachfahren von Engländern, Schotten und 

Walisern gestattete, als Kolonisten in einer ihnen feindlichen Umgebung mit 

fremder – gälischer – Kultur einen gewissen Zusammenhalt zu schaffen. An 

dieser Stelle muss jenen Autoren110 widersprochen werden, welche die These 

vertreten, dass das Konzept von „Britishness“ heterogen gewesen sei und eine 

Pluralität von nationalen Identitäten zugelassen hätte. Vielmehr ist sich Kandel 

anzuschließen, der zutreffend konstatiert: 
                                                 
103 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 75. 
104 Vgl.: Murphy, John A.: Ireland. Identity and Relationships, in: Crick, Bernard (Hrsg.): National 
Identities. The Constitution of the United Kingdom, Oxford 1991, S. 79 ff. 
105 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 75. 
106 Lange bevor „Gälisch“ im Jahre 2006 weitere offizielle Amtssprache der Europäischen Union 
wurde. 
107 Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 76. 
108 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 45; ferner: Loughlin, James: Ulster Unionism and British 
National Identity since 1885, London 1995, S. 33; Gibon, Peter: The Origins of Ulster Unionism: 
The Formation of Popular Protestant Politics and Ideology in Ninetenth-Century Ireland, 
Manchester 1975, S. 136. 
109 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 44. 
110 Bspw.: Crick, Bernard: National Identities. The Constitution of the United Kingdom, Oxford 
1991; Colley, Linda: Britons. Forging the Nation 1707-1837, London 1996. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

32

„Britishness schloss politische, religiöse und kulturelle Bestimmungsfaktoren ein. 
Britishness gründete in der englischen Sprache, englischen Lebensweisen und 
Alltagsorientierungen. […] Britishness betonte den Protestantismus als religiös-
kulturelle ‚Leitkultur’ mit ausgeprägt anti-katholischen Elementen: 
Gewissensfreiheit als Freiheit von ‚römischer Tyrannei’!“ 111 

 
Erst mit der Zeit und besonders nach der Teilung der irischen Insel am Anfang 

des 20. Jahrhunderts entwickelte sich eine spezifische Identität als „Ulsterman“, 

welche nicht nur eine eigene „Sprachkultur“ des „UlsterScot“ als Dialekt des 

Englischen proklamierte und zu fördern versuchte, sondern auch eine Ulster 

zentrierte Geschichtsschreibung forcierte, welche die besonderen Leistungen von 

„Ulsterschotten“ in den Vereinigten Staaten durch den Slogan „From Pioneers to 

Presidents“ propagierte. Herausragende Bedeutung für den protestantisch-

loyalistischen Nationalismus in Nordirland hatte jedoch zu aller Zeit der am 21. 

September 1795 gegründete Oranier-Orden.112 Ursprünglich aus lokalen und 

gewalttätigen Geheimbünden zur Verteidigung der protestantischen Interessen in 

Irland gegründet,113 fungierten die Oranier als eigentlicher Träger eines 

Nationalgefühls im Sinne einer Identität als „Ulstermen and -women“ und 

besetzten zumal im Nordirland der Jahre 1922-1972 mit drei Ausnahmen stets alle 

Posten im Kabinett der nordirischen Selbstverwaltung.114 Die Mitglieder des 

Oranier-Ordens sahen sich als klandestine Hüter der protestantischen Identität 

Ulsters und Bewahrer der politischen Union mit der protestantischen Krone 

Großbritanniens, welcher sie in absoluter Loyalität ergeben sein wollten. Ihr 

Feindbild war sowohl gegen ein auf säkularen und republikanischen 

Ordnungsvorstellungen beruhendes unabhängiges Irland gerichtet wie gegen die 

Emanzipation der katholischen Bevölkerungsteile.115 Katholiken konnten und 

können im Oranier-Orden ebenso wenig Mitglied werden wie Protestanten mit 

katholischem Ehepartner oder Nachkommen aus Mischehen, trotz ihres eigenen 

protestantischen Bekenntnisses.116 Letzterer Aspekt verdeutlicht die ethnische 

Dimension des protestantisch-loyalistischen Nationalismus und seine Abgrenzung 

gegen die gälischen Iren als Ethnie, so dass u.a. Pit Wuhrer nicht völlig 
                                                 
111 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 45 f. 
112 Siehe allgemein zum Oranierorden: Blacker, William: The Formation of the “Orange Order” 
1795-1798, Belfast 1994; Haddick-Flynn, Kevin: Orangism. The Making of a Tradition, London 
1999. 
113 Vgl.: Otto: Nordirlandkonflikt, S. 33 ff. 
114 Vgl.: Wuhrer: Drumcree, S. 32; Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 31. 
115 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 54. 
116 Vgl.: Wuhrer: Drumcree, S. 146. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

33

unbegründet vom Oranier-Orden als einer „völkischen und rassistischen 

Gemeinschaft“ spricht.117 Es bleibt zu konstatieren, dass als tragendes und 

verbindendes Element im Nationalismus der Unionisten der Protestantismus eine 

zentrale Rolle einnimmt. Nicht nur werden durch die starke protestantische 

Betonung a priori die katholischen Iren ausgeschlossen, vielmehr hilft sie auch 

innerhalb der unionistischen Gemeinde gemeinsame Identifikationsmerkmale zu 

stiften. Zum einen ist der nordirische Protestantismus ein Gemenge 

unterschiedlicher reformatorischer Denominationen, zum anderen leistet er einen 

entschiedenen Beitrag dazu, wirtschaftliche und soziale cleaveages innerhalb des 

loyalistischen Lagers zu überdecken und ermöglichte in der Vergangenheit eine 

klassen- und schichtenübergreifende Mobilisierung.118 

Die in den Augen der nordirischen Protestanten als Gleichgültigkeit 

wahrgenommene Haltung Londons gegenüber der Lage in der britischen 

Provinz,119 die sich besonders nach der Abspaltung des Südens zementierte, 

formierte sich bereits am Beginn des 20. Jahrhunderts im Zuge der Home-Rule-

Bewegung des irisch-nationalistischen Lagers. Dies begünstigte die Entstehung 

eigener protestantischer Institutionen wie politischer Parteien, so dass 

verschiedentlich die Geburtsstunde des politischen Unionismus mit der Bildung 

einer Anti-Home-Rule Allianz auf das Jahr 1886 datiert wird.120 Mit der 

Gründung des „Ulster Unionist Council“ am 3. März 1905 bekam der Unionismus 

einen gewichtigen Akteur auf dem politischen Feld. Mit der 1913 aus der Taufe 

gehobenen „Ulster Volunteer Force“ standen zudem knapp 90.000 paramilitärisch 

geschulte Loyalisten zur Verteidigung des protestantischen Ulsters für den Fall 

eines „Ausverkaufs“ durch die britische Regierung in London an die irischen 

Nationalisten bereit. Johannes Kandel konzediert, dass die unionistischen Kräfte 

trotz ihrer mittlerweile ausgeprägten Gewissheit für eine eigene immanente 

Identität als „Ulstermen“ speziell ihre ökonomische und gesellschaftliche 

Marginalisierung fürchteten und daher für den Verbleib bei Großbritannien 

votierten und diesen unter allen Umständen behaupten wollten. Unionistischer 

Argumentation folgend war der wirtschaftliche Erfolg der nördlichen Regionen 
                                                 
117 Vgl.: Wuhrer: Drumcree, S. 32. 
118 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 57; siehe ferner: Buckland, Patrick: Ulster Unionism and 
the Origins of Northern Ireland 1885-1922, Dublin 1973. 
119 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt: S. 79. 
120 Ebd.: S. 57 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

34

nur den Arbeitsleistungen der protestantischen Bevölkerung geschuldet. Ein 

katholisches und unabhängiges Irland, das in anachronistischen bäuerlichen 

wirtschafts- und Denkstrukturen kategorisiere, sei eine Gefahr für 

Industrialisierung und Wohlfahrt. Die Unionisten befürchteten, dass ein irisches 

Parlament per se ein „papistisches Parlament“ würde und gerade die 

protestantische Wirtschaftselite, die doch eigentlicher Träger des ökonomischen 

und sozialen Fortschritts sei, sich der Marginalisierung ausgeliefert sehen würde. 

Auch sah man eine Gefahr für bürgerliche Freiheit, Kultur und Bildung, wenn die 

katholische Kirche erheblichen Einfluss nehmen würde.121 

Das zahlreiche in der Industrie tätige Protestanten grundsätzlich keine Katholiken 

beschäftigten und zudem auch im Süden Irlands wie in den einführenden 

Bemerkungen zur historischen Genese des Konfliktes dargestellt 95% des 

Landbesitzes sich in der Hand anglikanischer Grundbesitzer befand, wurde zu 

Gunsten des Klischees vom „faulen, versoffenen, gegenüber dem König illoyalen, 

dafür dem Papst hörigem Paddy“ verdrängt. So entließ der spätere nordirische 

Premierminister und einer der führenden Politiker der Unionisten am Beginn des 

20. Jahrhunderts, Basil Brooke, bei seiner Ernennung zum Agrarminister 1933 auf 

seinen Besitzungen als „gutes Beispiel“ für seine loyalistischen Bundesgenossen 

demonstrativ alle 125 katholischen Angestellten und Arbeiter.122 Dies verdeutlicht 

nicht zuletzt die ökonomische Dimension der konkurrierenden nationalistischen 

Ideen in Irland.   

 

2.2. Gewaltsamer Widerstand: Die paramilitärischen Organisationen 

Die paramilitärischen Organisationen gehörten zu den radikalsten Akteuren in der 

Historie des Nordirlandskonfliktes. Sie prägten nicht nur den äußeren Blick auf 

die „Troubles“, sondern auch zu einem großen Anteil die Wahrnehmung ihrer 

eigenen „Community“ und trugen maßgeblich zur Ausformung ihrer jeweiligen 

politisch-ideologischen Konzepte wie auch in der Spätphase des Konfliktes zur 

Eindämmung der Gewalttätigkeit und zum Friedensprozess bei. 

 

 

                                                 
121 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 58. 
122 Vgl.: Otto: Nordirlandkonflikt, S. 76. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

35

Die Irisch-Republikanische Armee (IRA) 

Die bekannteste paramilitärische Formation stellt auf irisch-nationalistischer Seite 

sowohl in Vergangenheit als auch Gegenwart die „Irisch Republikanische Armee“ 

(IRA) dar. Die IRA verkörpert damit jenen Traditionsstrang innerhalb des 

nationalistischen Lagers, welche sich seit jeher die Abschüttelung der britischen 

Herrschaft in Irland mit militärischen Mitteln zum Ziel gesetzt hatte und 

konstruierte durch die historische Anknüpfung an die „United Irishmen“ des 18. 

oder die „Irish Republican Brotherhood“ des 19. Jahrhunderts ihre geschichtliche 

Legitimierung.123 Nach dem gescheiterten Fanal des Easter Rising 1916, in der 

die republikanische Bewegung und ihre Kampfverbände um James Connollys 

„Irish Citizen Army“ und Patrick Pearse „Irish Volunteers“ von den Streitkräften 

der Krone aufgerieben wurden, startete Anfang des Jahres 1919 der Aufbau der 

IRA unter dem Kommando von Michael Collins. Jener hatte als einer der wenigen 

am Osteraufstand beteiligten Köpfe überlebt und begann nun die in Irland 

stationierten und noch vom 1. Weltkrieg geschwächten britischen Armeetruppen 

mit samt ihren aus Söldnern bestehenden Unterstützungseinheiten, den so 

genannten „Black and Tans“ sowie die Polizeikräfte in einen blutigen 

Partisanenkrieg um die irische Unabhängigkeit zu verwickeln.124 Collins 

Geschick als Kommandant der IRA sowie als politischer Verhandlungsführer 

sollte zwar 1922 zur Etablierung des weitestgehend autonomen irischen 

Freistaates innerhalb des britischen Empire führen, gleichzeitig aber die IRA in 

Befürworter und Gegner des mit London ausgehandelten Abkommens spalten und 

ihn selbst im irischen Bürgerkrieg 1922/23 das Leben kosten. Die IRA als 

Vertragsgegner wollte sich nicht mit einem reinen Autonomiestatus Irlands 

begnügen, war nicht gewillt, den Verbleib der nördlichen Grafschaften beim 

United Kingdom zu akzeptieren und sah das Opfer vieler irischer Nationalisten 

der Vergangenheit, besonders aber die Erinnerung an die Märtyrer des 

Osteraufstandes von 1916, verraten.125 Diese „Terra Iridenta“ Problematik sollte 

von nun an zu einem Grundpfeiler des Gedankengutes der IRA und ihrer 

                                                 
123 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 77; siehe ferner: Crenshaw, Martha: The 
Persistence of IRA Terrorism, in: Alexander, Yonah und Alan O’Day (Hrsg.): Terrorism in 
Ireland, London 1984, S. 249 f. 
124 Vgl.: Robbins, Keith: The Eclipse of a Great Power. Modern Britain 1870-1992, London/New 
York 1994, S. 120. 
125 Vgl.: Taylor: Provos, S. 17 ff. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

36

Aktivisten werden und dazu beitragen, dass zahlreiche britische oder loyalistische 

Autoren der republikanischen Bewegung, vereinzelt sogar auch dem jungen 

irischen Staat, faschistoide Tendenzen unterstellten. Ähnlich kritisch äußert sich 

beispielsweise Geoffrey Wheatcroft, aus dessen Sicht die gewaltbereiten 

Republikaner nebst ihrer historischen Vorläufer alles andere als eine nationale 

irische Befreiungsbewegung gewesen sind: 

„In the early decades of the 20th century, there was everywhere a reaction against 
constitutional liberalism into irrationalism, whether it was Mussolini’s succesfull 
‘march on Rome’ in 1922 or Hitler’s unsuccessful Munichputsch of 1923. The Easter 
Rising was the forerunner, echoed all too often thereafter. Patrick Pearse’s exalted 
(or insane) words about the tired old earth that needed to be enriched by the spilling 
of much blood [...] was the very language of Blut und Boden (blood and soil) that the 
National Socialists would soon use. [...] Although that wasn’t the only cause of the 
horrible bloodshed in Ulster over the next 30 years, there can be no possible doubt 
that it helped to validate that ‚armed struggle’. After all, violent republicans 
continually evoke the Easter rebels, claiming to be the true heirs of Connolly and 
Pearse.”126 

 

Es steht unumstößlich fest, dass die überwiegende Mehrheit der Iren den Vertrag 

befürwortete und die republikanische Bewegung auf keinerlei Unterstützung 

hoffen durfte.127 Selbst ihre führenden Persönlichkeiten arrangierten sich Jahre 

später mit dem Status Quo, bildeten 1926 eine neue Partei (Fianna Fail) und 

gewannen 1932 die Wahlen. Während die IRA eine in Irland verbotene 

Organisation blieb, konzentrierte sie sich nun hauptsächlich auf den Kampf um 

die Eingliederung Nordirlands in den südirischen Freistaat. Dazu verübte sie 1939 

Bombenanschläge in England, um den Druck auf London zu intensivieren.128 Sie 

musste ihre Operationen allerdings in Ermangelung der notwendigen 

militärischen Voraussetzungen einstellen und sah sich nach dem gemeinsamen 

Vorgehen sowohl der englischen als auch irischen Sicherheitsbehörden in der 

folgenden Zeit bis 1947 vor dem völligen Aus.129 Erst die Unabhängigkeit Irlands 

mit der Transformation des Freistaates in die Republik Irland als Folge des 

Austritts aus dem Commonwealth 1949 verschaffte der IRA, welche mittlerweile 

neue Strukturen aufgebaut hatte, einen erneuten Auftrieb.130 Dieser wurde 

                                                 
126 Wheatcroft, Geoffrey: The evil legacy of the Easter Rising. For Ireland to celebrate the 80th 
anniversary of the 1916 rebellion is to betray democracy, abgerufen am 10.04.2006 unter 
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1750162,00.html . 
127 Vgl.: Coogan: The IRA, S. 28. 
128 Ebd.: S. 113 ff. 
129 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 79. 
130 Vgl.: O’Brien, Brendan: A Pocket history of the IRA, 2. Aufl. Dublin 2000, S. 47 f. (künftig 
zitiert: O’Brien: IRA History). 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

37

begünstigt durch die Erklärung Londons, dass Nordirland kompromisslos Teil des 

Vereinigten Königreiches bleiben würde. Nach kurzer Vorbereitungszeit startete 

die IRA 1956 die „Operation Harvest“, indem ihre Volunteers aus dem 

Grenzgebiet heraus nordirische Polizeistationen und Kasernen des britischen 

Militärs angriffen. Die „Boarder-Campaign“ wurde jedoch, bedingt durch hohe 

Verluste auf Seiten der IRA, aufgrund der personellen Überlegenheit der Royal 

Ulster Constabulary (RUC), der ausbleibenden Unterstützung der irischen 

Republik und der als unzureichend empfundenen Sympathien durch die irische 

Bevölkerung, 1962 eingestellt. Militärisch erfolglos und politisch im Norden wie 

Süden isoliert, begannen die Republikaner nun intern über neue politisch-

ideologische Konzeptionen nachzudenken. Verschiedene Autoren weisen darauf 

hin, dass die republikanische Bewegung in den siebziger Jahren vermehrt links-

revolutionäres Ideengut integrierte.131 Zwar waren sozialistische Vorstellungen 

seit den Tagen des Osteraufstandes und dem Wirken des charismatischen 

Gewerkschaftsführers James Connolly dem irischen Nationalismus nicht a priori 

fremd, dennoch konnten die alten Kämpfer mit diesem „revisionistischem Kurs“ 

ebenso wenig anfangen wie die Teile des nationalistischen Lagers in Nordirland, 

die von „ihrem Mutterland“ abgeschnitten waren und sich einer Besatzungsmacht 

sowie deren unionistischen Handlangern politisch, militärisch und wirtschaftlich 

ausgeliefert bzw. durch diese diskriminiert sahen.132 Letztlich kam es über die 

Frage des neuen Kurses nach zahlreichen theoretischen Diskursen innerhalb der 

IRA zum erneuten Bruch: 

„Der nationalistisch-traditionalistische Flügel mit seiner Basis in Nordirland bildete 
die ‚Provisional IRA’ (PIRA). Der sozialistische Flügel mit seiner Basis in der 
Republik Irland wurde als ‚Official IRA’ (OIRA) bezeichnet. […] Mit dieser 
Spaltung der IRA und der Sinn Fein in zwei Flügel und der Eskalation des 
Nordirlandkonflikts ab 1968/1969 begann eine neue Epoche für die IRA, nämlich 
der über 30 Jahre dauernde Kampf gegen Großbritannien und die protestantische 
Mehrheit in Nordirland. Der Untergang der ‚historischen’ IRA brachte mit der PIRA 
eine Organisation hervor, die ihren Aktions- und Mobilisierungsschwerpunkt von der 
Republik Irland nach Nordirland verlegte und zu einem zentralen Konfliktakteur 
wurde.“133 

 

                                                 
131 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 130; Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 81. 
132 Vgl.: Taylor: Provos, S. 24; siehe ferner: Harrock, David und Mark Devenport: Man of War – 
Man of Peace? The Unauthorised Biography of Gerry Adams, Basingstoke 1997, S. 48; Anderson, 
Brendan: Joe Cahill. A Life in the IRA, Dublin 2002, S. 176. 
133 Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 81. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

38

Die „Provos“, so der volkstümliche Name der „neuen“ IRA,134 knüpften ihrerseits 

wieder an die „alten“ republikanischen Traditionen des unbedingten gewaltsamen 

Widerstandes gegen die Briten und dem überlieferten Gedankengut des irischen 

Nationalismus an. Sie sahen sich in unmittelbarer historischer Kontinuität der 

Rebellen von 1916, des ersten irischen Parlamentes von 1919 und als Vorkämpfer 

einer ungeteilten irischen Nation. Insofern standen sie in einer doppelten 

Frontstellung: Zum einen war es ihre Intention die unionistische Herrschaft über 

den irischen Norden zu beenden und damit die Briten zu vertreiben, zum anderen 

bestritten sie auch der Republik Irland im Süden die Legitimität.135 Dies hatte zur 

Folge, dass sich Republikaner auch nicht an Wahlen beteiligten, sei es zu den 

Parlamenten in Belfast, London oder eben Dublin.136 Vordringlich erschien es der 

IRA jedoch, ihre Glaubwürdigkeit als Verteidiger der katholischen Minderheit in 

der britischen Unruheprovinz wiederherzustellen, da nicht zuletzt die massiven 

Übergriffe loyalistischer Mobs und der RUC auf irisch-nationalistische 

Wohnviertel sowie das politische Engagement der Bürgerrechtsbewegung den auf 

die neue Situation kaum vorbereiteten Volunteers einigen Misskredit einbrachten. 

IRA wurde in weiten Teilen der nationalistischen Bevölkerung als „I-Run-Away“ 

gedeutet.137 Entsprechend war die Taktik der Provos unter ihrem Stabschef Sean 

MacStiofain auf drei Phasen ausgerichtet: Es galt die verbliebenen Anhänger der 

Official IRA auszuschalten, sodann die katholischen Wohnbezirke gegen 

loyalistische Gewaltakte zu sichern und schließlich mit dem Angriff auf die RUC, 

britisches Militär und Institutionen des Orangisten-Staates zu beginnen.138 Das 

Massaker des Bloody Sunday 1972 verhalf schließlich der IRA zu einem nie da 

gewesenen Rückhalt in der katholischen Bevölkerung Nordirlands sowie bei den 

Iren im Süden der Insel. London sah sich gezwungen, die Unruheprovinz unter 

direkte Verwaltung zu stellen. Der irisch-republikanische Widerstand seinerseits 

begann nun neben den Sicherheitskräften der Krone in Nordirland auch Attentate 

auf prominente britische Ziele und Personen auszuführen, wie der Ermordung 

                                                 
134 Der Gebrauch von IRA soll sich im weiteren Verlauf der Arbeit stets auf die Provisional IRA 
beziehen, sofern es nicht ausdrücklich anders erwähnt wird. 
135 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 131.  
136 Ebd. 
137 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 101. 
138 Vgl.: MacStiofain, Sean: Memoirs of a Revolutionary, London 1975. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

39

Lord Mountbattens 1979. Eine konkrete politische Programmatik wurde zu 

Gunsten des Kampfes nach „nationaler Selbstbestimmung“ hintenangestellt: 

„Erst wenn dieser gewonnen sei, könne sich die siegreiche republikanische 
Bewegung politischen Fragen nach der Veränderung des politischen, 
wirtschaftlichen und sozialen Systems eines vereinigten Irlands zuwenden. […] 
Plakativ formuliert, kann man die politische Ideenwelt der Provos als eine Mischung 
aus militantem Nationalismus (‚Befreiungskampf’), Anti-Kapitalismus (‚dritter 
Weg’), romantisch-gälischem Kulturalismus und einem dezidiert konservativen 
moralisch-ethischem Katholizismus bezeichnen.“139 

 
Erst Anfang bis Mitte der 80er Jahre entwickelte die IRA ein neues strategisches 

Konzept. In der Folge der Auseinandersetzung um den Status der Inhaftierten der 

IRA und ihrer Hungerstreikenden im Maze-Gefängnis beschloss die Führung der 

republikanischen Bewegung, nun auch politisch durch die mit ihr eng verknüpfte 

Partei Sinn Fein Einfluss zu nehmen und die ehemalige Doktrin des 

„Abstentionism“ aufzugeben.140 Der bewaffnete Kampf in Nordirland wurde 

trotzdem ohne Abstriche fortgeführt. Insbesondere im Grenzgebiet zur Republik, 

welches als Rückzugsterritorium diente, lieferte man sich Guerillagefechte mit der 

britischen Armee, teilweise unter Einsatz leichter Artillerie seitens der IRA und 

zwang die Briten zur Einigelung in ihre Kasernen. Jedoch ging man nun ebenfalls 

im Zuge der neuen Strategie dazu über, vermehrt auf medienwirksame 

Bombenanschläge in englischen Metropolen und auf die Repräsentanten 

Großbritanniens zu setzten.141 Erst im August 1994 kam es zu einem 

Waffenstillstand der IRA, welcher die Teilnahme der Sinn Fein an den zwei Jahre 

zuvor begonnen Friedensgesprächen sichern sollte. Mit der Unterzeichnung des 

Good-Friday-Agreement 1998, der unter unabhängiger Aufsicht durchgeführten 

Auflösung der Waffenarsenale der republikanischen Paramilitärs im Jahr 2005 

und der öffentlichen Erklärung der IRA, dass ihr „bewaffneter Widerstand“  nun 

vorbei und nicht länger notwendig sei, ist das faktische Ende der Organisation 

eingeläutet worden.  

 

Die loyalistischen Paramilitärs – UVF und UDA 

Auf Seiten der protestantisch-loyalistischen Bevölkerungsmehrheit waren in der 

Vergangenheit bis in die nahe Gegenwart als paramilitärische Konfliktakteure die 
                                                 
139 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 132. 
140 Siehe dazu: Morrison, Danny: Troubles. Eine Einführung in die Geschichte Nordirlands, 
Münster 1997, S. 73 ff. 
141 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 88. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

40

„Ulster Volunteer Force“(UVF) und die „Ulster Defence Association“ (UDA) 

aktiv.142 Die historische UVF wurde am Vorabend des ersten Weltkrieges von den 

Unionisten zur Verteidigung gegen die Home-Rule-Bewegung und als Faustpfand 

gegen eine Abspaltung Ulsters von Großbritannien gegründet.143 Zunächst fand 

die UVF nicht in der Abwehr einer erneuten irischen Rebellion und zur 

Bewahrung der protestantischen Identität Ulsters ein militärisches 

Betätigungsfeld, sondern als loyale Untertanen Seiner Majestät in den 

Schützengräben Flanderns gegen die Truppen des deutschen Kaiserreiches. Die 

UVF wurde in einer Stärke von 35.000 Mann von den unionistischen Führern 

dem Empire als Beweis der unbedingten Loyalität zur Krone entsandt144 und als 

„36th Ulster Division“ in die Verbände der britischen Expeditionsstreitkräfte 

eingegliedert.  Eine folgenreiche Entscheidung, die sowohl das Selbstverständnis 

der loyalistischen Paramilitärs durch alle Phasen des Konfliktes als auch das 

Empfinden der protestantischen Mehrheit Nordirlands in spezieller Weise prägen 

sollten, wie Peter Taylor in seinem Standardwerk „Loyalists“ veranschaulicht: 

„On 1 July 1916 – the original calendar anniversary of the Battle of the Boyne – the 
36th Ulster Division was thrown at the German lines in the Battle of the Somme. 
Some are recorded to have rushed from the trenches with cries of ‘No Surrender’ and 
‘Remember 1690’ into a barrage of enemy shells and deadly machine-gun fire. Many 
wore Orange ribbons and one sergeant wore an Orange sash. The loss of life was 
awesome. Two thousand Ulster Volunteers were killed and over 3000 wounded. The 
West Belfast battalion of the UVF […] was 700 strong when it left the trenches. 
When the slaughter was over, only seventy were left. [...] The memory of the Somme 
remains still fresh today, especially those who became members of the reincarnated 
but illegal Ulster Volunteer Force in the present conflict, whom succesive British and 
Irish goverments branded ‘terrorists’.”145 

 
Es ist dieser hohe Blutzoll, den die protestantischen Kriegsfreiwilligen zahlen 

mussten, der die Unionisten darauf bestehen lässt, dass das britische Mutterland 

sie nicht in Stunden der Gefahr durch die irischen Nationalisten ausliefern dürfe. 

Gleichzeitig findet sich das klassische Motiv der „King’s Men“, die ihrer 

britischen Heimat gedient hätten (während die Vorläufer der IRA beim 

Osteraufstand in Dublin mit deutschen Gewehren auf britische Truppen 

geschossen hätten) und so in das „kollektive Gedächtnis“ Eingang gefunden und 

                                                 
142 Siehe dazu als Überblick: Bruce, Steve: The Red Hand. Protestant Paramilitaries in Northern 
Ireland, Oxford 1992 (künftig zitiert: Bruce: Red Hand). 
143 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 59 f. 
144 Vgl.: Otto, Nordirlandkonflikt, S. 59. 
145 Taylor: Loyalists, S. 24; siehe ferner zum Themenkomplex: Orr, Philip: The Road to the 
Somme. Men of the Ulster Division Tell Their Story, Belfast 1987. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

41

zur Konstituierung der „britischen Identität“ Ulsters in der Perzeption der 

unionistischen Bevölkerung beigesteuert haben.146 Ein Großteil der historischen 

UVF wurde schließlich in den zwanziger Jahren in einen Teil der nordirischen 

Polizei RUC als so genannte B-Specials transformiert, was einer Legalisierung 

ihres paramilitärischen Status entsprach. 

Die 1966 neu durch „Gusty“ Spence ins Leben gerufene UVF, die dem Namen 

nach geschichtliche Anleihen bei den Ulster Volunteers des frühen 20. 

Jahrhunderts nahm, war wie das ganze loyalistische Spektrum von den Ur-

Ängsten der Protestanten in Nordirland geprägt. Man fürchtete den Ausverkauf 

durch London an die Republik, die Unterdrückung des konfessionellen 

Bekenntnisses durch die „römischen Papisten“ und die konkreten Angriffe durch 

die Katholiken, welche in der IRA als Organisation der gegnerischen „Partei“ ein 

Gesicht verliehen bekamen. Daraus resultierend erklärt sich, dass die katholische 

Bevölkerung insgesamt als Ziel von Anschlägen in Frage kam, unabhängig von 

der individuellen und tatsächlichen Verstrickung des Individuums mit dem irisch-

republikanischen Lager, da in der Wahrnehmung der loyalistischen Paramilitärs 

alle katholischen Nordiren getarnte oder bekennende Sympathisanten der IRA 

waren und im Gegensatz zur IRA, die ihre „militärischen Ziele“ an den 

entsprechenden Uniformen erkennen konnte, die irisch-republikanischen 

Aktivisten für die UVF und die anderen Paramilitärs auf unionistischer Seite 

weitaus schwieriger zu identifizieren waren.147  

Die zweite, größere und vom Gründungsdatum (1972) her jüngere 

paramilitärische Organisation der nordirischen Protestanten ist die „Ulster 

Defence Association“ (UDA). Die UDA bildete sich aus ehemals autonomen 

Bürgerwehren der vornehmlich protestantischen Arbeiterbezirke der nordirischen 

Städte heraus, welche führend waren bei den Übergriffen auf katholische 

Wohnviertel in den großen Unruhen 1969.148 Trotz ihres unverhohlen 

militärischen Anspruchs und Auftretens wurde die UDA erst im August 1992 

durch die britische Regierung verboten, da die Morde an Katholiken durch die 

UDA unter dem Tarnmantel der „Ulster Freedom Fighters“ (UFF) begangen 
                                                 
146 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 60. 
147 Vgl.: Taylor: Loyalists, S. 89 ff.; siehe ferner: Dillon, Martin und Denis Lehane: Political 
Murder in Northern Ireland, London 1973, S. 38 ff. (künftig zitiert: Dillon/Lehane: Political 
Murder). 
148 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 146. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

42

wurden.149 Peter Waldmann konstatiert bezüglich der ideologischen und 

strategischen Ausrichtung der paramilitärischen Gruppierungen auf 

protestantisch-loyalistischer Seite insgesamt, dass kaum offizielle Aussagen oder 

Verlautbarungen der unionistischen Paramilitärs zu finden sind, die Auskunft über 

die sie motivierenden Gedanken und politischen Konzeptionen - abgesehen von 

der Verteidigung gegen den Katholizismus und der Beibehaltung der politischen 

Union mit dem Vereinigten Königreich – geben würden.150 Lediglich ein 

Flugblatt aus den Gründungstagen der UDA sowie die spärlichen Aussagen 

ehemaliger Führungsköpfe des militanten Loyalismus gestatten einen Einblick in 

die Gedankenwelt der Paramilitärs, die ganz im Gegensatz zu ihren 

republikanischen Gegenspielern auf medienwirksame Auftritte und 

Presseerklärungen verzichteten: 

„Being convinced that the enemies of Faith and Freedom are determined to destroy 
the State of Northern Ireland and thereby enslave the people of God, we call on the 
members of our loyalist institutions and other responsible citizens, to organize 
themselves immediatly [...].151 The IRA is killing Prods; we will kill the republicans. 
If we cannot find republicans, we will kill Catholics. If we are as vicious as the IRA, 
we will hamper its operations, punish the Catholic community for its support of the 
IRA, and make sure that British goverment does not have only one source of 
violence to placate.”152 

 
Sowohl Kandel als auch Waldmann betonen vor diesem Hintergrund, 153 dass 

gerade der religiös-protestantische Fundamentalismus  zu einer Grundkonstante 

des Loyalismus avanciert sei, um so mangelnde politische Inhalte zu 

kompensieren und sich einen „moralischen“ Anstrich zu geben, der über die 

immense Verstrickung in gewöhnliche kriminelle, d.h. in diesem Fall nicht 

politisch motivierte, Straftaten hinwegtäuschen sollte, da sich sowohl bei der UVF 

wie bei der UDA oftmals Raub, Erpressung und Drogenhandel insbesondere 

gegen die eigene „Community“ gerichtet hatten.154  

Beide Organisationen hatten allerdings maßgeblichen Anteil an den 

Friedensbemühungen in Nordirland, welche sich in ihren 

Waffenstillstandserklärungen Mitte der 90er Jahre manifestierte und sie – anders 

                                                 
149 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 147. 
150 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 89. 
151 Dillon/Lehane: Political Murder, S. 51. 
152 Bruce, Steve: The Edge of the Union. The Ulster Loyalist Political Vision, Oxford 1994, S. 6. 
(künftig zitiert: Bruce: The Edge of the Union). 
153 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 147; Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 90 f. 
154 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 93 f. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

43

als ein Teil des extremen politischen Lagers des Unionismus – zu Befürwortern 

und Unterstützern des nordirischen Friedensprozess gemacht hat.155 

 

2.3. Politik und Parteien in Nordirland 

Wie die paramilitärischen Verbände in Nordirland so sind auch die politischen 

Parteien Konfliktakteure und Exponenten einer katholisch-nationalistischen oder 

protestantisch-unionistischen Grundidee. Nicht selten sind sie, was primär für die 

Verknüpfung von IRA und Sinn Fein gilt, unmittelbares Sprachrohr der 

Paramilitärs gewesen oder suchten auf unionistischer Seite die Nähe und den 

Rückhalt der bewaffneten Gruppierungen, sofern es ihnen als nützlich in den 

Verhandlungen mit London oder dem gegnerischen Lager erschien.  

Paul Arthur konstatiert, dass das nordirische Parteiensystem nicht zuletzt durch 

das Entstehen der Bürgerrechtsbewegung der nordirischen Katholiken in der 

Mitte der 60er Jahre des 20. Jahrhunderts geprägt wurde.156 Das alles 

bestimmende Cleavage des politischen Systems verläuft dabei nach Franz 

Valandro entlang der katholischen und protestantischen politischen 

Organisationen, mit denen sich ca. 90% der Bevölkerung Nordirlands gemäß ihrer 

eigenen konfessionellen Disposition identifizierten: 

„Diese Lagerstruktur des nordirischen Parteiensystems formierte sich entlang dreier 
Bruchlinien, nämlich dem Faktor Konfession (katholische versus protestantische 
Parteien) und damit verbunden dem Faktor Ethnizität sowie an der mit der ethnisch-
konfessionellen Komponente eng verschränkten Frage der staatlichen Zugehörigkeit 
Nordirlands. Zum Dritten werden die beiden Lager durch den Faktor der 
ideologischen Ausrichtung getrennt: Während nämlich die protestantischen Parteien 
eher traditionell-konservative Politikgestaltung wählen, zeichnen sich katholische 
Parteien eher durch progressives Gedankengut und eine entsprechende 
Programmatik aus.“157 

 

Im Folgenden soll deshalb unser Hauptaugenmerk auf der Sinn Fein als Träger 

des irischen Nationalismus und der „Ulster Unionist Party“ (UUP) sowie der 

„Democratic Unionist Party“ (DUP) als  Vertreter des klassischen wie aktuellen 

politischen Unionismus liegen.  

 
                                                 
155 Vgl.: Taylor: Loyalists, S. 233. 
156 Vgl.:Arthur, Paul: Political Parties. Election and Strategies, in: Aughey, Arthur und Duncan 
Morrow (Hrsg.): Northern Ireland Politics, London/New York 1996, S. 67 f. 
157 Valandro: Nordirlandkonflikt, S. 94 f. ; siehe ferner zum Thema: Breen, Richard und 
Bernadette C. Hayes: Religious Mobility and Party Support in Northern Ireland, in: European 
Sociological Review, 3/1997, S. 225 ff.; Collins, Neil und Frank McCann: Irish Politics Today, 2. 
Aufl. Manchester/New York 1991, S. 111 ff. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

44

Sinn Fein als radikale Partei des irischen Nationalismus 

Die „Sinn Fein“158 wurde im Jahre 1905 vom Dubliner Journalisten Arthur 

Griffins als radikale Partei des irischen Nationalismus gegründet, welche schon 

bald eine gewaltsame Abschüttelung der englischen Fremdherrschaft über Irland 

propagierte und demnach stets die militanten Untergrundorganisationen der 

irischen Nationalbewegung unterstützte. Wie diese hatte aber auch Sinn Fein bis 

zum Osteraufstand keine nennenswerte Basis in der Bevölkerung Irlands, was 

sich erst mit dem Scheitern der Rebellion 1916 und der von vielen Iren nicht 

akzeptierten brutalen Hinrichtung der Anführer des Easter Rising ändern sollte.159  

Unter der Führung De Valeras sollte Sinn Fein aus ihrer bis dato vorhandenen 

Bedeutungslosigkeit zur tonangebenden Kraft der irischen 

Unabhängigkeitsbewegung werden, was deutlich wurde an den erfolgreichen 

Wahlen zum Unterhaus am 14. Dezember 1918.160 Dies bedeutete sowohl die 

Niederlage und das Ende des gemäßigten politischen irischen Konstitutionalismus 

als auch den Beginn einer politischen Grunddoktrin, welche Sinn Fein in Bezug 

auf das parlamentarische System Großbritanniens als auch auf eine Partizipation 

in den Institutionen des 1922 gegründeten Freistaates und der Republik knapp 20 

Jahre später anwendete: 

„Sinn Fein candidates loyal to De Valera had contested the Irish general election of 
June 1922 and had won nearly a third of seats (forty-four out of 153) but refused to 
take them up as they did not recognize the legitimacy of Dail Eireann which they 
regarded as an illegal and usurpartory goverment. This policy of ‘abstentionism’ 
remained at the heart of Sinn Fein’ ideology for over sixty years, until its removal 
was succesfully engineered by Gerry Adams in 1986 on the grounds that the 
principle was no longer relevant in the latter part of the twentieth century.”161 

 
In der Zwischenzeit sollte die Sinn Fein zum politischen Arm der IRA werden 

und wie diese das Schicksal der Marginalisierung auf der Grünen Insel erleiden, 

das sich erst mit dem Beginn der „Troubles“ in den 70er Jahren in Nordirland 

wendete. Ähnlich wie die IRA geriet auch Sinn Fein in einen grundlegenden 

politischen Richtungsstreit162 mit der Spaltung der republikanischen Bewegung in 

                                                 
158 „Sinn Fein“ ist die gälische Bezeichnung für „Wir selbst allein“; siehe zur Geschichte der Partei 
ausführlich: Feeney, Brian: Sinn Fein. A Hundred Turbulent Years, Dublin 2002. 
159 Vgl.: Taylor: Provos, S. 9 f. 
160 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 62 f.; siehe ferner: Murphy, John A.: Ireland in the 
Twentieth Century, Dublin 1975, S. 5. 
161 Taylor: Provos, S. 19; siehe ferner: Kee, Robert: The Green Flag. A History of Irish 
Nationalism, London 1972, S. 744. 
162 Siehe S. 43. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

45

eine klassisch katholisch-nationalistische Richtung (Provisionals) in Nordirland 

und den Verfechtern eines stark marxistischen Kurses im Süden (Officials) im 

Januar 1970.163 Hinsichtlich der strategischen und politischen Verhaltensmuster 

nahm die Partei nach Franz Valandros Analysen während dieser Zeit mehr die 

Gestalt einer Protestpartei denn einer auf Partizipation am politischen Prozess 

gerichteten Gruppierung an, welche den bewaffneten Kampf der IRA auf ganzer 

Linie unterstützte. Dietrich Schulze Marmeling konstatiert, dass erst mit der 

Entwicklung einer Situation der militärischen Defensive durch die verschärften 

Maßnahmen der britischen Regierung es Sinn Fein gelungen sei, sich als 

politisches Gewicht innerhalb der katholischen Bevölkerung zu profilieren.164 Im 

Zuge der Sympathiewelle des IRA- Hungerstreiks in den H-Blocks des Maze 

Hochsicherheitsgefängnisses bei den nordirischen Katholiken mit den Inhaftierten 

verfolgten IRA und Sinn Fein ab 1981 eine kombinierte Strategie aus 

paramilitärischer Gewalt und politischer Partizipation an Wahlen zu 

Gemeindevertretungen, dem britischen Unterhaus und dem Europäischen 

Parlament.165 Rasche Wahlerfolge brachten das republikanische Lager dabei 

zunächst in die Konkurrenzsituation mit der SDLP,166 die einst aus der 

katholischen Bürgerrechtsbewegung der 60er und 70er Jahre hervorgegangen war 

und welche während des Friedensprozesses als stärkste Kraft im katholischen 

Lager durch Sinn Fein abgelöst wurde. Zusammen mit der neuen politischen 

Strategie von IRA und Sinn Fein setzte bei letzterer auch ein Führungswechsel 

ein, der sich Mitte der 80er Jahre durch jüngere Aktivisten  -welche sich in der 

IRA verdient gemacht hatten und nun einen zielstrebigeren Kurs im Kampf um 

die irische Einheit ansteuerten - wie Gerry Adams und Martin McGuiness ablesen 

ließ. Die Führung von Sinn Fein und IRA verschmolz somit in gewisser Weise 

und die Einsicht, dass der bewaffnete Kampf allein weder das Los der 

katholischen Minderheit in Nordirland verbessern noch den Anschluss an die 

Republik erreichen würde, setzte sich in der Führungsspitze der republikanischen 

Bewegung durch. Der Waffenstillstand der IRA 1996 verhalf der Sinn Fein am 

                                                 
163 Vgl.: Valandro: Nordirlandkonflikt, S. 101. 
164 Schulze-Marmeling, Dietrich: Republikanismus und Sozialismus in Nordirland, Frankfurt a.M. 
1986, S. 68 f. 
165 Vgl.: Coogan: The IRA, S. 102. 
166 Siehe zur SDLP: McAllister, Ian: The Northern Ireland Social Democratic and Labour Party. 
Political Opposition in a Divided Society, London/Basingstoke 1977. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

46

Ende schließlich zur Überwindung ihrer politischen Isolation, machte aus ihr 

einen zentralen Akteur des Friedensprozesses und ermöglichte der Partei und 

ihrem Führungspersonal rund 10 Jahre später die Einnahme wichtiger Posten in 

einer konfessionsübergreifenden Autonomieregierung der britischen Provinz.167 

 

Das unionistische Lager – UUP und DUP 

Die beiden relevanten Parteien des protestantischen Lagers sind die „Ulster 

Unionist Party“ (UUP) und die „Democratic Unionist Party“ (DUP). Beide 

Gruppierungen interferieren  im zentralen Charaktermerkmal des Verteidigens der 

politischen Union mit Großbritannien und des Verbleibs im Vereinigten 

Königreich.168 Birell und Murie unterstreichen, dass sowohl die UUP als auch die 

DUP an der Aufrechterhaltung des Status Quo, d.h. an der politischen und 

ökonomischen Suprematie der protestantischen Bevölkerungsmajorität in 

Nordirland, gelegen ist.169 Daneben teilen sie die Ablehnung der als kulturell 

fremdartig und feindlich empfundenen katholischen Gesellschaftsstruktur und 

politischen Verfasstheit der irischen Republik im Süden der Insel.170  

Die Ulster Unionist Party stand in der historischen Tradition des Ende des 19. 

Jahrhunderts gegründeten Ulster Unionist Council, das als eine politische 

Sammlungsbewegung der nordirischen Protestanten gegen die Home-Rule-

Bewegung aus der Taufe gehoben wurde. Die UUP sollte schließlich auch nach 

der Abspaltung der nördlichen Grafschaften bis in die 70er Jahre hinein die 

unangefochtene politische Kraft in Nordirland bleiben. Die enge personelle und 

ideologische Verknüpfung mit dem Oranier-Orden garantierte ihr die 

Mobilisierung über soziale Klassengrenzen innerhalb der protestantischen Ethnie 

hinweg. Die Veränderungen im Wahlrecht und die faktische Manipulierung der 

Wahlkreise mittels „Gerrymandering“ war nach Frank Otto die Garantie für eine 

absolute Hegemonialstellung im politischen System der britischen 

Unruheprovinz.171 So wurde die Vormachtstellung der Ulster Unionists während 

                                                 
167 Vgl.: Thornton, Chris: The man who would be Deputy First Minister, abgerufen am 27.03.2007 
unter www.belfasttelegraph.co.uk/news/plitics/article2396446.ece?service=print . 
168 Siehe allgemein zur Historie des Unionismus: Aughey, Arthur: Unionism, in: Ders. und 
Duncan Morrow (Hrsg.): Northern Ireland Politics, London/New York 1996, S. 31 f.   
169 Vgl.: Birell, Derek und Alan Murie: Policy and Goverment in Northern Ireland. Lessons of 
Devolution, Dublin 1980, S. 102 f. 
170 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 96. 
171 Vgl.: Otto: Nordirlandkonflikt, S. 72 ff. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

47

der gesamten Dauer des Nordirlandkonfliktes auch weniger von den 

Terroranschlägen der irisch-nationalistischen IRA oder den politischen 

Exponenten des irischen Nationalismus ernsthaft gefährdet, sondern erst mit der 

Entstehung der Democratic Unionist Party im Jahr 1971, die sich nicht nur in 

ihrer Haltung gegenüber der irisch-katholischen Minderheit als kompromisslos 

gegenüber etwaigen Zugeständnissen gebar, sondern sich auch als „ Oppositions- 

und Protestpartei gegen die Dominanz und das Monopol der UUP im 

protestantischen Bevölkerungssegment“ begriff.172 Während sich die UUP in ihrer 

Perzeption immer als „klassisch konservativ“ verstand, wurde die vom 

evangelikalen Prediger Ian Paisley gegründete und bis in die jüngste Zeit geführte 

DUP zum eigentlichen Träger des radikalen protestantischen Loyalismus, welche 

in ihrer Popularität als konsequenter „Nein-Sager“ zu Friedensverhandlungen die 

UUP Mitte der 90er Jahre überflügelte und diese trotz ihrer Verdienste für eine 

friedliche Zukunft Nordirlands in die politische Bedeutungslosigkeit schickte. 

Die Entstehungsgeschichte der DUP ist unmittelbar verknüpft mit der Person und 

dem politischen Werdegang ihres Gründers Ian Paisley,173 der ihre Gedanken- 

und Ideenwelt maßgeblich in den letzten Jahrzehnten geprägt hat und welcher sie 

unangefochten trotz seines hohen Alters bis zum heutigen Tage führt. Paisley 

hatte sich in den 60er Jahren einer loyalistischen Bürgermiliz, der „Ulster 

Protestant Action“ (UPA) zur Verteidigung gegen die Grenzkampagne der IRA 

angeschlossen, welche sich besonders eines radikalen rhetorischen 

Antikatholizismus bediente und ein System der religiösen Apartheid im 

Wirtschaftsleben Nordirlands forderte.174 Die langsam aufkeimende 

Reformpolitik der UUP –Regierung unter Terence O’Neil, welche er aus 

protestantisch-fundamentalistischer Sicht als Ausverkauf der Identität Ulster 

betrachtete, veranlasste ihn und seine Anhänger im Frühjahr 1966 zur Gründung 

des „Ulster Constitution Defence Comitee“ (UCDC). Das Defence Comitee 

verschrieb sich zwar offiziell der Gewaltlosigkeit, inoffiziell arbeiteten Paisleys 

engste Vertraute aber am Aufbau einer paramilitärischen Gruppe, der „Ulster 

Protestant Volunteers“ (UPV), die ihrerseits enge Kontakte zur UVF hatte und 

                                                 
172 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 97. 
173 Siehe zur Person Paisleys u.a.: Molony, Ed und Andy Pollak: Paisley, Dublin 1994; Smyth, 
Clifford: Ian Paisley. Voice of Protestant Ulster, Edinburgh 1994 (künftig zitiert: Smyth: Paisley). 
174 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 126. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

48

zum Teil mit ihr im Laufe der Zeit verschmolz. Paisley selbst sowie seine 

politischen Organisationen beteuerten stets ihre Ablehnung loyalistischer 

Gewalt,175 gleichwohl sie alles dafür taten, die feindlichen Gefühle gegenüber der 

katholischen Minorität in Nordirland zu schüren unter besonderer Verwendung 

originärer religiöser Ressentiments.176 Mit der Gründung der DUP im Oktober 

1971 bekam der national-religiöse Flügel des loyalistischen Lagers in Nordirland 

seinen bestimmenden politischen Protagonisten: 

„Paisleys presbyterianisch-fundamentalistische Orientierung gab den sehr weltlichen 
Zielen des rechten Flügels des Unionismus eine besondere und erfolgreiche religiös-
missionarische Weihe. Mit der DUP entstand eine stabile, rechte Massenpartei’, die 
zu einem ernstzunehmenden Faktor in der unionistischen Parteikonkurrenz wurde 
und im Jahr 2003 die UUP in der Wählergunst übertroffen hat. Die Partei zeigte, wie 
stark ein fundamentalistischer Protestantismus Politik durchsetzen und bestimmen 
konnte. Nahezu 64% aller Kandidaten der DUP (zwischen 1972 und 1980) gehörten 
zu Paisleys ‚Free Presbyterian Church’.“177 

 
Die dezidiert religiöse Durchdringung des politischen Unionismus  mit 

protestantisch-fundamentalistischem Gedankengut, aber auch die identifizierte 

Verknüpfung von konfessioneller und ethnischer Zugehörigkeit und ihre 

Auswirkung für den Nordirlandkonflikt allgemein erfordern in einem nächsten 

Schritt die genauere Analyse der Etikettierungen „Anti-Katholizismus“ und 

„Anti-Protestantismus“. 

 

2.4. Sectarianism: Der Faktor Religion im politisch-sozialem Kontext 

Spricht man in Nordirland von religiösen Streitigkeiten zwischen pro-britischen 

Unionisten der protestantischen Denominationen und den pro-irischen 

Nationalisten katholischer Konfessionszugehörigkeit, so wird gemeinhin von 

Politik, Bevölkerung und Wissenschaft dieses Phänomen mit dem Ausdruck 

„Sectarianism“ bezeichnet: 

„Sectarianism ist nach den Autoren eines groß angelegten Forschungsprojektes, 
Joseph Liechty und Cecilia Clegg, ein System von Einstellungen, Handlungen, 
Überzeugungen und Strukturen auf personaler, gesellschaftlicher und institutioneller 
Ebene, in dem Religion, bzw. eine verhängnisvolle Mischung aus Religion und 
Politik eine zentrale Rolle spielt. […] Die Überlegenheit der eigenen Gruppe wird 
religiös, kulturell und politisch legitimiert und mit einem breiten Repertoire von 
Repressionen durchgesetzt, die von Beschimpfungen und Einschüchterungen bis zu 
extremer physischer Gewalt reichen können. Auf den ersten Blick ist das ein recht 
abstraktes Konstrukt, aber es ist doch geeignet, ein grundlegendes religiös-
politisches Verhaltensmuster im Verhältnis von Protestanten zu Katholiken und 

                                                 
175 Vgl.: Taylor: Loyalists, S. 62 f. 
176 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 90. 
177 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 147. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

49

umgekehrt sichtbar zu machen, das sich über Jahrhunderte langsam entwickelt 
hat.“178 

 
Nach Gareth Higgins und John Brewer179 äußern sich die drei Ebenen des 

Sectarianism (Gedanken, individuelle Handlung und Sozialstruktur) auf der ersten 

Ebene in negativ konnotierten Stereotypen, Vorurteilsdenken und abfälligem 

Sprachgebrauch über Angehörige der anderen Konfession. Des Weiteren sind auf 

persönlicher Umgangsebene offen artikulierte Ablehnung und Einschüchterung in 

allen Variationen zu nennen. Bezüglich der Sozialstruktur wird indirekte und 

institutionalisierte Diskriminierung identifiziert.180  

Hinsichtlich der Ursachen und Auswirkungen des Sectarianism gilt es zwischen 

den Spielarten des Anti-Katholizismus und des Anti-Protestantismus zu 

differenzieren. Für den Protestantismus in Nordirland muss jedoch stets bedacht 

werden, dass er in sich kein geschlossenes System bildet und bisweilen auf der 

rein theologisch-religiösen Ebene ein äußerst uneinheitliches Bild abgibt. 

Die verschiedenen protestantischen Denominationen wie Presbyterianer, 

Anglikaner, Pfingstler oder Methodisten, die in ihrem Grad an religiösem 

Fundamentalismus oder Liberalität divergieren, befinden sich in einem 

dauerhaften Stadium der religiösen Identitätssuche. Vereint sind sie hingegen in 

ihrer Ablehnung des Katholizismus, die tendenziell die zaghaften ökumenischen 

Bestrebungen bei weitem überwiegt. 181 

Nachfolgend gilt es somit zunächst den Anti-Katholizismus des konfessionell 

divergierenden, aber in seiner politischen Form des Unionismus vereinten, 

protestantischen Lagers zu untersuchen. 

 

 

 

                                                 
178 Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 87 f.; vgl.: Lichty, Joseph und Cecilia Clegg: Moving Beyond 
Sectarianism. Religion, Conflict and Reconciliation in Northern Ireland, Dublin 2001, S. 37 u. 
103. 
179 Vgl.: Higgins, Gareth I. und John D. Brewer: The roots of Sectarianism in Northern Ireland, in: 
Hargie, Owen und David Dickson (Hrsg.): Researching The Troubles. Social Science Perspectives 
on the Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 2004, S.108 (künftig zitiert: Higgins/Brewer: 
Sectarianism). 
180 Vgl.: Higgins/Brewer: Sectarianism, S. 108. 
181 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 31; siehe ferner: Eames, Robin: The religious factor, in: 
Murray, Dominic (Hrsg.): Protestant Perceptions of the Peace Process in Northern Ireland, Belfast 
2000; Brewer, John D. und Gareth I. Higgins: Anti-Catholicism in Northern Ireland, 1600-1998. 
The Mote and the Beam, Basingstoke 1998. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

50

Anti-Katholizismus 

Nach der Studie von Higgins und Brewer bestehen vier Arten des Anti-

Katholizismus innerhalb der protestantischen Gemeinschaft Nordirlands.182 Die 

erste Variante äußert sich in einem so genannten „passiven Anti-Katholizismus“, 

welcher sich unsystematisch auf der Ebene von Ideen und Werthaltungen 

niederschlägt, dabei aber nicht in konkretem Verhalten nach Außen dringt.183 

Vorurteile sind hier Teil der Sozialisation und des kulturellen Kontextes, die 

jedoch nicht artikuliert werden. Die beiden Forscher konstatieren drei weitere, 

nicht passive Verhaltensmuster: 

„Active anti-Catholicism is something different and represents a fully formulated 
structure of ideas, language and behavior. Three types of active anti-Catholicism can 
be identified, called the Convenantal, Secular and Pharisaic Modes. We plotted these 
on two axes or continuums – theological content (high to low) and political content 
(high to low) [...]. This illustrates the paradox of anti-catholicism, in that it may be 
based on scriptual interpretation (Convenantal and Pharisaic Modes), which may 
(Convenantal Mode) or may not (Pharisaic Mode) find political articulation, and also 
make little reference to theology and be highly political (Secular Mode), 
emphasising an approach to politics which is very similar to tone of the more 
theological modes (the Convenantal).”184  

 
Merkmale der drei Typen sind dabei für den “Convenantal Mode” das Beharren 

auf einem konventionellen Gedankengut bezüglich der Gottesvorstellung und der 

Auserwähltheit von Land und Bevölkerung im göttlichen Heilsplan und einem 

literalistisch-fundamentalistischem Bibelverständnis. Es wird eine prophetische 

Sprache in Anlehnung an das Alte Testament gepflegt. Römischer Katholizismus 

wird als unchristlich und satanisch angesehen, mutatis mutandis werden 

Katholiken als Bedrohung, Gefahr und Verschwörung für Ulster und die 

Protestanten wahrgenommen. Kontakte mit ihnen sind zu vermeiden. Eine Einheit 

von Religion und Politik nach protestantisch-christlichen Grundsätzen wird 

postuliert.185 

Der „Secular Mode“ ist gekennzeichnet von dem Willen, die Union mit 

Großbritannien zu verteidigen und den irischen Republikanismus zu bekämpfen. 

Eine politische Rhetorik um die Schlüsselbegriffe Unionismus und Loyalismus 

steht im Vordergrund, der Katholizismus wird in seiner als negativ 

wahrgenommen Rolle der römischen Kirche in der irischen Republik und in 

                                                 
182 Vgl.: Higgins/Brewer: Sectaranism, S. 113 f. 
183 Ebd. 
184 Ebd. 
185 Ebd.: S. 114 f. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

51

Assoziation mit republikanischer Gewalt in Ulster abgelehnt. Katholizismus wird 

entsprechend mehr als politische Ideologie denn als Theologie verstanden, welche 

eine vermeintliche Gefahr für die politische und bürgerliche Freiheit und den 

ökonomischen Erfolg Nordirlands bedeute. Hauptzielgruppe sind somit 

vornehmlich „politische Protestanten“, d.h. säkulare Unionisten und militante 

Loyalisten.186  

Der „Pharisaic Mode“ basiert ebenfalls auf der Annahme biblischer Wahrheit und 

der Unterstellung einer fehlerhaften römischen Lehre, eng verbunden mit der 

Ablehnung des Papstamtes und seiner Prägung des katholischen Christentums.187 

 So ist den religiösen Spielarten „Convenantal“ und „Pharasiac“ besonders der 

Mythos vom Papst als Anti-Christ (Papal Antichrist Myth) gemeinsam: 

„The papal antichrist myth envisages a role for the Catholic papacy in the endtimes 
and a final battle between God and Satan. [...] this belief is found among certain 
kinds of fundamentalist Protestants only, who consider a defence of faith to be 
paramount. That their faith is conflated with ethnicity and national identity reinforces 
the myth’s saliency as a socio-political phenomenom in Northern Ireland. Of course, 
separatism and ‘chosen nation’ sentiment have significant purchase in Northern 
Ireland, and the papal antichrist myth is pervasive amongst certain kinds of 
Protestants.[...] The key social resonances of this myth are in terms of furthering the 
cultural interests of believers, which in practice relates to Protestant socio-political 
hegemony, reaffirming individual and group identity, and encouraging the 
conversion of Catholics.”188 

 
Der Duktus entspricht einer neutestamentarischen Endzeitstimmung. Katholiken 

werden als Christen angesehen, die es auf den rechten Weg zurück zu bringen 

gilt, um ihre Seelen vor dem Verderben zu retten, welches bei einem Festhalten 

an römisch-katholischen Glaubensgrundsätzen unausweichlich sei. Politik spielt 

keine Rolle, die Bemühungen liegen auf der „wahren“ Evangelisierung, die einen 

Kontakt zu Katholiken schließlich erforderlich macht.189 

Sinnbild des Anti-Katholizismus und umspannende Klammer des fragmentierten 

protestantischen Lagers ist immer noch die Institution, die zur Erinnerung an den 

Sieg Wilhelms von Oranien einst gegründet wurde. Für die ungebrochene 

Relevanz von Religion steht versinnbildlicht der Grad an Akzeptanz und die 

Stellung des Oranier-Ordens bei den nordirischen Protestanten. Die Oranier haben 

trotz der Veränderung der politischen Landschaft und der aus ihrer Sicht als 

                                                 
186 Vgl.: Higgins/Brewer, S. 114 f. 
187 Vgl.: Mitchell, Claire: Religion, Identity and Politics in Northern Ireland. Boundaries of 
Belonging and Belief, Belfast 2006, S. 121 (künftig zitiert: Mitchell: Religion). 
188 Higgins/Brewer: Sectariansim, S. 117. 
189 Ebd. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

52

Rückschläge empfundenen Einschränkungen ihrer Märsche oder des 

Karfreitagsabkommens ihre exponierte Stellung bei den gesellschaftlichen Eliten 

in Politik, Wirtschaft und Polizei aufrechterhalten können. Sichtbares Zeichen 

waren die – nach eigenen Angaben – 35 Mitglieder des Ordens, die nach den 

Parlamentswahlen 1998 von insgesamt 60 protestantischen Abgeordneten auf 

Schloss Stormont einzogen.190  

 
Anti-Protestantismus 

Grundsätzlich gelten für den Anti-Protestantismus als Form des von der 

katholischen Bevölkerung Nordirlands verübten Sectarianism ebenfalls jene 

theoretischen Grundsätze, welche bereits erläutert wurden, d.h. negative 

Stereotypen und der Gebrauch verbaler Diffamierung sowie physische 

Aggression.191 Jedoch ermangelt es aufgrund der Historie an einer strukturellen 

Diskriminierung der Protestanten in den Bereichen der Ökonomie oder der 

politischen Partizipation. Selbst in der Republik Irland gehören die wenigen 

Protestanten zu einer ökonomisch privilegierten Schicht, gleichwohl sie sich – 

ähnlich den Katholiken in Nordirland – nicht mit dem Staat identifizieren 

können.192 Die eigentliche Perzeptionswirklichkeit der Unionisten von Anti-

Protestantismus hat folglich andere Gründe: 

„The problem for Protestants in Northern Ireland is not theologically derived but 
political in that they expierience anti-Britishness – an objection by association with 
the State rather than direct opposition to their religion. However, this is a distinction 
difficult to absorb when Ulster Protestant idenity is so wrapped up with the cultural 
and political link to Britain. IRA violence against so-called ‘legitimate’ targets of the 
State has been experienced by ordinary Protestants as ethnic cleansing and an 
attempt to remove Protestant witness from this island. So interconnected is Protestant 
identity with Britishness, that anti-Britishness easily blends into anti-Protestantism as 
Protestants perceive it. That Republicanism believes it can make this fine distinction 
is irrelevant to Protestants.”193 

 
Auch darf nicht unerwähnt bleiben, dass insbesondere die katholische Kirche 

explizit und mehrmals in der Geschichte in offiziellen Stellungnahmen 1931 und 

1956  die Gewalt der IRA verurteilt hat und Mitgliedern der IRA die faktische 

Exkommunikation attestierte.194 Das Engagement der Kirche beschränkte sich 

mehr auf die Verteidigung und Einforderung ziviler Rechte. Unterstützung erfuhr 

                                                 
190 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 31. 
191 Vgl.: Higgins/Brewer: Sectarianism, S. 108 f. 
192 Ebd.: S. 109. 
193 Higgins/Brewer: Sectarianism, S. 109. 
194 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 30f. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

53

dementsprechend die Bürgerrechtsbewegung und später die SDLP.195Nur 

marginal haben einzelne Dorfgeistliche sich aktiv an Unternehmungen der IRA 

beteiligt,196 und der Bischof von Derry und Überlebende des Bloody Sunday 

Massakers, Cahal Kardinal Daly erklärte kategorisch: „No faithful Catholic can 

claim that there is moral justification for the violence of these organisations.“197  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
195 Siehe dazu: McElroy, Gerald: The Catholic Church and the Northern Irish crisis 1968-86, 
Dublin 1991. 
196 Siehe dazu u.a.: Dillon, Martin: God and the Gun. The Church and Irish Terrorism, London 
1998. 
197 Daly, Cathal B.: The Price of Peace, Belfast 1991, S. 52; siehe dazu ferner: Gallagher Eric und 
Stanley Worral: Christians in Ulster 1968-1980, Oxford 1982. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

54

3. Die Rolle der Sicherheitskräfte und ihre Auswirkung 
    auf die nordirische Gesellschaft 
 
Im Fokus der nachfolgenden Ausführungen soll die Rolle der nordirischen 

Sicherheitskräfte stehen. Den Darstellungen vorangehen wird zunächst eine kurze 

Einführung in die Grundzüge und das Instrumentarium der britischen 

Sicherheitspolitik während der Troubles. Anschließend wird die Verfasstheit der 

nordirischen Polizei RUC sowie der nordirischen Territorialstreitkräfte UDR und 

ihre Auswirkungen auf das Konfliktgeschehen illustriert werden unter der 

besonderen Berücksichtigung ihres Beitrages zur Exklusion der irisch-

katholischen Minorität und der damit einhergehenden Nicht-Akzeptanz staatlicher 

Autorität bei den Katholiken Nordirlands. In diesem Zusammenhang wird auch 

die Erörterung der so bezeichneten „Shoot to kill policy“ der Sicherheitskräfte 

einfließen. Eine gesonderte Betrachtung des Wirkens der britischen Armee (zu 

denen im Übrigen organisatorisch-formal das Ulster Defence Regiment gehörte) 

soll nicht stattfinden und nur dort Erwähnung finden, wo es für das Verständnis 

des Gesamtkontextes notwendig ist. Gleiches gilt für den Transformationsprozess 

der alten Royal Ulster Constabulary in den neuen Police Service of Northern 

Ireland im Zuge der Friedensverhandlungen, dessen Bedeutung noch später im 

Verlauf der Arbeit zu würdigen ist und daher ebenfalls zunächst nur dort 

behandelt werden soll, wo es für eine zutreffende analytische Darstellung zu 

diesem Zeitpunkt unerlässlich ist. 

 

3.1. Die britische Sicherheitspolitik in Nordirland 

Die britische Sicherheitspolitik in Nordirland während der Zeit der Troubles war 

geprägt von zwei entscheidenden Instrumentarien: Zum einen ist der Einsatz der 

britischen Armee zur Stärkung der örtlichen Polizeieinheiten zu nennen, welche 

dem Zweck der „Unterstützung der zivilen Ordnung (‚in the aid of the civil 

power’)“ diente.198 Zum anderen ist die Einführung verschiedener Maßnahmen 

auf legislativer Basis zu konstatieren, welche den Behörden der Exekutive und der 

Judikative zahlreiche Handlungsspielräume beim „Anti-Terrorkampf“ einräumten 

und so die Vorgehensweise der Sicherheitsbehörden und ihr Auftreten im 

Verhältnis gegenüber der nordirischen Bevölkerung neu bestimmte. 
                                                 
198 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 134. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

55

Das Militär Großbritanniens war als klassische Einsatzarmee, die für 

konventionelles Kriegsgeschehen ausgebildet war, nicht für herkömmliche 

Polizei- und Ordnungsaufgaben geeignet. Zwar waren die Soldaten Ihrer Majestät 

bei ihrer Ankunft 1969 mit der Bekämpfung von Guerillaeinheiten aufgrund ihres 

Einsatzes in den Kolonialkonflikten des einstigen Empires, datierend aus den 

Jahren nach dem zweiten Weltkrieg, vertraut,199 jedoch unterschätzten nicht 

wenige Militärs, dass sie nunmehr auf dem originären Hoheitsgebiet des 

Vereinigten Königreiches operierten und nicht im Dschungel Kenias oder den 

Gassen des jemenitischen Aden.200 So konstatiert Michael Dewar, dass die 

Streitkräfte Großbritanniens zum Zeitpunkt ihrer Entsendung in die britische 

Unruheprovinz den Charakter einer Kolonialarmee besaßen201 und sich bei 

Kontakt mit der Zivilbevölkerung im Zuge ihrer Aufgaben wie Straßenkontrollen 

und Hausdurchsuchungen auch so verhielten.202  

Auf der politischen Ebene forcierte London mit der Einsetzung von „Direct Rule“ 

1972 ebenfalls eine härtere Gangart. Der aus den 20er Jahren stammende „Special 

Powers Act“, der bis zu diesem Zeitpunkt die Grundlage für die Einschränkung 

und Aufhebung von Bürgerrechten in Krisenzeiten durch die unionistische 

Exekutive in Nordirland bildete, wurde um die „Detention of Terrorists (NI) 

Order“ am 11. Dezember 1972 durch das Parlament in Westminster erweitert.203 

„Detention“ modifizierte dabei lediglich die auf dem Special Powers Act 

beruhende Praxis der Internierung ohne Gerichtsverhandlung,204 welche massiv 

im Jahr zuvor zum Einsatz gebracht wurde und in deren Gefolge es vermehrt zu 

Verhören unter Anwendung der Folter gekommen war.205  

Um das unmittelbare Engagement der britischen Armee, die nach dem Bloody 

Sunday Massaker zunehmend auch öffentlich in Kritik geraten war, zu drosseln 

und im Sinne einer Regionalisierung des Konflikts der für polizeiliche 

Ordnungsfunktionen prädestinierten RUC wieder mehr Gewicht zu verleihen, 

                                                 
199 Vgl.: Taylor: Brits, S. 127 f. 
200 Ebd. 
201 Vgl.: Dewar: British Army, S. 32 ff. 
202 Siehe dazu: Devlin, Paddy: Straight Left. An Autobiography, Belfast 1993, S. 129 ff. 
203 Vgl.:  Cunningham, Michael: British Goverment Policy in Northern Ireland 1969-2000, 
Machester 2001, S. 20 f. (künftig zitiert: Cunningham: British Policy). 
204 Siehe dazu: Weitzer, Ronald: Policing and Security, in: Mitchell, Paul und Rick Willford 
(Hrsg.): Politics in Northern Ireland, Oxford 1999, S. 174 f. 
205 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 141 f.; Otto: Nordirlandkonflikt, S. 99f. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

56

empfahl im Dezember eine von London eingesetzte Kommission im „Diplock-

Report“ neue Handlungsvorgaben für die Sicherheitskräfte.: 

„The powers of the RUC were covered by the the Special Powers Act, which was 
still in force, but the position of the army was less clear cut. Diplock sought to codify 
the legal basis of army action and recommended that the army should have the power 
to hold a suspect for a maximum of four hours for the purpose of identification. If 
nessecary, further holding after this period would be the responsibilty of the police. 
Searches for explosives and wanted persons were also to be within the army’s 
powers. It was implicit in Diplock that the army should take a secondary role as the 
report was geared towards prosecution and the reduction of ‘exeptional’ forms of law 
enforcement.”206  

 
Mit der Einführung des  „Northern Ireland (Emergency Provision) Act” (EPA) im 

Juli 1973 verfolgte die Londoner Regierung weiter das Ziel den Konflikt auf die 

Unruheprovinz zu begrenzen. Vom sicherheitspolitischen Standpunkt Londons 

aus sollte der EPA, der die bisherigen Bestimmungen des Special Powers Act  und 

der Detention Order ersetzte, dazu beitragen die paramilitärischen 

Konfliktakteure zu kriminalisieren und zu gewöhnlichen 

Verbrecherorganisationen herabzustufen. Nicht nur war dies dazu geeignet eine 

politische Befassung mit den Anliegen der radikalen Kräfte für obsolet zu 

erklären, sondern gestattete es darüber hinaus, die Hauptlast der 

Sicherheitsaufgaben zurück auf die lokalen Polizeibehörden der RUC sowie der 

nordirischen Territorialstreitkräfte UDR zu übertragen. Das UDR, welches 

organisatorisch zwar eine Einheit der britischen Streitkräfte darstellte und wie 

diese ausgerüstet war, sich aber ausschließlich aus (protestantischen) Einwohnern 

Nordirlands rekrutierte, sollte wie vormals die regulären Einheiten des britischen 

Militärs die RUC bei ihren Aufgaben unterstützen. Michael Cunningham 

gebraucht in diesem Kontext zutreffend das Wort von der „Ulsterisierung“ des 

Konfliktgeschehens.207 Das britische Militär selbst sollte im besten Falle 

weiterhin mit nachrichtendienstlichen Aufgaben betraut sein oder aber mit 

Spezialeinheiten wie dem „Special Air Service“ (SAS) eingreifen.208 Nicht 

bedacht wurde im Zuge der von London intendierten „Ulsterisation“ 

offensichtlich, dass gerade aufgrund der von der katholisch-nationalistischen 

Minderheit erlebten  Polizeiwillkür des unionistisch dominierten 

Sicherheitsapparates Nordirlands ein beachtlicher Teil des Widerstandes 

                                                 
206 Cunningham: British Policy, S. 22. 
207 Ebd.: S. 25. 
208 Vgl.: Otto: Nordirlandkonflikt, S. 110 f. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

57

gegenüber der Staatsautorität ausging und man sich deshalb einst dazu 

entschieden hatte, Truppen in die Provinz mit dem Ziel der Herstellung der 

öffentlichen Ordnung zu entsenden.209  

 

3.2. Nordirische Polizei und Territorialstreitkräft e: 
       „A Protestant Force for a Protestant State?” 

Die nordirischen Polizeikräfte der Royal Ulster Constabulary sowie die 

militärischen Einheiten der Territorialstreitkräfte des Ulster Defence Regiment 

sind seit ihrer Aufstellung nicht nur Konfliktakteure gewesen,210 sondern waren – 

so zumindest aus irisch-nationalistischer Sicht – nicht selten Anlass für die 

gewaltsamen Auseinandersetzungen im Norden der grünen Insel, unterstellte die 

katholische Minderheit den lokalen Sicherheitskräften doch stets, einseitig und 

diskriminierend zu agieren. Die RUC sah sich somit dem Vorwurf ausgesetzt, 

nicht entlang der Grundsätze von Recht und Gesetz zu handeln, sondern als 

Exekutive des Orangisten-Staates die Prädomination des protestantisch-

unionistischen Lagers zu garantieren. 

 

Die Entstehung von RUC und UDR 

Aus ihrer historischen Genese heraus ist zu beachten, dass die innere Verfasstheit 

der Polizei in Irland sich von ihrem Beginn an in einer Frontstellung gegenüber 

dem irischen Nationalismus wie auch der katholischen Bevölkerung befunden hat. 

Die Royal Irish Constabulary (RIC) als Vorgänger der RUC schloss für lange Zeit 

die Aufnahme von Katholiken in ihre Reihen grundsätzlich aus.211 Eine 

Veränderung der ethnisch-religiösen Struktur, welche in der nachfolgenden Zeit 

ermöglicht wurde, blieb in praxi Theorie, die Führungsebene der RIC bestand 

mithin nach wie vor nur aus Protestanten. Nach der irischen Teilung und der in 

ihrem Gefolge stattfindenden Auflösung der RIC übernahm die im Juni 1922 neu 

konstituierte RUC mit einer Stärke von 3000 Beamten die sicherheitspolitischen 

Aufgaben in Nordirland. Hamilton, Moore und Trimble betonen, dass 

ursprünglich geplant war, neben der Übernahme ehemaliger Angehöriger der Irish 

Constabulary rund ein Drittel der zukünftigen Bediensteten aus der katholischen 

                                                 
209 Vgl.: Otto, Nordirlandkonflikt, S. 94. 
210 Siehe dazu u.a.: Wright, Joanne und Keith Bryett: Policing in Northern Ireland, o.O. 2000. 
211 Vgl.:McVeigh: Security Forces. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

58

Bevölkerung zu rekrutieren,212 gleichwohl sich diese Überlegungen rasch 

zerschlugen und die Zahlen in der Realität als Resultat der Ablehnung des neuen 

nordirischen Staates durch die katholische Bevölkerungsminorität nicht auch nur 

annähernd erreicht wurden.213  

Die RUC hatte neben der Wahrnehmung klassischer Polizeiaufgaben den Auftrag 

erhalten, Angriffe der IRA auf nordirisches Territorium abzuwehren. Dadurch 

bedingt verfügten die Polizeieinheiten Nordirlands über ein paramilitärisches 

Arsenal an Ausrüstung und Waffen. Zudem evolvierte sich zu Beginn ihres 

Wirkens ein politisch-ideologischer Antagonismus mit den irisch-

nationalistischen Einwohnern der Provinz, die in ihrer überwiegenden Mehrheit 

die Teilung der Insel ablehnten und eine Vereinigung mit dem Freistaat im Süden 

und später mit der Republik Irland forderten. Unterstützt wurden die regulären 

Polizeieinheiten in ihrer Funktion von der Ulster Special Constabulary (USC), die 

in Nordirland selbst unter dem Namen „B-Specials“ bekannt war. Bei der USC 

handelte es sich um eine Hilfstruppe der RUC, die aus Zeitfreiwilligen bestand. 

Ursprünglich war sie eine Reservetruppe der Polizei, welche im Falle von 

gewaltsamen Unruhen mobilisiert werden konnte oder aber die regulären 

Polizeieinheiten bei Kontrollaufgaben entlasten sollte.214 Bemerkenswert war, 

dass die USC schon vor der irischen Teilung entstanden war und sich in ihrer 

Gründungszeit ausschließlich aus dem Personal der ursprünglichen UVF 

zusammensetzte, die einst als paramilitärisches Druckmittel der Unionisten 

gegenüber der Home-Rule-Bewegung ins Leben gerufen worden war, wie der 

Historiker Frank Otto ausführt: 

„Die aufzustellende Reservepolizei (Ulster Special Constabulary, USC) wurde in 
drei Kategorien unterteilt; Die A-Specials (Stärke Ende 1920 3500 Mann), Vollzeit 
beschäftigt und mobil einsetzbar, waren uniformiert und wurden bezahlt wie die 
reguläre Polizei. Die späterhin berüchtigten B-Specials (mit 16.000 Mann größte 
Teileinheit) dienten in Teilzeit, sie waren uniformiert aber unbezahlt und sollten nur 
in ihren eigenen Wohngegenden vor allem Patrouilliendienste ausführen. […] Die 
USC unterstand dem Kommandeur der Polizei im Norden. Die Struktur der USC 
ähnelte der der UVF und entsprach damit weitgehend dem unionistischen Plan. 
Ganze Einheiten der UVF strömten in die USC, und ihre Kommandeure bekamen 

                                                 
212 Vgl.:Hamilton, Andrew, Moore, Linda und Tim Trimble: Policing a Divided Society. Issues 
and Perceptions in Northern Ireland, Colraine 1995, zitierte Passagen des Werkes abgerufen am 
13.06.2007 unter http://cain.ulst.uk/csc/reports/police.htm (künftig zitiert: 
Hamilton/Moore/Trimble: Policing a Divided Society), siehe ferner u.a.: Brewer, John D.: Inside 
the RUC: routine policing in a divided society, Oxford 1991. 
213 1961 lag der Anteil katholischer Beamter bei 12%, 1992 bei 7,7%; Vgl.: 
Hamilton/Moore/Trimble: Policing a Divided Society. 
214 Ebd. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

59

wichtige Posten. Den von den Briten eigentlich vorgesehenen Beitritt auch von 
Katholiken verhinderten die Unionisten weitgehend.“215 

 
Die USC war somit eine faktische Polizeitruppe in Nordirland, die zu 100% aus 

Protestanten bestand, sich bewusst aus einem loyalistischen Milieu rekrutierte 

sowie an loyalistische Traditionen anknüpfte und sich als Garant des Unionismus 

sah. Die zunehmende Eskalation der Situation in Nordirland mit dem Aufkommen 

der katholischen Bürgerrechtsbewegung und dem Erstarken der IRA und der 

besonderen Rolle der Sicherheitsorgane, die Willkürverhalten und Brutalität 

gegenüber katholischen Zivilpersonen und Demonstranten an den Tag legten, 

ließen die britische Regierung nach den Empfehlungen der Hunt-Kommision216  

im Jahr 1969 die Auflösung der USC forcieren. Es war geplant, an ihre Stelle eine 

unter dem Kommando des britischen Militärs stehende Territorialstreitkraft, das 

Ulster Defence Regiment (UDR), treten zu lassen. Das UDR bestand aus ca. 6.300 

Teilzeit-Soldaten, welche aus der nordirischen Bevölkerung angeworben werden 

sollten. Intendiert war zum einen eine neue und schlagkräftige 

Unterstützungseinheit für die RUC zu schaffen und zum anderen im Zuge der 

„Ulsterisation“ die regulären Truppen der britischen Armee zu entlasten.217 Bei 

der irisch-nationalistischen Bevölkerung manifestierte sich der Eindruck, dass das 

UDR lediglich eine Fortsetzung der alten B-Specials mit neuen Uniformen und 

schwereren Waffen war. Johannes Kandel weist darauf hin, dass den ehemaligen 

Mitgliedern der USC die Chance eingeräumt wurde dem neu gegründeten 

Regiment beizutreten.218 Diese Option wurde von vielen ehemaligen B-Specials 

genutzt, was wiederum die katholische Minderheit in ihrem Ressentiment 

gegenüber der neuen Sicherheitstruppe bestätigte.219 Bis zur Auflösung des UDR 

durch Fusion mit den regulären Royal Irish Rangers zu einer gewöhnlichen 

Militäreinheit Großbritanniens unter dem Namen Royal Irish Regiment (RIR) 

betrug ihr Anteil gerade 3%. 

 

                                                 
215 Otto: Nordirlandkonflikt, S. 67. 
216 Siehe dazu: HMSO: Report of the Advisory Comittee on Police in Northern Ireland (Hunt-
Report), Cmd 535, Belfast 1969. 
217 Ende 1971 standen der IRA rund 14.000 britische Soldaten, 6000 Polizeibeamte und 8000 
Angehörige der Territorialstreitkräfte gegenüber. 
218 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 122. 
219 Vgl.: Ryder, Chris: The Ulster Defence Regiment. An Instrument of Peace? London 1992, S. 
28 ff. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

60

„Sectarianism“ als Praxis der Sicherheitsbehörden 

In seiner 1994 erschienen Studie „It’s Part of Life Here. The Security Forces and 

Harassment in Northern Ireland” konzediert der Konfliktforscher Robbie 

McVeigh bezüglich der Frage, inwieweit die nordirischen Sicherheitskräfte in 

ihrer inneren Verfasstheit und in ihrem äußeren Erscheinungsbild als „sectarian“ 

einzuordnen seien: 

„The undoubtedly ‘Protestant’ make-up of the security forces in Northern Ireland has 
long been accompanied by accusations by different elements in the Catholic 
community of sectarian practice. [...] There are a number of different ways and levels 
at which they may or may not be sectarian: 1) proportionality of the perceived 
religion of the security force members 2) ideas and attitudes of security personal 3) 
operational policy 4) perceptions of the populations being policed.”220 

 
Auf den Aspekt der Proportionalität hinsichtlich des Verhältnisses der ethnisch-

konfessionellen Zusammensetzung von Polizei und Territorialstreitkräften in 

Relation zur Gesamtbevölkerung Nordirlands ist bereits hinreichend eingegangen 

worden. Rein demographisch betrachtet, sind RUC und UDR durch die 

Konfession ihrer Angehörigen rein protestantische Organisationen. Dieser 

Umstand ist insbesondere ihrer Entstehungsgeschichte geschuldet. So evident die 

Disparität auch sein mag, so wenig gibt sie Auskunft über die Gedankenwelt der 

Angehörigen der Sicherheitsbehörden und ihre persönlichen Einstellungsmuster 

zum Konfliktgeschehen. Festzuhalten bleibt, dass besonders in ihrer 

Entstehungszeit sich die Angehörigen aus den ehemaligen paramilitärischen 

Verbänden des politischen Unionismus, namentlich der ursprünglichen UVF, 

rekrutierten. Bewusst wurde an diesen Traditionsstrang zunächst angeknüpft. 

Richtig ist auch, dass die nordirische Polizei von sich aus unterstrich, dass sie 

allein dem Prinzip von Recht und Ordnung verpflichtet sei, so dass sie 

loyalistische Paramilitärs ebenso engagiert bekämpfen würde wie die Kräfte des 

militanten irischen Republikanismus. Bezug nehmend auf die tatsächliche 

Einsatzpolitik insbesondere der Territorialstreitkräfte als Erben der B-Specials 

analysiert Robbie McVeigh: 

„In addition there is evidence that a whole sector of policing apparatus – the 
UDR/RIR – has been used specifically to police Republicans. In 1990, the 
commander of the UDR Brigadier Charles Ritchie admitted that the UDR did not 
brief patrols looking for ‘Protestant terrorists’ (Irish Times 20/2/1990). By 
Implication the UDR was solely concerned with policing the Catholic community. 
This is clearly structurally sectarian, whatever the attitudes of the soldiers involved. 
[...] Very powerful symbols of differential policing are presented if there is a 

                                                 
220 McVeigh: Security Forces. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

61

disputed march through a catholic area and the police face local residents and turn 
their backs on the marchers – this leaves little ambiguity as to who is being protected 
and who is being controlled. Similarly, it is particularly telling if the ‘ring of steel’ 
police and army roadblocks around Belfast only stop cars coming out of Catholic 
areas and not cars going in. This is even more stark in periods when loyalists are 
killing more people then republicans. Once again the security forces appear to be 
protecting the wider community from people in particular Catholic areas and yet 
doing nothing to protect people in those same areas even they seem to be under great 
threat of attack.”221 

 
In diesen Kontext hinein gehört auch der Themenkomplex der so genannten 

“Shoot-to-kill policy” sowie die Frage der „Collusion“, d.h. der Zusammenarbeit 

der staatlichen Sicherheitsbehörden mit den loyalistischen Paramilitärs zur 

Liquidierung führender Persönlichkeiten des irisch-nationalistischen Lagers 

einschließlich der IRA sowie katholischen Bürgerrechtlern. Nach der von der 

Regierung Großbritanniens betriebenen Politik der Ulsterisierung des 

Nordirlandkonfliktes, welche eine zunehmende Verlagerung des Gewichtes der 

Sicherheitsaufgaben weg von den regulären Einheiten der britischen Armee hin zu 

den lokalen Polizei- und Territorialstreitkräften anstrebte, waren militärische 

Kommandoeinheiten wie der „Special Air Service“ (SAS) in Verbindung mit den 

britischen und nordirischen Nachrichtendiensten das bevorzugte Instrument 

Londons im Anti-Terrorkampf.222 Diese taktische Entscheidung Londons, die 

Adrian Weale als „Secret Warfare“ charakterisiert, 223 sowie das Vorgehen des 

SAS während seiner Operationen, sahen sich zunehmend als Zielscheibe der 

Kritik des republikanischen Lagers sowie nationaler und internationaler 

Bürgerrechtsorganisationen. Sowohl der RUC wie auch dem SAS wurde 

vorgeworfen, sich nicht an die üblichen „Rules of Engagement“ zu halten bei der 

Festnahme von Terrorverdächtigen oder der Vereitelung von IRA-Anschlägen.224 

Stattdessen würde ohne den Versuch der gewaltlosen Festnahme im Sinne einer 

„Shoot-to-kill“ gezielt, oftmals aus dem Hinterhalt, das Feuer eröffnet und selbst 

kampfunfähige Gegner an Ort und Stelle exekutiert.225 Die Vermutungen der 

Kritiker wurden genährt durch den bis dato bestdokumentiertesten Vorfall auf 

                                                 
221 McVeigh: Security Forces. 
222 Siehe dazu: Holland, Jack und Susan Phoenix: Policing the Shadows. The Secret War against 
Terrorism in Northern Ireland, London 1996. 
223 Vgl.: Weale, Adrian: Secret Warfare: Special Operations Forces. From the Great Game to the 
SAS, London 1997; siehe ferner zu dem Themenkomplex: Kemp, Anthony: The SAS. Savage 
Wars of Peace 1947 to the Present, London 2001. 
224 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 177 f. 
225 Zahlreiche detaillierte Darstellungen verschiedener Vorfälle finden sich bei: Murray, Raymond: 
State Violence. Northern Ireland 1969-1997, Cork 1998. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

62

Gibraltar,226 wo am 6. März 1988 Angehörige des SAS drei Mitglieder der IRA, 

welche ein Bombenattentat auf dort stationierte Truppen planten, intendiert 

töteten, obwohl diese zum Zeitpunkt der Operation unbewaffnet waren und sich 

ergeben hatten. Das Engagement Amnesty Internationals sowie der 

Hinterbliebenen der getöteten IRA-Mitglieder löste in der Folgezeit eine 

Untersuchung der Europäischen Menschenrechtskommission aus, die im Sommer 

1994 mit 11 zu 6 Stimmen zugunsten Londons entschied.227 Ein Jahr später 

verhandelte der Europäische Gerichtshof die Angelegenheit und stellte fest, dass 

es angesichts der Zeugenaussagen zu einer unnötigen Tötung der IRA-Einheit 

gekommen sei. Dies bedeutete einen Verstoß gegen Artikel 2 der Europäischen 

Menschenrechtskonvention, welcher das „Recht auf Leben“ schützt. Die britische 

Regierung habe die volle Verantwortung für den Vorfall zu tragen.228 

Neben der Diskussion um die „Shoot to kill policy“ bewegte die Frage der 

„Collusion“, das heißt, ob es eine von staatlichen Autoritäten forcierte und von 

den Sicherheitsbehörden unterstützte Zusammenarbeit mit loyalistischen 

Terrorgruppen zur Liquidierung von IRA-Angehörigen oder nationalistischen 

Politikern gegeben habe, die Gemüter in Nordirland und Großbritannien. Steve 

Bruce unterscheidet in seiner 1992 veröffentlichten Studie der loyalistischen 

Gewaltorganisationen „The Red Hand. Protestant Paramilitaries in Northern 

Ireland“ zwischen „passiver“ und „aktiver“ Kooperation. Unter „passiver“ 

Kooperation lassen sich eine willentlich schleppende Strafverfolgung durch die 

RUC sowie das bewusste Wegsehen bei der Verübung loyalistischer Gewalttaten 

subsumieren. Hinzu gerechnet werden muss nach Kandel die Verweigerung des 

Schutzes oder der Informierung gefährdeter Personenkreise durch die 

Polizeibehörden trotz des Wissens um bevorstehende Attentate.229  In Abgrenzung 

dazu beinhaltet „aktive“ Kooperation die Versorgung mit Waffen, Ausbildung 

und Überlassung vertraulicher Erkenntnisse über Personen des irisch-

nationalistischen Spektrums sowie die geduldete „Infiltration paramilitärischer 

Gruppen in RUC und UDR“.230 Wie eine internationale Studie 2006 gestützt auf 

                                                 
226 Siehe dazu: Eckert, Nicholas: Fatal Encounter. The Story of the Gibraltar Killings. Dublin 
1999. 
227 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 182. 
228 Vgl.: Taylor: Brits, S. 285. 
229 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 190 f. 
230 Ebd. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

63

Dokumente des „National Archives“ der britischen Regierung enthüllte,231 war 

die britische Regierung seit 1973 darüber informiert, dass insbesondere das UDR 

mit Angehörigen der loyalistischen Paramilitärs durchsetzt war (ca. 15 %) und auf 

diese Weise UDA und UVF mit Waffen versorgte. Offizielle Untersuchungen der 

Stevens-Kommision im Zeitraum von 1989 bis 2003 erhärteten den gehegten 

Verdacht, dass nordirische Sicherheitsbehörden und britische Nachrichtendienste 

für die Ermordung von Anwälten der Bürgerrechtsbewegung oder irisch-

nationalistischen Politikern durch die gezielte Lenkung und Unterstützung 

loyalistischer Todesschwadronen mittels Weitergabe von nachrichtendienstlichen 

Erkenntnissen die Verantwortung tragen.232 Eine unmittelbare Beteiligung 

Londons schließt der Stevens-Report aus. Im Jahr 2007 gelangte eine 

Untersuchung der Ombudsfrau für Angelegenheiten der nordirischen Polizei zu 

dem Ergebnis, dass die RUC Informanten aus den paramilitärischen Verbänden 

der Loyalisten anwarb und als Gegenleistung für Informationen diese finanziell 

entlohnte, darüber hinaus gehend aber auch Morde und andere Straftaten ihrer 

Informanten deckte.233 Folglich bedeutete diese Verstrickung der 

Sicherheitsbehörden und ihre nicht immer an den Grundsätzen von Recht und 

Ordnung orientierte Politik im Anti-Terrorkampf eine immense Hypothek für den 

Friedensprozess in Nordirland und für die Aussöhnung von Katholiken und 

Protestanten. 

Interessant ist abschließend die Wahrnehmung durch die theoretisch den gleichen 

herkömmlichen polizeilichen Maßnahmen unterliegende protestantische Ethnie 

Nordirlands. Essentiell stehen die nordirischen Protestanten den lokalen 

Sicherheitsbehörden äußerst positiv gegenüber, wie John Brewer in seiner Studie  

„The public and the police“ aus dem Jahr 1992 belegt.234 Dies mag zum einen 

damit zu tun haben, dass die Majorität der protestantischen Bevölkerung nicht der 

zuvor beschriebenen „operational policy“ der RUC und des UDR ausgesetzt war 

                                                 
231 Vgl.: Bowcroft, Owen: Ministers aware of UDR links with loyalists, archives show, abgerufen 
am 6.5.2006 unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1768744,00.html . 
232 Vgl.: Stevens, John: Stevens Inquiry. Overviews and Recommendations, Belfast 2003, S. 15 f. 
233 Vgl.: Police Ombudsman for Northern Ireland: Statemant by the Police Ombudsman for 
Northern Ireland on her investigations into the circumstances surrounding the death of Raymond 
McCord Junior and related matters, Belfast 2007. 
234 Vgl.: Brewer, John D.: The Public and the Police, in: Stringer, Peter und Gillian Robinson 
(Hrsg.): Social Attitudes in Northern Ireland: The second Report, Belfast 1992, zitierte Passagen 
des Werkes abgerufen am 13.06.2007 unter http://cain.ulst.ac.uk/othelem/research/nias/rep2c4.htm 
(künftig zitiert: Brewer: Public and Police). 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

64

und lässt sich weiter mit der historischen Rolle der Sicherheitsbehörden als 

Garant für den persönlichen Schutz sowie der territorialen Integrität Ulsters vor 

den Angriffen des irisch-republikanischen Lagers erklären. Entsprechend scharf 

fiel die Indignation der unionistischen Politik bei der Auflösung der USC und 

später des UDR aus, welche von den internalisierten Urängsten der nordirischen 

Protestanten gegenüber einer möglichen „Sell out“ Politik Londons genährt 

wurde.235  

Eine Veränderung in der Haltung der Loyalisten zu den „eigenen“ Polizeikräften 

konnte erst mit den Reformen und der Transformation der RUC in den im 

Zeichen des Karfreitagsabkommens neu konstituierten Police Service of Northern 

Ireland (PSNI) festgestellt werden, gleichwohl es schon Mitte der 80er Jahre im 

Zuge des Anglo-Irish-Agreement erstmalig auch zu Zusammenstößen und 

physischen Angriffen auf Polizeibeamte von Seiten radikaler Loyalisten 

gekommen war.236   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
235 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 122. 
236 Vgl.: Hamilton/Moore/Trimble: Policing a Divided Society. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

65

4. Der nordirische Friedensprozess 

Abschließen wird der Fallstudienteil zum Themenkomplex des 

Nordirlandkonflikts mit einer Betrachtung des Verlaufs und der Umsetzung des 

Friedensprozesses. 

 

4.1. Der Weg zum Friedensprozess 

Erste Bemühungen um eine friedliche Beilegung des Bürgerkriegs in der 

britischen Unruheprovinz lassen sich kurz nach Beginn der eigentlichen 

„Troubles“ in den 70er Jahren ausmachen. In einem von Downing Street im 

Oktober 1972 publizierten „Green Paper“237 wurde bereits ein erster 

Lösungsansatz umrissen, welcher in seinen zentralen Bestandteilen immer wieder 

an Aktualität gewinnen sollte. Sowohl die verfassungsrechtliche als auch die 

territoriale Frage sollten danach an den Willen der Mehrheit der Bevölkerung 

gekoppelt sein, welcher in regelmäßigen Abstimmungen zu ermitteln war und 

eine theoretische Wiedervereinigung des Nordens mit der Republik Irland im 

Süden im Grundsatz ermöglichen würde und diese auch in einem „Council of 

Ireland“ in das politische Geschehen einzubinden hätte.238 Faktisch zementierte 

dies natürlich aufgrund der demographischen Verhältnisse der Ethnien das 

Supremat der Unionisten, zumal sich das irisch-nationalistische Lager bei den 

durchgeführten Referenden prinzipiell enthielt.  

Nach mühseligen Verhandlungen nach der Wahl zum Regionalparlament im 

Sommer 1973, welche den moderaten Kräften in der UUP auf protestantischer 

und in der SDLP auf katholischer Seite zum Sieg verhalf, arrangierte man sich 

und fand sich bereit, eine „Koalitionsregierung“ zu bilden, die auf den 

Grundlagen des Machtteilungskonzepts des Green Paper basierte. Grund zur 

Hoffnung machte die so genannte Sunningdale-Konferenz Ende 1973.239 Bei 

dieser Zusammenkunft zwischen den Vertretern der Koalitionsregierung sowie 

den Delegationen der britischen und irischen Regierungen wurde nicht nur der 

bisher gewachsene Gedanke eines „Council of Ireland“ etabliert, gleichzeitig 

lockerte Großbritannien seine unumstößliche „Garantie-Erklärung für Ulster“, 

während die Verantwortlichen in Dublin ihrerseits den in der irischen Verfassung 
                                                 
237 Siehe dazu: HMSO: The Future of Northern Ireland. A Paper for Discussion, London 1972.  
238 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 199 f. 
239 Siehe zum „Sunningdale Agreement“: www.cain.ulst.ac.uk/events/sunningdale/agreement . 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

66

verankerten Vertretungsanspruch für das gesamte Gebiet der irischen Insel 

zugunsten des Mehrheitsvotums der nordirischen Bevölkerung aufweichte.240 Das 

„Council of Ireland“ hatte dabei speziell  für die irischen Nationalisten hohen 

Symbolgehalt als Vorstufe zu einer Wiedervereinigung. Tatsächlich sollte sich die 

Kompetenz des Gremiums auf vergleichsweise unbedeutende Politikfelder wie 

Agrarwirtschaft, ökologische Fragen, Verkehrswesen und Angelegenheiten von 

Kultur und Fremdenverkehr erstrecken. Themen von sicherheitspolitischer Natur 

wurden hingegen weitestgehend ausgeklammert: 

„Ein besonderes, bis heute akutes Problem war die Rolle der nordirischen Polizei. 
Die SDLP hatte immer wieder die mangelnde Akzeptanz der RUC in der 
katholischen community thematisiert und war darin von der Irischen Regierung 
unterstützt worden. Immerhin waren sich alle Parteien darin einig, dass eine breite 
Akzeptanz und Unterstützung der Polizei durch Protestanten und Katholiken 
wünschenswert sei. […] Die SDLP bestand auf einer starken Rolle des ‚Council of 
Ireland’ im Blick auf die Polizei, die Unionisten wiesen das vehement zurück. Für 
sie war jede Mitsprache eines all-irischen Gremiums in Polizei-Angelegenheiten 
gleichbedeutend mit der Aufgabe der Selbstbestimmung Nordirlands.“241 

 

Die radikaleren Kräfte innerhalb des politischen Unionismus, die aus den 

Anhängern Paisleys, dem Oranier Orden sowie den loyalistischen Paramilitärs 

bestanden, formierten nun mit den Vertragsgegnern innerhalb der UUP ein breites 

Bündnis gegen das Sunningdale-Agreement. Die UUP lehnte in diesem Zuge auf 

ihrem Parteitag im Januar 1974 die Etablierung eines „Council of Ireland“ ab. Die 

aufgrund innerbritischer Angelegenheiten hastig anberaumten Neuwahlen zum 

House of Commons sahen nicht nur einen Machtwechsel in Downing Street und 

die Ablösung der Tory-Regierung, sie ließen gleichzeitig den loyalistischen 

Sunningdale Gegnern in Nordirland die Möglichkeit, die Unterhauswahlen als 

Abstimmung gegen das Abkommen zu missbrauchen. Ein im Frühjahr 1974 von 

Ultraloyalisten um Paisley und das „Ulster Workers Council“ (UWC) 

angezettelter Generalstreik legte die Provinz völlig lahm,242 beerdigte sowohl die 

Koalitionsregierung als auch die Hoffnung auf eine Selbstverwaltung Nordirlands 

und ließ das „Power-Sharing-Experiment“ katastrophal scheitern. Nachdem 

London der „politischen Mediation“ des Konflikts den Vorzug gegeben hatte, 

wurde nun wieder vermehrt auf eine starke Hand gesetzt und die Unruheprovinz 

                                                 
240 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 206. 
241 Ebd.: S. 207. 
242 Siehe dazu u.a.: Anderson, Don: Fourteen May Days. The Inside Story of the Loyalist Strike of 
1974, Dublin 1994; Rose, Richard: Northern Ireland. A Time of Choice, London 1976. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

67

erneut unter „Direct Rule“, d.h. unter die unmittelbare administrative 

Abhängigkeit und Weisungsgebundenheit der britischen Regierung gezwungen.243 

Allein in den Jahren 73/74 starben durch anhaltende paramilitärische und 

staatliche Gewalt trotz der laufenden Friedensbemühungen über 500 Menschen in 

Nordirland.244 Auf Seiten der IRA wie der nordirischen und britischen 

Sicherheitskräfte wurde nun wieder vermehrt auf eine militärische Lösung des 

Problems gesetzt. Trotzdem gab man eine friedliche Beilegung des Konflikts 

nicht völlig auf, richtete aber in London nach dem Scheitern der 

„zivilgesellschaftlichen Kräfte“ beim Sunningdale Agreement das 

Hauptaugenmerk auf die IRA als - wenn auch nicht offiziellem - 

Verhandlungspartner.245 Mittels geheimer Kontakte stand Downing Street seit 

1969 mit dem militanten republikanischem Lager in einem „Secret Dialogue“ und 

bediente sich Ende 1974 prominenter protestantischer Kirchenführer in 

Nordirland, um in einem Gesprächstreffen mit der IRA zu versichern, dass man 

ungebrochen an der Aussage festhalte,246 den politischen und territorialen Status 

Nordirlands an den  Mehrheitswillen der Bevölkerung zu koppeln und im Falle 

eines Waffenstillstands der IRA die britischen Militäreinheiten abzuziehen sowie 

internierte Aktivisten des republikanischen Lagers wieder auf freien Fuß zu 

setzen. Die IRA ihrerseits schränkte ihre militärischen Operationen ein und 

erklärte Anfang 1975 einen Waffenstillstand.247  

Ihr politischer Arm Sinn Fein wurde legalisiert und war nunmehr Teil des 

politischen Prozesses bei der Suche nach einer friedlichen Lösung, während die 

loyalistischen Paramilitärs aufgrund der Ereignisse und gestärkt von ihrem Erfolg 

beim Scheitern des Sunningdale-Agreement kurze Zeit zuvor begannen, die 

Provinz mit Gewalt und Blutvergießen zu überziehen.248 Die IRA antwortete mit  

                                                 
243 Siehe dazu: Cunningham: British Policy, S. 13 ff. 
244 Vgl.: Smyth, Marie und Jennifer Hamilton: The Human Costs of the Troubles, in: Hargie, 
Owen und David Dickson (Hrsg.): Researching the Troubles. Social Science Perspectives on the 
Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 2004, S. 19 f. (künftig zitiert: Smyth/Hamilton: 
Himan Costs Troubles). 
245 Vgl.: Taylor: Brits, S. 163 f. 
246 Siehe dazu: Gallagher, Eric und Stanley Worral: Christians in Ulster 1968-1980, Oxford/New 
York 1982, S. 95 ff. 
247 Vgl.: Coogan: The IRA, S. 397 f. 
248 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 219 f. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

68

einer Aufkündigung ihres Waffenstillstands im August desgleichen Jahres mit der 

Folge, dass Nordirland für zehn Jahre in einem Meer von Blut und Gewalt 

versank. 

 

4.2. Die Entwicklungsphasen des „Good-Friday-Agreement“ (GFA) 

Zahlreiche Autoren konzedieren,249 dass es keinen allgemeinen Konsens gibt 

hinsichtlich des tatsächlichen Beginns des nordirischen Friedensprozesses, 

welcher in letzter Konsequenz dann im so genannten „Karfreitagsabkommen“ 

vollendet wurde. So wird vielmehr von Phasen denn von einem konkreten Datum 

gesprochen.  

Insgesamt kann jedoch von einem Vorlaufsprozess von etwa einer Dekade 

gesprochen werden.  Diese Zeitrechnung nimmt ihren Ausgangspunkt bei den 

Gesprächen zwischen den moderaten katholischen Bürgerrechtlern um John 

Hume und der SDLP und dem radikalen Flügel des irischen Nationalismus in der 

Gestalt Gerry Adams und der Sinn Fein im Jahre 1988. Innerhalb dieser 

informellen Treffen intendierte die SDLP ihrerseits Sinn Fein davon zu 

überzeugen,250 dass nicht Großbritannien die Ursache des Nordirlandproblems sei, 

da dieses in der Frage der „Reunification“ eine offene Position vertrete und das 

Selbstbestimmungsrecht der irischen Bevölkerung akzeptiere. Es müsste vielmehr 

darum gehen, die unionistischen Urängste gegenüber einem vereinigten Irland 

auszuräumen, was sich nur auf politischem Wege unter Abschwörung der Gewalt 

und des bewaffneten Kampfes durch die IRA bewerkstelligen ließe.251 Dies 

beförderte die Friedensanstrengungen innerhalb des republikanischen Lagers, das 

Mitte 1987 bereits zum ersten Mal öffentlich ein Dokument mit dem Namen „A 

Scenario for Peace“ zur politischen Gestaltung einer friedlichen Ordnung 

publizierte.252 Trotz zahlreicher Übereinstimmungen in der Situationsanalyse 

zwischen Sinn Fein/IRA und der SDLP beharrten die irischen Republikaner auf 

der Legitimität und Notwendigkeit des militärischen Widerstands gegen die 

Briten, denen zu trauen sie nicht gewillt waren.  

                                                 
249 Vgl. u.a.: Otto: Nordirlandkonflikt, S. 125; Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 289. 
250 Siehe dazu: Hume, John: Personal Views: Politics, Peace and Reconciliation in Ireland, Dublin 
1996. 
251 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 297. 
252 Siehe dazu: Adams, Gerry: Free Ireland. Towards a Lasting Peace, Dingle 1995, S. 197 f. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

69

Flankiert wurde der Diskussionsprozess innerhalb der katholischen Bevölkerung  

Nordirlands von den Initiativen des britischen Nordirlandministers Peter Brooke. 

Dieser bemühte sich seit Juli 1989, sowohl die IRA zu einem Verzicht auf 

terroristische Aktionen zu bewegen253 als auch die Unionisten für zukünftige 

Friedensgespräche in den Diskussionsprozess einzubinden.254 Es setzte sich in 

London allgemein die Auffassung durch, dass ohne die Sinn Fein als politischer 

Arm der IRA aufgrund des großen Rückhalts in der katholischen 

Bevölkerungsgruppe eine langfristige Lösung des Konflikts aussichtslos sei.255 

MacGinty und Darby halten entsprechend fest, dass die Verantwortlichen in 

London wie Dublin während der ganzen Zeit des Friedensprozesses als 

Organisatoren und Stützen desselben fungierten,256 um so den politischen 

Akteuren der nordirischen Parteienlandschaft ein strukturelles Umfeld zu 

gewährleisten, zeitliche Rahmenbedingungen zu garantieren und die Akteure bei 

kontraproduktivem Verhalten zu sanktionieren: 

„Progress proved to be slow as the constitutional parties considered and refined their 
positions in relation to the ‘three strands’ concept. The British goverment argued that 
no settlement was likely to be stable and durable unless it addressed three strands. 
‘Strand one’ covered relations and related structures within Northern Ireland, ‘strand 
two’ covered relations and possible structures between Northern Ireland and the 
Republic of Ireland (or North/South structures) and ‘stand three’ the relations 
between the Irish Republic and the United Kingdom (or the east/west relationship). 
This formulation is important for two reasons. First, it was to form the basic 
framework on which subsequent initiatives of the 1990s would be built and secondly, 
it further reinforced the marginalisation of ‘internal’ or ‘integrationist’ prescriptiuons 
for Northern Ireland and, as such, could be read as an implicit acceptance of a 
Nationalist agenda.”257 

 
Mit den “Three Strands” waren die formellen Phasen für die Zukunft des 

Friedensprozesses eindeutig definiert worden. Zunächst machten jedoch 

spektakuläre Anschläge der IRA in Nordirland und England 1990-1993 offizielle 

Verhandlungen unmöglich und isolierten Sinn Fein als Gesprächspartner.258 Erst 

Ende 1993 konnten John Hume und Gerry Adams ein gemeinsames 

Positionspapier, das als Folge von geheimen Zusammenkünften der Spitzen von 
                                                 
253 Vgl.: Otto: Nordirlandkonflikt, S. 125. 
254 Vgl.: Arthur, Paul: The Brooke Initiative, in: Irish Political Studies, 6/1992, S. 111 ff. 
255 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 170. 
256 Siehe dazu: MacGinty, Roger und John Darby: Guns and Goverment. The Management of the 
Northern Ireland Peace Process, Basingstoke 2002, S. 59. (künftig zitiert: MacGinty/Darby: Guns 
and Goverment). 
257 Cunningham: British Policy, S. 79. 
258 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 319 ff. ; siehe ferner: Schulze, Kirsten E.: Nordirland. 
Haupthindernisse einer Friedenslösung, in: Krumwiede, Heinrich-W. und Peter Waldmann 
(Hrsg.): Bürgerkriege. Folgen und Regulierungsmöglichkeiten, Baden-Baden 1998, S. 170 ff. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

70

SDLP und Sinn Fein  entstanden war, als so bezeichnete „Joint Declaration“ 

vorlegen. Die „Joint Declaration“ betonte abermals das Postulat des 

Selbstbestimmungsrechts der Iren und der Territorialfrage Nordirlands nach dem 

Konsensprinzip, anerkannte die „Three Strands“ von Brooke und konzedierte, 

dass die Nordirlandproblematik nicht innerhalb Nordirlands allein gelöst werden 

könnte. Die britische Regierung ihrerseits veröffentlichte am 15. Dezember 1993 

die „Downing-Street-Declaration“, die in die gleiche politische Stoßrichtung 

zielte und auf diese Weise der IRA in Anbetracht der neuen politischen 

Handlungsoptionen einen Waffenstillstand abtrotzen sollte, 259 so dass Sinn Fein 

als Vertreter des radikalen irisch-nationalistischen Lagers am zukünftigen 

Verhandlungstisch Platz nehmen konnte: 

„Amerikanische Initiative brachte zusätzliche Bewegung in den Friedensprozess: Im 
Februar 1994 gewährte Präsident Clinton Gerry Adams ein Visum für die USA, 
gegen den Protest der britischen Regierung. Das war die erste von mehreren Gesten 
Clintons, der sich sehr für eine Konfliktlösung in Nordirland einsetzte, um den 
politischen Arm des Republikanismus hoffähig zu machen. Im August 1994 traf sich 
unter strenger Geheimhaltung Nordirlandminister Mayhew mit Adams und dem 
Vizepräsidenten von Sinn Fein, McGuiness. Es ist sicher kein Zufall, dass die IRA 
zwei Wochen nach der Zusammenkunft die vollständige Einstellung des bewaffneten 
Kampfes bekannt gab. […] Obwohl die IRA keine dauerhafte Waffenruhe verkündet 
hatte, was Großbritannien stets als Bedingung für ‚inklusive’ Verhandlungen (d.h. 
Verhandlungen unter Einschluss von Sinn Fein) genannt hatte, sagte John Major 
Ende Oktober 1994, er gehe von der ‚Arbeitshypothese’ aus, dass der 
Waffenstillstand der IRA permanent sei.“260 

 
Kurze Zeit später gab auch das „Combined Loyalist Military Command“ (CLMC) 

eine Waffenruhe der protestantischen Paramilitärs um UDA und UVF bekannt. 

Als Ausgangspunkt für weitere Gespräche und zur verstärkten Einbindung der 

protestantisch-unionistischen Bevölkerung erarbeiteten Dublin und London die im 

Februar 1995 der Öffentlichkeit vorgestellten „Frameworks for the Future“.261 Für 

die Seite der Unionisten war dabei die Auflösung des Waffenarsenals der IRA das 

zentrale Thema im Komplex der Konfliktlösung262 und sollte es auch während des 

gesamten Friedensprozesses bleiben. Zwar war allen Beteiligten offensichtlich, 

dass die paramilitärischen Organisationen den Waffenstillstand einhielten und die 

IRA keinerlei Anstalten machte die Sicherheitskräfte Ihrer Majestät anzugreifen 

oder prominente Loyalisten ins Visier zu nehmen, dennoch beunruhigte der 

                                                 
259 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 173. 
260 Otto: Nordirlandkonflikt, S. 129. 
261 Siehe dazu: Bew, Paul und Gordon Gillespie: The Norhern Ireland Peace Process 1993-1996, 
London 1996, S. 83 ff. (künftig zitiert: Bew/Gillispie: Peace Process). 
262 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 174. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

71

Umstand, dass die Paramilitärs innerhalb ihrer „Heartlands“ in Belfast und Derry 

eine Art Polizei- und Justizfunktion übernahmen und mit so genannten 

„Punishment-Beatings“ gewaltsam gegen missliebige Personen (Drogendealer, 

kleinkriminelle Jugendliche etc.) vorgingen, die sich in ihrer Perzeption des „anti-

social-behaviour“ schuldig gemacht hatten.263  

Die Phase des allgemeinen Stillstands der Friedensbemühungen 1995 spitzte sich 

gefährlich zu durch die Frage der Glaubwürdigkeit der britischen Regierung in 

den Augen der protestantischen wie katholischen Bevölkerung Nordirlands, 

welche sich an der Thematik der Oranier-Märsche im Städtchen Drumcree nahe 

Portadown entzündete.264 Während für die Katholiken die Paraden der Oranier 

durch irisch-nationalistische Wohnviertel eine Provokation und Demütigung 

darstellten, beharrten die Protestanten darauf, dass es ihrer kulturellen Tradition 

entspräche und sie als freie Bürger der Königin auf den Straßen Ihrer Majestät 

marschieren könnten, wann sie wollten und wie sie es seit mehreren Hundert 

Jahren auch tun würden.265 Diese „kulturelle“ Dimension, die die Hoffnung auf 

eine für die erfolgreiche Beilegung des Nordirlandkonflikts notwendige 

Aussöhnung zwischen „green“ und „orange“ in weite Ferne rücken ließ, wurde 

ergänzt um eine „sicherheitspolitische“, da die Unionisten ihrerseits erwarteten, 

dass die RUC wie in der Vergangenheit ihnen im Zweifel die Straße „frei 

knüppeln“ würde, während die Republikaner abwarteten, ob die Polizeiführung 

sich neutral verhalten und dem Gemeinwohl und Frieden verpflichtet verhalten 

würde. Die RUC ließ die „Orangemen“ schließlich durch die katholischen 

Gebiete ziehen, nachdem sich auf die Polizei massiver Druck seitens der 

Parteiführung von UUP und DUP ausgewirkt hatte. Bis zum 

Kartfreitagsabkommen 1998 sollten die nordirischen Sicherheitskräfte „wie 

gewohnt“ mit der Situation verfahren,266 was immer wieder zu landesweiten 

Ausschreitungen und gewalttätigen Unruhen in der britischen Provinz führte und 

das Vertrauen in die Objektivität der Exekutive speziell im Lager der irischen 

Nationalisten unterminierte und die IRA zu einer Aufkündigung ihres 

                                                 
263 Vgl.: Bew/Gillespie: Peace Process, S. 344. 
264 Siehe zur „Portadown-Probematik“ u.a.: Jones, David R.: The Orange Citadel. A History of 
Orangism in Portadown district, Portadown 1996; Ryder, Chris und Vincent Kearney, Drumcree. 
The Orange Order’s Last Stand, London 2002. 
265 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 345. 
266 Vgl.: Wuhrer: Drumcree, S. 158 ff. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

72

Waffenstillstands bewegte. Ein neuer Impetus zur Lösung des festgefahrenen 

Nordirlandproblems ging erst nach dem Wahlsieg der Labour-Party bei den 

Unterhauswahlen 1997 mit dem Einzug Tony Blairs in die Downing Street 

vonstatten.267 In London setzte man erneut auf das Instrument von All-Parteien-

Gesprächen inklusive Sinn Feins, sofern die IRA ihren Waffenstillstand erneuerte. 

Man machte explizite Aussagen, die über die bereits erdachten Konzepte des 

Powersharing hinauswiesen, indem man auch eine Reform der nordirischen 

Polizeikräfte sowie die Frage der inhaftierten Paramilitärs auf die Agenda setzte. 

Auch in Dublin brachten Wahlen eine neue Regierung ins Amt, die sich sofort 

daran machte auf der Grundlage der bereits erarbeiteten Dokumente das Gespräch 

mit der republikanischen Bewegung zu suchen. Am 20. Juli 1997 erklärte die IRA 

abermals einen Waffenstillstand und ebnete so den Weg für All-Parteien-

Gespräche über eine friedliche Zukunft für die nordirische Bevölkerung, von 

denen Paisleys  DUP  allerdings aus prinzipieller Erwägung fern blieb.268 

 

4.3. Die neue Zeit des Friedens: Inhalt und Implementierung des GFA 

Mit der Unterzeichnung des „Good-Friday-Agreement“ durch alle an den 

Friedensverhandlungen beteiligten Parteien am Karfreitag, dem 10. April 1998 in 

Belfast, brach nach 30 Jahren der Gewalt in Nordirland die Hoffnung auf eine 

Zeit des Friedens und der Aussöhnung der verfeindeten Volksgruppen an. Neben 

der Bereitschaft der Konfliktakteure, die sich verpflichteten, in Zukunft auf 

politisch-konstitutionellem Wege noch vorhandene Streitigkeiten zu lösen,269 

trugen die amerikanische Einflussnahme der Clinton-Administration270 sowie die 

Bereitschaft der Europäischen Union zu wirtschaftlichen 

Unterstützungsleistungen vereint mit dem Engagement der britischen wie irischen 

Regierungen zu einer dem Frieden förderlichen Ausgangslage bei.271 Inhaltlich 

sah das GFA eine nun näher definierte Umsetzung des  „Three Strands“-Modell 

vor, wie Frank Otto erläutert: 

                                                 
267 Siehe dazu: Cunningham: British Policy, S. 117 ff. 
268 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 373. 
269 Vgl.: Ruane, Joseph und Jennifer Todd: The Belfast Agreement: Context, content, 
consequences, in: Dies. (Hrsg.): After the Good Friday Agreement. Analysing Political Change in 
Northern Ireland, Dublin 1999, S. 1 ff. (künftig zitiert: Ruane/Todd: Befast Agreement). 
270 Vgl.: MacGinty/Darby: Guns and Goverment, S. 90. 
271 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 379. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

73

„Zur Regelung der inner-nordirischen Verhältnisse (‚Strand I’) sah das Abkommen 
die Errichtung eines Provinzparlaments (Assembly) mit 108 Sitzen vor (gewählt nach 
dem ‚single-tranferable-vote’ System), das eine Exekutive wählen sollte, in der alle 
relevanten Parteien vertreten sein würden. Beschlüsse der Assembly benötigen einen 
‚parallelen Konsens’, d.h.: jede Partei muss vor Beginn der Legislaturperiode ihre 
Zugehörigkeit zum unionistischen oder nationalistischen Lager (oder, was die 
Ausnahme bleibt, zum neutralen) erklären. Eine Entschließung kommt zustande, 
wenn entweder die Mehrheit im unionistischen und nationalistischen Lager 
zustimmt, oder wenn sie 60% aller Abgeordneten billigen, wobei die Zahl der 
Gegenstimmen in keinem der Blöcke 40% überschreiten darf. Das Konsensprinzip 
als elementares Merkmal des Abkommens wird auch daran deutlich, dass eine 
eventuelle Veränderung im konstitutionellen Status Nordirlands – d.h. eine irische 
Vereinigung – nur mit Einwilligung der dortigen Mehrheit möglich ist.“272 

 
Die nordirische Autonomieregierung setzt sich aus dem „First Minister“ und dem 

„Deputy First Minister“ zusammen. Hinzu kommt ein geschäftsführendes 

Gremium mit der Bezeichnung „Executive Comittee“. Das nordirische 

Regionalparlament hat zahlreiche legislative und exekutive Befugnisse auf den 

Themenfeldern Ökonomie und Soziales, Agrarwirtschaft, Kultusangelegenheiten 

sowie Fragen der Umwelt- oder Gesundheitspolitik. Die bei London verbliebenen 

Verantwortlichkeiten erstrecken sich ihrerseits auf fiskalische Angelegenheiten, 

die Vertretung im Bereich der Außenpolitik sowie im Bereich des Sicherheits- 

und Justizwesens.273 Besonders auf letzterem Gesichtspunkt lag ein gewichtiger 

Aspekt des Karfreitagsabkommens, das eine umfassende Reform des 

Justizwesens in Nordirland sowie eine grundlegende Umgestaltung der fast 

ausschließlich aus Protestanten bestehenden Polizei vorsah.274 Dazu sollte eine 

unabhängige Kommission eingerichtet und ein „Policing Board“ geschaffen 

werden. Das Policing Board sollte zum einen die Rückkopplung und 

demokratische Kontrolle durch die politischen Parteien und gesellschaftlichen 

Interessenverbände garantieren sowie in gleichem Zuge die Akzeptanz der 

„neuen“ Polizei, welche nun bei Rekrutierungen auf die Parität von katholischen 

und protestantischen Bewerbern zu achten hatte, innerhalb der nordirischen 

Ethnien gewährleisten.275 Großbritannien versicherte seinerseits einen Abzug 

militärischer Einheiten und ihre „Reduktion auf Friedensniveau“.276 Ebenso 

wurde ein Modus erarbeitet für die Freilassung aller Gefangenen der 
                                                 
272 Otto: Nordirlandkonflikt, S. 134; siehe dazu ferner: Wilford, Rick und Wilson A. Robin: A 
Democratic Design? The political style of the Northern Ireland Assembly, in: Democratic 
Dialogue, Belfast 2001. 
273 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 381. 
274 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 177. 
275 Vgl.: Cunningham: British Policy, S. 136 ff. 
276 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 383. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

74

paramilitärischen Organisationen unabhängig von ihrer Straftat oder dem noch zu 

verbüßenden Strafmaß. Die „Entmilitarisierung“ des Nordirlandkonflikts 

beinhaltete natürlich auch die komplette Entwaffnung der Gewaltorganisationen 

beider Seiten, die von einer internationalen Kontrollkommission mit dem 

kanadischen General John de Chastelain an ihrer Spitze durchgeführt werden 

sollte.277  

London hatte das Karfreitagsabkommen am 22. April 1998 als Gesetz 

beschlossen. Einen Monat später fanden die geplanten Referenden in Nord- und 

Südirland statt, welches eine überwältigende Unterstützung aller auf der Grünen 

Insel lebenden Wahlberechtigten zum Vorschein brachte, gleichwohl die 

unionistisch eingestellten Nordiren etwas verhaltener reagierten als ihre 

nationalistisch-katholischen Mitbürger. Positiv fiel auch die Wahl zu Assembly 

Ende Juni für die Befürworter des Vertrages auf beiden Seiten der ethnisch-

konfessionellen Spaltung aus.278 Mitnichten bedeutete dies aber das abrupte Ende 

der Gewalt, da nun die gewaltbereiten Extremisten und Dissidentengruppen auf 

die Bühne traten, die jeder für sich unter anderen Vorzeichen sich verraten bzw. 

seine Interessen nicht ausreichend berücksichtigt gefühlt hatten. 

Nicht weniger kompliziert gestaltete sich die Bildung einer Koalitionsregierung 

unter Partizipation aller Pro-Agreement-Kräfte. Hier wurde immer wieder von 

den Unionisten darauf verwiesen, dass Sinn Fein und IRA eng vernetzt seien und 

man nicht gewillt sei, mit einer Partei unter Waffen eine Regierung zu bilden. Das 

republikanische Lager wiederum argumentierte, dass die britische Armee 

gleichfalls noch in Nordirland stationiert sei. Nach Verhandlungen einigten sich 

die politischen Parteien auf die Bildung eines Kabinetts, das seine Amtstätigkeit 

am 2. Dezember 1999 aufnahm, allerdings kaum zwei Monate später wieder zu 

Gunsten von Direct-Rule als Folge der ausbleibenden Abrüstung des IRA 

Waffenarsenals suspendiert wurde.  

Erst mit der Erklärung der IRA 2005, alle Aktivitäten einzustellen, sämtliche 

Waffen unter der Aufsicht der Kommission des Generals De Chastelain 

unbrauchbar zu machen und sich von nun an vollends dem friedlichen 

Transformationsprozess der nordirischen Gesellschaft zu widmen, wurde dieser 

                                                 
277 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 177. 
278 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 398. 



II. Der Konflikt in Nordirland 

 
 

75

Knoten als wichtiges Hindernis zerschlagen. So wurde der Weg für erneute 

Wahlen freigemacht, welche die DUP Ian Paisleys und die Sinn Fein um Gerry 

Adams als Gewinner hervorgehen sah und die sich anschicken, die einstige 

Unruheprovinz in eine auf den Prinzipien des Good-Friday-Agreement basierende 

stabile politische Zukunft zu führen. 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

  
 
 
 

 

 

 

 
 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

76

III. Der Konflikt in Palästina 

Forschungsgegenstand der zweiten Fallstudie ist der Konflikt in Palästina. 

Zunächst wird abermals die historische Genese des Konfliktes in ihren 

entscheidenden Phasen illustriert werden. Daran anschließen werden sich die 

Analysen der Entwicklung und Bedeutung von Zionismus und Panarabismus im 

Kontext europäischer Nationalismen auf die Konfliktkonstellation sowie die 

Darstellung des besonderen Beitrages des israelischen Militärs für die 

Konstituierung des Staates Israel als jüdischem Kollektiv. Am Ende steht eine 

Skizzierung des Friedensprozesses bzw. der Bemühungen um eine stabile und 

langfristige - gleichwohl zum jetzigen Zeitpunkt noch unerreichte – Lösung des 

Palästinakonfliktes. 

 

1. Die Entstehung des Palästinakonfliktes 

Die historische Dimension eines Konfliktes ist stets von besonderer Bedeutung. 

Ebenso wie für die Auseinandersetzung in Nordirland gilt dies für den Konflikt 

im Heiligen Land, wie Dietmar Herz festhält: 

„Geschichte formt das Selbstverständnis einer Gesellschaft. Nirgends gilt dies so 
sehr wie im Falle Palästinas und Israels. Im Konflikt zwischen Palästinensern und 
Israelis werden seit jeher historische Argumente gebraucht, die den Anspruch beider 
Volksgruppen auf das Land zwischen Mittelmeer und Jordan rechtfertigen sollen.“279 

 
So ist es auch für die zweite Fallstudie unumgänglich, als Einstieg in die 

Thematik den geschichtlichen Verlauf schemenhaft anhand ausgewählter Akzente 

zu skizzieren. 

 

1.1. Palästina unter osmanischer Herrschaft 

Als Teil Großsyriens war Palästina bis zum Ende des 1. Weltkrieges im Jahre 

1918 Bestandteil des Osmanischen Reiches, welches für einen fast 

ununterbrochenen Zeitraum280 von beinahe 400 Jahren die uneingeschränkte 

Souveränität ausübte. Gleichwohl der Islam die vorherrschende Religion war – 

vereinten die osmanischen Autoritäten doch weltliche und religiöse Herrschaft in 

gleichen Maßen – genossen alle im Land lebenden Minderheiten, d.h. Christen 

und Juden, gemäß der islamischen Rechtstradition in ihrem Status als 
                                                 
279 Herz, Dietmar: Palästina. Gaza und Westbank. Geschichte, Politik, Kultur, München 2003, 
S.19 (künftig zitiert: Herz: Palästina). 
280 Abgesehen von einem kurzen ägyptischen Intermezzo der Jahre 1831-1840. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

77

„Dhimmi“ 281 gewisse Rechte und religiös-kulturelle Autonomie.282 Von größerer 

Bedeutung für die später im Laufe des 20. Jahrhunderts zum Tragen kommende 

Entwicklung ist das europäische Engagement im osmanischen Palästina des 19. 

Jahrhunderts: 

„Das in diesem Zusammenhang wichtigste Ereignis in Palästina war die Etablierung 
eines britischen Konsuls in Jerusalem im Jahre 1838. Da die Osmanen nach der 
Vertreibung der Ägypter (1840) die Politik Muhammad Alis fortsetzen mussten, 
erlebte Jerusalem in den vierziger Jahren den Einzug weiterer europäischer Konsuln 
und geistlicher Würdenträger.[…] Eine der wichtigsten Formen, in denen man 
Einfluß auszuüben trachtete, war der „Schutz“ nicht muslimischer Minderheiten im 
Osmanischen Reich. Dieser Faktor wurde für die weitere Entwicklung Palästinas bis 
zum ersten Weltkrieg von ausschlaggebender Bedeutung.“283 

 
Während sich die Großmächte Russland und Frankreich aufgrund ihrer 

konfessionellen Disposition als klassische Schutzmächte der angestammten 

orthodoxen bzw. der lateinischen-katholischen, Christen und ihrer Institutionen 

inszenierten,284 ermangelte es dem Protestantismus an einer vergleichbaren 

strukturellen Basis. Dieser Umstand stellte die englische Krone auf ihrer Suche 

nach potenziellen „Schutzbedürftigen“ im Heiligen Land zur Wahrnehmung 

eigener politischer Interessen285 vor einige Probleme. Neben der Entsendung und 

Unterstützung evangelischer Missionare und einer Bistumsgründung unter 

preußischer Beteiligung286 war jedoch eine weitere religiöse Gruppe, derer sich 

das Empire anzunehmen gedachte, schnell gefunden, nicht zuletzt, da „[…] das 

dem britischen Evangelismus am Herzen liegende Bestreben der ‚restoration of 

the jews’, der Bekehrung und Rückführung der Juden, […] von Jerusalem aus 

entscheidende Impulse erhalten sollte.“287 

Auch der zunehmende Kontakt mit dem Westen auf den Feldern von Politik und 

Ökonomie beförderte in gleichem Atemzug eine Vielzahl von Veränderungen und 

setzte transformatorische Prozesse im Bereich der Administration, des Militär-, 

                                                 
281 Arabisch für“ Schutzbefohlene“. Angehörige von Buch- bzw. Offenbarungsreligionen mit 
einem entsprechenden Rechtsstatus nach islamischer Auffassung, vgl: Guth, Stefan: 
Schriftbesitzer, in: Elger, Ralf (Hrsg.): Kleines Islam-Lexikon. Geschichte-Alltag-Kultur, Bonn 
2003, S. 277 f. (künftig zitiert: Guth: Schriftbesitzer). 
282 Vgl.: Herz: Palästina, S.25. 
283 Schölch, Alexander: Europa und Palästina 1838-1917, in: Mejcher, Helmut (Hrsg.): Die 
Palästina-Frage 1917-1948. Historische Ursprünge und internationale Dimensionen eines 
Nationenkonflikts, Paderborn 1993, S. 15f. (künftig zitiert: Schölch: Europa und Palästina). 
284 Ebd.: S. 16. 
285 Siehe dazu: Tibawi, A. L.: British Interests in Palestine 1800-1901, London 1961. 
286 Siehe dazu: Greaves, R.W.: The Jerusalem Bishopric 1841, in: English Historical Review, o.O. 
1949. 
287 Schölch: Europa und Palästina, S. 18. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

78

Bildungs- und Rechtswesen frei und veranlasste die arabische Bevölkerung nicht 

zuletzt zur vermehrten Rezeption politisch-philosophischer Konzepte 

europäischen Ursprungs, vor allem des Nationalismus.288 Im Rahmen der 

mannigfaltigen Neuerungen erwies sich dabei besonders die 1858 durchgeführte 

Landreform mit Blick auf die zukünftige Entwicklung als folgenschwer, welche 

die urkundliche Eintragung von Grundbesitz zuvor überwiegend gemeinschaftlich 

bebauter Ackerflächen als Privateigentum vorsah. Resultierend daraus ging eine 

stetige Verarmung der Bauern einher mit der gleichzeitigen Konzentration großer 

Landflächen in den Händen der städtischen Notabeln. 

 

1.2. Erster Weltkrieg und britische Mandatszeit  

Zunächst sollten aber die Ereignisse des Jahres 1914 das angestammte 

Kräfteverhältnis in der Region zwischen Mittelmeer und Jordan nachhaltig 

verändern. Bei Beginn des Ersten Weltkrieges war der panarabische 

Nationalismus schon kultiviert und die Araber prätendierten ihr Recht auf 

Unabhängigkeit. Beides kulminierte in ihrer Parteinahme zugunsten 

Großbritanniens gegen die Türken. Zuvor hatte der britische Hochkommisar 

McMahon den arabischen Führern um Sherif Hussein Ibn Ali zugesagt, nach einer 

Niederlage des Osmanischen Reiches die Etablierung unabhängiger arabischer 

Staaten wie Syrien zu befürworten.289 

Allerdings lag es nicht wirklich in der Intention des Empire, sein gegenüber den 

arabischen Waffenbrüdern gegebenes Wort auch einzulösen, wie die im gleichen 

Jahr (1916) des McMahon-Hussein-Abkommens mittels Geheimdiplomatie 

geschlossene Sykes-Picot-Vereinbarung zwischen der britischen Krone und der 

Grande Nacion beweist, in welchem sich England und Frankreich auf eine 

Aufteilung des Nahen Ostens zu ihren Gunsten verständigten.290  

                                                 
288 Vgl.: Herz: Palästina, S.26. 
289 Ebd.: S. 27; Vgl. ferner: Schölch: Palästina und Europa, S. 42; Kedourie, Elie: England and the 
Middle East: The Destruction of the Ottoman Empire 1914-1921, Hassocks 1978; Kedourie, Elie: 
In the Anglo-Arab Labyrinth: The McMahon-Husayn Correspondence and its Interpretations 
1914-1939, Cambridge 1976.  
290 Vgl. Nevakivi, Jukka: Britain, France and the Arab Middle East 1914-1920, London 1969; 
Khalidi, Rashid Ismail: British Policy towards Syria and Palestine 1906-1914. A Study to the 
Antecedents of the Hussein-McMahon Correspondence, the Sykes-Picot Agreement, and the 
Balfour Declaration, London 1980. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

79

Einen herausragenden Stellenwert nimmt unterdessen die dritte im Zeitraum des 

Ersten Weltkrieges durch Großbritannien eingegangene Verpflichtung ein, die als 

so genannte „Balfour Erklärung“291 Berühmtheit erlangte: Am 2. November 1917 

sandte der damalige britische Außenminister Arthur James Balfour292 ein 117 

Wörter umfassendes Schreiben an den Vorsitzenden der zionistischen Bewegung 

in Großbritannien, Lord Lionel Walter Rothschild. Inhaltlich teilte Balfour mit, 

dass die britische Regierung das Vorhaben der Einrichtung einer jüdischen 

Heimstätte in Palästina befürworte und nach Kräften unterstütze. 

Mit dem Ende des Ersten Weltkrieges waren jedoch zunächst einmal die 

Großmächte am Zug, die sich anschickten ihren 1916 gefassten Plan umzusetzen: 

„Auf der Konferenz des Obersten Rats der Alliierten von San Remo im April 1920 
teilten sich die damaligen europäischen Mächte Frankreich und Großbritannien die 
arabischen Provinzen des besiegten Osmanischen Reich einschließlich Palästina 
nach dem Muster des Sykes-Picot Abkommens und ohne präzise Mandats-
Verpflichtungen auf.[…] Der oberste Völkerbundrat beschloss am 24. April 1920, 
Palästina als englisches Mandatsgebiet anzuerkennen.“293 

 
Am Anfang der britischen Mandatszeit in Palästina lag der Bevölkerungsanteil 

der arabischen Palästinenser bei ca. 91%, während die eingesessene jüdische 

Gemeinde, hebräisch „Jischuv“, in etwa 24000 Personen umfasste, welche mit der 

arabisch-muslimischen Majorität in friedlicher Koexistenz lebte.294 Hinzu gezählt 

werden müssen die jüdisch-zionistischen Immigranten, die insbesondere als 

Resultat osteuropäischer Pogrome in drei größeren Einwanderungswellen (1882-

1903, 1904-1914, 1919-1923), den „Alijah“,295 ins Land gelangt waren. 

Während der britischen Hoheit über Palästina begannen sowohl Araber wie Juden 

eigene politische Strukturen und Institutionen heranzubilden, wobei aber erstere 

aufgrund der Zerstrittenheit der arabischen Clans nur von marginaler Bedeutung 

waren und im Gegensatz zur „Jewish Agency“ auf Seiten des Zionismus kein 
                                                 
291 Siehe dazu u.a.: Steiniger, Rolf: Der Nahostkonflikt, Frankfurt a.M. 2006, S. 73 ff. (künftig 
zitiert: Steininger: Nahostkonflikt); Watzal, Ludwig: Feinde des Friedens, Berlin 2001, S. 9 
(künftig zitiert: Watzal: Feinde). 
292 Vgl.: Verete, Mayir: The Balfour Declaration and Ist Makers, in: Middle Eastern Studies, o.O. 
1970; Gillon, D.Z.: The Antecedents of the Balfour Declaration, in: Middle Eastern Studies, o.O. 
1969. 
293 Helassa, Abdelhakeem: Internationale Beziehungen der PLO und die Perspektive einer Lösung 
des Palästinaproblems, Münster 2004, S. 18f. (künftig zitiert: Helassa: Internationale Beziehungen 
PLO); siehe ferner: Mejcher, Helmut: Palästina in der Nahostpolitik europäischer Mächte und der 
USA 1918-1948, in: Ders. (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. Historische Ursprünge und 
internationale Dimensionen eines Nationenkonflikts, Paderborn 1993. 
294 Vgl.: Herz: Palästina, S. 28. 
295 Allijah ist das hebräische Wort für „Aufstieg“ und bezeichnet in der Ursprungsbedeutung die 
religiöse Pilgerfahrt nach Jerusalem. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

80

ernstzunehmender Akteur wurden.296 Mit der Einwanderung zionistischer 

Kolonisten – hatte doch das britische Mandat auch die Absicht einer Errichtung 

einer jüdischen Heimstätte, wie es die zionistische Bewegung und ihre 

Vordenker297 schon seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert forderten – mehrten 

sich sowohl die Landkäufe der Zionisten begünstigt durch vier erlassene 

Landgesetze298  der Jahre 1920 und 1921 als auch die gewaltsamen 

Zusammenstöße zwischen Arabern, Juden und der Mandatsmacht. Mit der so 

genannten Rutenberg-Konzession erhielt die zionistische Bewegung gleichfalls 

die Monopolstellung für die Nutzung von Elektrizität und Wasserkraft.299 Auch 

die Anzahl der jüdischen Einwohner zwischen Mittelmeer und Jordan mehrte sich 

deutlich, wie Dietmar Herz konstatiert:„Bei Beendigung des Mandats 1948 

machten Juden etwa 31% der Bevölkerung Palästinas aus und besaßen 7% des 

Landes.“300 

 

1.3. Die Vereinten Nationen und der Teilungsplan 

Die zunehmende Gewalt im britischen Mandatsgebiet veranlasste schließlich die 

Administration der Krone dazu, als Folge der Empfehlung verschiedener 

Kommissionen die Einwanderung jüdischer Personen nach Palästina zu 

unterbinden. Angesichts des im Zweiten Weltkrieg verübten Genozids an der 

jüdischen Bevölkerung Europas wurde jedoch die Einrichtung eines Zufluchtortes 

immer dringender.301 Speziell die Einwanderungswellen der 30er Jahre lösten 

unter der arabischen Bevölkerung Palästinas immer wieder Unruhen aus,302 

gewaltsame Konfrontationen zwischen paramilitärischen Organisationen der 

Zionisten, wie Haganah, Irgun und Stern-Bande, mit palästinensischen Kräften 

und der britischen Mandatsmacht häuften sich. Die Spitze war aus der Sicht 

Londons endgültig erreicht, als zionistische Terroristen am 22. Juni 1946 den Sitz 

der britischen Administration im Jerusalemer King David Hotel bei einem 

                                                 
296 Vgl.: Herz: Palästina, S. 29. 
297 Ausführlich zur Entstehung und zum Wesen des Zionismus siehe Punkt II.2. der vorliegenden 
Arbeit.  
298 Vgl.: Weinstock, Nathan: Das Ende Israels? Berlin 1975; Jakob, Mohammed: Neuer Blick über 
die Geschichte des Palästinaproblems 1918-1949, Beirut 1973. 
299 Vgl.: Hegazi, Awad: Zionismus und palästinensische Araber, Bremen 1983, S. 19 (künftig 
zitiert: Hegazi: Zionismus und Araber). 
300 Herz: Palästina, S. 29. 
301 Vgl.: Herz: Palästina, S. 30. 
302 Vgl.: Helassa: Internationale Beziehungen PLO, S. 20. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

81

Anschlag ins Visier nahmen. Man sah sich mit der Situation, zumal nach den 

Belastungen des Weltkrieges, überfordert und schaltete die neu gegründeten 

Vereinten Nationen ein, welche sich des Problems annehmen sollten. 303 

Wie eine Studie der britischen Mandatsregierung aus dem Jahre 1947 angab, war 

der jüdische Bevölkerungsanteil in Palästina mittlerweile auf 600.000  Menschen 

angewachsen, die Araber zählten ca. 1,2 Millionen Personen.304 

Die Generalversammlung der UN beschloss am 29. November 1947 in der so 

bezeichneten Teilungsresolution 181 (II) die Aufhebung des britischen Mandats, 

die Teilung des Gebietes305 in einen jüdischen Teil (56%) sowie ein arabisches 

Territorium (43%) bei gleichzeitiger Übertragung der Verantwortung der 

internationalen Gemeinschaft für Jerusalem.306 Damit wurde der „Majority“ Plan 

der UNSCOP, welche die Situation vor Ort zu evaluieren beauftragt war, 

gegenüber dem „Minority“ Plan angenommen, der ein föderatives Staatswesen 

bestehend aus Juden und Arabern mit einer gemeinsamen Hauptstadt vorsah.307 

Nach der Ablehnung von palästinensischer Seite brachen bürgerkriegsähnliche 

Unruhen aus, der „Union Jack“ wurde im Mai 1948 eingeholt und die britischen 

Truppen verließen Palästina. Dadurch ermutigt, proklamierten die Zionisten 

einseitig am 14. Mai 1948 den Staat Israel.308  

 

1.4. Konstituierung und Konsolidierung des Staates Israel 

Nach der Proklamation des Staates Israel begannen am folgenden Tag die 

Streitkräfte Ägyptens, Jordaniens, Syriens und des Iraks mit dem Angriff auf 

Israel.309 Die militärische Niederlage hatte zahlreiche Konsequenzen. Neben 

einem meistens gewaltsamen Führungsaustausch durch Militärputsche und 

Attentate wurden die alten arabischen Eliten in den Nachbarländern des 
                                                 
303 Vgl.: Herz: Palästina, S. 30; 
304 Vgl.: Goverment of Palestine: A Survey of Palestine – Supplement Jerusalem (1947), zitiert in: 
Hartung, Arnold: Ursprung und Entwicklung des arabisch-israelischen Konflikts und der 
Teilungspaln derVereinten Nationen, Berlin 1993, S. 100f. 
305 Der erste Versuch der Aufteilung des strittigen Territoriums (Peel-Plan) noch zur britischen 
Mandatszeit scheiterte sowohl am jüdischen wie arabischen Widerstand eine Dekade zuvor. Vgl.: 
Krautkrämer, Elmar: Der israelisch-palästinensische Konflikt, in: Aus Politik und Zeitgeschichte B 
20/2004, S. 4 (künftig zitiert: Krautkrämer: Konflikt).  
306 Vgl.: Herz: Palästina, S. 30 f. 
307 Vgl.: Holstein, Walter: Kein Frieden um Israel, Wien 1984, S. 122. 
308 Siehe dazu Originaltext in englischer Sprache: Declaration of the Establishment of Israel, May 
14, 1948, in: Mejcher, Helmut (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. Historische Ursprünge und 
internationale Dimensionen eines Nationenkonflikts, Paderborn 1993. 
309 Vgl.: Steininger: Nahostkonflikt, S. 40. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

82

israelischen Staates beseitigt.310 An deren Stelle traten nun vermehrt glühende 

Panarabisten vom Schlage des Ägypters Gamal Abd el Nasser auf den Plan. In 

Israel selbst verließen als Folge der „Al-Nakbah“311 rund 700.000 Palästinenser 

ihre Wohnorte, teils freiwillig, teils durch Vertreibung oder in der Furcht vor 

Massakern wie dem durch die zionistische Terrorgruppe Irgun begangenen 

Gemetzel im Dorf Deir Yassin westlich von Jerusalem.312 Die meisten Flüchtlinge 

fanden dabei in Transjordanien eine Zufluchtsstätte. Im neu gegründeten 

jüdischen Staat blieb eine ca. 150.000 Personen umfassende arabische Minderheit 

zurück, die zu einem großen Teil später auch die israelische Staatsbürgerschaft 

annahm.313 

Zur Konsolidierung des jüdischen Staates bediente man sich auf israelischer Seite 

zweier Instrumente: des Einsatzes des Militärs und der Enteignung von ehemals 

palästinensischem Grundbesitz. Für letzteres war das im Jahre 1950 erlassene 

„Gesetz über die Besitztümer von Abwesenden“ die maßgebliche Grundlage:314 

„Nach diesem Gesetz konnte jeder palästinensische Araber, der während dieser Zeit 
sich kurz im Ausland aufgehalten hat, oder der sein Dorf, um den Kämpfen zu 
entgehen für kurze Zeit verlassen hatte, und sich in einem anderen Dorf aufhielt, als 
Abwesender bezeichnet werden. […] Die palästinensischen Araber in Israel haben 
dadurch Zehntausende Dunum Land und andere Güter im Wert von Millionen Pfund 
verloren. […] Das Eigentum der in Israel gebliebenen palästinensischen Araber, das 
dem Verwalter des Eigentums der abwesenden Besitzer unterstellt wurde, wurde 
ebenso wie das Eigentum der vertriebenen palästinensischen Araber an zionistische 
Institutionen übergeben und enteignet.“315 

 
Die Militärherrschaft über die verbliebenen Palästinenser stützte sich hingegen 

auf die noch aus der britischen Mandatszeit stammenden „Defence Regulations“. 

Ursprünglich wurden die 1945 erlassenen Verteidigungs- und Notstandsgesetze 

zur Abwehr zionistischer Paramilitärs geschaffen und beruhten ihrerseits auf den 

Ausnahmegesetzen des Jahres 1936 mit ihrer Stoßrichtung gegen die arabischen 

Aufständischen.316 Die 170 Artikel der Defence Regulations ermöglichten 

umfassende Eingriffe in die Rede-, Presse und Bewegungsfreiheit, Fragen der 
                                                 
310 Vgl.: Steiniger: Nahostkonflikt, S. 40. 
311 „Al-Nakbah“ ist das arabische Wort für „Katastrophe“ und wird von den palästinensischen 
Arabern für den Tag der Entstehung Israels verwendet. 
312 Vgl.: Sykes, Christopher: Kreuzwege nach Israel, München 1967, S. 385 ff.;  Helassa: 
Internationale Beziehungen PLO, S. 30; Hegazi: Zionismus und Araber, S. 26. 
313 Vgl.: Herz: Palästina, S. 34. 
314 Siehe dazu: Geries, Sabri: The Legal Structure of the Expropriation and Absorbation of Arab 
Lands in Israel, o.O. 1973, S. 118; Schiff, Ze’ev: The Pros and Cons of Military Goverment, o.O. 
1962. 
315 Hegazi: Zionismus und Araber, S. 47 f. 
316 Ebd. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

83

Waffenbenutzung und Möglichkeiten der Konfiszierung von Privateigentum.317 

Ebenso war es möglich, auf Dauer die Bewohner spezieller „Sicherheitszonen“ zu 

deportieren.318 Auch nach der Aufhebung der Militärverwaltung am 1.12.1966 

blieben die Defence Regulations grundsätzlich weiter in Kraft und wurden von 

neu eingerichteten Zivilbehörden ausgeübt. 

Im Juni 1967 brach der Sechstagekrieg aus, welcher neben einer erneuten 

militärischen Niederlage der arabischen Anrainerstaaten nun auch das 

Westjordanland und den Gazastreifen unter israelische Kontrolle brachte und 

damit auch jene Territorien umfasste, die der UN Resolution 181 und somit dem 

originären UN Teilungsplan des Jahres 1947 zu Grunde lagen.319 Es erfolgte die 

Verabschiedung der Resolution 242 durch den Sicherheitsrat der Vereinten 

Nationen.320 In ihr wird die Einstellung aller gewaltsamen Feindseligkeiten bei 

gleichzeitiger Respektierung der staatlichen Souveränität aller Konfliktparteien 

verbunden mit dem Rückzug Israels aus den im Sechstagekrieg besetzten 

Gebieten postuliert und eine gerechte Lösung des Flüchtlingsproblems 

angemahnt:321 

„Dieses Prinzip ‚Land für Frieden’ bildet bis heute die Grundlage für die 
Friedensverhandlungen im Nahen Osten. Der UN-Text ist allerdings als 
Verhandlungsbasis problematisch, da sich die Resolution in den verschiedenen 
Amtssprachen der UN unterschiedlich interpretieren lässt (der französische Text 
spricht von ‚les territoires occupés’, was einen Abzug aus allen Gebieten impliziert, 
der englische Text dagegen nur von ‚occupied territories’, wobei das Fehlen eines 
bestimmten Artikels andeutet, dass auch ein teilweiser Rückzug die Resolution 
erfüllen könnte).“322 

 
Freilich barg die Resolution für die Palästinenser als solche nur wenig Anreiz zur 

Hoffnung, da sie beinahe ausschließlich in Verbindung mit dem 

Flüchtlingsproblem Erwähnung fanden. Die Ereignisse des Jahres 1967 

beförderten in ihrer Konsequenz zwei neue Entwicklungen, welche den Konflikt 

im weiteren Verlauf nicht unerheblich bestimmen sollten: Zum einen begann 

Israel kurze Zeit nach der Stabilisierung der Okkupation des Westjordanlandes 

und des Gaza-Streifens mit der Siedlungspolitik auf der Grundlage des 1968 

                                                 
317 Vgl.: Hegazi: Zionismus und Araber, S. 47 f. 
318 Vgl.: Geries, Sabri: Die Araber in Israel, Beirut 1973.  
319 Vgl.: Helassa: Internationale Beziehungen PLO, S. 49. 
320 UN Sicherheitsresolutionen sind grundsätzlich abrufbar auf den Webseiten der Vereinten 
Nationen: http://www.un.org/documents/sc/res/1967/scres1967.htm . 
321 Vgl.: Helassa: Internationale Beziehungen PLO, S. 49; Krautkrämer: Konflikt, S.6. 
322 Herz: Palästina, S. 47. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

84

durch das israelische Parlament, der Knesset, verabschiedeten Allon-Planes und 

erklärte Jerusalem samt des besetzten arabischen Ostteils zur Hauptstadt.323 Zum 

anderen gelangten die Palästinenser immer mehr zu der Einsicht, dass die 

arabischen Nachbarn nicht in der Lage oder nicht gewillt waren, ihre Interessen 

militärisch und politisch erfolgreich gegen Israel zu unterstützen und gingen nun 

vermehrt dazu über, bereits vorhandene Strukturen auf beiden Feldern auszubauen 

und neue Strategien zu planen. 

 

1.5. Widerstand und Intifada 

Erste Ansätze eines organisierten Widerstandes der Palästinenser, welcher 

besonders durch den im Nahen Osten um sich greifenden Panarabismus der 50er 

Jahre inspiriert wurde, sind schon in der Entstehungsphase und der Zeitspanne 

nach der Gründung Israels zu konstatieren.324 So wurde 1959 in Kuwait von einer 

Gruppe palästinensischer Studenten um Yassir Arafat die Al-Fatah325 ins Leben 

gerufen. Sie umfasste in ihrer Anfangszeit sowohl arabische Nationalisten, 

Sozialisten als auch Anhänger der Muslimbrüder.326 Sieben Jahre zuvor war an 

der Amerikanischen Universität Beiruts die  marxistisch orientierte ANM (Arab 

Nationalists Movement) durch George Habash und Hani al-Hindi gegründet 

worden,327 welche sich später zur PFLP (Popular Front for the Liberation of 

Palestine) formierte. Die prominenteste Organisation auf Seiten der Palästinenser 

sollte jedoch erst im Jahre 1964 auf Anregung der Arabischen Liga - welche die 

zunehmende Unzufriedenheit der Palästinenser328 mit und in den arabischen 

Staaten fürchtete und zu kanalisieren suchte - unter Federführung des 

palästinensischen Diplomaten Ahmed Shukeiry aus der Taufe gehoben werden: 

die PLO (Palestinian Liberation Organization). Die Charta der PLO erhob die 

Abschüttelung der israelischen Herrschaft von ganz Palästina in den Grenzen des 

einstigen Mandatsterritoriums  zur obersten Priorität. Als Mittel dazu war der 

                                                 
323 Vgl.: Helassa: Internationale Beziehungen PLO, S. 47. 
324 Zur konkreten Formierung und Gestalt der palästinensischen National- und 
Befreiungsbewegung siehe ausführlich II.2. der vorliegenden Arbeit. 
325 Arabisch für „Bewegung zur Befreiung Palästinas“. Im Original geschrieben „Harakat al-Tahrir 
al-Watani al-Filastin“, ergeben die Anfangsbuchstaben rückwärts gelesen das Wort „Fatah“. 
326 Vgl.: Helassa: Internationale Beziehungen PLO, S. 30 f. 
327 Vgl.: Herz: Palästina, S. 36. 
328 Vgl. dazu die unter seinem Decknamen erschienenen Memoiren des Fatah Mitbegründers Salah 
Khalaf:  Abu Ijad: Heimat oder Tod. Der Freiheitskampf der Palästinenser, Düsseldorf 1979, S. 67 
f. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

85

militärische Kampf ausersehen. Anders als die Gruppierungen der Panarabisten, 

die zuerst die arabische Einheit verwirklichen wollten oder der Kräfte, die je nach 

weltanschaulicher Position eine Veränderung der Gesellschaftsstrukturen unter 

marxistischen oder radikal-islamischen Vorzeichen postulierten, setzte man auf 

den direkten Einsatz von Gewalt.329 

Kurze Zeit darauf wurde die Aufstellung und Ausrüstung einer Armee, der PLA 

(Palestinian Liberation Army) durch die PLO forciert, die aber in Ermangelung 

der zuvor zugesagten arabischen Unterstützung bei Ausbruch des Krieges 1967 

nur knapp 9000 schlecht ausgebildete und unzureichend bewaffnete Kämpfer 

aufbieten konnte.330 Grundsätzlich kann festgehalten werden, dass der gewaltsame 

Widerstand der Palästinenser sich für die nächsten Jahre in Israel auf einzelne 

kleinere Operationen vor allem im Grenzgebiet der Nachbarstaaten beschränkte331 

oder aber durch spektakuläre Anschläge auf israelische oder jüdische Ziele im 

Ausland sichtbar wurde. Die vorübergehende Verlagerung der 

Widerstandsorganisationen auf palästinensischer Seite ins Ausland dauerte dabei 

bis zum Ausbruch der ersten „Intifada“332 im Jahr 1987 an. Der Unterschied zu 

allen vorangegangenen Aufständen lag besonders in der verhältnismäßig guten 

logistischen und organisatorischen Vorbereitung, welche sich in einer zunächst 

unerwarteten Effektivität333  speziell in der Anfangsphase des Aufruhrs 

manifestierte. Insbesondere kann neben den bereits erwähnten Repressionen die 

zunehmende Errichtung jüdischer Siedlungen334 in der Westbank und dem Gaza-

Streifen und ihre Auswirkungen auf die Wasserversorgung als Grund des 

arabischen Zorns identifiziert werden, denn die Siedlungen waren 

wasserstrategisch so geplant, dass Israel über 80% der Wasserversorgung 

verfügte, was wiederum für die palästinensische Landwirtschaft katastrophale 

                                                 
329 Vgl.: Herz: Palästina, S.38. 
330 Ebd.: S. 39. 
331 Ebd.: S. 50 f. 
332 Arabisch für „Abschüttelung“, häufig synonym für „Aufstand“ oder „Aufruhr“. 
333 Vgl.: Heacock, Roger: Intifada. Das Erwachen der Palästinenser in Palästina, in: Edlinger, Fritz 
(Hrsg.): Befreiungskampf in Palästina. Von der Madrid-Konferenz zur Al-Aqsa-Intifada, Wien 
2001, S. 16; siehe ferner: Finkelstein, Norman: Palästina. Bericht über die erste Intifada, München 
2003; Schreiber, Friedrich: Aufstand der Palästinenser. Intifada, Opladen 1990. 
334 Vgl.: Krautkrämer: Konflikt, S.8 . 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

86

Auswirkungen hatte335 und sich beispielsweise in dem israelischen Verbot der 

Errichtung von Brunnen durch Palästinenser niederschlug.336 Dabei verlief die 

Intifada in verschieden intensiven  Phasen: 

„Eine Komponente war zuerst ziviler Ungehorsam wie z.B. Steuerverweigerung, 
doch dann warfen palästinensische Jugendliche Steine und Molotowcocktails gegen 
israelische Soldaten und Institutionen, und im weiteren Verlauf kam es häufiger zu 
bewaffneten Aktionen. […] Nachdem der Aufstand im Herbst 1990 seinen 
Höhepunkt erreicht hatte, konnte er im Frühjahr 1991 als beendet gelten. Die PLO 
und ihre Führer spielten in der Intifada keine besondere Rolle, wohl aber Kämpfer 
der Fatah. Arafat sprang erst spät auf den fahrenden Zug. Seiner Bewegung war mit 
‚Hamas’ ein starker politischer Konkurrent erwachsen.“337 

 
Mit der Hamas338, welche ideologisch der palästinensische Ableger der 

ägyptischen Muslimbruderschaft ist, betrat nun ein weiterer bedeutsamer 

Teilnehmer die Bühne des Konfliktes. 339 Die Gründung der Hamas bzw. ihres 

Vorgängers „Mujama“340 wurde gezielt von den israelischen Autoritäten gefördert 

und begünstigt,341 beabsichtigte man doch das palästinensische Lager auf diese 

Weise zu spalten und einen Kampf zwischen religiös-fundamentalistischen und 

säkular-nationalistischen Palästinensern zu entfachen. Zwei Dekaden später 

sollten die israelischen Autoritäten nach zahlreichen Selbstmordattentaten der 

Hamas in Israel sowie der politischen Überflügelung der PLO ihr Engagement 

von einst bitter bereuen.342  

Zunächst jedoch suchte man 1991 auf der Friedenskonferenz in Madrid eine für 

alle beteiligten Konfliktparteien akzeptable Lösung, welche nach langen 

Verhandlungen zwischen Israel und der PLO in die Prinzipienerklärung von 

Oslo343 im Jahre 1993 münden und den Weg zu einem dauerhaften Frieden in der 

                                                 
335 Zur Wasserproblematik siehe: Neifeind, Harald: Der Nahostkonflikt. Historisch, politisch, 
literarisch, Schwalbach 2002, S. 244 ff.; Hass, Amira: Gaza. Tage und Nächte in einem besetzten 
Land, München 2003, S. 150 ff. 
336 Vgl.: Helassa: Internationale Beziehungen PLO, S. 92. 
337 Krautkrämer: Konflikt, S. 8. 
338 Hamas ist das Akronym für „ Harakat al-Muqawama al-Islamiyya“(Islamische 
Widerstandbewegung) und bedeutet im arabischen „Eifer“. Siehe dazu: Beaupin, Andre: Befreiung 
oder Islamisierung? Hamas und PLO – Die zwei Gesichter des palästinensischen Widerstandes, 
Marburg 2005, S. 73 ff. (künftig zitiert: Beaupin: Hamas und PLO). 
339 Vgl.: Milton-Edwards, Beverly: Islamic Politics in Palestine, London 1996, S. 38 ff (künftig 
zitiert: Milton-Edwards: Islamic Politics). 
340 Arabisch für „Islamischer Kongress“. 
341 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 89; siehe dazu ferner: Schiff, Ze’ev und Ehud Ya’ari: 
Intifada: The Palestinian Uprising – Israel’s Third Front, New York 1989, S. 233 ff. (künftig 
zitiert: Schiff/Ya’ri: Palestinian Uprisng). 
342 Siehe dazu: Botschaft des Staates Israel: Die Hamas. Profil einer Terrororganisation mit 
Regierungsauftrag, Berlin 2006 (künftig zitiert: Israelische Botschaft: Profil Hamas). 
343 Vgl.: Herz: Palästina, S. 90 ff. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

87

Region ebenen sollte.344 Mit dem Beginn der Al-Aqsa-Intifada am 29. September 

2000 als Folge des von den muslimischen Palästinensern als Provokation 

empfundenen Besuchs des damaligen israelischen Oppositionsführers Ariel 

Sharon auf dem Jerusalemer Tempelberg endete der Osloer Friedensprozess.345 

Der bewaffnete Konflikt eskalierte nun vollends und wurde von beiden Seiten mit 

erbitterter Härte und ohne Rücksicht auf Verluste der Zivilbevölkerung geführt.346  

Auch die nach dem Ende der Auseinandersetzungen durch die UN, die 

Vereinigten Staaten, der EU und Russland im Mai 2003 veröffentlichte 

„Roadmap for Peace“ vermochte bisher die in ihrer Intensität stets variierende, 

aber kontinuierlich anhaltende gewaltsame Feindseligkeit zwischen Juden und 

Arabern im Nahen Osten nicht zu stoppen oder die Verhältnisse vor Ort 

grundlegend zu stabilisieren. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
344 Zur ausführlichen Betrachtung des Friedensprozesses siehe II.4. der vorliegenden Arbeit. 
345 Vgl.: Herz, Palästina, S. 120 ff. 
346 Vgl.: Ahmed, Hisham H.: Die Al-Aqsa-Intifada und das Genfer Abkommen, in: Aus Politik 
und Zeitgeschichte B20/2004, S. 38 ff. (künftig zitiert: Ahmed: Al-Aqsa-Intifada). 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

88

2. Entwicklung und Ausprägung von Zionismus und 
    palästinensischer Nationalismus  
    im Kontext europäischer  Nationalismen 
 
Nach dem kurzen Abriss des Konfliktverlaufes in Palästina werden nun die 

Akteure und die sie maßgeblich beeinflussenden politischen Konzepte vertiefend 

vorgestellt sowie die Träger der zu untersuchenden Ideologien. Gleichfalls soll 

die angesichts der Problematik nahe liegende Frage beantwortet werden, 

inwieweit der Faktor Religion den Palästinakonflikt prägt. 

 

2.1. Der Zionismus als politische Idee und Bewegung 

Bei einer genaueren Betrachtung des modernen Zionismus wird man  konstatieren 

müssen, dass es sich um ein Projekt bzw. eine Idee handelt, welche erst mit dem 

Aufkeimen des europäischen Nationalismus im 19. Jahrhundert innere und 

letztendlich auch äußere und damit institutionalisierte  Form annimmt.347 So weist 

der Historiker Michael Brenner darauf hin, dass die ersten Überlegungen – wenn 

auch von religiösen Aspekten noch tief durchdrungen -  für eine Bewegung zur 

Rückkehr der Juden nach „Eretz Israel“ in den Regionen Europas zu lokalisieren 

sind, die im 19. Jahrhundert besonders von nationalen Konflikten ihre Prägung 

erfuhren wie dem Balkan und den preußischen Ostgebieten.348  

Selbstverständlich muss aber an dieser Stelle erwähnt werden, dass eine Vielzahl 

von Stellungnahmen, Meinungen und Interessen von jüdischer wie nichtjüdischer 

Seite sich in den letzten 200 Jahren mit dem Themenkomplex einer jüdischen 

Nation oder eines jüdischen Staates befasst haben, wie Peter Freimark angesichts 

der Komplexität der Problematik zutreffend formuliert.349 Besonders die religiöse 

Orthodoxie, aber auch das Reformjudentum, stellten sich dabei im 19. 

Jahrhundert nationalistischen Interpretationsmodi entgegen, indem man 

beispielsweise aus Gründen der Emanzipations- und Assimilationsbestrebungen 

in den westeuropäischen Ländern die jüdische Identität seit den Tagen der 

                                                 
347 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 34; Brenner, Michael: Geschichte des 
Zionismus, 2. Auflage München 2005, S. 10 (künftig zitiert: Brenner: Geschichte Zionismus). 
348 Ebd. 
349 Vgl.: Freimark: Peter: Zum Selbstverständnis jüdischer Nationalität und Staatlichkeit in 
Palästina, in: Mejcher, Helmut (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. Historische Ursprünge und 
internationale Dimensionen eines Nationenkonflikts, Paderborn 1993, S. 49 f. (künftig zitiert: 
Freimark: Jüdische Nationalität). 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

89

französischen Revolution als eine reine Konfessionsfrage zu behandeln dachte350 

oder aber gemäß der klassischen Tradition nur das direkte Eingreifen Gottes in die 

Geschicke seines Volkes als zulässig ansah. So haben fromme Juden seit den 

Tagen der Vertreibung aus Palästina im Jahre 70 durch die Römer dreimal am 

Tag im so genannten „Achtzehngebet“ oder im Tischsegen für die baldige 

Rückkehr in das Heilige Land gebetet351 und auch die jüdische Lyrik des 

Mittelalters gibt Zeugnis von der Zionssehnsucht der Diasporagemeinden. Der 

israelische Soziologe Moshe Zimmermann unterstreicht dennoch: 

„[…], dass das Diktum nächstes Jahr in Jerusalem nichts Territoriales meinte. […] 
Nächstes Jahr in Jerusalem fungierte als messianisch-utopischer Gedanke, eine 
regulative Idee für eine von Gott gewollte Zusammenführung des jüdischen 
Volkes.[…] Die Religion schrieb die Erwartung der Ankunft des jüdischen Messias 
vor, mithin die Verlegung der Staatsgründung auf eine unbestimmt entfernte, in der 
Zukunft liegende Zeit.“352 

 
Erst 1862 veröffentlichte der Rabbiner Hirsch Kalischer seine Schrift Drischat 

Zion (Die Suche nach Zion), ein Jahr später folgte Moses Hess mit „Rom und 

Jerusalem, die letzte Nationalitätenfrage“ sowie 1882 Leon Pinsker mit seinem 

Postulat353 zur Errichtung einer jüdischen Nation als Volk auf eigenem Boden in 

seinem Buch „Autoemanzipation“, welche mit Theodor Herzels 1896 

erschienenem „Judenstaat“ den politisch-philosophischen Grundkanon der 

jüdischen Nationalbewegung bildete, für den das Wort „Zionismus“ nun zum 

Synonym wurde.354 Verschiedene Autoren355 verweisen darauf, dass im 

Gegensatz zu seinen  europäischen Geschwistern der jüdische Nationalismus 

hinsichtlich mehrer Merkmale divergierte. Die Juden verfügten über keinerlei 

eigenes Territorium und keine eigene Sprache.356 Im Gegensatz zu den westlichen 

Nationalstaatsbildungen – unabhängig ob auf „revolutionärem“ Wege und 

losgelöst vom Faktor Zeit als „verspätet“ oder „verfrüht“ – lebten die sich als 

Nation betrachtenden und mit dem Willen zur Etablierung als Staatsnation 

ausgerüsteten Bevölkerungen schon seit Jahrhunderten auf dem Gebiet des 

                                                 
350 Siehe dazu: Lazarus, M.: Treu und Frei. Gesammelte Reden und Vorträge über Juden und 
Judentum, Leipzig 1887, S. 70. 
351 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 8. 
352 Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 37 f. 
353 Vgl.: Pinsker, Leon: Autoemazipation, Brünn 1903, S. 31. 
354 Vgl.: Freimark: Jüdische Nationalität, S. 50. 
355 Vgl. u.a.: Katz, J.: The Jewish National Movement: A Sociological Analysis, in: Emancipation 
and Assimilation. Studies in Modern Jewish History, Westmead 1972, S. 129; Zuckermann: 
Zionistisches Selbstverständnis, S. 36 f. 
356 Vgl.: Freimark: Jüdische Nationalität, S. 51. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

90

künftigen Nationalstaates.357 So gab es die Idee eines Judenstaates aber, noch 

bevor es überhaupt ein vorhandenes Gebiet für die Gründung eines jüdischen 

Nationalstaates gegeben hatte, welches folglich erst noch „gefunden“ werde 

musste. Es gab die Idee eines Nationalstaates noch bevor die entsprechende 

Bevölkerung, welche das Staatsgebiet bevölkern sollte, sich objektiv als solche 

konstituierte oder bewusst existierte.358 Zwar fühlten sich die Juden der 

verschieden Diasporagemeinden in ihrer Mehrzahl als gemeinsame ethnische 

Gruppe mit spezieller Religion, doch kaum als Angehörige einer gemeinsamen 

Nation.359 

Als Hauptantrieb der zionistischen Akteure für ihr Wirken ist auf der einen Seite 

der in differierenden Gestalten auftretende und erlebte Antisemitismus sowohl in 

West- als auch Osteuropa zu nennen,360 welcher den Gründervätern des 

Zionismus im 19. Jahrhundert begegnete sowie in der wachsenden Kritik Herzls 

und anderer am assimilierten Judentum, das seine jüdische Identität abgelegt hätte 

unter Beibehaltung einiger weniger folkloristischer Riten,361 ohne beispielsweise 

vollständig Deutsche oder Österreicher geworden zu sein und dies aufgrund der 

Umstände auch nie würden. So musste also etwas Neues in den Augen der 

Zionisten geschaffen werden. Das Komplementärpostulat der Verneinung der 

unbefriedigenden Diasporasituation fand seine Manifestation in der Forderung der 

Kreierung eines „neuen Juden“. Im Gegensatz zum „alten Juden“, der in 

zionistischen Augen ein seinen Nachbarn ausgelieferter Fremder war, wehrlos 

und entrechtet und aus historischen Gegebenheiten Berufstätigkeiten der 

kaufmännischen und finanziellen Zirkulationssphäre nachgehend, sollte der 

„Neue Jude“ ein kampfbereiter Pionier sein: 

„Pioniersein in Israel hieß, endlich die objektive historische Regression des 
Bauerseins durchleben zu können. Das hing natürlich mit der Frage des Territoriums 
zusammen.“362 

 

Die Frage des Territoriums für den künftigen Judenstaat trieb die zionistische 

Bewegung seit dem in Basel abgehaltenen Kongress 1897 um. Wo die Heimstätte 

                                                 
357 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 37. 
358 Ebd. 
359 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 21; Freimark: Jüdische Nationalität, S. 21.  
360 Vgl.: Ettinger, S.: Ideological and Political Zionism, in: Historical Society of Jerusalem (Hrsg.): 
Collected Historical Studies, Jerusalem 1978, S.16.  
361 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 25 f. 
362 Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 39. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

91

der jüdischen Nation jedoch errichtet werden sollte, blieb zunächst noch 

ungewiss, wurde aber rasch durch das zionistische Kernpostulat „Ein Land ohne 

Volk für ein Volk ohne Land“ mit Blick auf Palästina näher definiert.363 Das 

Palästina selbstverständlich nicht unbevölkert war, braucht an dieser Stelle keine 

weitere Erwähnung finden. Die Wahl Palästinas zur künftigen Heimstätte gibt die 

Möglichkeit auf ein zentrales Wesensmerkmal des Zionismus hinzuweisen unter 

gleichzeitiger Identifizierung einer ihm immanenten Aporie. Ist der Zionismus 

sehr wohl ein Produkt einer vom europäischen Nationalismus geprägten 

Erscheinung, welche eine auf säkularen Normen gegründete 

Nationalstaatsbildung intendiert, so wohnt ihm doch trotzdem ein spezifisch 

religiöses Moment inne. Nur die jüdische Religion vermochte eine Verbindung 

zwischen den verschiedenen und kulturell oftmals weit divergierenden  

Diasporagemeinschaften zu stiften, welche in der ganzen Welt zerstreut waren 

und nun im zukünftig zu konstituierenden Staat Israel versammelt werden 

mussten (hebräisch: kibbutz galujot), um dann durch Durchmischung im Sinne 

eines Schmelztiegels eine Vermengung zu erfahren (hebräisch: misug galujot).364  

Insbesondere die radikaleren nationalistischen Kräfte innerhalb der jüdischen 

Nationalbewegung wie Jakob Klatzkin betonten dabei den speziellen Charakter 

des religiösen Judentums als Gesetzeslehre für die Staatsnation365 und Ignaz 

Zollschan unterstreicht ganz im Sinne der durch das 19. Jahrhundert geformten 

Nationalismusdoktrinen den Zusammenhang von Territorialität und Sprache und 

formuliert damit bereits 1919 die ethnischen Prämissen der jüdischen Nationalität, 

welche gut 30 Jahre später mit der Begründung Israels in die Tat umgesetzt 

werden sollten: 

„Das Vorhandensein dieses Rassekörpers ist die Voraussetzung, über die wir nicht 
hinweggehen können. Denn würde heute irgendein türkischer oder mongolischer 
oder irgend ein Negerstamm in Palästina angesiedelt werden und in seiner Verehrung 
des heiligen Bodens oder sonst aus irgend einem Grund die hebräische Sprache zu 
seiner Umgangssprache und zu seinem Eigentum machen, man würde sich trotz des 
Vorhandenseins von Land und Sprache sträuben, ihn als jüdische Nationalität 
anzuerkennen.“366 

 
So wird eindrucksvoll unterstrichen, dass bereits der frühe Zionismus in seinen 

Wurzeln eine Synthese aus einem klassisch ethnisch definierten Nationalismus 
                                                 
363 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 35. 
364 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 38 f. 
365 Vgl.: Klatzkin, Jakob: Krisis und Entscheidung des Judentums, 2. Auflage, Berlin 1921. 
366 Zollschan, Ignaz: Revision des jüdischen Nationalismus, Wien-Berlin 1919, S. 153. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

92

und einer religiösen Komponente als einigendem Band bildete. Letzteres war 

natürlich insofern notwendig, als tatsächlich zwischen dem deutschen 

Universitätsprofessor, dem polnischen Kaufmann, dem ungarischen Arzt und dem 

algerischen Schuster außer dem jüdisch-konfessionellen Hintergrund auf den 

ersten Blick keine Gemeinsamkeit bestand, nicht einmal - wie schon erwähnt – 

das Band der gemeinsamen Sprache. Natürlich muss an dieser Stelle konzediert 

werden, dass zahlreiche Intellektuelle der zionistischen Bewegung wie Martin 

Buber sehr wohl die Gefahr erkannten, dass der Zionismus auf dem Weg war, wie 

die restlichen existierenden Nationalismen einen stark chauvinistischen, mit 

einem imperialistischen Moment versehenen, Gruppenegoismus auszubilden367 

und dieses Phänomen auch Thematisierung auf den zionistischen Kongressen, 

konkret 1929 in Basel, fand. 

Die revisionistische Bewegung innerhalb des Zionismus, verkörpert durch ihre 

Leitfigur Wladimir Jabotinsky, begann nun, angetrieben von einem 

nationalistischen Impetus und aus Furcht vor den politischen Entwicklungen in 

Europa, auf die Errichtung eines jüdischen Gemeinwesens mit jüdischer Majorität 

und Souveränität zu drängen.368 Der Tatsache durchaus bewusst, dass Palästina 

keine leere Fläche darstellte und die Gründung eines betont jüdischen 

Gemeinwesens nicht auf Gegenliebe der ansässigen arabischen Bevölkerung 

stoßen könnte, veranlasste die revisionistische Strömung zu jenen ersten 

gedanklich schemenhaften Überlegungen, die im Endeffekt bei der Etablierung 

des Staates Israel369 umgesetzt werden sollten: 

„Der, der findet, dass die Araber in ihrer Gegnerschaft zum Zionismus Recht haben, 
kann die Kolonisation Erez Israels ganz aufgeben. Der aber, der glaubt, dass das 
jüdische Volk ein heiliges Recht auf seine historische Heimat hat und das der 
Widerstand der Araber[…]unberechtigt ist, der muss aus seiner eigenen 
Überzeugung die logische Konsequenz ziehen und jene eiserne Wand aufrichten 
helfen, die die Zerstörung unmöglich machen wird.“370  

 
Die Kolonisation von Erez Israel, dem „Land der Väter“, nahm während der 

verschiedenen Einwanderungsperioden am Ende des 19. und am Beginn des 20. 

                                                 
367 Vgl.: Buber, Martin: Israel und Palästina. Zur Geschichte einer Idee, Zürich 1950, S. 7. 
368 Vgl.: Freimark: Jüdische Nationalität, S. 60 f. 
369 Siehe dazu II.1.4. 
370 Jabotinsky, Wladimir: Die Idee des Betar. Ein Umriß betarischer Weltanschauung, Lyck 1935, 
S. 14. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

93

Jahrhunderts371 nun zusehends Gestalt an und ein neuer „Jischuw“372 erwachte 

langsam zum Leben.  

Innerhalb des Jischuw trat eine vermehrt sozialistische Sichtweise auf, welche in 

der Gestalt des späteren Gründers des Staates Israel, David Ben Gurion, die 

Ausprägung der jüdischen Nationalbewegung beeinflusste und von Peter 

Freimark und anderen als „Arbeiterzionismus“ charakterisiert wird.373 In seinen 

theoretischen Einlassungen begreift Ben Gurion gemäß seiner sozialistischen 

Ideenwelt die Probleme der Juden in der Diaspora als Resultat der ökonomischen 

Situation des Judentums,374 die im zukünftigen Staat zu vermeiden sei und eine 

Fokussierung auf „produktive Arbeit“ in der zu erschließenden Landwirtschaft 

und Industrie notwendig mache: 

„Die Forderung des jüdischen Volkes gründet sich auf reale wirtschaftliche, nicht 
ausgenützte Möglichkeiten und auf unbebaute Bodenflächen, die der Urbarmachung 
durch die Fähigkeiten eines aufbauenden Kulturvolkes bedürfen. Die Forderung des 
jüdischen Volkes ist ihrem Wesen nach eigentlich nichts anderes als der Anspruch 
eines ganzen Volkes auf Arbeit.“375  

 
Konstatiert werden muss einmal mehr, dass offenbar die Existenz eines schon 

vorhandenen Volkes in Palästina, das sich dem Ackerbau und der Viehzucht 

widmete, von Ben Gurion zumindest konsequent ausgeblendet wird, 

möglicherweise sogar die kulturelle Leistungsfähigkeit abgesprochen bekommt 

und somit schließlich eine Degradierung erfährt.                                                 

Neben der besonderen Wertschätzung der produktiven Arbeit im Zionismus in der 

Gestalt von agrarwirtschaftlichen Pioniertaten nimmt das Postulat der 

Wehrhaftigkeit einen herausragenden Stellenwert ein. 376 Die Kibuzze sind bis 

heute nicht nur ökonomisch-kollektivierte Gemeinschaften, sondern in ihrem 

Kern auch Wehrsiedlungen. Allerdings waren vorbildliche Kämpfer in der 

jüdischen Geschichte zunächst schwer aufzuspüren, waren doch die Jahrhunderte 

der Diaspora gekennzeichnet von Unterdrückung und immer wieder aufkeimender 

blutiger Verfolgung. So knüpfte man an die Antike an und erkor  zweitausend 

                                                 
371 Siehe dazu II.1.2. 
372 Jischuw steht für die jüdische Gemeinde in Palästina. Man unterscheidet demgemäß zwischen 
altem Jischuw, d.h. den Juden die auch nach der Vertreibung durch die Römer im Land blieben 
und dem neuen Jischuw, welcher sich aus den zionistischen Einwanderern zusammensetzte. 
373 Vgl.: Freimark: Jüdische Nationalität, S. 64 f. 
374 Siehe dazu S. 40. 
375 Ben Gurion, David: Wir und die Nachbarn. Gespräche mit arabischen Führern, Tübingen 1968, 
S. 20 f. 
376 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 69. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

94

Jahre alte historische Vorbilder wie die Makkabäer oder den Anführer der 

jüdischen Aufständischen gegen die Römer Shimon Bar Kochba zu den Helden 

der jüdischen Nation.377 Das zionistische Geschichtsverständnis ist folglich, wie 

die Soziologin Uta Klein konzediert, von hochgradiger Selektivität geprägt, die 

allein die Zeit jüdischer Staatlichkeit fokussiere unter Nichtbeachtung der 

Jahrhunderte umfassenden Zeitspanne des Exils.378 Gleichsam stelle der 

Zionismus dadurch das Unterfangen der „Revolution gegen die eigene 

Geschichte“ dar.379 Das Schicksal des seinen Feinden ausgelieferten „Stetl-Juden“ 

sollte – zumal nach den Erfahrungen der Shoa – ein für alle Mal der 

Vergangenheit angehören, lieber wollte man wie die antiken Heroen einst auf der 

Festung Massada im Kampf gegen die römischen Aggressoren den Heldentod 

sterben.380 Es verwundert somit nicht, dass der Mythos noch heute für den Staat 

Israel und für das israelische Militär von größter Aktualität und Wichtigkeit ist.381 

Als Garant für die Existenz des Staates Israel und die Umsetzung der 

zionistischen Idee bei der Etablierung und Konsolidierung der jüdischen Nation 

nach innen wie außen kam den israelischen Streitkräften daher von Beginn an ein 

entscheidendes Gewicht zu, welches sich bis heute in der Stellung als 

Elitenreservoir des jüdischen Staates, im Sektor der Jugenderziehung und bei der 

Integration jüdischer Migranten manifestiert.382 

 

2.2. Die Formierung der palästinensischen Nationalbewegung 

Betrachtet man die Entstehung einer nationalen Bewegung der Palästinenser, so 

ist vorwegzuschicken, dass es sich dabei um eine Reaktion auf die jüdische 

Einwanderung in Palästina unter zionistischen Vorzeichen handelte. Sinngemäß 

identifiziert Stefan Wild die zwei Grundmomente der palästinensischen 

Nationalbewegung bei der Entwicklung eines Nationalbewusstseins in enger 

                                                 
377 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 70 f. 
378 Vgl.: Klein, Uta: Militär und Gesellschaft in Israel, in: Dies. und Dietrich Thränhardt (Hrsg.): 
Gewaltspirale ohne Ende? Konfliktstrukturen und Friedenschancen im Nahen Osten, 
Schwalbach/Ts. 2002, S. 138 (künftig zitiert: Klein: Militär und Gesellschaft in Israel).  
379 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 71. 
380 Zur Bedeutung des Mythos „Massada“ für den Zionismus siehe u.a.: Hadas-Lebel, M.: 
Massada. Der Untergang des jüdischen Königreiches oder die andere Geschichte von Herodes, 
Berlin 1997; Bar-Tal, Daniel: The Massada Syndrome: A Case of Central Belief, in: Milgrim, 
N.A. (Hrsg.): Stress and Coping in Time after War. Generalizations from the Israeli Experience, 
New York 1986, S. 32-51. 
381 Vgl.: Klein: Militär und Gesellschaft in Israel, S. 140; Brenner: Geschichte Zionismus, S. 73. 
382 Vgl.: Freimark: Jüdische Identität, S. 71. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

95

Verbindung mit dem aufkeimenden panarabischen Nationalismus und dem 

Wunsch nach Beendigung der europäischen Hegemonie in der Region des Nahen 

Ostens sowie einen islamischen Impetus als breite Basis des Widerstandes gegen 

das zionistische Anliegen, bedingt durch die Sozialstruktur der palästinensischen 

Gesellschaft und der religiösen Historie des geographischen Raumes.383 So lässt 

sich auch hier die Allianz von modernem Ideengut europäischen Ursprungs, das 

sich in der Gestalt des Nationalismus  zeigte, und eines religiösen Elementes 

erkennen.  

Es ist jedoch zu konzedieren, dass an der Wiege des palästinensischen 

Nationalismus arabische Christen übermäßig vertreten waren und sich besonders 

im Abwehrkampf gegen den Zionismus engagierten, standen sie doch durch ihre 

urbanen Berufe gemäß ihrer eigenen Perzeption eher in einem 

Konkurrenzverhältnis zu den ins Land kommenden jüdischen Siedlern.384 Dass 

allerdings diese eine neue Existenz als Bauer beginnen wollten und gerade nicht 

ihren angestammten Tätigkeiten als Händler und Geldverleiher nachgehen 

wollten, machte die Sache nicht besser, da sich nun die Frontstellung zu den 

arabisch-muslimischen Landbesitzern und Landarbeitern eröffnete.385 Der 

Umstand des intendierten Versuchs des völligen Ausschlusses der arabischen 

Bevölkerung auf allen Gebieten der durch die Zionisten zu gründenden jüdischen 

Heimstätte, speziell im Bereich der Wirtschaft, verschärfte diesen Antagonismus 

zusehends.386  

Im Kern jedoch war die palästinensische Bevölkerung in sich entlang 

verschiedener Linien gespalten. Neben der bereits erwähnten unterschiedlichen 

Interessenlage von Land und Stadtbevölkerung und der Spaltung der arabischen 

Palästinenser in eine große muslimische Mehrheit und eine kleine christliche 

Minderheit stellte sich vor allem die traditionelle Clanstruktur gruppiert, um die 

einflussreichen Großfamilien der städtischen Notabeln, namentlich den 

„Husseinis“ und „Naschaschibis“, welche auch über ländlichen Großgrundbesitz 

                                                 
383 Vgl.: Wild, Stefan: Zum Selbstverständnis palästinensisch-arabischer Nationalität, in: Mejcher, 
Helmut (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. Historische Ursprünge und internationale 
Dimensionen eines Nationenkonflikts, Paderborn 1993, S 76 (künftig zitiert: Wild: 
Palästinensisch-arabische Nationalität). 
384 Ebd.: S. 80 f.  
385 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 90. 
386 Ebd.: S. 92 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

96

verfügten, als anfängliches Hindernis einer gemeinsamen und schlagfertigen 

palästinensischen Nationalbewegung dar.387  

Als verbindendes Element fungierte somit zwischen den einzelnen 

palästinensischen Gruppen mit ihren jeweiligen Partikularinteressen die 

ablehnende Haltung gegenüber den zionistischen Einwanderern. Bemerkenswert 

ist, dass dieser Anti-Zionismus in der frühen Periode nicht gleichbedeutend war 

mit Antisemitismus. So lassen sich auch Stellungnahmen388  von palästinensischer 

Seite anführen, welche dem alten Jischuw gleiche Bürgerrechte und das 

Existenzrecht in Palästina einräumten, diese aber den neu eingewanderten 

europäischen Juden hartnäckig verweigern wollten: 

„Es handelte sich aber dabei um Ausnahmen. Im Allgemeinen wurden schon sehr 
früh die Begriffe ‚Jude’ und ‚Zionist’ synonym verwandt. Als es den Zionisten 
gelang, auch die ursprünglich in Palästina ansässigen Juden weitgehend in ihr 
Projekt einzuspannen, gab die Nationalbewegung die prinzipielle Unterscheidung 
ganz auf. […]  Der palästinensische Antisemitismus konnte zwar an gewisse 
antijüdische Traditionen der christlichen und islamischen Religion anknüpfen, war 
aber in erster Linie ein Resultat der jüdischen Einwanderung und der zionistischen 
Pläne, die bei den Arabern berechtigte Besorgnis vorriefen.“389  

 
Nach den blutigen Auseinandersetzungen im Anschluß der Balfour Deklaration  

gründete sich 1919 schließlich als Pendant zur zionistischen Bewegung die 

„Muslim-Christian-Association“ (MCA), deren Mitglieder mehrheitlich für eine 

politische Union mit Damaskus votierten und somit ein Teil des neu entstandenen 

syrischen Staates werden wollten.390 Anlässlich des dritten Kongresses der MCA 

Ende 1920 rückte man von dieser Vorstellung ab und machte ein - wie auch 

immer - eigenständiges Palästina zum Gegenstand von Aufmerksamkeit und 

Engagement. Zum höchsten Gremium innerhalb der MCA wurde die „Arabische 

Exekutive“ gewählt, die bis 1934 als offizielle Vertretung der palästinensischen 

Araber fungierte, gleichwohl sie von der britischen Mandatsmacht nicht anerkannt 

wurde, da sie ihren Ursprung nicht in allgemeinen Wahlen hatte391 und auch 

innerhalb der Palästinenser unter der Zersplitterung in die traditionellen Clans litt. 

Nach dem Zerfall der einheitlichen Nationalführung formierten sich die neuen 

Parteien als Träger eines palästinensischen Nationalgedankens entlang der 

                                                 
387 Vgl.: Lesch, Ann Mosley: The Palestine Arab Nationalist Movement Under the Mandate, in: 
Quandt, W.B. (Hrsg.): The Politics of Palestinian Nationalism, Berkley 1973, S. 17f. 
388 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 101. 
389 Ebd. 
390 Vgl.: Wild: Palästinensisch-arabische Nationalität, S. 81. 
391 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 102 f.  



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

97

Notabelnfamilien Huseini (Arabisch-Palästinensische-Partei) und Naschaschibi 

(Nationale Verteidigungspartei).392  

Die zunehmende Resignation und Unzufriedenheit breiter Bevölkerungskreise mit 

der traditionellen Führungsschicht bereitete jedoch den Boden für eine dritte 

Partei, welche sich nicht einem der Clans zuordnen ließ und die zunehmende 

intellektuelle Radikalisierung speziell der palästinensischen Jugend und der 

Mittelschicht aufsog und artikulierte. Die 1932 ins Leben gerufene „Istiqal“-Partei 

(Unabhängigkeitspartei) postulierte einen dezidierten Panarabismus und 

Antikolonialismus und schlug einen strengen Kurs gegen den Zionismus vor.393  

Im gleichen Zeitraum sind auch die ersten Versuche zur Etablierung von 

Organisationen zu beobachten, die ihre nationale Zielsetzung unter Anwendung 

von systematischer Gewalt zum Erfolg verhelfen wollten, wie es der aus Syrien 

stammende Geistliche Izzadin Al-Quassam forcierte.394 

In den Unruhen des arabischen Generalstreiks und Aufstandes in der Zeitspanne 

von 1936-1939 unternahmen die führenden palästinensischen Kräfte unter der 

Federführung des höchsten religiösen Oberhauptes der muslimischen 

Palästinenser, des Mufti von Jerusalem, die Bildung eines „Obersten arabischen 

Komitees“, welches aber von der Mandatsmacht schnell beseitigt wurde. Der 

militärische Kampf der Araber ging unterdessen weiter, scheiterte jedoch letztlich 

vollends an unzureichender Erfahrung und mangelhafter Ausrüstung.395  

Mit dem Ausbruch des zweiten Weltkrieges sowie in den Kriegsjahren selbst396 

war die Nationalbewegung faktisch paralysiert und diskreditierte sich nicht zuletzt 

aufgrund des Schulterschlusses des Mufti von Jerusalem mit den Achsenmächten. 

Mit der Beendigung des britischen Mandats über Palästina und der Etablierung 

des Staates Israel veränderte sich nunmehr das Umfeld und die Gestalt der 

palästinensischen Nationalbewegung bedingt durch den Zusammenbruch der 

palästinensischen Gesellschaftsstruktur in Folge von Flucht und Vertreibung397 

                                                 
392 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 102 f. 
393 Ebd.: S. 110. 
394 Vgl.: Farsoun, Samih K. und Christina E. Zacharia: Palestine and the Palestinians, Boulder 
1997, S. 104 ff. (künftig zitiert: Farsoun/Zacharia: Palestine). 
395 Siehe dazu: Bowden, Tom: The Breakdown of Public Security: The Case of Ireland 1916-1921, 
and Palestine, 1936-1939, London 1977, S. 201. 
396 Siehe dazu: Khalaf, Issa: Politics in Palestine. Arab Factionalism and Social Desintegration 
1939-1948, Abany 1991. 
397 Siehe dazu: Morris, Benny: The Birth of the Palestinian Refugee Problem 1947-1949, New 
York 1987. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

98

sowie der ökonomischen und sozialen Marginalisierung der ehemaligen 

arabischen Eliten.398 Für die Zeit nach 1948 waren speziell die Akteure des neu zu 

gründenden palästinensischen Widerstands Träger des palästinensischen 

Nationalgedankens und seiner verschiedenen Facetten, welche somit 

unausweichlich einer näheren Vorstellung und Analyse bedürfen. 

 

2.3. Der palästinensische Widerstand 

Nach der völligen Niederlage der Palästinenser organisierte sich der Widerstand 

der palästinensischen Araber nur äußerst schleppend. Nennenswerte Aktivitäten 

gingen zunächst nur von islamisch religiösen Gruppen wie der 

Muslimbruderschaft oder der Islamischen Befreiungspartei aus.399 Diese erfreuten 

sich jedoch lediglich eingeschränkter Unterstützung in der Bevölkerung aufgrund 

ihrer dezidiert religiös orientierten Marschrichtung, welche sich gegen das 

Postulat eines palästinensischen Nationalstaates stark machte und den 

Panarabismus als westlich-säkulare Ideologie strikt ablehnte.400  

 

Der säkulare Widerstand – PLO und Fatah 

Andre Beaupin weist darauf hin, dass der politische und paramilitärische 

Widerstand der Palästinenser gegen die israelische Okkupation in Folge des 

Krieges von 1967 ganz überwiegend auf den Schultern von säkular eingestellten 

Aktivisten, speziell der Mitglieder der 1964 gegründeten PLO, gelegen hätte, was 

zudem die Verwendung des Namens „Fedayeen“ (Befreiungskämpfer) anstelle 

von „Mujahidin“ (Heilige Krieger) als Bezeichnung für die arabischen 

Paramilitärs unterstreiche.401 Strukturell gesehen ist die PLO in ihrer 

Gründungszeit eine Dachorganisation diverser Gruppen des palästinischen 

Widerstandes,402 die zunächst als Instrument des ägyptischen Regimes unter 

Nasser im Kampf gegen Israel und als Vehikel des Panarabismus eingesetzt 

wurde. Über den meisten Einfluss innerhalb der PLO verfügt bis heute die 1959 in 

Kuwait von Yassir Arafat gegründete Fatah, welche unter seiner charismatischen 
                                                 
398 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 122. 
399 Siehe dazu: Barghouti, Iyad: Islamist Movements in Historical Palestine, in: Sidahmed, Abdel 
Salam und Anoushiravan Ehteshami (Hrsg.): Islamic Fundamentalism, Boulder 1996. 
400 Vgl.: Milton-Edward: Islamic Politics, S. 64 ff. 
401 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 17. 
402 Vgl.: Livingstone, Neil C. und David Harley: Inside the PLO. Covert Units, Secret Funds and 
the War against Israel and the United States, New York 1990 (künftig zitiert: Inside PLO). 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

99

Führung ab 1968 die Geschicke der Befreiungsbewegung lenkte. Daneben 

spielten zu Beginn auch verschiedene marxistische Gruppen wie die PFLP um 

den palästinensischen Christen George Habash eine Rolle. 

Nach David Aaron Miller liegen drei Motivationsfaktoren der Errichtung der PLO 

im Jahre 1964  zu Grunde:403 Als erstes der erkannte Unwillen der arabischen 

Staaten, sich der palästinensischen Sache auch unter der Gefährdung eigener 

Sicherheitsinteressen nachhaltig anzunehmen, ferner das Beispiel des 

erfolgreichen Befreiungskampfes der Algerier gegen die französische 

Kolonialmacht auf die Fatah, welche nunmehr ebenfalls allein auf die bewaffnete 

Option setzen wollte, und zum Schluss die von Ägypten favorisierte 

Institutionalisierung der palästinensischen Militanz mit dem Ziel, jene zu 

kontrollieren.404 Hinzugerechnet werden muss gleichfalls die Intention der 

palästinensischen Aktivisten, alle antizionistischen Kräfte der arabischen 

Bevölkerung unabhängig von Clanzugehörigkeit oder Konfession unter einem 

Dach zu versammeln, um so den historischen Fehler der internen Zerstrittenheit in 

der Vergangenheit der palästinensischen Nationalbewegung zu vermeiden.405  

Die (para)militärischen Operationen gegen Israel wurden gegen Ende 1967 aus 

den Aufmarschgebieten der arabischen Nachbarländer Syrien, Libanon und 

Jordanien geführt.406 Die auf jordanischem Hoheitsgebiet ausgetragene „Schlacht“ 

um das Dorf Karameh im März 1968, bei der die israelische Armee ungewohnt 

schwere Verluste gegen Guerillakämpfer der Fatah hinnehmen musste und welche 

zu einem wohlgepflegten Mythos des militärischen Widerstandes der 

Palästinenser wurde,407 unterstrich den Führungsanspruch von Arafats Bewegung 

innerhalb der PLO. Dietmar Herz konstatiert  als Folge von Karameh eine 

ambivalente Entwicklung der Geschehnisse: 

„Diese Legende begründete zugleich den Widerstandsmythos des palästinensischen 
Volkes neu, der die Tradition und die Kontinuität der Aufstände betonte. So wurde 
der bewaffnete Kampf zum identitätsstiftenden Element der Palästinenser. […] Die 
Zahl der Mitglieder und Sympathisanten der Widerstandsgruppen stieg sprunghaft 
an, und die kleinen Gruppierungen entwickelten sich zu Massenbewegungen. [...] 
Doch der Triumph der palästinensischen Widerstandsbewegung war nicht von langer 

                                                 
403 Vgl.: Miller, David Aaron: The PLO and the Politics of Survival, in: The Washington Papers 
Bd. 99, Washington D.C. 1983 (künftig zititert: Miller: PLO).  
404 Ebd.: S. 20 f. 
405 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 62. 
406 Vgl.: Herz: Palästina, S. 50. 
407 Siehe dazu: Frangi, Abdallah: PLO und Palästina. Vergangenheit und Gegenwart, Frankfurt 
a.M. 1982, S. 152 ff. (künftig zitiert: Frangi: PLO und Palästina). 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

100

Dauer: Schon bald zeichnete sich ein Konflikt mit dem jordanischen Gastgeberland 
ab.“408 

 
Zum einen führte Israel zunehmend Vergeltungsschläge auf jordanisches 

Territorium aus, zum anderen gebar sich  die PLO in Teilen Jordaniens als 

Autorität sui generis, mutierte zum „Staat im Staate“, und die radikal-

marxistischen Gruppen unter dem Dach der PLO agitierten gegen das 

haschemitische Königshaus. 409 Als Folge der diplomatischen Kontakte zwischen 

Jordanien und Ägypten auf der einen Seite und den USA auf der anderen kam es 

im September 1970 zu drei Flugzeugentführungen durch Mitglieder der PFLP. 

Obwohl die PLO Führung unter Arafat die Aktion nicht billigte und es zum Bruch 

zwischen PFLP und PLO gekommen war, nutzte die jordanische Regierung die 

Gelegenheit, die palästinensischen Guerillaeinheiten gewaltsam zu vertreiben, die 

darauf bis 1982 im Libanon Zuflucht fanden.  

Ideologisch gesehen wird der palästinensische Widerstand bis in die frühen 

Siebziger Jahre von der bedingungslosen Bejahung des bewaffneten Kampfes des 

auf sich allein gestellten palästinensischen Volkes geprägt.410 Neben den Anleihen 

an der algerischen Revolution griff beispielsweise die Fatah in theoretischer 

Hinsicht auf die Werke Franz Fanons zurück, für den das Gelingen einer 

Revolution nur mit Gewalt möglich war und auch bei einer militärischen 

Unterlegenheit glücken könne.411 Speziell in der Frühphase ist das Gedankengut 

der PLO durch den ägyptischen Einfluss von dem Konstrukt der arabischen 

Einheit durchdrungen, welches erst mit der Enttäuschung der neuen 

palästinensischen Führungsschicht abgelöst wird von rein auf die palästinensische 

Nation bezogenen Vorstellungen und Handlungsdirektiven.412 Die Existenz des 

israelischen Staates wurde radikal abgelehnt und dessen Vernichtung postuliert,413 

internationalen Friedensinitiativen der UN begegnete man folglich mit Skepsis 

und Ablehnung. 

                                                 
408 Herz: Palästina, S. 52. 
409 Ebd. 
410 Vgl.: Frangi: PLO und Palästina, S. 132 f. 
411 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 69 f. 
412 Siehe dazu: Starke, Wafa: Zur Strategie der PLO 1964-1994. Zwischen bewaffnetem Kampf 
und Diplomatie, zwischen Gesamtstaat und Teilstaat, Erlangen-Nürnberg 2000, S. 40 ff. (künftig 
zitiert: Starke: Strategie PLO). 
413 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 70. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

101

Mitte der 80er Jahre ist eine zunehmende Kursänderung der palästinensischen 

Befreiungsbewegung zu identifizieren. Obwohl die PLO als Drahtzieher 

medienwirksamer und brutaler Anschläge auch außerhalb Israels auf zivile Ziele 

wie der israelischen Olympiamannschaft in München 1972 galt,414 hatte sie 

zunehmend an internationaler Reputation gewonnen. Dieses manifestierte sich in 

der 1974 erfolgten Anerkennung als alleiniges und rechtmäßiges Sprachrohr des 

palästinensischen Volkes durch die Arabische Liga sowie Yassir Arafats Rede vor 

der Generalversammlung der Vereinten Nationen und der Gewährung eines 

Beobachterstatus bei der UN als Folge der Resolution 3236.415 Damit 

einhergehend verschoben sich auch zusehends die Handlungsdirektiven der 

palästinensischen Nationalbewegung in ihrer Betrachtungsweise des jüdischen 

Staates und der zionistischen Politik: 

„Hatten die PLO und andere Widerstandsorganisation in ihrer Frühphase Juden und 
Zionisten gleichgesetzt und beide Gruppen als Feind definiert, war man nun zur 
Differenzierung bereit. Juden als Religionsgruppe könnten durchaus auf 
palästinensischem Territorium geduldet werden, lediglich die Zionisten mit ihrem 
Anspruch auf einen jüdischen Staat, dessen Errichtung mit palästinensischen 
Ansprüchen auf das Territorium kollidierte, wurden nun als Gegner gesehen. […]; 
die PLO-Charta wurde geändert, um den Grundsatz eines einheitlichen, säkularen 
Staats für alle Religionsgruppen in ganz Palästina aufzunehmen.“416 

 
Militärische Strategien rückten zu Gunsten diplomatischer Anstrengungen weiter 

in den Hintergrund des säkular-nationalistisch geprägten Widerstands. Als 

Resultat der absoluten Unannehmbarkeit der Einheitsstaatslösung auf israelischer 

Seite entwickelte die PLO ab 1977 vermehrt Zwei-Staatenkonzeptionen, die einen 

unabhängigen Palästinenserstaat in der Westbank und dem Gazastreifen neben 

einem israelischen Staat vorsahen, welche zudem von den USA favorisiert wurde 

und bis heute Grundlage eines Friedenskonzeptes für die Region des Nahen Ostes 

sind und mit der Anerkennung des Existenzrechts Israels durch die PLO und der 

Rede ihres Führers Arafats vor der Vollversammlung der Vereinten Nationen im 

Dezember 1988417 als reale Chance auf Frieden propagiert werden. 

 

 

 

                                                 
414 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 64. 
415 Vgl.: Herz: Palästina, S. 56. 
416 Ebd.: S. 50. 
417 Vgl.: Starke: Strategie PLO, S. 73 f. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

102

Der religiös motivierte Widerstand – Die Hamas  

Unnachgiebig gebiert sich im Gegensatz zum durch die PLO verkörperten 

säkularen Widerstand des palästinensischen Volkes die Hamas, deren 

Motivationsgründe vor einem islamisch-fundamentalistischen Hintergrund 

aufleuchten. Sie betrat als ernst zunehmender Konfliktakteur zu Beginn des Jahres 

1988 die Bühne der Auseinandersetzung im Nahen Osten während der ersten 

Intifada und der eben skizzierten Kursänderung der PLO. Aus ihrem 

ideologischem Selbstverständnis heraus betrachtet sich die Hamas als Ableger der  

Muslimbruderschaft,418 die 1928 von Hassan Al-Banna in Ägypten aus der Taufe 

gehoben wurde als Bewegung für eine Rückkehr zu den Prinzipien des „wahren 

Islam“, welche der Garant sei für eine gerechte Gesellschaft und daher den Kampf 

gegen den europäischen Kolonialismus und die von „westlich-dekadentem“ 

Gedankengut infizierten arabischen Regime erforderlich mache.419 Zu westlichen 

Ideen gehören für die islamistischen Protagonisten in der arabischen Welt  nicht 

zuletzt nationalistische Gedankenkonstrukte, so dass die Hamas sich nicht nur in 

der grundsätzlichen Feindschaft gegenüber dem jüdischen Zionismus verortet hat, 

sondern auch säkular-nationalistischen Befreiungskonzepten eine 

unmissverständliche Absage erteilt, wie Beverly Milton Edwards 

charakterisierend unterstreicht: 

„Nationalists were regarded as traitors to the Muslim faith, as heretics, who were 
worse than infidels. The nationalists were blamed for the failure of Palestinians to 
liberate themselves, because they had encouraged the young to abandon Islam.”420 

 
Die Reislamisierung der palästinensischen Gesellschaft ist daher ebenso von der 

Hamas intendiert wie der bewaffnete Widerstand gegen den israelischen Staat. 

Organisatorischer Vorläufer war anfangs der von Scheich Ahmad Yassin 1973 

begründete Islamische Kongress (Al-Mujama Al-Islami). Die Mujama bekleidete 

sich unterstützt von den israelischen Autoritäten mit dem Gewand einer rein 

karitativen Organisation, welche  besonders  im  universitären  Bereich  des Gaza-  

 

 

                                                 
418 Siehe dazu: Mitchell, Richard P.: The Society of the Muslim Brothers, London 1969 (künftig: 
Mitchell: Muslim Brothers). 
419 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 83. 
420 Milton-Edwards: Islamic Politics, S. 105. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

103

Streifens sowie in den Flüchtlingslagern ihre Anhängerschaft rekrutierte.421 Der 

Kampf für die palästinensische Sache wurde von Seiten der Hamas am Beginn 

lediglich durch die Verteilung von Propagandamaterialien geführt. Im August 

1988 entwickelte sie ihre Charta,422 in der sie die Vernichtung des Staates Israel 

postuliert, eine Gesellschaftsstruktur nach islamischen Rechtsvorstellungen 

anstrebt sowie den Djihad und die Vernichtung der Juden in Palästina propagiert. 

Im Gegensatz zur PLO und den Exponenten säkularer Befreiungsgruppen zieht 

die Hamas somit keine Trennlinie zwischen Juden als religiöser Gruppe und der 

politischen Idee des Zionismus, ein Umstand, welcher sie im Umkehrschluss 

wiederholt einem massiven Antisemitismus anheim fallen ließ. Der 

paramilitärische Arm der Hamas, der erstmals im Frühjahr 1989 mit der 

Entführung und Ermordung zweier israelischer Militärangehöriger in Erscheinung 

trat, wählte in Anlehnung an die historische Figur des Widersandsführers der 30er 

Jahre den Namen „Al-Quassam“ Brigaden. Nachdem die Israelis zu Beginn das 

Erstarken der Hamas bewusst in Kauf genommen hatten, um den 

palästinensischen Widerstand insgesamt zu schwächen und finanzielle 

Zuweisungen aus gegnerischen islamischen Staaten wie dem Iran duldeten, 

begann man nun die Aktivisten der Hamas zu verfolgen und sprach ein Verbot der 

Organisation aus. Freilich blieb dies ohne größeren Erfolg, gelang es doch nun der 

Gruppe um Scheich Yassin zahlreiche Palästinenser zu mobilisieren und die Zahl 

und Frequenz der Anschläge, darunter insbesondere die seit 1996 in ständiger 

Regelmäßigkeit verübten Selbstmordattentate, auf israelische Sicherheitsorgane 

und Zivilbevölkerung, zu verstärken.423 Den Oslo Frieden lehnte die Hamas 

radikal ab und intensivierte stattdessen ihre Terroranschläge, worauf der 

israelische Staat seinerseits mit der gezielten Tötung potenzieller Führungsköpfe 

der Hamas antwortete. Auch an Wahlen partizipierte sie zunächst nicht, behielt 

                                                 
421 Vgl.: Mishal, Shaul und Avraham Sela: The Palestinian Hamas. Visison, Violence and 
Coexistence, New York 2000, S. 23 ff. (künftig: Mishal/Sela: The Palestinian Hamas); ferner: 
Legrain, Jean-Francois: Hamas. Legitimate Heir of Palestinian Nationalism? In: Esposito, John L. 
(Hrsg.): Political Islam: Revolution, Radicalism or Reform? London 1997, S. 159-178. 
422 Die ungekürzte englische Version findet sich u.a. in: Mishal/Sela: The Palestinian Hamas, S. 
175-199. 
423 Siehe dazu u.a.: Esposito, John L.: Unholy War. Terror in the Name of Islam, Oxford 2002 
(künftig zitiert: Esposito: Unholy War); Heine, Peter: Terror in Allahs Namen. Extremistische 
Kräfte im Islam, Bonn 2004 (künftig zitiert: Heine: Terror in Allahs Namen); Wolffsohn, Michael: 
Frieden jetzt? Nahost im Umbruch, München 1994, S. 70 (künftig zitiert: Wolffsohn: Frieden 
jetzt). 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

104

sich aber eine grundsätzliche Teilnahme vor, welche die Hamas als streng 

islamisch geprägte Gruppe innerhalb des palästinensischen Widerstandes sogar 

bei den innerpalästinensischen Wahlen 2006 die Fatah letztlich überflügeln ließ 

und in die Regierungsverantwortung gebracht hat. 

 

2.4. Auswirkungen der Religion auf den Palästinakonflikt 

Die bisher gemachten Einlassungen zur Motivation der Konfliktparteien und der 

sie antreibenden ideologischen Konstrukte identifizieren immer wieder ein 

religiöses Moment, welches entweder Bestandteil der Gedankengebäude ist oder  

gar als Hauptantriebsfeder des Konfliktes gelten kann. So konstatiert Alexander 

Flores, dass die Perzeption der Geschehnisse und Antezedentien in weiten 

Bevölkerungsteilen „von religiösen Traditionen und Vorstellungen geprägt bzw. 

modifiziert“424 worden seien. Es ist nunmehr notwendig, dem Aspekt der Religion 

und ihren Auswirkungen auf den Palästinakonflikt gesondert und in Anlehnung an 

die vorher illustrierten Ergebnisse zum besseren Verständnis nachzuspüren. So ist 

das Verhältnis der Konfliktakteure zueinander unter religiösen Gesichtspunkten 

zu klären, sowie das Selbstverständnis der Konfliktakteure als betont 

geschlossene Religionsgemeinschaft und die Einstellung zur Frage der 

territorialen Ansprüche zu analysieren. 

Prinzipiell teilen die Muslime die Religionen neben dem Islam in zwei Kategorien 

ein: Zum einen in die Anhänger von Naturreligionen oder polytheistischen 

Kulten, welche unbedingt bekehrt oder aber bekämpft werden müssten, und zum 

anderen in jene, die nach dem islamischen Recht als „Schutzbefohlene“ (Dhimmi) 

gelten. Der Terminus umschreibt den Status des Nicht-Muslim in der islamischen 

Gesellschaft, wobei nach überwiegender Meinung nur die so genannten 

„Schriftbesitzer“ (Ahl Al-Kitab), d.h. Juden und Christen durch ihre 

Zugehörigkeit zu monotheistischen Religionen basierend auf 

Offenbarungsschriften zu subsumieren sind.425 Als solche stehen ihnen zwar 

gewisse Rechte zu hinsichtlich des Schutzes ihres Eigentums und Lebens sowie 

der Kultusfreiheit, gleichzeitig sind sie aber zur Zahlung von Sonderabgaben 
                                                 
424 Flores, Alexander: Islam, Islamismus und Nationalismus im Palästinakonflikt, in: Klein, Uta 
und Dietrich Thränhardt (Hrsg.): Gewaltspirale ohne Ende? Konfliktstrukturen und 
Friedenschancen im Nahen Osten, Schwalbach/Ts 2002, S. 50 (künftig zitiert: Flores: Islamismus 
und Nationalismus). 
425 Vgl.: Guth:  Schriftbesitzer, S. 277 f. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

105

verpflichtet und genießen im Rechtsverkehr gegenüber Muslimen einen 

untergeordneten Status. Die Muslime sind ihrerseits Teil der ganzheitlichen 

islamischen Gesellschaft (Umma), welche innerhalb dieser Gemeinschaft abstrakt 

theoretisch keine Stammeszugehörigkeiten oder Nationalitäten anerkennt, da die 

muslimische Gemeinschaft in der klassisch-theologischen Sichtweise sich nicht 

nur als religiöse, sondern auch als soziale und politische Einheit begreift.426 

Das konkrete Verhältnis des Islam zum Judentum ist durch Ambivalenz 

gekennzeichnet. Die Passagen des Koran aus der „mekkanischen“ Zeit des 

Propheten Muhammad nehmen heilsgeschichtlich starke Anleihen an den 

alttestamentlichen, ergo jüdischen Überlieferungen. Auch für die frühe 

„medinesische“ Phase der jungen muslimischen Religionsgemeinschaft kann eine 

positive Grundstimmung gegenüber den Juden konzediert werden, die sogar 

zunächst als Bündnispartner Muhammads historisch belegt sind und sich 

entsprechend auch im Koran wiederfinden lassen.427 Negative Asoziationen  

traten erst auf, nachdem sich die Juden Medinas weigerten, Muhammad neben der 

zugestandenen politischen Führungsrolle auch den Status eines religiösen Führers 

zu zubilligen: 

„Sie unterminierte die ideologische Stoßkraft der medinesischen Gemeinde, auf die 
Muhammad im Sinne der Ausbreitung des Islam so großen Wert legte, und überdies 
entzog sie diesem Unternehmen bedeutende Ressourcen. Konsequenterweise 
bekämpfte Muhammad die jüdischen Stämme und entfernte sie einen nach dem 
anderen aus Medina, und zwar mit von Mal zu Mal gesteigerter Härte […]. Dem lag 
allerdings kein theologischer, sondern ein realpolitischer Gegensatz zugrunde. 
Inhaltlich wird den Juden allenfalls vorgeworfen, die ihnen gegebene Offenbarung 
aus Eigensucht verfälscht zu haben.“428 

 
Ferner einzubeziehen in den religiösen Kontext des Palästinakonfliktes ist der 

Status Jerusalems im Islam. Zu Beginn des Wirkens Muhammads war die erste 

Gebetsrichtung der Muslime auf Jerusalem ausgerichtet. Sie wurde erst später im 

Verlauf der bewussten Differenzierung von den Juden zu Gunsten Mekkas und in 

Anknüpfung an die Rolle des „Stammvaters“ Abraham aufgegeben. Neben dem 

Ort zahlreicher heilsgeschichtlicher Ereignisse wird Jerusalem explizit im Koran 

als Ziel der „nächtlichen Entrückung“ des Propheten genannt und wurde später in 

den Hadithen, welche Episoden aus dem Leben Muhammads erzählen, auch zu 
                                                 
426 Vgl.: Elger, Ralf: Umma, in: Ders. (Hrsg.): Kleines Islam Lexikon. Geschichte – Alltag – 
Kultur, Bonn 2003, S. 314 f.; ferner: Tibi, Bassam: Der wahre Imam. Der Islam von Mohammed 
bis zur Gegenwart, München 1997, S. 281. 
427 Vgl.: Flores: Islamismus und Nationalismus, S. 53. 
428 Ebd. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

106

der Lokalität erhoben, von der aus Muhammad seine „Himmelsreise“ angetreten 

habe.429 Neben dieser religiösen Überhöhung galt „Al-Quds“, so der arabische 

Name Jerusalems, seit der erfolgreichen Rückeroberung der heiligen Stätten durch 

den muslimischen Feldherrn Saladin von den Kreuzfahrern zusätzlich als Sinnbild 

des muslimischen Widerstandsgeistes. 

Die territoriale Frage ist aus islamisch-religiöser Sicht eine geradezu 

fundamentale. Der theologischen Doktrin gemäß ist es nicht zulässig, dass ein 

zuvor unter islamischer Regierung stehendes Gebiet, in dem die Gott gegebene 

Rechtsordnung der Scharia das öffentliche und private Leben determiniert und in 

dem mehrheitlich Muslime wohnen, zurück in den Herrschaftsbereich von 

Ungläubigen bzw. Nicht-Muslimen fällt. So teilt sich die Welt nach islamischer 

Auffassung in das „Haus des Islam“ (Dar Al-Islam) bzw. in das „Haus des 

Friedens“ (Dar Al-Salam) sowie das „Haus des Krieges“ (Dar Al-Arb).430 Zwar 

gibt es noch das Institut des „Haus des Vertrages“ (Dar Al-Ard), wo Muslime 

ungehindert ihren religiösen Pflichten nachkommen können, jedoch ist dies 

gekoppelt an den Minderheitenstatus der Muslime in einer nicht muslimischen 

Gesellschaft auf einem noch nie unter islamischer Herrschaft gestandenem 

Gebiet. Anderenfalls sind die Muslime zum Djihad verpflichtet. Zwar heißt 

Djihad nicht wortwörtlich „heiliger Krieg“ sondern „Anstrengung“. Der Koran 

kennt daneben noch originär den „bewaffneten Kampf“ (Quital) sowie den 

„Aggressionskrieg“ (Idwan). Die „Anstrengung“ soll aber im Falle eines 

Angriffes oder gar der Okkupation eines muslimischen Territoriums mit den 

Mitteln des „Quital“ durchgeführt werden.431 

Auch die jüdische Religion misst Jerusalem und dem „Heiligen Land“ einen 

absoluten Stellenwert bei, da hier auf dem Berg Zion der erste von Salomon um 

1000 vor Christus gebaute Tempel gestanden hat. Nach der mehrmaligen 

Zerstörung des Tempels, zuletzt durch die Römer im Jahre 70, blieb lediglich die 

Westmauer, auch als Klagemauer bekannt, erhalten, welche den zentralen Ort des 

                                                 
429 Vgl.: Flores. Islamismus und Nationalismus, S. 55 f. 
430 Vgl.: Gothe, Karin: Leben mit der göttlichen Verfassung, in: SZ vom 09.10.2001; ferner: Tibi. 
Bassam: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und Fundamentalismus, 
2. Aufl. München 1998, S. 194 f. 
431 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 77; siehe ferner zur Thematik: Hashimi, Sahail H.: 
Interpreting the Islamic Ethics of War and Peace, in: Nardin, Terry (Hrsg.): The Ethics of War and 
Peace. Religious and Secular Perspectives, Princeton 1996, S. 146 ff. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

107

religiösen Judentums darstellt.432 Hier wird, so die Überzeugung frommer Juden, 

auch der von Gott gesandte Messias erscheinen, der den Tempel wieder aufbauen 

und die im Exil lebenden Juden im Land ihrer Väter versammeln wird.  Zudem 

wird dem außerhalb der historischen Altstadt liegenden Ölberg nach jüdischer 

Vorstellung das Privileg zuteil, als der Ort ausgewählt zu sein, an dem am 

jüngsten Tag die Auferstehung der Toten ihren Anfang nehmen soll. Ebenso 

manifestiert sich die Historie des jüdischen Volkes rund um das Heilige Land als 

Dreh- und Angelpunkt, ist es ihm doch von Gott selbst als Besitz versprochen und 

unverbrüchlich zugesagt worden.433 

Sowohl Moshe Zuckermann wie Sture Ahlberg machen darauf aufmerksam, dass 

innerhalb des Judentums differenzierende Betrachtungsweisen und 

Einstellungsmuster gegenüber dem Zionismus und der israelischen 

Staatsgründung anzutreffen sind, die in ihrer unterschiedlichen religiös-

theologischen Positionsbestimmungen begründet liegen. Für die dem orthodoxen 

Spektrum zu zurechnenden Gläubigen stellt der Zionismus eine Abkehr von 

jüdischen Glaubenswahrheiten dar. Nicht der Mensch solle durch Politik oder 

militärischer Intervention den Staat Israel neu errichten, allein das Gebet und die 

strikte Befolgung der in Torah und Talmud niedergelegten religiösen Normen 

vermögen das Erscheinen des Messias, dem es allein obliege autogen das antike 

Königreich Israel wiederherzustellen, zu beschleunigen.434 Das national-religiöse 

Lager hingegen scheint mit den Ideen der doch überwiegend säkularen 

zionistischen Ideologie innerhalb der religiösen Kräfte des Judentums par distance 

am kompatibelsten,435 denn letzten Endes begreifen sie gemäß ihrer 

praeminillaristischen Auffassung die Konstituierung des Staates Israel  1948 

sowie die zahlreichen gewonnenen Kriege mit den arabischen Nachbarstaaten in 

der Nachfolgezeit als Anfang der baldigen Ankunft des Messias: 

„Dabei unterstellt ihre Interpretation der eschatologischen Ereignisse häufig, dass der 
Wiederaufbau des Tempels und die Besiedlung des Landes Israel (inklusive der 

                                                 
432 Siehe auch: Ahlberg, Sture: Jerusalem/Al-Quds. The Holy City of War and Peace. A 
Comparative Study of Jewish, Christian and Muslim Ties to the Holy Mount and a Contribution to 
the Problem of Fundamentalism, Uppsala 1998 (künftig zitiert: Ahlberg: The Holy City); 
Wolffsohn, Michael: Wem gehört das Heilige Land? Die Wurzeln des Streites zwischen Juden und 
Arabern, 2. Aufl. München 1992. 
433 Vgl.: Nieswandt, Reiner: Abrahams umkämpftes Erbe: Eine kontextuelle Studie zum modernen 
Konflikt von Juden, Christen und Muslimen um Israel/Palästina, Stuttgart 1998, S. 346 f. 
434 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 42 f.  
435 Ebd.: S. 43. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

108

Westbank-Gebiete ‚Samaria und Judäa’ dem Kommen des Messias vorausgehen 
soll; die Menschen hätten es damit selbst in der Hand, das Kommen des Erlösers 
herbeizuführen. Dies war die Ansicht des ersten jüdischen Rabbiners der britischen 
Mandatszeit, Isaac Kook, und die seines Sohnes Zvi Yehuda. Auch heute noch teilen 
sie große Teile der religiös-nationalistischen Siedlungsbewegung Gush Emunim, die 
nach dem Grundsatz ‚The land of Israel to the people of Israel according to the 
Torah of Israel’ auch solche Gebiete im Westjordanland besiedeln wollen, die nach 
dem UN-Teilungsplan von 1947 eigentlich dem arabischen Staat zugefallen 
wären.“436 

 
Es ist somit zu konstatieren, dass sowohl im Islam wie im Judentum theologische 

Begründungen und historische Strömungen zu finden sind, welche das 

Konfliktgeschehen religiös zu interpretieren suchen oder sich aber dazu eignen, 

theologische Dogmen zur sozialen Mobilisierung innerhalb der säkularen Kräfte 

einzusetzen und dies in besonderem Maße an den Stellen vollführen, wo  religiöse 

und säkulare Intentionen in der praktischen Realpolitik interferieren und eine 

Parallelität der religiösen und politischen Postulate sowie Handlungsrahmen 

aufweisen.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
436 Beaupin: Hamas und PLO, S. 55. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

109

3. Das israelische Militär 
     und seine Bedeutung für den Staat Israel 
 
Die Rolle des israelischen Militärs innerhalb von Staat und Gesellschaft und sein 

Beitrag zu dem Konfliktgeschehen wird im nächsten Abschnitt skizziert. Zwei 

Aspekte stehen dabei im Mittelpunkt: Die Entwicklung der Streitkräfte Israels mit 

ihren Leitsätzen, ihrem Status und Stellenwert bei der Übernahme wichtiger 

Funktionen für das Gemeinwesen sowie ihre Aufgabe bei der Konstituierung 

einer betont jüdischen Identität des Staates bei gleichzeitigem Ausschluss der 

arabischen Bevölkerung. 

 

3.1. Die „Israel Defence Forces“ (IDF) als militärischer und sozialer Akteur 

Die Israel Defence Forces (IDF), die im Hebräischen kurz als Zahal abgekürzt 

werden,437 sind ein Produkt der israelischen Staatsgründung 1948.438 Ihre 

Aufstellung resultierte aus der erkannten Notwendigkeit zur Verteidigung der von 

den umliegenden arabischen Staaten bedrohten Souveränität Israels und seiner 

jüdischen Bevölkerung. Ihre unmittelbaren Vorläufer sind in den 

paramilitärischen Freiwilligeneinheiten der britischen Mandatszeit zu sehen, 

welche ihre Legitimation aus der Abwehr arabischer Übergriffe auf die 

zionistischen Siedlungsprojekte ableiteten bzw. mit zum Teil terroristischen 

Mitteln für eine Auflösung des britischen Mandats und damit für die Errichtung 

eines unabhängigen Staates kämpften.439 Nicht nur begründeten die 

paramilitärischen Vorläufer der IDF den Strang militärischer Tradition, sondern 

reflektierten ebenso die unterschiedlichen Strömungen der zionistischen 

Bewegung. 

 

Die paramilitärischen Verbände als Vorläufer der Streitkräfte 

Die größte und einflussreichste Gruppe unter den zionistischen Milizen stellte die 

1920 gegründete Haganah dar.440 Ihre Gründung erfolgte heimlich, da die 

Autoritäten der Mandatsmacht anfänglich ein Verbot der Bewaffnung für die 

                                                 
437 Zahal ist das Akronym für „Zava Haganah le Israel“. Die deutsche Übersetzung lautet: Armee 
zur Verteidigung Israels. 
438 Für eine geschichtliche Darstellung der IDF siehe bspw.: Van Crefeld, Martin: The Sword and 
the Olive. A Critical History of the Israeli Defence Forces, New York 1998. 
439 Vgl.: Halpern: Military in Israel, S. 330. 
440 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 96; „Haganah“ ist das hebräische Wort für „Schutz“. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

110

jüdische Bevölkerung erlassen hatte. Diese Politik wurde von britischer Seite erst 

während des arabischen Aufstandes im Palästina der Jahre 1936 – 1939 offiziell 

beendet. Nun stellten die Briten eine „Jüdische Siedlungspolizei“ auf, deren 

Bewaffnung und Besoldung von der Mandatsmacht ausging. Die „Jüdische 

Siedlungspolizei“ partizipierte an offensiven Militäroperationen gegen die 

arabische Bevölkerung und rekrutierte sich aus Mitgliedern der Haganah.441 

Damit veränderte sich auch die Taktik der jüdischen Untergrundorganisation weg 

von einer rein passiven Schutztruppe hin zu einer offensiv ausgerichteten 

Organisation zur Lösung des „arabischen Problems“.442 Uta Klein führt aus, dass 

diese Organisation sich seit ihrer Gründung nicht nur als Sicherheitsapparat 

verstand, sondern sich gleichzeitig als Reservoir einer politisch-zivilen Führung 

des zu konstituierenden Staates betrachtete.443 Ferner konzentrierte sich die 

Haganah darauf, illegale jüdische Einwanderer nach Palästina einzuschleusen. 

Auf diesem Feld betätigten sich auch die anderen mit der Haganah, die dem 

politischen Spektrum des Arbeiterzionismus nahe stand, konkurrierenden 

zionistischen Untergrundorganisationen. Während die „Irgun Zvai Leumi“,444 die 

sich als eine Abspaltung der Haganah aufgrund der politischen Verbundenheit 

ihrer Anhänger mit den Ideen des revisionistischen  Zionismus gerierte, mit der 

Taktik der Haganah während der Zeit des 2. Weltkrieges konform ging und sich 

lediglich auf den Schutz der jüdischen Bevölkerung und die Bekämpfung 

arabischer Milizen beschränkte, ging die dritte Gruppe der „Fighters for Freedom 

of Israel“ (FFI), die allgemein als „Stern-Bande“ bekannt war, zum aktiven 

Kampf gegen die britische Mandatsmacht über.445 Mit dem Ende des Krieges in 

Europa schlossen sich Haganah und Irgun diesem Kampf an. Mit der Bedrohung 

durch die Armeen der arabischen Nachbarn im Angesichte der Staatsgründung 

war jedoch eine Verschmelzung der Gruppen unter der Führung der Haganah 

unausweichlich. Nur sie war nach den Worten Ben Halperns durch Ausbildung, 

Anzahl und Equipment in der Lage, ein militärisches Gegengewicht zu bilden.446 

Die Entstehung der IDF wie Israels in genere ist somit auf das engste verknüpft 
                                                 
441 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 97. 
442 Siehe dazu: Ben-Eliezer, Uri: In Uniform – Without a Uniform: Militarism as an Ideology in 
the Decade Preeceding Statehood, in: Studies in Zionism 2/1988, S. 176.  
443 Ebd. 
444 Hebräisch für „Nationale Militärorganisation“. 
445 Vgl.: Halpern: Military in Israel, S. 331f. 
446 Ebd.: S. 338; siehe ferner: Ramati, Shaul: The Israel Defence Forces, Jerusalem 1958. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

111

durch den Kampf um die Unabhängigkeit des jüdischen Staates. Die 

Geburtsstunde Zahals im Krieg ist für die Perzeption der Streitkräfte und ihre 

Rolle in der Gesellschaft von überragender Bedeutung447 und ist nach Moshe 

Zimmermann der historische Fixpunkt für das Selbstverständnis der Bevölkerung 

des modernen Israels bis zum heutigen Tag.448 

 

Sicherheitspolitische Grundsätze des israelischen Militärs 

Uta Klein analysiert drei Konditionen, die für die Ausbildung einer militärischen 

Doktrin bei der Etablierung Israels verantwortlich gewesen seien: Zunächst  habe 

eine ständige Gefahr für das jüdische Gemeinwesen bestanden, da die arabischen 

Anrainerstaaten Israels in ihrer großen Mehrheit nicht bereit waren einen 

dauerhaften Frieden mit den Israelis zu schließen. Es ermangelte vielmehr selbst 

an einem formellen Waffenstillstand. Ferner war der politischen wie militärischen 

Führung evident, dass durch die geographischen Prämissen eine strategische Tiefe 

nicht vorhanden war und man über keinerlei Rückzugräumlichkeiten für den Fall 

einer Niederlage verfügte. Drittens und letztlich konnte der junge Staat nicht auf 

ausreichende finanzielle, materielle und personelle Ressourcen zurückgreifen.449 

So erklärt sich der hohe Stellenwert der IDF, die in der Perzeptionswirklichkeit 

der israelischen Bürger der Garant für ihr eigenes Überleben in einer feindlichen 

Umgebung darstellen.450 In gleicher Weise macht es die sicherheitspolitische 

Schlussfolgerung deutlich, dass die „Allgemeine Wehrpflicht“ für Israel eine 

absolute Notwendigkeit ist wie der bis ins hohe Erwachsenenalter obligatorische 

Reservedienst. 

Die sicherheitspolitischen Grundsätze der Israel Defence Forces leiten sich ab aus 

den zentralen Leitsätzen der jüdischen Nationalbewegung, welche diese im neuen 

Staat als conditio sine qua non implementierte und das Militär durch seinen 

originären Aufgabenbereich internalisierte: „Nie wieder wehrlos sein“ und „Es 

                                                 
447 Vgl.: Van Crefeld, Martin: Consription Warfare: The Israeli Experience, in: Foerster, Roland 
G. (Hrsg.): Die Wehrpflicht. Enstehung, Erscheinungsformen und politisch-militärische Wirkung, 
München 1994, S. 228 f. (künftig zitiert: Van Crefeld: Conscription Warfare). 
448 Vgl.: Zimmermann, Moshe: Militär, Militarismus und Zivilgesellschaft in Israel – eine 
europäische Erbschaft? In: Frevert, Ute (Hrsg.): Militär und Gesellschaft im 19. und 20. 
Jahrhundert, Stuttgart 1997, S. 345 f. 
449 Vgl.: Klein: S. 123. 
450 Vgl.: Van Crefeld: Consription Warfare, S. 231. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

112

gibt keine Wahl“.451 Diese Grundsätze kulminieren in zahlreichen Operationen 

des israelischen Militärs und seiner „Sicherheitspolitik der Prävention“, die in 

ihrer Konsequenz in jüngster Zeit die politisch gewollte und gezielt durchgeführte 

Liquidierung von Führern der palästinensischen Paramilitärs, zumal der radikal-

islamischen Hamas, ermöglicht hatte, die zwar international auf Proteste stieß, 

vom obersten israelischen Gericht aber als legitim sanktioniert wurde.452  

 

Die zivile  Komponente der IDF 

Neben dem klassischen Aufgabenspektrum einer herkömmlichen Armee 

übernahm Zahal seit ihrer Entstehung zahlreiche direkte oder indirekte Aufgaben. 

Von Beginn an gehörte die Integration der jüdischen Immigranten zu einer 

Hauptfunktion. Durch den für jüdische Israelis verpflichtenden Dienst in den 

Streitkräften sollten die Einwanderer ohne Ansehen ihrer Herkunft, politischen 

Observanz oder Klassenzugehörigkeit zu israelischen Patrioten erzogen werden 

und sich ihrer Identität als Israelis bewusst werden.453 Es war die Intention der 

Regierung, gleichsam die Neuankömmlinge mit den Fundamentalprinzipien des 

Zionismus vertraut zu machen und diese in ihrem Sinne zu sozialisieren. 

Entsprechend hervorgehoben ist die Stellung der IDF im Bildungssektor des 

Staates: 

„Zum einen wegen der pädagogischen Aspekte des Militär- und Reservedienstes 
selber, zum anderen führen die Streitkräfte Bildungsprogramme durch, die sich auch 
an die Zivilbevölkerung richten. Den Streitkräften wird seit ihrer Gründung eine 
entscheidende Funktion für die Ausprägung eines Nationalbewusstseins und für die 
Identifikation der Bevölkerung mit nationalen Zielen und Werten zugeschrieben. Sie 
sollen die verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen zusammenbringen 
(Schmelztiegelfunktion) und stellen auch heute noch […] eine ‚Schule der Nation’ 
dar. Staatsbürgerliche Erziehung wird in Israel als Beitrag für die gesamte 
Gesellschaft verstanden, das Militär wird als Hauptagent der Vermittlung 
angesehen.“454 

 
So verwundern auch nicht die praemilitärischen Ausbildungsinhalte der 

offiziellen Curricula an israelischen Schulen oder die zahlreichen staatlichen 

Programme (Gadna), welche die Schülerinnen und Schüler auf ihren Wehrdienst 

                                                 
451 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 112 ff. 
452 Vgl.: Timm, Angelika: Gesellschaftsstrukturen und Entwicklungstrends, in: Informationen zur 
politischen Bildung: Israel, 278/2003, S. 31 (künftig zitiert: Timm: Gesellschaftsstrukturen Israel); 
siehe ferner: Focus-online: Gezielte Tötungen für rechtens erklärt, abgerufen am 17.06.2007 unter 
www.focus.de/politik/ausland/nahost/israel_nid_41065.html?drucken=1 . 
453 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 124. 
454 Ebd.: S. 190; siehe ferner: Eisenstadt, Shmuel N.: Die Transformation der israelischen 
Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1992, S. 385. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

113

vorbereiten.455 Der Umstand der Reservebereitschaft von 42 Tagen im Jahr für 

jüdische Israelis maximal bis zur Vollendung des 51. Lebensjahres manifestiert 

darüber hinaus eine „lebenslange Sozialisation“ durch Zahal.456  

Nicht vergessen werden darf die enge Verknüpfung von Militär und Politik in der 

israelischen Gesellschaft. Die politische Klasse Israels, d.h. die Funktionsträger 

der Exekutive und Legislative sowie die kommunalen Spitzen der größeren 

Metropolen – unabhängig ihrer Zugehörigkeit zur Regierung oder Opposition – 

rekrutieren sich laut Eva Etzioni-Halevy in ihrer überwiegenden Zahl aus 

ranghohen Offizieren der IDF.457 Gleiches gilt im Übrigen nicht weniger für den 

Teil der industriellen Elite, welcher den Rüstungsunternehmen vorsteht.458 Von 

den bisherigen 15 Stabschefs Zahals fanden zehn nach dem Ende ihrer 

militärischen Karriere ein neues Betätigungsfeld in der Politik, allein seit der 

Gründung Israels gab es in den wechselnden Kabinetten 121 Generale und für 

mehr als zwei Dekaden bekleideten die Staatspräsidenten den Dienstgrad eines 

Generals der Reserve.459 

 

3.2. Die Rolle des Militärs für die Konstituierung der Identität Israels 

Die Ausführungen zu den militärischen und zivilen Aufgaben exemplifizieren den 

enormen Stellenwert der IDF für Staat und Gesellschaft in Israel. Das Militär ist 

die maßgebliche Institution, welche die Idee des Zionismus als Hüter gegen ihre 

Feinde verteidigt und gleichzeitig als der Sozialisationsagent schlechthin die 

Bevölkerung sowie die Neuankömmlinge im Sinne der zionistischen Idee prägt. 

Dies ist nicht als historischer Zufall zu kategorisieren, sondern war vielmehr bei 

der Etablierung des Staates Israel der artikulierte politische Wille.460  

Von einzigartigem Rang ist somit die Rolle des Militärs für die Konstituierung 

der Identität Israels. Die Wehrpflicht, welche ohne Alternative ist in Ermangelung 

                                                 
455 Siehe dazu u.a.: Azarya, Victor: Civil Education in the Israeli Armed Forces, in: Krausz, 
Ernest: Education in a comparative Context, New Brunswick 1989, S. 119 ff. 
456 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 234. 
457 Siehe dazu: Etzioni-Halevy, Eva: Civil-Military Relations and Democracy. The Case of the 
Military Political Elites’ Connection in Israel, in: Armed Forces and Society 3/1996, S. 401 ff. 
458 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 142 ff.; siehe ferner zum Themenkomplex: Peretz, Don und 
Doron Gideon: The Goverment and Politics of Israel, Colorado 1997, S. 160 f. sowie: Peri, 
Yoram: The First and Second Career of Israel Army Officers, in: Public Administration in Israel 
and Abroad 14/1973, S. 106 ff. 
459 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 146. 
460 Vgl.: Ben Gurion, David: Israel. Geschichte eines Staates, Frankfurt a.M. 1973, S. 381 f. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

114

einer tatsächlichen Option der legalen Verweigerung, determiniert in Verbindung 

mit der Pflicht zum Reservedienst die Perzeptionswirklichkeit der Bevölkerung 

von frühester Jugend bis ins hohe Erwachsenenalter hinein. Von absolut 

entscheidender Bedeutung mit Blick auf die Konstituierung einer israelischen 

Identität ist jedoch der Umstand, dass lediglich alle jüdischen Männer und Frauen 

der Wehrpflicht unterliegen. Von der arabischen Bevölkerung mit israelischer 

Staatsbürgerschaft sind lediglich drusische Männer wehrpflichtig, christliche 

Araber können fakultativ Wehrdienst leisten, machen von dieser Option aber 

gemeinhin keinerlei Gebrauch. Die muslimischen Palästinenser, die den 

Löwenanteil der arabischen Israelis ausmachen, unterliegen weder der 

Wehrpflicht noch ist es ihnen erlaubt auf freiwilliger Basis in den Streitkräften zu 

dienen.461 Uta Klein konstatiert folgerichtig: 

„Das Militär und der militärische Diskurs prägen die politische Kultur, die 
Sozialstruktur, die ökonomische Sphäre, die Symbole und Konzeption der 
Gesellschaft. […] Das Militär gehört zum Alltag. Es sorgt für die Einigung des 
jüdischen Kollektivs, es symbolisiert und perpetuiert zur gleichen Zeit den 
Ausschluss der arabischen, der palästinensischen Israelis.“462 

 
Daneben darf nicht vergessen werden, dass die IDF auch von vielen Arabern mit 

israelischer Staatsangehörigkeit aufgrund der historischen Kausalitäten und der 

geschichtlichen Frontstellung der Palästinenser gegenüber dem Zionismus, dessen 

augenscheinlichster Exponent Zahal ist, als Instrument der Okkupation aufgefasst 

wird. Moshe Zuckermann verweist darauf, dass neben der institutionalisierten 

Diskriminierung der arabischen Israelis innerhalb der IDF auch eine operationelle 

Ungleichbehandlung durch die Streitkräfte erfolgt. Während die 

Sicherheitsbehörden niemals auf zum Teil äußerst gewalttätige Versammlungen 

von orthodoxen Juden das Feuer eröffnet hätten, sei dies durchaus in der 

Vergangenheit bei Demonstrationen arabischer Israelis in israelischen Städten der 

Fall gewesen.463  Dies zeigt deutlich, dass sowohl vom Selbstverständnis als auch 

in der Praxis das israelische Militär sich als jüdisches Militär definiert und seinen 

Auftrag im Sinne der zionistischen Weltanschauung und Doktrinen wahrnimmt. 

 

                                                 
461 Vgl.: Klein: Militär und Gesellschaft in Israel, S. 142. 
462 Klein: Militär in Israel, S. 19. 
463 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 35. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

115

4. Die Suche nach Frieden  

Final sollen nun noch der Friedensprozess bzw. die Anstrengungen zu einer 

friedlichen Lösung des Konflikts zwischen Israelis und Palästinensern skizziert 

werden. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass die Friedensbemühungen für die 

Gesamtregion des Nahen Osten nicht en détail dargestellt werden sollen und nur 

insoweit in die Ausführungen einbezogen werden, wie sie für die israelisch-

palästinensischen Streitigkeiten unmittelbare Bedeutung haben. Frank Thomas 

gibt nicht unbegründet zu bedenken, dass angesichts der zahlreichen Rückschläge 

und der über weite Zeiträume vorhandenen Stagnation der Friedensbemühungen 

eher von einem bloßen „Verhandlungsprozess“ gesprochen werden könne denn 

von einem „Friedensprozess“, da letzterer Begriff lediglich die finalistische 

Ausrichtung der Anstrengungen umschreibe.464  

 

4.1. Der Weg zu den Verträgen von Oslo 

Mit dem Ende des Kalten Krieges und den grundlegenden Veränderung der 

einstigen Bipolarität der internationalen Beziehungen, die eine Aufteilung der 

Interessensphären und Stellvertreterkonflikte in der Region des Nahen Ostens 

durch die Großmächte USA und UdSSR gesehen hatte,465 war die Chance 

gekommen zu einer Neustrukturierung der Beziehungen der Konfliktakteure in 

der Region unter der massiven Einflussnahme der als einzig  globalen Supermacht 

verbliebenen Vereinigten Staaten. War dies der ausschlaggebende externe Faktor, 

der die Verhandlungen zwischen Israelis und Palästinensern ermöglichen konnte, 

so ist als interner Faktor des israelischen-palästinensischen Konflikts die erste 

Intifada zu identifizieren, die Israel zum einen demonstrierte, dass die militärische 

Präsenz in den besetzten Gebieten mit hohen wirtschaftlichen und politischen 

Kosten verbunden war, und zum anderen deutlich machte, dass ein Setzen auf 

militärische Optionen allein nicht zu einer dauerhaften friedlichen Perspektive für 

den israelischen Staat und seine Gesellschaft führen würde.466  

                                                 
464 Vgl.: Thomas, Frank: Von Madrid bis Oslo II: Abkommen, Hemmnisse und Perspektiven des 
israelisch-palästinensischen Verhandlungsprozesses, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi 
(Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997, S. 1 (künftig zitiert: 
Thomas: Von Madrid bis Oslo II). 
465 Vgl.: Tibi, Bassam: Konfliktregion Naher Osten. Regionale Eigendynamik und 
Großmachtinteressen, München 1991, S. 203 f. 
466 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 7. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

116

Nach den Erfahrungen des Krieges der USA und ihrer arabischen Verbündeten 

gegen den Irak sollte die Friedenskonferenz von Madrid, die vom 30. Oktober bis 

zum 2. November 1991 nach regem Einsatz der amerikanischen Diplomatie 

stattfand, zu einem umfassenden Engagement für eine friedliche Zukunft auch 

zwischen Israelis und Palästinensern sowie in der gesamten Region führen. 

Allerdings hatten die Palästinenser keine eigene Delegation nach Spanien 

entsenden können und waren Teil der jordanischen Gesandtschaft. Zunächst hatte 

Israel darauf bestanden, dass kein Angehöriger dieser jordanisch-

palästinensischen Abordnung aus den besetzten Gebieten stammen durfte oder gar 

Mitglied der PLO war.467 Tatsächlich saß Arafat und die sich mit ihm im 

libyschen Exil befindliche Führung des palästinensischen Widerstands via 

moderner Kommunikationsmittel am Verhandlungstisch. Intention der Konferenz 

war es, einen dauerhaften Frieden auf der Grundlage der UN Resolutionen 242 

und 338 zu schaffen, auf die sich alle Gesprächsteilnehmer einigten gemäß der 

darin enthalten Formel „Land für Frieden“.468 Die Palästinenser sollten in einer 

speziellen Phase des „interim self-goverment“ für einen begrenzten Zeitraum die 

Selbstverwaltung innerhalb der durch Israel besetzten Gebiete des 

Westjordanlandes und des Gazastreifens übernehmen. Diese Selbstverwaltung 

würde wiederum 36 Monate nach einer Übereinkunft von parallelen Gesprächen 

über einen permanenten Status flankiert werden.469  

Dennoch blieb als besonderes Manko der Konferenz von Madrid die Frage, was 

genau unter „self-goverment“ zu verstehen sei, unbeantwortet, d.h. ob es sich um 

eine Selbstverwaltung auf kommunaler Ebene oder vielmehr um einen Schritt in 

die Richtung eines palästinensischen Staates handelte.470 Letztendlich war die 

Annäherung von Israelis und Palästinensern schnell tagespolitischer Ernüchterung 

gewichen, und die Phasen der Folgeverhandlungen des Zusammentreffens in 

Madrid brachten keine bedeutende Neuerung in den festgefahren Friedensprozess. 

 

 

 
                                                 
467 Vgl.: Herz: Palästina, S. 88. 
468 Vgl.: Steiniger: Nahostkonflikt, S. 55. 
469 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 8. 
470 Vgl.: Schreiber, Friedrich und Michael Wolffsohn: Nahost. Geschichte und Struktur des 
Konflikts, 2. Auflage, Opladen 1989, S. 264 ff. (künftig zitiert: Schreiber/Wolffsohn: Nahost). 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

117

4.2. Die Osloer Verträge und ihre Folgen 

Mit dem Wahlsieg der Arbeitspartei und der Übernahme der Amtsgeschäfte in 

Israel durch Jitzhak Rabin und Shimon Peres sowie der Stimmung innerhalb der 

israelischen Gesellschaft, die in ihrer Mehrheit deutlich für einen 

„Verhandlungsfrieden“ optierte,471 wurden die Friedensbemühungen revitalisiert. 

Die neue israelische Regierung erkannte, dass nur die unmittelbare Verhandlung 

mit der palästinensischen Führung zu konstruktiven Ergebnissen führen konnte.472 

Auf Vermittlung der norwegischen Regierung fanden seit Ende 1992 schließlich 

in Oslo unter strengster Geheimhaltung Treffen zwischen hohen Funktionären des 

israelischen Staats wie der PLO statt.473 Die absolute Unkenntnis über die 

Verhandlungsvorgänge durch die politische und mediale Öffentlichkeit 

ermöglichte es den Delegationen, vertrauensbildende Maßnahmen zu schaffen 

und ohne einen Gesichtsverlust gegenüber dem jeweils eigenen Lager die 

anstehenden Problemfelder zu diskutieren. Mit der gemeinsamen Unterzeichnung 

der „Declaration of Principles on Interim Self-Goverment Arrangements“, kurz 

„DOP“ bzw. „Oslo I“ genannt, war letztlich am 13. September 1993 nicht nur ein 

ersehnter Wendepunkt und somit eine „historische Zäsur“474 im Verhältnis von 

Israelis und Palästinensern gelungen, sondern es manifestierten sich auch die 

Prämissen aller zukünftigen Verhandlungen zwischen den Konfliktparteien.475 

Zudem ging eine offizielle Anerkennung beider Seiten als Verhandlungspartner 

einher mit der Absicht, sich politischer und nicht militärischer Mittel zur 

Konfliktlösung zu bedienen.  

Sowohl die DOP als auch das später im Mai 1994 in Kairo als Schritt zur 

Implementierung der Prinzipienerklärung verabschiedete Dokument „Israel-PLO 

Agreement on the Gaza Strip and Jericho“ (Gaza-Jericho-Abkommen) beschreiten 

dabei inhaltlich den durch die Konferenz von Madrid vorgezeichneten Weg. 
                                                 
471 Siehe dazu:Aggestam, Karin: Reframing and Resolving Conflict. Israeli-Palestinian 
Negotiations 1988-1998, Lund 1999, S. 165 (künftig zitiert: Aggestam: Reframing Conflict). 
472 Vgl.: Herz: Palästina, S. 88. 
473 Siehe dazu: Halter, Marck und Eric Lauren: Unterhändler ohne Auftrag. Die geheime 
Vorgeschichte des Friedensabkommens zwischen Israel und der PLO, Frankfurt a.M. 1994; 
Corbin, Jane: Riskante Annäherung. Die Geheimverhandlungen zwischen den Israelis und der 
PLO in Norwegen, München 1994. 
474 Vgl.: Balke, Fritz, Kulow, Karin und Heinz-Dieter Winter: Nahost – zwischen Oslo und 
heutiger Realität. Ein Beitrag zur Diskussion über das Für und Wider zwischen Israelis und 
Palästinensern, Berlin 1999, S. 12 (künftig zitiert: Balke/Kulow/Winter: Oslo und heutige 
Realität). 
475 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 11. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

118

Frank Thomas charakterisiert entsprechend den Grundgehalt von Oslo I als das 

Fundament eines vielschichtigen und verwobenen Prozesses aus zahlreichen 

Verhandlungsphasen, das „weder formaljuristisch noch inhaltlich einen 

‚Friedensvertrag’“ darstellte.476 Die Prinzipienerklärung legt im Grunde nur den 

modus operandi einer zukünftigen palästinensischen Selbstverwaltung fest: 

„Zunächst sollen in einem Zeitrahmen von maximal fünf Jahren exekutive und 
legislative Befugnisse im Gaza-Streifen und in Jericho, später dann in der gesamten 
Westbank, auf eine palästinensische Autonomieregierung (Palestinian Authority) 
und schließlich folgend auf ein frei zu wählendes palästinensisches Vertretungsorgan 
(Palestinian Council) übertragen werden. Gleichzeitig sollen die israelischen 
Besatzungstruppen umgruppiert werden. […] Hier wird deutlich, dass die Territorien 
in Hinsicht auf strategische Interessen (Siedlungen, Militäreinrichtungen) weiterhin 
von israelischen Truppen kontrolliert bleiben. […] Diese Ausklammerungen 
verdeutlichen den beschränkten Handlungsspielraum der angestrebten 
palästinensischen Selbstverwaltung: Israelische Bürger – also z.B. auch Bewohner 
von Siedlungen in den besetzten Gebieten – sollen nicht einer palästinensischen 
Jurisdiktion unterliegen.“477  

 
Die Prinzipienerklärung schließt zudem verschiedene Streitpunkte von einer 

unmittelbaren Behandlung aus mit der Absicht, diese erst nach Ablauf der 

Interimperiode näher zu bestimmen. Dazu zählen u.a. die Problematik des finalen 

Status von Jerusalem sowie der jüdischen Siedlungen in den besetzten Territorien 

und der palästinensischen Flüchtlinge, aber auch allgemeine 

Sicherheitsbestimmungen und Grenzfragen. Speziell die Flüchtlings- und 

Sicherheitsproblematik  in ihrer Manifestation im Gaza-Jericho Abkommen 

deutete die palästinensische Seite als Rückschlag im Vergleich zur 

Prinzipienerklärung von 1993 verbunden mit der Preisgabe vormals 

unverrückbarer historisch-ideologischer  Standpunkte.478 So zementiert das Gaza-

Jericho Abkommen in gewisser Weise die israelische Militärpräsenz in den 

okkupierten Palästinensergebieten samt des israelischen Besatzungsrechts, da sich 

Israel den Schutz der Siedlungen sowie der militärischen Installationen 

vertraglich – und somit von der palästinensischen Führung offiziell approbiert – 

selbst „auferlegt“ hat.479 Balke, Kulow und Winter unterstreichen, dass auf diese 

Weise die Siedlungsproblematik durch ihre enge Verknüpfung mit der 
                                                 
476 Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 14.  
477 Ebd.: S. 13. 
478 Vgl.: Baumgarten, Helga: Das „Gaza-Jericho-Abkommen“. Eine Zwischenbilanz des 
Friedensprozesses im Nahen Osten, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 11/95, S. 5 (künftig 
zitiert: Baumgarten: Gaza-Jericho-Abkommen); siehe ferner: Shehadeh, Raja: Questions of 
Jurisdiction. A legal Analysis of the Gaza-Jericho Agreement, in: Journal of Palestine Studies 
92/1994. 
479 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 16. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

119

israelischen Sicherheitspolitik zu einem „Kardinalproblem“ in den israelisch-

palästinensischen Friedensbemühungen geworden ist.480  

Der konzedierte „Mangel an territorialer Integrität“ 481 wird nicht zuletzt 

offenkundig an dem am 28. September geschlossenem „Israeli-Palestinian Interim 

Agreement on the West Bank and the Gaza Strip“, kurz als „Oslo II“ bezeichnet, 

welches alle bis dato verabschiedeten Abkommen ersetzte und so das vorläufige 

Ende des mit der DOP gestarteten Verhandlungsprozesses zwischen Israelis und 

Palästinensern markierte. Kern von Oslo II ist die Präzisierung der 

palästinensischen Autonomie in Konnotation mit der Konstituierung einer 

demokratisch legitimierten palästinensischen Volksvertretung, der „Palestinian 

Authority“, mit Kompetenzen im Bereich von Legislative und Exekutive.482  

Als folgenreich erwiesen sich jedoch die Ausführungen hinsichtlich der 

gebietsrechtlichen Bestimmungen: 

„Das Westjordanland wurde in drei Zonen eingeteilt. Zur Zone A gehörten die 
künftig sechs autonomen Städte Nablus, Tulkarem, Kalkilia, Bethlehem, Ramallah 
und Jenin. Für Hebron als siebte Stadt sollte eine besondere Regelung getroffen 
werden. Die Zone B mit den Städten und Dörfern, in denen knapp 70 Prozent der 
palästinensischen Bevölkerung leben, wurde in eine Vielzahl von ‚Inseln’ 
unterschiedlicher Größe aufgeteilt, die durch israelische Straßen voneinander 
getrennt und deren Grenzen nur an Kontrollstellen (Checkpoints) zu überqueren sind. 
Für das Gebiet waren eine palästinensische Zivil- und israelische Militärverwaltung 
vorgesehen. Die Zone C, die 70 Prozent der Westbank umfasst, ist kaum 
palästinensisch bevölkert, aber dafür mit jüdischen Siedlungen durchsetzt; hier 
behielt Israel allein die Zuständigkeit für Sicherheit und öffentliche Ordnung.“483  

 
Diese Regelungen ließen bei den radikaleren Kräften des palästinensischen 

Widerstands  wie der islamisch-fundamentalistischen Hamas den Eindruck 

entstehen, dass Arafats Politik sowie die von ihm geführte Autonomieregierung 

zu einem „verlängerten Arm“ der israelischen Besatzung geworden sei.484 

Bemerkenswert erscheint, dass eine solche Sichtweise nicht nur innerhalb des 

religiösen Lagers der Palästinenser geteilt wird, welches traditionell der säkular 

geprägten palästinensischen National- und Befreiungsbewegung durch einen 

                                                 
480 Vgl.: Balke/Kulow/Winter: Oslo und heutige Realität, S. 19 ff. 
481 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 16. 
482 Siehe dazu: Gilhoff, Nikola und Christina Koch: Die Palestinian Authority (PA) im 
Spannungsfeld zwischen Autonomie und Staatswerdung, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham 
Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997, S. 122 ff. 
(künftig zitiert: Gilhoff/Koch: Palestinian Authority). 
483 Krautkrämer: Konflikt, S. 9. 
484 Vgl.: Thomas: Von Madrid  bis Oslo II, S. 19. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

120

ideologischen Antagonismus skeptisch und ablehnend gegenüberstand,485 sondern 

unter anderen Gesichtspunkten auch von westlichen Wissenschaftlern wie dem 

amerikanischen Soziologen Noam Chomsky artikuliert wird, für den diese 

Entwicklungen auf eine neue „israelische Kolonialpolitik“ in den besetzten 

Gebieten hinweist.486 Zahlreiche Korruptionsvorwürfe gegenüber Arafat und den 

Granden der PLO gemischt mit den defizitären demokratischen Strukturen der 

palästinensischen Autonomiebehörde, die Helga Baumgarten konstatiert,487 trugen 

gleichermaßen zu einer Hypothek für den Friedensprozess bei wie auch das 

Verhalten der 1996 ins Amt gewählten konservativen israelischen Regierung 

Netanjahu. 

 

4.3. Das Scheitern des Friedensprozesses 

Für die israelische Administration unter der Regie Benjamin Netanjahus rückten 

die Sicherheitsinteressen in den zentralen Fokus der Politik, welche zunehmend 

als Vorwand zur Konterkarierung des Friedensprozesses dienten. Die bisweilen 

unklar und schwammig definierten Bestimmungen des Interimabkommens, das 

zahlreiche weitere Verhandlungsetappen für verschiedene strittige Punkte im 

israelisch-palästinensischen Dialog vorsah, erlaubte diese Art von 

Obstruktionspolitik innerhalb formal-juristischer Grenzen. Gestützt wurde die 

israelische Position durch die brutalen Anschläge radikaler palästinensischer 

Gruppen, die danach trachteten mit blanker Gewalt und Terror den 

Verhandlungsprozess zum Erliegen zu bringen.488 

Auch das im Herbst 1998 unterzeichnete „Wye-River-Abkommen“, das 

hauptsächlich dazu bestimmt war das Vertrauen der Verhandlungsparteien 

ineinander wiederherzustellen und durch politisch forcierte Gesten zu stärken,489 

brachte keinen neuen Schwung. Während die Palästinenserführung den 

                                                 
485 Siehe dazu Punkt III. 2.4. der vorliegenden Arbeit. 
486 Vgl.: Chomsky, Noam: The standard colonial pattern, in: Race and Class, 2/1995, S. 96; die 
Gegenposition, welche im Verlauf der Arbeit noch thematisiert wird, ist u.a. zu finden bei: Gelber, 
Yoav: Ist Frieden zwischen Israelis und Palästinensern möglich? In: Aus Politik und 
Zeitgeschichte, B20/2004, S. 15 f. (künftig zitiert: Gelber: Ist Frieden möglich?). 
487 Vgl.: Baumgarten, Helga: Das Projekt eines palästinensischen Staates zwischen Demokratie 
und autoritärer Herrschaft, in: Klein, Uta und Dietrich Thränhardt (Hrsg.): Gewaltspirale ohne 
Ende? Konfliktstrukturen und Friedenschancen im Nahen Osten, Schwalbach/Ts. 2002, S. 104 ff. 
(Baumgarten: Projekt eines palästinensischen Staates). 
488 Vgl.: Aggestam: Refraiming Conflict, S. 199. 
489 Vgl.: Herz: Palästina, S. 95. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

121

israelischen Autoritäten vorwarf, sich nicht an die geschlossenen Verträge - mehr 

an die von ihr antizipierten Inhalte der Abmachungen – zu halten, beschuldigte 

die Regierung Netanjahu Arafat und die palästinensische Autonomiebehörde nicht 

nur einer fehlenden Bereitschaft sich den terroristischen Aktivitäten der Hamas 

oder des Islamischen Jihad entschieden genug entgegenzustellen, sondern darüber 

hinaus den Terror gewähren zu lassen als Druckmittel während der 

Verhandlungen, um so der israelischen Gesellschaft das Szenario im Falle eines 

Scheiterns des Friedensprozesses ständig zu vergegenwärtigen und der 

israelischen Seite weit reichende Konzessionen abzuringen.490 Auch das in 

Ägypten unterzeichnete „Sharm el-Sheik Protokoll“ zwischen Arafat und 

Netanjahus Nachfolger als israelischem Ministerpräsidenten, Ehud Barak, 

vermochte keine effiziente Wiederbelebung des Friedensprozesses zu vollführen, 

aller Anstrengungen der US-amerikanischen Regierung unter Präsident Clinton 

zum Trotz,491 so dass auch die „finalen“ Verhandlungen in Camp David im Juli 

2000, die angedacht waren, endgültig alle noch ausgesparten Problemstellungen 

zu lösen, letztlich scheiterten.492 

In dieser Phase der Frustration begann im September des gleichen Jahres die 

zweite Intifada, die abermals heftigste gewaltsame Auseinandersetzungen 

zwischen Israelis und Palästinensern sah. Ausgerechnet Ariel Scharon, der aus 

palästinensischer Sicht mit seinem provokantem Besuch auf dem Tempelberg 

zum Ausbruch der Unruhen beigetragen hatte, sollte kurze Zeit später im Amt des 

israelischen Ministerpräsidenten mit seinem Kontrahenten Arafat die militärische 

Eskalation suchen, indem er 2001 den Amtsitz der Palästinenserführung in 

Ramallah von Panzern angreifen ließ und die Dienstgebäude der 

Autonomiebehörde von der israelischen Luftwaffe zerstören ließ. 

Arafat wurde jedoch nicht nur von israelischer Seite als Haupthindernis für eine 

friedliche Lösung gesehen, sondern auch zunehmend von den Vereinigten 

Staaten, die Arafat nicht länger als Gesprächspartner akzeptieren wollten. 

So begannen erneute Verhandlungen zwischen den Konfliktparteien im Frühjahr 

2003 erst mit der Ernennung Mahmud Abbas zum Ministerpräsidenten, welcher 

auf israelischer wie amerikanischer Seite als Gesprächspartner auf Akzeptanz 

                                                 
490 Vgl.: Aggestam: Refraiming Conflict, S. 199 f. 
491 Vgl.: Krautkrämer: Konflikt, S. 10. 
492 Ebd. 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

122

traf.493 Als Verhandlungsgrundlage fungierte die so genannte „Roadmap“, welche 

von den Vereinigten Staaten, der Europäischen Union, Russland und den UN 

Ende 2002 erarbeitet wurde und die Etablierung eines palästinensischen Staates in 

drei Schritten bis 2005 vorsah.  

Heftig gestört wurden die Friedensanstrengungen durch interne 

Auseinandersetzungen innerhalb der Führung der PLO, welche erst mit dem Tod 

Arafats im Jahr 2004 endeten sowie durch den massiven internationalen Protest 

gegen die Errichtung einer betonierten Sperr- und Sicherheitsanlage durch Israel 

rund um die palästinensischen Territorien, die teilweise mitten durch 

Palästinensergebiet verläuft und nicht selten arabische Einwohner von ihrem 

Besitz oder der Außenwelt isoliert.494 Eine weitere Verhandlungsrunde in Genf 

Ende des Jahres 2003 zur vertraglichen Konkretisierung der „Zwei-

Staatenlösung“ scheiterte an Querelen innerhalb der Regierung Sharon.495 

Vollends zum Erliegen kam der Friedensprozess im Nahen Osten jedoch mit dem 

überraschenden Wahlsieg der islamistischen Hamas bei den Wahlen zum 

palästinensischen Parlament im Januar 2006.496 Der Erfolg der Hamas, welche die 

Existenz Israels ablehnt und bekämpft, ging insbesondere zu Lasten der 

vergleichsweise moderaten Kräfte der säkular-nationalistischen Fatah. Mit ihrer 

radikalen Haltung provozierte die Hamas gleichermaßen einen Gesprächsabbruch 

mit Israel wie auch ein Zurückfahren des – insbesondere finanziellen -  

Engagements  der Europäer im Palästinakonflikt. Die zaghafte Hoffnung, dass die 

durch demokratische Wahlen hervorgegangene neue Palästinenserführung um 

Hamas Ministerpräsident Hanija sich nach ihrer Amtsübernahme durch den 

Zwang der realpolitischen Verhältnisse mäßigen würde, wurde schnell 

enttäuscht.497 Nach der Verschleppung von Angehörigen der israelischen 

Streitkräfte durch bewaffnete Kämpfer der Hamas im Gaza-Streifen nur wenige 

Monate später, reagierte Israel mit groß angelegten Militäroperationen und 

                                                 
493 Vgl.: Krautkrämer: Konflikt, S. 11. 
494 Siehe dazu: Zuckermann, Moshe: Eine Mauer wird errichtet, in: Aus Politik und 
Zeitgeschichte, B 35/2002, S. 25 ff. 
495 Vgl.: Krautkrämer: Konflikt, S. 12. 
496 Siehe dazu: Schmitz, Thorsten: Hamas-Sieg schürt Ängste im Nahen Osten, in: Süddeutsche 
Zeitung vom 27. Januar 2006, S. 1 (künftig zitiert: Schmitz: Hamas Sieg). 
497 Siehe dazu.: Joffe, Josef: Terroristen im Parlament. Stell dir vor, es ist Demokratie, und in 
Palästina kommen die Falschen an die Macht, in: Die Zeit vom 2. Februar 2006, S.1 (künftig 
zitiert: Joffe: Terroristen im Parlament). 



III. Der Konflikt in Palästina 

 
 

123

marschierte erneut in Gaza ein.498 Nach dem Abflauen der gewaltsamen 

Auseinandersetzungen vermochten auch die Bemühungen innerhalb des 

palästinensischen Lagers durch die Konstituierung einer Regierung der 

„nationalen Einheit“, bestehend aus der Hamas um den palästinensischen 

Ministerpräsidenten Hanija und dem der Fatah angehörenden 

Palästinenserpräsidenten Abbas, keinen neuen Impuls für Friedensverhandlungen 

einzuleiten. Aufgrund der innerpalästinensischen Streitigkeiten, welche im Juni 

2007 zu bürgerkriegsähnlichen Bildern auf den Straßen Gazas und der Westbank 

zwischen bewaffneten Einheiten der Hamas auf der einen Seite und den Milizen 

der Fatah auf der anderen führten, sind die Auswirkungen auf die Gesamtsituation 

noch nicht völlig abzusehen. 

 

 

                                                 
498 Siehe dazu: Avenarius, Thomas: Kurzer Weg ins Verderben, in: Süddeutsche Zeitung vom 30. 
Juni 2006, S. 5. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

124

IV.  Komparative Analyse der Konflikte 

Nach dem Abschluss der Fallstudienteile erfolgt in den folgenden Kapiteln die 

vergleichende Studie zu den Konflikten in Palästina und Nordirland. Die 

komparative Analyse wird analog zum Aufbau der beiden Fallstudien 

ausgewählte Problem- und Themenfelder diskutieren. Zu Beginn stehen der 

Nationalismus, seine Exponenten und Ausformungen, als Antriebsfeder im Sinne 

eines ethnischen Radikalismus der Auseinandersetzung im Heiligen Land wie auf 

der Grünen Insel im Mittelpunkt. Unmittelbar daran anknüpfen wird sich die 

Fragestellung, welche Auswirkungen und Funktionen der Religion bzw. den 

konkretisierten religiösen Ideologien innerhalb der Konflikte beikommen. 

Abschließend sollen die Konfliktregulierungsversuche zur Lösung des 

Israel/Palästinakonfliktes und der nordirischen „Troubles“ erörtert werden. Von 

Interesse ist hier die Thematisierung des Umstandes, dass für Nordirland ein 

erfolgreicher Friedensprozess verbucht werden kann, wohingegen der 

Verhandlungsprozess im Palästinakonflikt im besten Falle als stagnierend, nicht 

weniger berechtigt und als gescheitert klassifiziert werden darf.  

 

1. Der Nationalismus in Israel/Palästina und Nordirland 
     als ethnischer Radikalismus 

Die Fallstudien haben evident werden lassen, dass nationalistische Konzeptionen 

und Ideologien der miteinander in gewaltsamen Konflikten verstrickten Ethnien 

ein zentrales Merkmal der Auseinandersetzungen in Palästina und Nordirland in 

Vergangenheit und Gegenwart darstellen. Die historische Genese der 

nationalistischen Bewegungen muss somit am Anfang der vergleichenden 

Analyse stehen. Untersucht werden sollen ebenso die Ideologien und politischen 

Strategien der Akteure, ihre Einstellungs- und Verhaltenmuster zu den 

Themenkomplexen von Territorialität sowie staatlicher Autorität und Legitimität. 

 

1.1. Die historischen Motivationsfaktoren der nationalistischen Bewegungen 

Die Genese der nationalistischen Strömungen und ihrer Exponenten lässt einige 

Parallelen erkennen. Zugleich werden aber trotz zum Teil chronologischer 

Parallelität der Konfliktverläufe auch Unterschiede an der Oberfläche deutlich, 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

125

welche sich u.a. im Grad der Organisationsform der nationalistischen 

Bewegungen ausdrücken. 

Angesichts der historischen Situationen wird evident, dass zwei zentrale 

Motivationsfaktoren den nationalistischen Protagonisten in beiden Konflikten 

gemein sind und eine kausale Verknüpfung im Laufe des Konfliktgeschehens 

erfahren haben: Der Aspekt der „existenziellen Gefahr“ und damit das Postulat 

der  „Verteidigung“. Dem Gedanken der Verteidigung ist nach Franz Valandro 

stets die Perzeption eines äußeren Drucks auf die eigene Ethnie immanent, 

welcher in der politisch-kulturellen wie sozioökonomischen Sphäre als 

grundsätzliche Bedrohung oder als reale Diskriminierung erlebt wird.499  

Politisch-kultureller Aspekt und soziale wie wirtschaftliche Stellung der 

betreffenden ethnischen Gemeinschaften haben entsprechend zur ideologischen 

Formierung einer Reaktion auf den wahrgenommenen Außendruck geführt. So 

stand an der Wiege des irisch-katholischen Nationalismus  die tatsächliche 

Unterdrückung der Ethnie durch die britischen Besatzer seit der Mitte des 17. 

Jahrhunderts, die mittels der Enteignung katholischen Grundbesitzes und der 

Ansiedlungspolitik protestantischer Kolonisten intendierten, ihre Machtansprüche 

auszubauen und gegenüber möglichen Rebellionen zu schützen.500 Der 

Landkonflikt, der den Streit um sozioökonomische Ressourcen versinnbildlicht, 

interferierte von da an mit der um einen religiösen Einschlag ergänzten politisch-

kulturellen Ebene in der irischen Geschichte, da sich im Zuge der wirtschaftlichen 

Umverteilung nun eine britisch-protestantische Oberschicht und eine irisch-

katholische Unterschicht konstituierte. Dieser Prozess gipfelte historisch gesehen 

in der völligen sozialen und politischen Entrechtung der Katholiken durch die 

Penal- und Propertylaws501 und zog sich aus Sicht der katholischen Nordiren bis 

in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts angesichts der Ungleichbehandlungen 

beim Wahlrecht fort.502 Nach ähnlichem Muster verlief auch der Beginn des 

arabisch-palästinensischen und israelisch-jüdischen Antagonismus. Wie im Casus 

Irland veränderte sich exempli causa die ökonomische Situation der Araber 

bezüglich der Frage des Grundbesitzes negativ zu Gunsten der ansteigenden 
                                                 
499 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 108. 
500 Vgl.: Elvert, Jürgen: Geschichte Irlands, München 1999, S. 163 ff. (künftig zitiert: Elvert: 
Geschichte Irlands). 
501 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 42. 
502 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 108. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

126

Landkäufe der zionistischen Kolonisten während der britischen Mandatszeit in 

Palästina, welche durch den erklärten Willen der britischen Regierung zur 

Schaffung einer nationalen Heimstätte der Juden und die Verabschiedung der 

Landgesetze 1920 begünstigt wurden. Als Gegenbewegung formierte sich eine 

arabisch-palästinensische Nationalbewegung, die beabsichtigte, sich gegen die 

zunehmende Verdrängung aus Wirtschaft und Politik durch das zionistische 

Projekt zur Wehr zu setzen und die Interessen der autochthonen Bevölkerung zu 

verteidigen.  

Es ist jedoch zu unterstreichen, dass die von den Akteuren perzepierte politisch-

kulturelle und sozioökonomische Diskriminierung nicht allein für die ethnischen 

Minderheiten der katholischen Nordiren sowie der (mehrheitlich) muslimischen 

Palästinenser gilt, sondern auch als Paten des Zionismus als jüdischem 

Nationalismus sowie der unionistischen Bewegung der nordirischen Protestanten 

fungierten. Gleichwohl einem anderen modus operandi folgend, internalisierten 

Zionismus und Unionismus nicht weniger das „Konzept der Verteidigung“. So 

analysiert Peter Waldmann treffend die paradoxe Situation, dass sich in 

Nordirland danach „zwei Verteidiger“ in den Lagern des katholischen und 

protestantischen Nationalismus trotz der geschichtlich erwiesenen Prädomination 

des Unionismus gegenüberstehen.503 Die bei der historischen Genese des 

Nordirlandkonfliktes zu Tage getretenen psychologischen Urängste des 

unionistischen Lagers, die in der Furcht vor wirtschaftlicher, rechtlicher und 

religiöser Benachteiligung im Falle einer irischen Einheit unter demographischer 

katholischer Dominanz kulminieren,504 haben so auch den Unionismus im Sinne 

einer Doktrin des „We must defend ourselves“ nachhaltig determiniert und sich 

im kollektiven Bewusstsein der Protestanten niedergeschlagen. Der Zionismus ist 

nicht weniger von der Vorstellung der Verteidigung der jüdischen Interessen und 

der jüdischer Identität geprägt. Wesensmerkmal des Zionismus ist von Beginn an 

die Verneinung der Diaspora. Aus Sicht der jüdischen Nationalbewegung war die 

Situation der über zahlreiche Länder und Kontinente verteilten Juden 

gekennzeichnet von Abhängigkeit und einem Zustand des Ausgeliefertseins.505 

Bestärkt wurden die ersten zionistischen Denker in ihrer Auffassung durch das 

                                                 
503 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radilakismus, S. 153. 
504 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 55 ff. 
505 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 72. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

127

Faktum von Jahrhunderten der politischen Diskriminierung bis zur Bedrohung der 

physischen Existenz der jüdischen Gemeinschaften, die zuletzt ihren 

verabscheuungswürdigen Höhepunkt im nationalsozialistischen Völkermord 

gefunden hatte.506 Die Doktrin der Verteidigung konkretisierte sich für den 

Zionismus im Palästina der britischen Mandatszeit durch die häufigen 

gewaltsamen Zusammenstöße mit den arabischen Einwohnern wie der 

Mandatsmacht selbst und des Überlebenskampfes des israelischen Staates nach 

seiner Proklamation. 

Festzuhalten bleibt, dass die Perzeption einer existenziellen Gefahr der eigenen 

Ethnie für die kulturelle Identität, die politische Partizipation und die 

ökonomische Situation allen vier Nationalismen immanent ist. Unterstützt wird 

diese Aussage durch Thomas Hylland-Eriksen. Er führt aus, dass die soziale 

Identität einer Ethnie im Moment ihrer wahrgenommenen höchsten Bedrohung 

ihre herausragende Bedeutung erfährt. Als Faktoren jener perzipierten Gefahr 

identifiziert Hylland-Eriksen cum grano salis Veränderungen bedingt durch 

Migration, Prozesse des wirtschaftlichen Wandels in genere sowie die Integration 

oder Exklusion in größere politische Systeme.507 Der Aspekt der „existenziellen 

Gefahr“ trägt dabei für die Fälle des Palästina- und Nordirlandkonfliktes zur 

maßgeblichen Akzeptanz hinsichtlich des Gebrauchs gewaltsamer Mittel „zur 

Verteidigung der ethnischen Interessen und der ethnischen Identitäten“508 bei. Die 

Formierung gewaltsamer Widerstandsorganisationen lässt sich in beiden 

Konflikten, wenn auch zu verschiedenen Zeitpunkten, entlang dieser Muster 

ablesen. Die IRA als Vertreter des irisch-katholischen Nationalismus gewann 

innerhalb ihrer eigenen ethnischen Bezugsgruppe erst wieder an Reputation im 

modernen Nordirlandkonflikt im Angesicht der gewaltsamen Überfälle radikaler 

Loyalisten um 1969. Die erstmalige groß angelegte Formierung loyalistischer 

Freiwilligenmilizen in Form der UVF ist im Zuge der Home-Rule-Bewegung am 

Vorabend des ersten Weltkrieges im Kontext des tradierten anglo-irischen 

Konfliktes zu beobachten. Die spätere Gründung der UDA 1972 kann danach als 

Antwort des loyalistischen Lagers auf das Erstarken der IRA in Nordirland 

gewertet werden. Die Entstehung der Haganah in Palästina 1920 resultierte aus 

                                                 
506 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 115. 
507 Vgl.: Hylland-Eriksen: Ethnicity and Nationalism, S. 68. 
508 Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 109 f.. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

128

der Angst der Wehrlosigkeit vor arabischen Übergriffen auf jüdische Siedlungen, 

zumal die Briten den Zionisten offiziell eine Bewaffnung verboten hatten. Ihre 

eigentliche operationelle Tätigkeit und ihren militärischen Ausbau nahm die 

Haganah letztlich während des arabischen Aufstandes von 1936 vor.509 Auf 

palästinensischer Seite ist 1930 die klandestine Aufstellung bewaffneter Verbände 

als Reaktion der zunehmenden jüdischen Immigration belegt.510 Herausstechend 

ist auch die Selbstwahrnehmung der paramilitärischen Akteure (nicht weniger der 

staatlichen Sicherheitsbehörden) mit Blick auf die nominelle Selbstbezeichnung 

eines Großteils der „Defensiv-Organisationen“, bedenkt man, dass Haganah das 

hebräische für Wort „Schutz“ ist und die UDA das englische Wort „Defence“ im 

Namen trägt. Die radikal-islamische Hamas ihrerseits bezeichnet sich ihrem 

Akronym nach als „Widerstandsbewegung“. Widerstand heißt im Grunde nichts 

anderes als Verteidigung gegen etwas oder jemanden.  

Der Aspekt der Verteidigung illustriert so augenscheinlich ein klassisches Diktum 

des Nationalismus, das ethnische Identität an dem „in-group/out-group“ 

Phänomen mit der klassischen Dichotomie des „wir“ und „die anderen“ 

konstruiert.511  

 

1.2. Entwicklung nationalistischer Konzeptionen im Vergleich 

Anhand der Erkenntnisse der Fallstudien drängt sich die Frage auf, inwieweit die 

politisch-ideellen Vorstellungen der sich zueinander in diametraler Frontstellung 

befindenden Nationalismen in den Konfliktregionen Palästina und Nordirland in 

ihrer Struktur und Ausgestaltung ähneln.  

Zentrales Anliegen der an den Konflikten partizipierenden Nationalbewegungen 

ist durchweg das Postulat nach  politischer Unabhängigkeit und staatlicher 

Souveränität für die eigene ethnische Gemeinschaft.512 Diese Forderung bildet als 

conditio sine qua non zugleich den politischen Handlungskompass der 

Exponenten, welche aber diese unweigerlich mit den konkurrierenden Akteuren 

                                                 
509 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 97. 
510 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 111; siehe ferner dazu: Sayigh, Yezid: 
Armed Struggle and the Search for State: The Palestinian Movement 1949-1993, Oxford 1993. 
511 Vgl.: Lindholm Schulz, Helena: The reconstruction of Palestinian nationalism. Between 
revolution and statehood, Manchester 1999, S. 14 (künftig zitiert: Lindholm Schulz: Palestinian 
nationalism). 
512 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S .154. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

129

auf differenzierenden Ebenen in Konflikt gebracht hat.513 Peter Waldmann 

konzediert, dass es sich im Falle Nordirlands als staatlichem Gebilde - bedenkt 

man seine vergleichsweise autonome Stellung seit seiner Gründung im Jahr 1922 

bis zur Einführung des „Direct-Rule“ durch London nach Ausbruch der Troubles 

– per se im klassischen Sinne nicht um eine Nation handelte, da auf seinem 

Territorium zwei Ethnien beheimatet sind, die bezüglich der Kriterien von 

Abstammung, Historie, politischer Werthaltung und Religionszugehörigkeit sowie 

in ihrem Selbstverständnis divergieren.514 Gleiches kann auch über Israel 

ausgesagt werden, leben doch hier ebenfalls innerhalb eines staatlichen 

Territoriums zwei Bevölkerungsgruppen, die sich im Blick auf die genannten 

Kriterien Waldmanns voneinander unterscheiden. Ferner kann konstatiert werden, 

dass beide Konflikte historische Folgen eines „geglückten“ 

Kolonisierungsprojektes sind, welches schließlich  mit Waffengewalt behauptet 

worden ist.  

 

Geschichtliche Entwicklungsstränge  der vier Nationalismen 

Der im 19. Jahrhundert aufkeimende Nationalismus der irischen Katholiken kann 

als Reaktion auf das Spannungsverhältnis mit der britisch-protestantischen 

Oberschicht, das in der Folge der „Plantation“  an Kontur gewann, verstanden 

werden.515 Ideologisch betrachtet war die irische Nationalbewegung wie alle 

modernen Formen des Nationalismus, deren Ursprüng am Ende des 18. 

Jahrhunderts liegen, beeinflusst von der Idee, dass eine Nation auf einem 

kulturalistischen und einem subjektivistischen Verständnis beruhe.516 Sichtbarstes 

Zeichen der gemeinsamen ethnischen Identität war neben gälischer Abstammung, 

Tradition und Sprache die Zugehörigkeit zur katholischen Kirche. Prämisse für 

die Ausbildung eines Nationenverständnisses war das Gefühl der irischen 

Katholiken, eine eigene Ethnie zu sein. Dieses wurde begünstigt durch die 

Dynamik des Abgrenzungsprozesses gegenüber der englischen Besatzungsmacht 

und der als politische Hilfstruppe der Krone verstandenen protestantischen 

                                                 
513 Vgl.: Cristal, Moty: Das Unvorhersehbare vorhersagen: Der künftige Weg des israelisch-
palästinensischen Systems, in: Aus Politik und Zeitgeschichte B 20/2004, S. 22 (künftig zitiert: 
Cristal: Der künftige Weg). 
514 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 38. 
515 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 42 f. 
516 Ebd. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

130

Oberschicht. Zu erinnern ist, dass historisch gesehen die Iren vor dem britischen 

Okkupations-Engagement in zahlreiche gälische Clans zersplittert waren. Das 

Bewusstsein der katholischen Bevölkerung Angehörige einer irischen Nation zu 

sein, entwickelte sich aus diesem Antagonismus heraus und hatte so als sicherstes 

Identifikationsmerkmal der ethnischen Zugehörigkeit die konfessionelle 

Komponente.517  

Der Nationalismus der Palästinenser ist  - wie schon dargestellt -  in seinen 

Anfängen als Reaktion auf die Bestrebungen der zionistischen Siedler im Heiligen 

Land zu verstehen. Wie beim irischen Nationalismus bedurfte es jedoch auch hier 

eines von Außen einwirkenden Momentes zur Formierung eines palästinensischen 

Nationalbewusstseins. Die Fallstudie hat gezeigt, dass als größtes Manko zur 

Formierung einer palästinensischen Nationalbewegung die Zersplitterung der 

arabischen Bevölkerung in traditionelle Großfamilienverbände genannt werden 

muss.518 Erst die Auflösung aller tradierten Gesellschaftsstrukturen durch die 

gewaltsame Etablierung Israels und die Erfahrung des gemeinsam erlittenen 

Schicksals der Entrechtung und Vertreibung machten dies möglich. Dennoch 

formierte sich zu Beginn keine originäre palästinensische Nationalbewegung, 

sondern die arabische Bevölkerung Palästinas suchte zunächst ihr „Heil“ im 

Panarabismus. Dies ermöglichte den palästinensischen Arabern, auch die 

arabisch-christlichen Minderheiten innerhalb der säkular-nationalistischen 

Bewegung, die eine säkulare arabische Nation der Zukunft als ideologischen 

Bezugspunkt hatte, zu mobilisieren.519 Anders als die katholischen Republikaner 

in Nordirland, die für eine Vereinigung mit der real bestehenden Republik Irland 

kämpften, hoffte man auf einen großarabischen Staatsverband, der sich aus den 

arabischen Staaten Syrien, Jordanien und Ägypten zusammensetzen würde. Erst 

nach dem politischen wie militärischen Scheitern der panarabischen Bewegung 

fokussierte sich der palästinensische Widerstand auf den Gedanken einer 

palästinensischen Nation in einem souveränen palästinensischen Staat. 

Aufgrund der historischen Ausgangsituation der Diaspora fiel es der jüdischen 

Nationalbewegung am schwersten, das Bewusstsein für eine jüdische Nation zu 

                                                 
517 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 70. 
518 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 104. 
519 Vgl.: Herz: Palästina, S. 35 ff. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

131

wecken.520 Als einzige Nationalbewegung verfügten die Zionisten über kein 

originäres Territorium für den zu schaffenden Nationalstaat und über keine, 

gemessen an den Kriterien der gemeinsam geteilten Kultur, Sprache oder 

konkreten Geschichte, homogene Bevölkerung. Moshe Zuckermann führt aus, 

dass allein der religiöse Bezug  es vermochte, die Frage nach dem Land für den 

zukünftigen jüdischen Nationalstaat sowie das Kriterium der Mitgliedschaft im 

jüdischen Gemeinwesen zu beantworten.521 

Die religiöse Klammer als ausschlaggebender Faktor zur Überwindung interner 

Gruppendifferenzen sowie die Suche nach ethnischer Identität manifestiert sich 

auch in den Reihen der protestantischen Unionisten. Die nordirischen Protestanten 

waren zwar in ihrer Mehrheit Nachfahren der britischen Kolonisten aus der Zeit 

der Plantation, sie waren aber auch Mitglieder vieler verschiedener 

protestantischer Denominationen, welche theologisch keinen einheitlichen Block 

bildeten. Einig waren sie nur in der von allen geteilten ablehnenden  Haltung 

gegenüber dem Katholizismus.522 Man verstand sich anfangs mehr als Brite denn 

als „Ulsterman“. Erst mit der Befürchtung eines „Sell-Outs“ durch London in der 

Diskussionsphase um „Home-Rule“ sowie der Bedrohung durch die Anschläge 

der IRA begann man sich zunehmend auf die eigene Geschichte zu besinnen und 

diese bisweilen zu konstruieren. 

Alle vier Nationalismen haben dementsprechend gemeinsam, dass sie den 

Nationalgedanken anhand einer vereinenden kulturellen Identität und dem 

Merkmal der ethnischen Zugehörigkeit propagieren, welche die nordirischen 

Republikaner und Unionisten sowie die Zionisten mittels des Faktors Religion 

definieren. Die vorherrschende Ideologie für die zu analysierenden Konflikte lässt 

sich nach Anthony Smith als Nationalismus des Ethnos charakterisieren.523 So 

sehr die unionistischen Machthaber in Nordirland einen protestantischen Staat für 

eine protestantische Bevölkerung geschaffen hatten, so sehr haben auch die 

Zionisten einen jüdischen Staat für das jüdische Volk verwirklicht. Letztlich ist 

                                                 
520 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 21. 
521 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 37. 
522 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 55.  
523 Vgl.: Smith, Anthony: National Identity, London 1991, S. 11 (künftig zitiert: Smith: National 
Identity). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

132

es, wie Helena Lindholm Schulz formuliert, der Nationalismus, der die Nation 

begründet und nicht die Nation, welche den Nationalismus kreiert.524  

 

„Offizieller“ und „inoffizieller“ Nationalismus 

Der Nationalismus als politische Ideologie nimmt in Konflikten grundsätzlich 

nach den Ausführungen Benedict Andersons eine ambivalente Rolle ein: Als 

„offizieller“ Nationalismus trägt er zur Legitimierung des bestehenden Staates 

und seiner Eliten bei, wohingegen der „inoffizielle“ Nationalismus sich konträr 

dazu gegen die bestehende Staats- und Herrschaftsstruktur wendet.525 Sowohl die 

Anstrengungen der nordirischen Republikaner mit ihrem politischen Exponenten 

Sinn Fein und der IRA als bewaffnetem Arm des irischen Nationalismus haben 

sich wie auch die PLO als Vertreter des säkularen palästinensischen 

Nationalismus explizit bis zum Eintritt in Friedensverhandlungen radikal dem 

bewaffneten Kampf gegen den „Orangisten-Staat“ bzw. dem „Staat der Zionisten“ 

verschrieben. Da der „offizielle“ Nationalismus aufgrund der Prädomination einer 

ethnischen Majorität einen Mangel an Legitimität aufweist, begünstigt er sowohl 

das Entstehen radikaler ethnischer Protestbewegungen als auch von Konflikten 

„[…] over the content of nationhood, which in turn may threaten the nation-state 
project. Nationalisms frequently contain mechanisms of exclusion, that vis-a-vis their 
own citiziens, depending on which ideology of homogenisation is used. Frequently, 
elites define the ‘nation’ in hierarchial ways, placing themselves at the centre as 
those who are ‘better’ nationals, that is, those who have the privilige of defining the 
nation.”526 

 
Für die Konstruktion der ethnischen Identität sowie die Leitmotive der 

nationalistischen Bewegungen  sind verschiedene Faktoren von Interesse, die es 

in den nächsten Schritten anhand der Erkenntnisse der Fallstudien zu Nordirland 

und Palästina zu thematisieren gilt. 

 

1.3. Konstruktion ethnischer Identität 

Die Konstruktion ethnischer Identität ist an verschiedene Faktoren geknüpft wie 

der gemeinsamen Geschichte bzw. ihrer Vermittlung. Die Vermittlung erfolgt 

                                                 
524 Vgl.: Lindholm Schulz: Palestinian nationalism, S. 8; siehe dazu ferner: Hobsbawm, Eric: 
Nations and Nationalism Since 1780: Programme, Myth, Reality, Cambridge 1990 (künftig zitiert: 
Hobsbawm: Nation and Nationalism). 
525 Vgl.: Anderson, Benedict: Imagined Communities, London 1991, S. 83 ff. (künftig zitiert: 
Anderson: Imagined Communities). 
526 Lindholm Schulz: Palestinian nationalism, S. 11. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

133

durch verschiedene Sozialisationsagenten. Die Forcierung eines gemeinsamen 

ethnisch-kulturellen Hintergrundes sowie der Beitrag der Sicherheitskräfte muss 

daher genauer untersucht und im Kontext der Konflikte analysiert werden. 

 

Die Bedeutung von Historie für das Konfliktgeschehen 

Allgemein kann formuliert werden, dass Geschichte innerhalb eines Konfliktes 

zur Legitimierung territorialer Ansprüche und damit in Konsequenz zum Postulat 

der Nationalstaatsbildung führt, wobei die Überlieferung von mythologischen 

Ereignissen und volkstümlichen Legenden einen speziellen Stellenwert in der 

Ideologie des Nationalismus besitzt.527 Die Soziologin Uta Klein betont, dass 

ideologische Selektion das zentrale Charakteristikum bei der Auswahl historischer 

Ereignisse und Figuren darstellt.528 Die Notwendigkeit der historischen 

Interpretation für die Bewältigung gegenwärtiger Herausforderungen rekonstruiert 

mutatis mutandis die Vergangenheit und determiniert ihre Perzeption innerhalb 

der ethnischen Gemeinschaft.529 Wichtigstes Mittel zur Kreation  eines 

kollektiven Gedächtnisses ist so der innergesellschaftliche Konsens bezüglich der 

eigenen Historie. Es liegt in der Natur der Sache, dass verschiedene Nationen und 

verschiedene ethnische Gemeinschaften in der Evaluation geschichtlicher 

Begebenheiten divergieren. Dies ist umso mehr der Fall, wenn Geschichte in 

Konflikten zur Legitimierung von Territorialansprüchen und dem Einsatz 

militärischer Mittel zur Aufrechterhaltung des Status Quo oder aber zur 

Beseitigung desselben herangezogen wird. Dort wo es zu keiner einfachen 

Instrumentalisierung einer als für die eigene Nationalbewegung 

gemeinverbindlich perzepierte Geschichte kommen kann, da die Geschichte einer 

Gesellschaft in der Vergangenheit möglicherweise starken Fragmentierungen 

ausgesetzt war, wird eine Geschichte „künstlich“ erfunden.  

So vereint die protestantischen Unionisten in Nordirland wie die Zionisten in 

Israel eine „künstliche Geschichte“ zur Konstruktion ihrer jeweiligen ethnischen 

Identitäten. Die jüdische Nationalbewegung am Beginn des 20. Jahrhunderts war 

                                                 
527 Vgl.: Hobsbawm: Nation and Nationalism, S. 12.  
528 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 62. 
529 Ebd.; siehe dazu ferner: Mead, George Herbert: Nationale und internationalistische Gesinnung, 
in: Ders.: Gesammelte Aufsätze Bd. 2, Frankfurt a.M. 1987, S. 344. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

134

geprägt von der „Dialektik der Machtlosigkeit und Wehrhaftigkeit“.530 Die 

Situation der Diaspora, die von Verfolgung und Diskriminierung für beinahe 2000 

Jahre geprägt war, bot kaum Gelegenheit für historische Bezugpunkte, auf welche 

der Zionismus mit seinem Ideal des zur Verteidigung seiner Ehre und Heimat 

unbedingt bereiten „neuen Juden“ anknüpfen konnte. Die jüdische 

Nationalbewegung – welche eine Bewegung von Kolonisten war - im Palästina 

der Mandatszeit sowie am Vorabend der israelischen Staatsgründung bedurfte 

also „historischer Heroen“, welche geeignet waren die „neuen Tugenden“ zu 

verkörpern, welche in Zukunft zum prägenden Motiv der jüdischen Identität 

avancieren sollten. Die protestantischen Siedler in Nordirland begriffen sich zu 

Beginn ihrer Existenz auf der irischen Insel als loyale Untertanen Londons, die 

sich in ihnen feindlicher Umgebung wähnten und deren signifikantestes Merkmal 

zur Abgrenzung gegenüber der autochthonen Bevölkerung ihr Protestantismus 

war. Erst die zunehmende Gefahr einer Loslösung Irlands von Großbritannien 

bzw. einer Eingliederung Nordirlands in die irische Republik durch den 

gewaltsamen Druck der IRA, machte die Ausprägung einer eigenen ethnischen 

Identität zur Mobilisierung aller Ressourcen für die Abwehr der angenommenen 

Bedrohung notwendig.  

Die Schaffung eines Kollektivgedächtnisses zur Festigung der eigenen ethnischen 

Identität ist entsprechend für Loyalisten und Zionisten unverzichtbar, da die 

Erinnerung des Individuums, welches es zu mobilisieren gilt, durch seine soziale 

Referenzgruppe beeinflusst wird.531 Diese Verfestigung produziert sich wiederum 

nach Jan Assman durch das Rekurrieren auf geschichtliche Begebenheiten, deren 

Erinnerung „durch kulturelle Formung (Texte, Riten, Denkmäler) und 

institutionalisierte Kommunikation (Rezitation, Begehung, Betrachtung) wach 

gehalten werden.“532 In der Erinnerungskultur der protestantischen Unionisten 

sind insbesondere drei historische Ereignisse von Bedeutung, die jedes Jahr 

zelebriert werden: die (erfolglose) Belagerung Derrys durch katholische Söldner 

im Jahr 1688,533 der Sieg des Protestanten William of Orange über den 

                                                 
530 Vgl.: Klein, Militär und Gesellschaft in Israel, S 138 f. 
531 Siehe dazu: Halbwachs, Maurice: On Collective Memory, Chicago 1992. 
532 Assmann, Jan: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität, in: Ders. und Tonio Hölscher: 
Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a.M. 1988, S. 12. 
533 Siehe dazu u.a.: Macroy, Patrick; The Siege of Derry, London 1980; Kelly, William (Hrsg.): 
The Siege of Derry, Dublin 2001. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

135

katholischen König James II. im Jahre 1690 in der Schlacht am Fluss Boyne und 

das Blutopfer der Freiwilligen Ulsters im Dienst der Krone in der Schlacht an der 

Somme während des Ersten Weltkrieges. Die Belagerung Derrys im Krieg der 

zwei Könige und das tapfere Aushalten der unter widrigen Umständen in der 

Stadt für fast zwei Jahre eingeschlossenen Protestanten begründete zwei 

Schlussfolgerungen, die durch die Jahrhunderte zum Selbstverständnis der 

unionistischen Community wurden: „No Surrender“ – der Schlachtruf, der King 

James II. und seiner Aufforderung zur Kapitulation von den Belagerten gemäß der 

Legende entgegengehallt ist, verdeutlicht den unbedingten Willen der 

nordirischen Protestanten, aller Gefahr zu trotzen und dem irisch-nationalistischen 

Lager niemals nachzugeben, mögen die Verluste und Risiken auch noch so groß 

sein. Gleichzeitig wurde der Mythos des „couragierten Ungehorsams“ gegenüber 

staatlichen Autoritäten internalisiert,534 da ursprünglich der Magistrat der Stadt 

sowie der Befehlshaber der Garnison, mit Namen Robert Lundy, Londonderry 

kampflos übergeben wollten, diese aber von 13 Lehrlingen (Apprentice Boys) 

daran gehindert wurden. Johannes Kandel unterstreicht deutlich, dass die ständige 

Erinnerung und Gegenwärtigkeit dieses Ereignisses zu einer Verankerung im 

politischen Alltag Nordirlands geführt hat und bei den Protestanten bis heute eine 

Wagenburgmentalität evoziert.535 Noch heute werden vermeintliche Verräter an 

der unionistischen Sache als „Lundy“ bezeichnet. Wie der Sieg von King Billy an 

der Boyne, welche die politische und ökonomische Prädomination der 

Protestanten über die Katholiken zur Folge hatte und versinnbildlicht, werden 

auch die geschichtlichen Ereignisse von Londonderry durch einen Ableger der 

loyalistischen Bruderschaften gepflegt, dem „Loyal Order of the Apprentice Boys 

of Derry“, der wie der Orange-Order ein strikt anti-katholisches nationalistisches 

Gedankengut konserviert hat und dieses mit zahlreichen Paraden und 

Gedenkveranstaltungen in Nordirland das Jahr hindurch dokumentiert. Die 

Schlacht an der Somme, in der zahlreiche protestantische Freiwillige, die sich 

zuvor gegen die Home-Rule-Bestrebungen in der paramilitärischen UVF formiert 

hatten und von denen nicht wenige Angehörige des Oranier-Ordens waren, fielen, 

steht hingegen in der loyalistischen Kommemoration für das Blutopfer, welches 

                                                 
534 Vgl.: McGovern, M.D.: The Siege Myth. Rebellion and Loyalty: A Contradiction in Terms? 
Protestant Culture and the Siege of Derry, Liverpool 1994. 
535 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 40 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

136

das unionistische Lager für die britische Krone gebracht habe als Zeichen des 

Dankes für den Schutz vor dem katholischen Nationalismus. Ihr Beitrag wird 

entsprechend am offiziellem „Remembrance Day“ explizit herausgestellt. 

Zugleich ist damit aus Sicht der Loyalisten ein unauflöslicher Pakt mit London 

geschlossen worden und es wird von der britischen Regierung für alle Zeit 

erwartet, dass diese ebenso so treu die nordirischen Protestanten unterstützt.536  

Die zionistische Bewegung knüpft wie der Unionismus an historische Mythen an, 

die zur Konstruktion einer gemeinsamen ethnischen Identität aller jüdischen 

Israelis dienen soll. Einhergehend wird durch die Auswahl der Ereignisse und 

ihrer offiziellen Deutung die Idee der jüdischen Nationalbewegung transportiert. 

Die konstitutiven Mythen des Zionismus sind nach Uta Klein insbesondere mit 

der Person des Führers des Aufstandes gegen die römische Besatzung in der 

Antike, Simon Bar Kochba, den Erzählungen über die Belagerung von Massada, 

dem Vorfall in der jüdischen Siedlung Tel-Hai während der britischen 

Mandatszeit sowie der biblischen Erzählung von „David gegen Goliath“ 

auszumachen.537 Bar Kochba wurde zum Symbol des mutigen jüdischen 

Märtyrers stilisiert, der  - anders als die jüdische Gemeinschaft in der späteren 

Diaspora – sich im zweiten Jahrhundert nach Christus seinen Widersachern, hier 

den römischen Besatzern, mit der Waffe in der Hand entgegengestellt hatte. Die 

Tel-Hai Legende dreht sich in ähnlicher Weise um die Person des ehemaligen 

zaristischen Offiziers Joseph Trumpeldor, der im Kampf mit arabischen 

Angreifern bei der Verteidigung der jüdischen Siedlung Tel Hai im Frühjahr 1920 

das Leben verloren hatte und dem der Ausspruch im Augenblick des Todes 

zugeschrieben wird, dass es gut sei sein Leben für das eigene Land zu opfern.538 

Die Legenden rund um die Belagerung der Festung Massada durch die Römer im 

Jahre 73 und der Rückgriff auf die Erzählungen von David und Goliath begründen  

- ähnlich wie im Unionismus - eine Wagenburgmentalität, welche durch das 

Trauma der Shoa noch in ihrer Wahrnehmung verstärkt wurde. Das „kleine“ 

jüdische Volk sei demnach in historischer Kontinuität zu allen Zeiten von einer 

„großen“ Anzahl von Gegnern bedroht gewesen, die seine Existenz in der 

                                                 
536 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 60. 
537 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 112; Brenner: Geschichte Zionismus, S. 70. 
538 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 114. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

137

Vergangenheit vernichten wollten.539 Ähnlich den nordirischen Unionisten 

zelebriert auch der Staat Israel auf vielfältige Weise seine historischen Daten und 

Gründermythen. So ist die Festungsruine Massada der traditionelle Ort der 

feierlichen Vereidigung der neuen Rekruten der israelischen Armee. 

Konstatiert werden kann folglich, dass Zionismus und Unionismus sich in der Art 

der Instrumentalisierung von Geschichte zur Konstruktion eines kollektiven 

Gedächtnisses stark ähneln. In der Ausbildung einer Wagenburgmentalität 

interferieren protestantisch-unionistischer und jüdisch-zionistischer Nationalismus 

am stärksten. Dies scheint das offensichtliche Charakteristikum zu sein, welches 

ursprünglichen Siedlungsbewegungen, die im Laufe der Zeit zur dominierenden 

ethnischen Kraft über das Territorium ihrer einstigen Besiedlungen aufgestiegen 

sind, inhärent ist.  

Zu untersuchen ist nunmehr, wie der Nationalismus der ethnischen Minderheiten 

der autochthonen Bevölkerung in Nordirland und Palästina Geschichte begriffen 

und verarbeitet hat. Der irische Nationalismus ist als geschichtliches Produkt in 

seiner Abwehrhaltung gegen die britische Herrschaft zu begreifen. Für die irisch-

katholischen Republikaner ist aufgrund ihrer speziellen Situation der Kampf 

gegen die protestantisch-unionistische Suprematie in Nordirland und das 

politische wie paramilitärische Engagement für eine Vereinigung mit der 

Republik Irland im Süden der zentrale Kern. Von irisch-nationalistischer Seite 

werden drei Ereignisse als signifikante Punkte der Konfliktgeschichte besonders 

betont: Die Niederlage des katholischen König James II in der „Battle of the 

Boyne“, der Osteraufstand 1916 und das Bloody-Sunday Massaker 1972. Das 

Unterliegen in der Schlacht am Boyne markiert für die irische Nationalbewegung 

den Anfang der britischen Unrechts- und Willkürherrschaft in Irland, welche sich 

in besonderer Weise in der wirtschaftlichen und rechtlichen Privilegierung einer 

zahlenmäßig kleinen protestantischen Oberschicht und in der Diskriminierung der 

irischen Urbevölkerung manifestierte. Die Iren sahen sich einer Besatzungsmacht 

ausgeliefert. Der Aspekt der Besatzung und versuchten Kolonisierung verankerte 

sich vor dem Hintergrund der langen Zeitperiode von mehr als 200 Jahren tief im 

kollektiven Gedächtnis der irischen Bevölkerung, war doch die Okkupation eine 

                                                 
539 Vgl.: Bar-Tal, Daniel und Dikla Antebi: Siege Mentality in Israel, in: International Journal of 
Intercultural Relations 16/1992, S. 253 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

138

von mehreren Generationen erlebte und die mannigfaltigen 

Unabhängigkeitsbemühungen gegen diese ein vereinendes Faktum. Die 

zahlreichen Erinnerungsmärsche des Oranier-Ordens bis in die nordirische 

Gegenwart, denen sich die katholische Minderheit in Nordirland in der jüngsten 

Vergangenheit ausgeliefert sah und bisweilen sieht, haben zu diesem 

Geschichtsverständnis beigetragen.540 Bemerkenswert ist in diesem 

Zusammenhang, dass ganz offensichtlich in Anlehnung an die Theorie Jan 

Assmans ein kollektives Gedächtnis einer Gemeinschaft nicht nur durch die 

aktive Erinnerungskultur befördert wird, sondern auch indem sich eine Gruppe 

passiv – und gegen ihren erklärten Willen, bedenkt man die Oranier-Märsche 

durch katholische Stadtviertel – dieser Erinnerungskultur ausgesetzt sieht. Neben 

der politischen Entrechtung der Iren als Ethnie durch die Penal Laws, die von den 

Zeitgenossen als gewollte Entrechtung der Katholiken perzepiert wurde, sahen 

auch spätere Generationen irischer Nationalisten nicht unbegründet einen 

intendierten Impetus auf die katholische Kirche an sich, der sein Fundament in 

dem sieben Jahre nach dem Sieg des Protestanten William von Oranien erlassenen 

„Banishment Act“ hatte. Der Banishment Act gestattete pro Gemeinde lediglich 

einen katholischen Geistlichen, Verbot den Zuzug von Priestern, Vertrieb die 

Ordengemeinschaft der Jesuiten und schränkte die pastorale Tätigkeit der 

Bischöfe mittels Strafandrohung der Hinrichtung und Deportation ein.541  

Zum wichtigsten Datum des militärischen Aufbegehrens gegen die Besetzung 

avancierte im irisch-republikanischen Geschichtsbewusstsein der Osteraufstand 

1916. Entscheidend für die Antizipation dieses Ereignisses ist das Moment der 

Gewalttätigkeit sowie die „Proklamation“ der irischen Republik und das blutige 

Ende der Rädelsführer der Rebellion. Den Geist des „Easter Rising“ zu 

beschwören gehört bei den Vertretern von Sinn Fein und IRA zum 

obligatorischen Fundus ihres politischen Vokabulars, die sich als einzig legitime 

Erben der Rebellen von 1916 sehen. Der Effekt ist ein doppelter: Zum einen 

wurde bis zum Friedensprozess der Einsatz gewaltsamer Mittel in Nordirland 

durch republikanische Paramilitärs gerechtfertigt, um das Ziel der irischen Einheit 

zu verwirklichen. Zum anderen schaffte man so eine historische Kontinuität des 

                                                 
540 Siehe dazu bspw.: McDonald, Henry: Marching to a different drum abgerufen am 14.07.2006 
unter http://guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1818571,00.html . 
541 Vgl.: Elliott, Marianne: Catholics of Ulster, London 2000, S. 165 ff. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

139

bewaffneten Kampfes, die das Märtyreropfer der irischen Nationalisten speziell 

heraushob und zum Vorbild und als Pflicht für künftige Generationen 

deklarierte.542 Neben Erinnerungsveranstaltungen und einer analog ausgerichteten 

politischen Rhetorik des irisch-katholischen Nationalismus, schlägt sich die 

historische Dimension nicht zuletzt in zahlreichen modernen politischen Liedern 

nieder, die im Gewand klassischer Folk-Musik historische mit aktuellen 

Ereignissen verknüpfen, Solidarisierungs- und Assoziierungseffekte innerhalb der 

irisch-katholischen Minorität Nordirlands auslösen und den gewaltsamen Kampf 

gegen die Besetzung kombiniert mit individueller Opferbereitschaft propagieren. 

Die Geschehnisse des Bloody-Sunday in Derry 1972, an dem britische Soldaten 

ohne ersichtlichen Grund auf unbewaffnete katholische Bürgerrechtler das Feuer 

eröffneten, legitimierte in besonderer Weise im Nordirlandkonflikt aus Sicht der 

republikanischen Bewegung dieses Geschichtsbild. Verstärkt wurde die 

Bewertung des Ereignisses durch die aus irisch-nationalistischer Sicht 

offensichtlich evidente Parallelität zu dem Vorfall des „ersten“ Bloody Sunday 

1920 zur Zeit des Unabhängigkeitskrieges, bei dem nach einem nicht provozierten 

Angriff britische Militäreinheiten auf Besucher eines „Gaelic Football“ Spiels 

wahllos schossen und 12 Menschen ermordeten.543  

Der palästinensische Nationalismus formierte sich als Antwort auf die 

zionistische Einwanderung in das britische Mandatsgebiet und als Reaktion auf 

die Niederlage im Krieg anlässlich der israelischen Staatsgründung. In der 

Erinnerungskultur der palästinensischen Nationalbewegung zur Konstituierung 

eines kollektiven Bewusstseins und damit zur Konstruktion ethnischer Identität 

stechen drei geschichtliche Vorgänge heraus: die arabische Revolte der Jahre 

1936-1939, die „Katastrophe“ der Etablierung des Staates Israel 1948 

einhergehend mit der Vertreibung eines großen Teils der autochthonen 

Bevölkerung sowie die „Schlacht von Karameh“. 

Mit Blick auf den Beitrag der arabischen Revolte zur Zeit der britischen 

Mandatsherrschaft für die Konstituierung einer palästinensischen Identität führen 

Kimmerling und Migdal aus: 

„Paradoxically, the Revolt was a distinct watershed, crystalising the Palestinian 
national identity as nothing before. It offered new heroes and martyrs – most 

                                                 
542 Vgl.: Taylor: Provos, S. 46. 
543 Siehe dazu: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 65. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

140

prominently Sheikh Quassam – and a popular culture to elogise them [...] the revolt 
helped to create a nation.”544 

 

Der gewaltsame Widerstand breiter Massen gegen das zionistische Engagement 

und das britische Mandat begründete folglich die historische Legitimierung des 

bewaffneten Kampfes der palästinensischen Nationalbewegung. Sowohl die 

säkular-nationalistische PLO als auch die radikal-islamische Hamas rekurrieren 

politisch, freilich unter verschiedenen ideologischen Vorzeichen, auf die 

historische Figur Scheich Quassams, der eine palästinensische 

Widerstandsorganisation geschaffen habe, die tradierte Clanstrukturen und soziale 

Unterschiede im Angesicht kolonialer Fremdbestimmung überwunden hatte.545 

Der Kampf gegen die Besetzung sollte zum bestimmenden Merkmal der 

palästinensischen Identität und des palästinensischen Nationalismus werden. Die 

Erinnerung an die Vertreibung und an die aus arabischer Sicht mit ihr 

einhergehend durch Zionisten verübten Gräueltaten wie im Fall des Dorfes Dar 

Yassin wurden zu einem Eckpfeiler des kollektiven Gedächtnisses der 

Palästinenser, die sich von da an als entrechtetes und besetztes Volk aufgefasst 

haben.546 Als Symbol von Entrechtung und Besetzung wie des Postulates auf 

Rückkehr verwahren viele geflüchtete palästinensische Familien die Schlüssel 

ihrer einstigen Behausungen, selbst wenn sich diese heute auf dem Territorium 

Israels befinden und in nicht wenigen Fällen gar nicht mehr existieren. Die 

Legende der Schlacht von Karameh dient hingegen dazu, den Geist des 

bewaffneten Widerstandes zu beschwören, welcher trotz der vermeintlichen 

militärischen Überlegenheit der israelischen Streitkräfte nicht aussichtslos sei. 

Sowohl für den irisch-katholischen wie für den palästinensischen Nationalismus 

ist zu konstatieren, dass jene Ereignisse in der eigenen Geschichte gepflegt 

werden zur Kultivierung eines kollektiven Gedächtnisses und einer gemeinsam 

wahrgenommenen Identität, die dem Aspekt der über Generationen erfahrenen 

Okkupation und dem daraus legitimierten Widerstand verbunden mit der 

persönlichen Opferbereitschaft des Individuums für das ethnische Kollektiv den 

höchsten Stellenwert einräumen. 

                                                 
544 Kimmerling, Baruch und Joel S. Migdal: Palestinians: The Making of a People, New York 
1993, S. 123 (künftig zitiert: Kimmerling/Migdal: Palestinians). 
545 Vgl.: Lindholm Schulz: Palestinian nationalism, S. 29. 
546 Ebd.: S. 30 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

141

Wiederbelebung kultureller Wurzeln zur Formierung ethnischer Identität 

Der Blick auf die Antizipation der durch die nationalistischen Bewegungen 

interpretierten Geschichte der eigenen Ethnie hat verdeutlicht, dass sich 

Unionismus und Zionismus aufgrund ihrer historischen Fragmentierung und 

ihrem Ursprung als Siedlerbewegung ebenso ähneln wie auf der anderen Seite der 

irische und der palästinensische Nationalismus als Reaktion auf jene. Alle vier 

Nationalismen der ethnischen Gruppen bilden unter den entsprechenden 

Vorzeichen ein kollektives Gedächtnis aus, welches zur Konstruktion ethnischer 

Identität beiträgt und so die Konditionen politischer Handlungsoptionen für das 

moderne Konfliktgeschehen in Nordirland und Palästina prägen und einen 

Antagonismus zwischen den Konfliktakteuren kreieren. Darüber hinaus ist aber in 

den Fallstudien auffällig geworden, dass dem irischem Republikanismus und dem 

jüdischen Nationalismus, in weniger intensiver Weise dem protestantischen 

Unionismus, in besonderer Weise die Wiederbelebung eines „kulturellen Erbes“ 

am Herzen liegt, dass zu einer Abgrenzung der eigenen Ethnie gegenüber den 

anderen Gemeinschaften beiträgt. Die Analyse und Skizzierung der Parallelen bei 

der Wiederbelebung der kulturellen Wurzeln zur Formierung ethnischer Identität 

stehen daher nachfolgend im Fokus der Analyse. 

Der Sprache als spezieller Ausdruck der kulturellen Identität wurde von der 

jüdischen als auch von der irischen Nationalbewegung hohe Bedeutung 

beigemessen. Helena Lindholm Schulz formuliert zutreffend, dass Sprache an 

sich a priori über keine kausale Verknüpfung mit der Idee von Nation oder 

Ethnizität verfügt. Die Hauptfunktion von Sprache sei vielmehr in dem Wert zu 

sehen, der es einer Gesellschaft ermögliche ein System für sinnstiftende 

Kommunikation einzurichten, mit dessen Hilfe kulturelle Inklusion, damit aber 

auch Exklusion, geleistet wird.547 Für den Zionismus war die Frage der 

zukünftigen Sprache eines zu gründenden Staates ein zentraler Baustein seiner 

Ideologie.548 Die jüdischen Einwanderer zur Mandatszeit sprachen in ihrer großen 

Mehrheit Jiddisch, das der jüdischen Nationalbewegung aber als die 

Artikulationsform des alten „Stetl-Juden“ und des mit diesem Bild assoziierten 

                                                 
547 Vgl.: Lindholm Schulz: Palestinian nationalism, S. 11. 
548 Siehe dazu: Harshav, Benjamin: Language in Time of Revolution, Berkley 1993. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

142

Herrschaftskontext verhasst war.549 Wollte man den „neuen Juden“ schaffen 

gemäß den zionistischen Idealen, so musste dieser neue Jude auch eine „neue 

Sprache“ haben. Da der Zionismus - wie zuvor analysiert -  zur Konstruktion 

einer eigenen ethnischen Identität sich allerdings eines Rückgriffs auf historisch-

antike Zeiten und eines religiösen Momentes bediente, lag es aus  Sicht der 

Zionisten nahe,  Hebräisch als der Sprache des alten Testaments nach Kräften zu 

implementieren. Das Bemühen um die Zusammenstellung eines modernen 

hebräischen Wörterbuches, die Übersetzungsanstrengungen von Werken der 

Weltliteratur oder die Einrichtung von jüdischen Schulen im britischen 

Mandatsgebiet, die ausschließlich auf Hebräisch Unterricht erteilen sollten, geben 

von der zionistischen Intention der „Wiederfindung der Tradition“ Zeugnis.550 

Arabisch als Sprache der im Mandatsgebiet lebenden autochthonen Bevölkerung 

oder Englisch als Sprache der Mandatsmacht anzunehmen, war für die jüdische 

Nationalbewegung keine Option. 

Die irische Nationalbewegung des ausgehenden 19. Jahrhunderts versuchte 

ebenfalls eine kulturelle Revitalisierung durchzuführen, die auf das Erbe der 

keltischen Vorfahren aufbauen sollte. Die „Gaelic Renaissance“ intendierte eine 

eindeutige kulturelle Unterscheidung zwischen der originären irischen 

Bevölkerung auf der einen Seite und den protestantischen Siedlern sowie den 

britischen Besatzungskräften auf der anderen zu schaffen.551 Das Engagement der 

irisch-republikanischen Bewegung zu Gunsten der gälischen Sprache unterstrich 

aus der Sicht der Protagonisten in der Ablehnung der Sprache der Unterdrücker 

auch die Ablehnung der bestehenden Machtverhältnisse auf der irischen Insel vor 

ihrer Teilung und wurde später auch zu einem Vehikel des politischen Kampfes 

von Sinn Fein im modernen Nordirlandkonflikt.552 Bemerkenswert sind im 

Kontext der Sprachkonstruktion die Bestrebungen der protestantisch-

unionistischen Mehrheit, die seit den 80er Jahren vermehrt den Versuch 

unternimmt, ein besonderes kulturelles Erbe abseits des historisch-religiösen 

Bezugs, wie es traditionell vom Engagement des Oranier-Ordens symbolisiert 
                                                 
549 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 73. 
550 Vgl.: Brenner: Geschichte Zionismus, S. 71. 
551 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 75. 
552 Vgl.: Pritchard, Roselind M.O.: Protestants and the Irish Language: Historical Heritage and 
Current Attitudes in Northern Ireland, in: Journal of Multilingual and Multicultural Development 
25/2004, zitierte Passagen des Auftsatzes abgerufen am 19.07.2007 unter 
http://cain.ulst.ac.uk/issues/pritchard04.htm (künftig zitiert: Pritchard: Protestants and Language). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

143

wird, zu schaffen. Zunehmend ist von der Sprache des „Ulster-Scot“ die Rede, 

welche ein eigenständiger englischer Dialekt der (protestantischen) Bevölkerung 

sei. Die Fokussierung dieses kulturellen Faktors soll dabei aus unionistischer 

Sicht eine Sensibilisierung der eigenständigen ethnischen Identität der 

„Ulstermen“, d.h. der Abgrenzung zu der irisch-katholischen Minderheit wie zu 

den britischen „Brudervölkern“, leisten, um auf diesem Wege eine weitere 

Klammer unabhängig vom protestantischen Glaubensbekenntnis zu schaffen.553 

Das zunehmende Interesse der nordirischen Protestanten ist vor dem Kontext des 

Friedensprozesses zu sehen, der die Unionisten einen endgültigen Ausverkauf 

durch London befürchten ließ und die sich in ihrer Angst vor der drohenden 

Marginalisierung in einem zukünftig vereinigten irischen Staat niederschlug. So 

verwundert nicht, dass 1992 die „Ulster Scots Language Society“ (USLS) aus der 

Taufe gehoben wurde, die eine neuzeitliche Grammatik und ein modernes 

Lexikon in Ulster Scot erarbeitete.554 Mit der offiziellen Anerkennung des Ulster 

Scot als eigenständiger Sprache im Karfreitagsabkommen ist somit auch cum 

grano salis die Anerkennung einer eigenständigen kulturellen und ethnischen 

Identität der Protestanten in Nordirland zu sehen, die über das Band der 

Konfession oder der bloßen Abstammung von britischen Kolonisten hinausgehen 

will. 

 

1.4. Sicherheitskräfte und die Konstituierung ethnischer Identität 

In den Fallstudien zu den Konflikten in Palästina und Nordirland ist evident 

geworden, dass der Beitrag von Polizei und Militär im  Konfliktverlauf eine 

besondere Rolle einnimmt. Den Sicherheitskräften werden allgemein vier 

Funktionen innerhalb des Prozesses beigemessen.555 Die Streitkräfte sind das 

Symbol von Staatlichkeit schlechthin, da sie offiziell von Seiten der Staatsführung 

autorisiert sind, Gewalt zur Durchsetzung des Herrschaftsanspruches des Staates 

auszuüben (1). Dies verleiht den Angehörigen des Sicherheitsapparates einen 

speziellen Status bei der Ausübung ihres Auftrages als Verteidiger des 

Herrschaftsanspruches (2), gleichzeitig vereinen die Sicherheitskräfte 

                                                 
553 Siehe dazu u.a.: Montgomery, M.B.: The position of Ulster Scots, in: Ulster Folklife 45/1999, 
S. 89 f. 
554 Vgl.: Pritchard: Protestants and Language. 
555Vgl.: Lindholm Schulz: Palestinian nationalism, S. 11. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

144

verschiedene Teile der Bevölkerung in der gemeinsamen Intention der 

Verteidigung der Nation (3) „and in the use of coercive methods in order to 

supress unrest or politics of difference“ (4).556 

Die Israel Defence Forces sowie die nordirische Royal Ulster Constabulary und 

das Ulster Defence Regiment erfüllen grundsätzlich die genannten 

Charakteristika. RUC und UDR galten den irischen Nationalisten als das Symbol 

der Unterdrückung durch den Orangisten-Staat, der aus ihrer Sicht nicht nur der 

Wiedervereinigung mit der Republik Irland im Süden entgegenstand, sondern sie 

darüber hinaus von der politischen, sozialen und wirtschaftlichen Partizipation 

ausschloss. Die nordirische Polizei und die nordirischen Territorialstreitkräfte 

setzten gleichsam die zahlreichen vom unionistischen Parlament auf Schloss 

Stormont erlassenen Gesetze durch, welche die irisch-katholische Minderheit in 

Nordirland zu einem großen Teil in ihrer Indignation bestätigte. RUC und UDR 

wurden von Sinn Fein und IRA als Instrumente der britischen Besatzung 

verstanden, die es in der Kontinuität des Jahrhunderte währenden 

Unabhängigkeitsstrebens mit gewaltsamen Mitteln zu vertreiben galt. Die Politik 

Westminsters, die eine militärische „Ulsterisation“ des Konfliktes in den 80er 

Jahren nach der Einführung von Direct Rule forcierte, leistete dieser Einschätzung 

weiteren Vorschub.  

Analog zur Situation der nordirischen Sicherheitsbehörden gestaltet sich auch die 

Aufgabe der israelischen Streitkräfte, zumal aus palästinensischer Sicht. Die IDF 

sind nicht nur der Garant für die Existenz des Staates Israel, sondern auch das 

offensichtlichste Symbol für die israelische Besetzung palästinensischer Gebiete. 

Durch die Vermischung von ureigensten militärischen Aufgaben Zahals mit 

klassischen Polizeiaufgaben oder dem Schutz der jüdischen Siedlungen auf 

palästinensischem Territorium erklärt sich die Wahrnehmung der IDF als 

Besatzungsmacht in der Betrachtungsweise der palästinensischen Nationalisten, 

die sie in Vergangenheit und Gegenwart aus Sicht von PLO und Hamas zu 

legitimen Zielen machte. 

 

 

 

                                                 
556 Lindholm Schulz: Palestinian nationalism, S. 11. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

145

Paramilitärische Verbände als Vorläufer staatlicher Institutionen 

Erstaunlich ist die auffällige historische Parallelität und Ähnlichkeit in der 

Entstehung der nordirischen und israelischen Sicherheitskräfte. So ist zu 

konstatieren, dass sowohl IDF als auch RUC/UDR ihre Vorläufer in 

paramilitärischen Organisationen hatten, die sich der Verteidigung der jeweiligen 

ethnischen Gemeinschaft sowie dem Schutz der politischen Interessen von 

Unionismus und Zionismus durch die Demonstration bewaffneter Stärke 

verschrieben hatten. Unmittelbarer Vorgänger Zahals war die Haganah, die am 

Beginn ihrer Aufstellung die Bewachung der jüdischen Siedlungen im britischen 

Mandatsgebiet wahrnahm und die im Laufe der heftiger werdenden 

Auseinandersetzung mit der arabischen Bevölkerung eine ansteigende und 

offensiv ausgerichtete Militarisierung erfuhr.557 Die Haganah war es auch, die in 

letzter Konsequenz durch ihr militärisches Geschick die Etablierung des Staates 

Israel im Unabhängigkeitskrieg ermöglichte und Personal und 

Kommandostrukturen für die zukünftige israelische Armee bereitstellte. Die 

nordirische RUC blickt bezüglich ihrer Herkunftsgeschichte auf zwei 

Entwicklungsstränge zurück: Zum einen auf die „Royal Irish Constabulary“ 

(RIC), welche die gesamtirische Polizei vor der Teilung Irlands darstellte. Zum 

anderen auf die paramilitärische UVF, die schließlich in die Reserveeinheiten der 

„Ulster Special Constabulary“ (USC) der RIC und nach der Abspaltung 

Nordirlands vom entstehenden irischen Freistaat im Süden in die RUC 

eingegliedert wurde. Die UVF war von der loyalistischen Führungsriege zur 

Verteidigung der protestantischen Interessen in Irland gegründet worden, die auf 

einer Union mit Großbritannien beharrten und die irische Unabhängigkeit strikt 

ablehnten. Im irischen Unabhängigkeitskrieg trug die RIC und ihre Reserve USC 

zusammen mit den semiregulären britischen Militäreinheiten die Hauptlast der 

Gefechte mit der historischen IRA. Aus ihrer geschichtlichen Genese heraus 

haben sowohl die israelischen wie die nordirischen Sicherheitskräfte ihre 

Geburtsstunde im Kampf.558 Durch die politischen Vorzeichen dieses Kampfes, 

d.h. konkret der Behauptung der Herrschaftsansprüche der jüdischen Zionisten 

und der protestantischen Unionisten, standen die Sicherheitskräfte in Israel wie in 

                                                 
557 Vgl.: Perlmutter, Amos: Military and Politics in Israel. Nation-Building and Role Expansion, 
London 1969, S. 32 f. 
558 Vgl.: Van Crefeld: Consription Warfare, S. 228. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

146

Nordirland vom Beginn ihrer Existenz in diametralem Gegensatz zu dem Postulat 

nach nationaler Souveränität der ethnischen Minderheiten der nordirischen 

Katholiken und der arabischen Palästinenser.  

 

Sicherheitsorgane und Ethnizität 

IDF und RUC/UDR interferieren ebenso hinsichtlich des Aspektes der 

Verankerung in ihrer jeweiligen ethnischen Bezugsgruppe. Die israelische Armee 

ist eine Wehrpflichtarmee. Sie basiert neben einer kleinen Gruppe von 

Berufssoldaten in ihrer Masse auf Wehrdienstleistenden in Verbindung mit einem 

starken Kontingent an Reservisten, welche jährlich bis ins hohe Alter 

obligatorisch Dienst in den IDF leisten müssen. Wie die Fallstudien gezeigt 

haben, setzte die nordirische Polizei ebenfalls auf die Unterstützung zahlreicher 

(freiwilliger) Reservisten in den Einheiten der USC, welche formell integraler 

Bestandteil der offiziellen Polizei waren.559 Mit der Transformierung der „B-

Specials“ in das neue „Ulster Defence Regiment“ (UDR) nach Ausbruch der 

Troubles erhielt Nordirland eine originäre militärische Territorialstreitkraft, die 

aus „Part-Time-Soldiers“ bestand, welche zwar offiziell dem britischen 

Verteidigungsministerium unterstanden, aber aufgrund ihrer Freiwilligenverträge 

nur in Nordirland und somit zum Kampf gegen die IRA eingesetzt wurden. 

Außerhalb ihrer Dienstzeit gingen die meisten von ihnen hauptberuflich zivilen 

Tätigkeiten nach.   

Die „B-Specials“ sind besonders bezüglich unserer Fragestellung nach dem 

Beitrag der Sicherheitskräfte zur Konstruktion ethnischer Identität in Konflikten 

von Interesse. Die Auflösung der nordirischen Reservepolizeieinheiten Mitte 

1970 traf in der unionistischen Gemeinde auf absolutes Unverständnis. Für die 

protestantischen Loyalisten hatten RUC und USC die Rolle einer Schutzmacht 

vor den separatistischen Bestrebungen der nordirischen Katholiken und waren 

gleichzeitig der Garant für die protestantische Prädomination auf den Feldern von 

Politik und Wirtschaft. Die Sicherheitskräfte waren in den Augen der Unionisten 

„ihre“ Polizeitruppe. Diese Polizeitruppe war der Verteidiger „ihres“ 

protestantischen Staates.  Wie an verschiedenen Stellen bereits ausgeführt worden 

                                                 
559 Siehe dazu: Ryder, Chris: The RUC 1922-2000. A Force under Fire, London 2000, S. 38 f. 
(künftig zitiert: Ryder: RUC). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

147

ist, verstanden sich die nordirischen Protestanten in ihrer Geschichte zunächst 

weniger als ethnische Gemeinschaft denn als britische Kolonisten bzw. als 

Nachfahren der Siedler, deren Schutzmacht traditionell die britische Armee war. 

Die Vermutung liegt nahe, dass mit den Auflösungsbestrebungen der tradierten 

Polizeistruktur durch London am Beginn der Troubles und der Entsendung 

regulärer britischer Militäreinheiten zur Wiederherstellung der öffentlichen 

Ordnung - d.h. faktisch zum Schutz der irisch-katholischen Minorität, welche sich 

schwersten loyalistischen und polizeilich unterstützten Gewalttaten ausgeliefert 

sah – sich die Majorität der nordirischen Protestanten zum ersten Mal im 

Nordirlandkonflikt in Ansätzen, aber dennoch mehrheitlich als eigenständige 

Ethnie, als „Ulstermen“, bewusst wahrgenommen hatte. Diese These wird 

untermauert von den Berichten verschiedener Autoren, die konzedieren, dass bei 

den Straßenkrawallen zwischen radikalen Loyalisten und britischen Soldaten im 

Oktober 1969 Slogans wie „Englishmen go home, we want the B-Specials“ 

artikuliert wurden.560 Erst mit der Transformierung der USC und ihrer Mitglieder 

in das neue „Ulster Defence Regiment“ (UDR) sowie der Politik der 

„Ulsterisation“ beruhigte sich die unionistische Gemütslage. Wie schon bei der 

RUC liegt auch die Geburtsstunde der UDR im gewaltsamen Konflikt, hier 

konkret beim Ausbruch der Troubles. Wie die RUC und ihre Reserveeinheiten 

war auch das neue UDR beinahe zu 100% ethnisch-konfessionell homogen, da in 

ihm fast auschließlich Protestanten Dienst taten. Der Zugang zu den nordirischen 

Sicherheitsorganen stand zwar theoretisch auch der irisch-katholischen 

Minderheit offen, jedoch fand sich bei ihnen kaum ein Interesse an einer 

beruflichen Zukunft in der RUC. USC und UDR hingegen gingen dazu über im 

„Screening“ während des Bewerbungsprozess die wenigen interessierten 

Katholiken a priori auszusortieren. Die explizit repressive Sicherheits- und 

Gewaltpolitik mittels der Instrumente der RUC und des UDR gegenüber der 

katholischen Community sorgten ihrerseits für eine mangelnde Akzeptanz der 

Sicherheitsbehörden bei der nordirischen Bevölkerungsminorität und trugen 

darüber hinaus zu einem Legitimitätsmangel des nordirischen Staates bei.  

                                                 
560 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 122; siehe ferner: Coogan, Tim Pat: Troubles. Ireland’s 
Ordeal 1966-1996 and the Search for Peace, London 1996, S. 109 (künftig zitiert: Coogan: 
Troubles). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

148

Auch hinsichtlich der Konstruktion einer jüdischen Identität des Staates Israel 

durch den Beitrag des israelischen Militärs lassen sich Analogien zur Fallstudie 

Nordirland erkennen. Von Beginn an hatte das israelische Militär nicht nur die 

Aufgabe der Verteidigung gegen äußere Bedrohungen sowie der Gewährleistung 

der inneren Sicherheit mit Blick auf die Sicherung jüdischer Siedlungen in den 

besetzten Palästinensergebieten, sondern auch die Funktion, die jüdischen 

Immigranten als jüdische Bürger in einen jüdischen Staat zu integrieren. Wie bei 

den Polizei- und Territorialstreitkräften in Nordirland ist auch für die IDF eine 

weitestgehende ethnisch-konfessionelle Homogenisierung zu konstatieren, da alle 

jüdischen Israelis – mit der Ausnahme der orthodoxen Gruppe – wehrpflichtig 

sind, muslimische Araber mit israelischer Staatsbürgerschaft aber per Gesetz vom 

Dienst in der israelischen Armee selbst auf freiwilliger Basis ausgeschlossen sind. 

Das israelische Militär legt besonderen Wert darauf, den Rekruten neben 

militärischen Fertigkeiten auch die jüdische Geschichte und Tradition nach 

zionistischer Lesart zu vermitteln, um so die Internalisierung der Identifikation 

mit dem Ideengut und den Zielen der jüdischen Nationalbewegung und damit in 

letzter Konsequenz mit dem Staat Israel zu verwirklichen.561 Erklärbar ist in 

diesem Kontext das geringe Interesse der arabischen Christen, die theoretisch 

Zugang zu Zahal haben, aber von dieser Option keinen nennenswerten Gebrauch 

machen.  

Gemeinsam ist IDF und RUC/UDR ihre historische Abstammung von 

paramilitärischen Organisationen zur Verteidigung der politischen Interessen ihrer 

„Referenzethnien“. Bei der Etablierung Israels und Nordirlands waren beide 

Sicherheitskräfte der Garant für das Überleben der Staaten gegen äußere und 

innere Bedrohungen. Die analysierte Wagenburgmentalität, die sowohl Zionismus 

und Unionismus verbindet, findet in den Streitkräften ihren besonderen Ausdruck, 

die glauben sich gegen die Überzahl an Feinden –  die „muslimischen Araber“ 

und die „irischen Katholiken“ verteidigen zu müssen. Die politische und soziale 

Exklusion der innerstaatlichen ethnischen Minderheiten findet sich in der 

ethnisch-konfessionellen Zusammensetzung sowohl der nordirischen Polizei- und 

Territorialstreitkräfte wie auch der israelischen Armee wieder, gleichwohl die 

Exklusion sich auf unterschiedliche Weise in Nordirland (informell) und Israel 

                                                 
561 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 206. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

149

(formell) vollzieht. Gleichzeitig stellen RUC/UDR für das protestantisch- 

unionistische  und die IDF für das jüdisch-israelische Kollektiv abseits vom 

unmittelbaren Faktor Religion eine zentrale Bezugskategorie ihrer (ethnischen) 

Identitäten dar.562 In ihrer Funktion als Instrument der Unterdrückung und/oder 

politischen und ökonomischen Entrechtung der Minoritäten sowie als Symbol für 

staatliche Autorität unter unionistischen bzw. zionistischen Vorzeichen 

schlechthin, die von den ethnischen Protestbewegungen der nordirischen 

Katholiken sowie der arabischen Palästinenser abgelehnt werden, stehen 

RUC/UDR und IDF im besonderen Fokus der politischen und paramilitärischen 

Widerstandsorganisationen. 

 

1.5. Ideologie und Strategie der radikalen ethnischen Protestbewegungen 

Als nächstes soll anhand der Ergebnisse der Fallstudien untersucht werden, 

inwieweit und auf welchen Themengebieten sich Analogien in der Ideologie und 

der Strategie der radikalen ethnischen Protestbewegungen manifestieren und wie 

diese sich auf die dazugehörigen Konflikte in Nordirland und in Israel/Palästina 

auswirken. Der Schwerpunkt wird dabei auf den Organisationen des irisch-

katholischen wie des arabisch-palästinensischen Nationalismus liegen, d.h. in der 

Betrachtung von Sinn Fein/IRA und PLO. 

Das ideologische Fundament von IRA und PLO ist im irischen bzw. 

palästinensischen Nationalismus zu finden. Dies ist das determinierende Merkmal 

beider Gruppierungen. Beachtet werden muss jedoch die Divergenz in der 

Formulierung ihrer finalen Absicht: Intention der irisch-republikanischen 

Bewegung ist die Vereinigung Nordirlands mit der irischen Republik im Süden563 

während die palästinensischen Nationalisten in der Gegenwart einen von Israel 

unabhängigen Staat postulieren. Erinnert werden muss an die historischen 

Überlegungen der palästinensischen Nationalbewegung, sich als Teil von 

„Großsyrien“ zu begreifen bzw. einer panarabistischen Lösung den Vorzug zu 

geben. Die Hamas hingegen fordert nicht nur einen souveränen Staat für die 

Palästinenser, sondern in gleichem Atemzug die Vernichtung Israels. Als radikal-

islamische Organisation ist ihre ideologische Referenzgruppe auf der Makroebene 

                                                 
562 Siehe dazu auch: Kimmerling, Baruch: Patterns of Militarism in Israel, in: Archives 
europeennes de sociologie 34/1993, S. 201 ff. 
563 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 154. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

150

nicht nur das palästinensische Volk, sondern die Gemeinschaft aller gläubigen 

Muslime weltweit nach der theologischen Konzeption der islamischen Umma.564  

Innerhalb von IRA und PLO ist die zeitweise Absorption sozialistischen 

Gedankenguts während der 60er Jahre zu konstatieren, die für beide 

Organisationen zu unterschiedlichen Konflikten führten. Die Auseinandersetzung 

um den politisch-ideologischen Kurs entzweite das irisch-nationalistische Lager 

und seine Protagonisten.565 Die traditionell katholisch-konservative Führung in 

Nordirland bildete ab 1970 die (Provisional) IRA und wurde zum dominanten 

Konfliktakteur im Nordirlandkonflikt, die stark sozialistisch orientierte (Official) 

IRA sah sich im weiteren Verlauf der absoluten Marginalisierung ausgesetzt. Die 

PLO als Dachverband  verschiedener palästinensischer Widerstandsgruppen war 

von Anbeginn kein politisch-ideologisch homogener Block. Die Fatah als größte 

und einflussreichste Bewegung innerhalb der PLO hatte sich einem strikten 

palästinensischen Nationalismus verschrieben, die PFLP hingegen verfolgte einen 

dezidiert sozialistischen Kurs mit einer besonderen Akzentuierung des Anti-

Imperialismus und Internationalismus.566 Aufgrund der zunehmenden 

Diskrepanzen innerhalb der PLO um die Frage des politischen Kurses und der 

„militärischen“ Mittel betrieb die Fatah die Distanzierung von der PFLP und 

forcierte 1970/71 deren Ausschluss aus dem Zentralkomitee der PLO.567 

Aus ihrer historischen Genese heraus hatten sich die irische und palästinensische 

Nationalbewegung als anti-koloniale Widerstandsorganisationen begriffen. Diese 

Wahrnehmung wurde durch die Absorption sozialistischer Elemente verstärkt. 

Sowohl in Nordirland als auch in Palästina verstanden sich die ethnischen 

Protestbewegungen der irischen Katholiken und der arabischen Palästinenser als 

Akteure in einem anti-kolonialen Freiheitskrieg, der in dem Kontext des anti-

imperialistischen Freiheitskampfes dem Beispiel verschiedenster Bewegungen in 

der dritten Welt folgte.568 Die IRA adaptierte theoretische Überlegungen des 

„internen Kolonialismus“, wonach eine koloniale Expropriation zwischen dem 

Zentrum und der Peripherie herrsche.569 Aus Sicht der republikanischen 

                                                 
564 Vgl.: Lindholm Schulz: Palestinian Nationalism, S. 79. 
565 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 121. 
566 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 64. 
567 Ebd. 
568 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 103. 
569 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 120. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

151

Aktivisten wurde die Theorie bestätigt, da die nordirische Provinz innerhalb des 

Vereinigten Königreiches die ärmste Region und ökonomisch von Großbritannien 

abhängig war. Gleichzeitig litt insbesondere die katholische 

Bevölkerungsminorität in Nordirland unter wirtschaftlicher Deprivation.570 Die 

Palästinenser, zumal jene aus den besetzten Gebieten, fungieren ihrerseits in Israel 

als notwendige und schlecht bezahlte Arbeitskräfte, ohne das sich ihre konkrete 

Situation im Gazastreifen oder dem Westjordanland positiv veränderte.571 

Den Kampf gegen die „Besatzungsmächte“ in Nordirland und in Palästina führten 

IRA und PLO als „militärische“ Kampagne. In ihrer Sichtweise gab es bis in die 

neunziger Jahre hinein zum revolutionären bewaffneten Kampf  keine 

Alternative.572 Dieser Kampf um Unabhängigkeit und Selbstbestimmung wurde in 

der historischen Kontinuität der Konfliktgeschehen gesehen und zu einem 

wesentlichen Identitätsmerkmal der ethnischen Protestbewegungen wie der 

ethnischen Minoritäten in toto.  Die militärische Ausgangssituation war bestimmt 

von der personellen und materiellen Überlegenheit der israelischen Armee sowie 

der nordirischen Polizei und Territorialstreitkräfte bzw. dem britischem Militär: 

„Neben ihren eigenen historischen Erfahrungen konnte die IRA auch mehrere 
Konfliktmodelle, die mit der Ausgangskonstellation in Nordirland durchaus 
vergleichbar waren, in ihre strategisch-taktischen Überlegungen einbeziehen. Dies 
war erstens die Strategie der jüdischen Untergrundorganisationen in Palästina der 
30er- und 40er Jahren, zweitens der Konfliktverlauf im zypriotischen  
Unabhängigkeitskampf der 50er- und 60er Jahre und drittens die Aktionen der 
jemenitischen Guerilla im Aden-Konflikt der 60er Jahre. In allen drei Fällen handelte 
es sich um britische Kolonien, und die Gegner der jeweiligen 
Untergrundorganisationen waren britische Streitkräfte.“573 

 

Wie die IRA in Nordirland setzte auch die PLO auf Guerilla-Attacken und 

Bombenanschläge auf die Sicherheitskräfte. Beide Organisationen benutzen dabei 

die Grenzregionen und Nachbarstaaten als Rückzugs-, Ruhe- und 

Aufmarschräume. Die IRA bereitete eine große Zahl an Operationen von den an 

Nordirland angrenzenden Regionen der Republik Irland vor, legte Waffen- und 

Vorratslager an und führte Anschläge gegen Militär und Polizeieinrichtungen 

bewusst nahe der Grenze durch. Von den irischen Behörden wurde dies 
                                                 
570 Siehe dazu: Patterson, Henry: Northern Ireland Economy, in: Aughey, Arthur und Duncan 
Morrow (Hrsg.): Northern Ireland Politics, London 1996, S.121 ff. 
571 Vgl.: Morris, Benny: Rigghteous Victims. A History of the Zionist-Arab Conflict 1881-1999, 
New York 1999, S. 338. 
572 Vgl.: Lindholm Schulz: Palestinian nationalism, S. 36 f.; ferner. Waldmann: Ethnischer 
Radikalismus, S. 106.  
573 Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 113. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

152

insbesondere bei Ausbruch der Troubles und im Angesicht der eskalierenden 

Lage im Norden der grünen Insel geduldet. Die IRA blieb zwar auch in der 

Republik eine als Terrorgruppe verbotene Organisation, spürbare 

Einschränkungen ihres Engagements gab es aber erst mit dem 1985 zwischen 

Irland und Großbritannien vereinbarten Hillsborough-Abkommen. Die  

palästinensischen Fedayeen wandten zu Beginn ebenfalls Kleinkriegs- und 

Partisanentaktiken an. Oftmals wurde dabei ihre Aktivität von den arabischen 

Nachbarstaaten Israels nicht nur geduldet, nicht selten wurden die 

palästinensischen Guerillas sogar logistisch unterstützt und mit militärischer 

Ausrüstung versorgt.  

Sowohl IRA als auch PLO weiteten ihren operationellen Aktionsradius Anfang 

der siebziger Jahre aus. Die IRA begann  1972/73 damit, terroristische Anschläge 

auch außerhalb Nordirlands im übrigen Teil des Vereinigten Königreiches 

durchzuführen. Ab 1976 betätigte sie sich auch in ganz Westeuropa, wo sie 

Anschläge auf britische Einrichtungen verübte.574 In den gleichen Zeitraum fallen 

auch zahlreiche Unternehmungen der PLO-Organisation „Schwarzer September“, 

darunter der spektakuläre und kaltblütige Anschlag auf die israelische 

Olympiamannschaft in München 1972.575 Beide Organisationen verfolgten mit 

dieser Politik drei Absichten:576 Erstens intendierte man durch Operationen im 

Ausland die Steigerung des Drucks auf die Regierung in London bzw. in 

Jerusalem. Zweitens erhoffte man sich ein erhöhtes Medieninteresse an den 

Konflikten und an der Situation der Palästinenser wie der nordirischen 

Katholiken. Drittens und letztlich dienten die Aktionen dazu die eigene 

militärische Schlagkraft gegenüber dem Gegner zu demonstrieren und sich als 

engagierter Verteidiger der Interessen der eigenen ethnischen Referenzgruppe zu 

inszenieren.577 

Der Kampf der IRA gilt aus ihrer eigenen offiziell proklamierten Sicht nicht den 

nordirischen Protestanten als Konfessionsgruppe bzw. als Ethnie. Grundsätzlich 

ist in ihrer Ideologie die britische Hegemonialmacht der originäre Gegner, 

welcher sich des politischen Unionismus in Nordirland lediglich zur 

                                                 
574 Vgl.: Coogan: The IRA, S. 588. 
575 Vgl.: Livingstone: Inside PLO, S. 103 ff. 
576 Siehe auch: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 115. 
577 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 111. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

153

Aufrechterhaltung seiner imperialistischen Absichten gegenüber dem irischen 

Volk bedient.578 Vorrangiges Ziel paramilitärischer Aktionen sind daher in der 

Regel Polizei und Militär gewesen, ebenso wie staatliche Einrichtungen 

Großbritanniens oder gesellschaftliche Institutionen des verhassten Orangisten-

Staates oder die loyalistischen Paramilitärs, die als informelles Instrument der 

Regierung zur Einschüchterung der katholischen Bevölkerung gedient hätten. 

Letztgenannte Annahme bestätigte sich in der Perzeption des irisch-

republikanischen Lagers durch die in der Regel wahllose Ermordung nordirischer 

Katholiken durch UDA und UVF sowie in der vom irisch-nationalistischen Lager 

vermuteten und in Einzelfällen nachgewiesenen staatlichen Politik der 

„Collusion“. Die Unterscheidung von religiösem Protestantismus und politischem 

Unionismus gelang dabei nicht immer trennscharf, was in letzter Konsequenz 

auch an der unionistischen Rhetorik gelegen hat, die die starke Verwobenheit von 

Unionismus und protestantischem Bekenntnis aus sich heraus immer wieder 

betont hat. Dennoch konnte die IRA und ihr politischer Ableger Sinn Fein in der 

Aufrechterhaltung der offiziellen Linie, d.h. der Negierung eines etwaigen 

religiösen Anti-Protestantismus und der Unterstreichung des Anti-Imperialismus, 

an die historische Kontinuität der irischen Nationalbewegung anknüpfen, die 

sowohl innerhalb des revolutionär-gewaltbereiten als auch dem politisch-

konstitutionellen Traditionsstrang namenhafte Protestanten wie Wolfe Tone oder 

Charles Stuart Parnell als politische Führungspersönlichkeiten hatte.   

Die PLO als Vertreter des palästinensischen Widerstandes differenziert in ihrer 

Politik ebenfalls zwischen dem israelischen Staat und den zionistischen Kräften 

sowie den Juden als ethnisch-religiöser Gruppe. So sprach die Fatah als 

eigentliche Antriebsfeder der PLO in ihrer 1969 entwickelten „Sieben-Punkte-

Strategie“ von ihrer Absicht, einen unabhängigen und demokratischen Staat 

Palästina zu errichten, dessen Bürger unabhängig ihres religiösen Bekenntnisses 

gleiche Rechte genießen sollten.579 Schon während der britischen Mandatszeit 

versuchte der junge palästinensische Nationalismus zwischen den Juden des alten 

Jischuw und den zionistischen Siedlern zu unterscheiden, obwohl die Termini 

„Jude“ und „Zionist“ häufig als Synoyme benutzt wurden. Eine dem modernen 

                                                 
578 Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 104. 
579 Siehe dazu: Laqueur, Walter und Barry Rubin (Hrsg.): The Israel-Arab Reader. A Documentary 
History of the Middle East, New York 1984, S. 372. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

154

europäischen Antisemitismus vergleichbare Einstellung war den arabischen 

Palästinensern fremd. Zwar herrschten auch hier zu Teilen negative religiös 

motivierte Ressentiments unter den muslimischen wie christlichen Palästinensern 

vor, zu einer ethnisch begründeten Ablehnung kam es jedoch in den seltensten 

Fällen.580 Die Auflösung der praktischen Differenzierung Zionismus/Judentum 

wurde vielmehr von der zionistischen Bewegung selbst forciert, die nach einer 

Integration der in Palästina alteingesessenen jüdischen Bevölkerung strebte. In 

dieser Konsequenz erweiterten die Zionisten „erfolgreich“ den ursprünglich 

politischen Konflikt zwischen Siedlern und autochthoner Bevölkerung um eine 

ethnische Dimension durch den Antagonismus Jude/Araber.581 

 

1.6. Die Territorialfrage im Palästina- und Nordirlandkonflikt 

Wie die Fallstudien gezeigt haben, ist die Frage des Territoriums von zentraler 

Bedeutung innerhalb der nationalistischen Gedankengebäude. Für Zionismus und 

Unionismus ist die Aufrechterhaltung ihrer Eigenstaatlichkeit – wobei im Casus 

der nordirischen Unionisten das Postulat des Verbleibens im Vereinigten 

Königreich als Garant zur Aufrechterhaltung ihrer politischen Autonomie und 

wirtschaftlichen Suprematie gesehen werden muss – die conditio sine qua non. 

Die katholisch-nationalistischen Nordiren wünschen eine Vereinigung 

Nordirlands mit dem Territorium der irischen Republik. Die (säkularen) 

Palästinenser streiten für einen souveränen Staat bestehend aus den Gebieten des 

Westjordanlandes, des Gazastreifens und dem Ostteil Jerusalems als künftiger 

Hauptstaat der palästinensischen Nation. Anthony Smith konstatiert, dass in der 

Ideologie des Nationalismus die Elemente von Territorium und Nation eng 

aufeinander bezogen sind.582 

Die politischen und paramilitärischen Organisationen der ethnischen 

Minderheiten verfügen faktisch über kein eigenes Territorium, das ihrem 

Hoheitsanspruch schon jetzt dauerhaft unterstellt ist. Im Palästina- wie im 

Nordirlandkonflikt ist es  - anders als bei den Guerillas in lateinamerikanischen 

Konfliktgegenden, exempli causa Kolumbien583 - den (ethnischen) 

                                                 
580 Vgl.: Flores: Palästinensische Nationalbewegung, S. 102. 
581 Vgl.: Weinstock, Nathan: Le Mouvement revolutionnaire arabe, Paris 1970, S. 69. 
582 Vgl.: Smith: National Identity, S. 40. 
583 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 173. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

155

Protestbewegungen nicht gelungen, langfristig Regionen des staatlichen 

Territoriums in ihre Gewalt zu bringen. Zwar kam es in den siebziger Jahren in 

Nordirland zu einer „hermetischen“ Abriegelung einzelner katholischer Stadtteile 

oder Landstriche („Free Derry“ und South Armagh), die zu „no-go areas“ für 

britische Sicherheitskräfte wurden, dennoch vermochten die nordirischen Polizei- 

und Militäreinheiten unter Aufbietung massiver Truppenkontingente und bei 

Inkaufnahme größerer Verluste jederzeit diese Zustände zu beseitigen. Die 

palästinensischen Gebiete waren bis in die neunziger Jahre hinein von Israel 

militärisch okkupiert. Auch nach den Zugeständnissen an die palästinensische 

Seite im Zuge des Friedensverhandlungsprozesses, die zu einer begrenzten 

Autonomie führten, kontrolliert Israel einen großen Teil des Territoriums eines in 

der Zukunft liegenden Palästinenserstaates. Zahlreiche jüdische Siedlungen, die 

der Protektion der IDF unterliegen, der Jurisdiktion der PNA entzogen und über 

eine separate Infrastruktur mit Israel verbunden sind, belegen die nicht 

vorhandene staatliche Souveränität der Palästinenser in der Gegenwart.  

Wichtiger Aspekt der Territorialproblematik ist die ethnisch-konfessionelle 

Separation der verfeindeten Gruppen, die sich räumlich betrachtet auf die 

innerstädtische wie die regionale Segregation erstrecken kann. Sichtbarstes 

Zeichen dafür sind die so genannten „Peacelines“ in nordirischen Städten,584 die 

katholische und protestantische Wohnviertel durch meterhohe Betonmauern 

räumlich voneinander trennen oder nicht minder der israelische „Schutzzaun“ 

entlang der Palästinensergebiete.585  

Im Nordirland- und im Israel/Palästinakonflikt erfüllen bestimmte Gebiete 

konkrete Funktionen für die ethnischen Gruppen. Peter Waldmann ordnet solchen 

Gebieten die Attribute der Verteidigung sowie der Regeneration und Zuflucht 

zu.586 Für die irisch-republikanischen Paramilitärs lag der natürliche Zufluchts- 

und Rückzugsort in der Republik Irland. Die Führung der IRA hatte ihr 

Hauptquartier während der violenten Ereignisse in der britischen Unruheprovinz 

immer in der irischen Hauptstadt Dublin unterhalten. Neben der Symbolwirkung, 

                                                 
584 Siehe dazu: Murtagh, Brendan: Territoriality, Research and Policymaking in Northern Ireland, 
in: Hargie, Owen und David Dickson (Hrsg.): Researching The Troubles. Social Science 
Perspectives on the Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 2004, S. 213 (künftig zitiert: 
Murtagh: Territoriality). 
585 Vgl.: Krautkrämer: Konflikt, S. 11. 
586 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 177. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

156

die implizieren sollte, dass Dublin die Hauptstadt der ganzen irischen Insel sei 

und wieder werden würde nach einer zukünftigen Wiedervereinigung, trug für 

diese Entscheidung die Tatsache Rechnung, dass die IRA in Nordirland  nur 

klandestin operieren konnte. Aufgrund der geographischen Beschaffenheit war 

ferner die Republik Irland von nahezu jedem beliebigen Punkt in Nordirland 

schnell zu erreichen. Die Spitze der PLO hatte ebenfalls während der 

überwiegenden Zeit ihres Bestehens ihr Hauptquartier in den Nachbarländern 

Israels, so zu Beginn in Jordanien, später dann im Libanon (wo sie beide Male 

aufgrund passiver bzw. aktiver israelischer Militärintervention vertrieben wurde) 

und so bis zu ihrer Rückkehr nach Palästina im Rahmen des Friedensprozesses 

zuletzt Unterschlupf im libyschen Tunis fand. Die politische Führung der Hamas 

hat auch nach Übernahme der Regierungsverantwortung nach den Wahlen am 26. 

Januar 2006 ihren Sitz im syrischen Damaskus.  

Ethnisch separierte Siedlungsräume mit dichtem Besiedlungsaufkommen 

vermitteln sowohl dem Individuum wie auch dem ethnischen Kollektiv ein 

Sicherheitsgefühl und gewährleisten durch die räumliche Geschlossenheit die 

Verteidigungsfähigkeit der Gemeinschaft vor äußeren Bedrohungen.587 Dies wird 

praktisch deutlich am Beispiel der jüdischen Wehrsiedlungen, ist aber auch für die 

katholischen Stadtviertel Belfasts und Derrys zu erkennen. Die ethnische 

Homogenisierung nordirischer Großstädte mit der Ausbildung segregierter 

katholischer Ghettos hatte ähnlich wie die palästinensischen Flüchtlingslager für 

die paramilitärischen Organisationen nicht nur eine defensive Rolle, sondern 

erlaubten auch die britischen bzw. israelischen Streitkräfte in verlustreiche 

Hinterhalte zu locken. 

Die Segregation und Desegregation ethnischer Siedlungsräume in urbanen 

Ballungszentren, welche eine geographische Nähe der verfeindeten 

Bevölkerungsgruppen beinhalteten, verlaufen nach einer Studie von Kliot und 

Mansfeld588 in sechs Stadien: (1) Bereits vor dem Ausbruch offener 

Feindseligkeiten gibt es eine gewachsene Separierung innerhalb der Stadt, die vor 

Konflikt- bzw. Kriegsausbruch eine urbane Einheit darstellt. (2) Die Teilung wird 

durch einen violenten Konflikt, der in seiner Intensität bis zu größeren 

                                                 
587 Waldmann: Ethnischer Radikalismus. S. 181. 
588 Vgl.: Kliot, Nurit und Yoel Mansfeld: Case studies of conflict and territorial organisation in 
divided cities, in: Progress in Planning 52/1999, S. 167 ff. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

157

Kriegshandlungen reichen kann, unter der möglichen Beteiligung von anderen 

Staaten hergestellt und aufrechterhalten. (3) Die vorhandene Teilung der Stadt 

wird flankiert von der mehrheitlichen und gegenseitigen Nicht-Beachtung bzw. 

Nicht-Anerkennung der beiden Gemeinschaften aufgrund ihrer ideologischen und 

ethnischen Dispositionen. (4) Kennzeichen der langfristigen Teilung ist 

abnehmende Feindseligkeit sowie die zunehmende implizite oder explizite 

Akzeptanz der Koexistenz. (5) Die fortschreitende Annäherung wird begleitet von 

einem Ausbau der wirtschaftlichen Kooperation, häufig mit Blick auf den 

Tourismus-Sektor, und der Etablierung begrenzter gemeinsamer 

Koordinierungsgremien. (6) Eine Wiedervereinigung ist gekennzeichnet vom 

Abbau der räumlichen Barrieren. Neben der Wiedervereinigung der Stadtteile 

kann auch eine Wiedervereinigung der ehemals feindlichen Staaten erfolgen.589  

Durch die gewaltvolle Note der Konflikte in Palästina und Nordirland in der 

Gegenwart treffen für beide Fälle lediglich die ersten drei Stadien mit Sicherheit 

zu, obwohl man deutliche Anzeichen in Nordirland für einen Übergang zur 

vierten Kategorie sehen kann, die als Produkt des offenbar geglückten 

Friedensprozesses in der einstigen britischen Unruheprovinz zu konstatieren ist.     

Die Statusfrage Jerusalems ist bis zum heutigen Tag ein zentrales 

Charakteristikum im Streit zwischen Israelis und Palästinensern.590 Unter 

osmanischer Herrschaft wie auch später zur Zeit des britischen Mandats war die 

Stadt ungeteilt. Mit dem arabisch-israelischen Krieg 1948 wurde Jerusalem 

zerstückelt: der mehrheitlich jüdische Westteil war von nun an im Besitz Israels, 

der von muslimisch-arabischen Bewohnern dominierte Ostteil, d.h. die Altstadt, 

wurde Teil des Königreiches Transjordanien. Die Option eines international 

verwalteten und ungeteilten Stadtgebietes nach der Empfehlung des Teilungsplans 

der Vereinten Nationen schied damit gleich zu Beginn aus. Im Sechs-Tage-Krieg 

von 1967 gelang es den Israelis, Ostjerusalem erfolgreich zu erobern. Der Ostteil 

wurde völkerrechtswidrig annektiert, Jerusalem zur ungeteilten Hauptstadt Israels 

erklärt und entsprechend administrativ als Einheit verwaltet.591  

                                                 
589 Vgl. auch: Murtagh: Territoriality, S. 210. 
590 Vgl.: Hundmaier, Daniel: Die Israelisierung Jerusalems nach 1967, in: Ibrahim, Ferhad und 
Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997, 
S. 312 (künftig zitiert: Hundmaier: Israelisierung Jerusalems). 
591 Vgl.: Hundmaier: Israelisierung Jerusalems, S 316. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

158

Die nordirische Hauptstadt Belfast steht beispielhaft für zahlreiche urbane 

Siedlungsräume in Nordirland, die eine historische Separation der Ethnien 

durchlaufen haben, welche durch die gewaltsamen Auseinandersetzungen 

verursacht wurden und zu einer faktischen Teilung der Städte in katholische und 

protestantische Wohnviertel geführt haben. Unter verwaltungstechnischen 

Gesichtspunkten war Belfast keine geteilte Stadt, doch hatten sich schon Mitte des 

19. Jahrhunderts während der fortschreitenden Industrialisierung 

konfessionsspezifische Bezirke gebildet.592 Mit Ausbruch der Troubles 1969 

erfuhren jene Wohndistrikte, die bis zu einem gewissen Grad noch ethnisch-

konfessionell gemischt waren, eine Homogenisierung, da viele Einwohner es 

vorzogen aus Gründen ihrer persönlichen Sicherheit in Wohngebiete ihrer 

Religionsgruppe zu ziehen, zumal sie oftmals von den Paramilitärs beider Seiten 

dazu genötigt wurden. Mit der Intention, die Gewalt in so genannten „Interface-

Areas“, d.h. an den Nahtstellen protestantischer und katholischer Stadtviertel 

einzudämmen, errichtete die britische Armee zahlreiche „Peacelines“.593 

Die israelischen Bemühungen um die demographische Homogenisierung 

Jerusalems zu Gunsten der jüdischen Bevölkerung ist ein wesentlicher Punkt des 

Territorialkonfliktes.594 Als Austragungsort lassen sich die in ihrer Majorität 

arabisch dominierten Viertel Ostjerusalems lokalisieren, die speziellen 

Siedlungsmaßnahmen der Regierung Israels ausgesetzt sind. Mit der Okkupation 

des Ostteils der heiligen Stadt nach dem Sechs-Tage-Krieg 1967 wurde das 

Marokkanische Viertel, welches in unmittelbarer Nachbarschaft zur Klagemauer 

liegt, planiert und einige hundert Araber aus ihren Behausungen vertrieben. Nach 

der Schaffung einer gesetzlichen Grundlage 1968 wurden ca. 6000 Palästinenser 

enteignet, um die Voraussetzungen für Ausbau und Instandsetzung des 

traditionellen Jüdischen Viertel in Ostjerusalem zu schaffen.595 Durch diesen 

modus operandi sollten aus zionistischer Sicht politische Fakten geschaffen 

werden, die dem religiösen Anspruch des jüdischen Volkes auf ganz Jerusalem 

einen demographischen Aspekt durch die jüdischen Siedlungen im Ostteil der 

                                                 
592 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 179. 
593 Vgl.: Murtagh: Territoriality, S. 213. 
594 Siehe dazu: Talhami, Ghada: Between Development and Preservation: Jerusalem under Three 
Regimes, in: American-Arab Affairs 16/1986, S. 100 f. 
595 Siehe dazu: Dumper, Michael: Israeli Settlement in the old City of Jerusalem, in: Journal of 
Palestine Studies 21/1992, S. 37 ( künftig zitiert: Dumper: Israeli Settlement). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

159

Stadt hinzufügten.596 Gleichzeitig ermöglichte diese Vorgehensweise die 

Sicherstellung der militärischen Kontrolle über die arabische Bevölkerung, 

wurden doch die neuen Siedlungen an strategisch bedeutsamen Punkten errichtet, 

die einen „jüdischen Ring“ um Ostjerusalem ziehen und so das Territorium vom 

Westjordanland abschneiden.597 Auch sind zahlreiche Aktivitäten radikaler 

jüdischer Nationalisten im Bereich der Altstadt seit den achtziger Jahren zu 

verzeichnen, die auf eine Verdrängung der Palästinenser aus Ostjerusalem 

hinarbeiten, wobei ihnen u.a. der juristische Rahmen des immer noch gültigen 

„Abwesenheitsgesetzes“ hilft.598 Somit ist eine Abkehr von der in den siebziger 

und achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts entwickelten Leitidee der ethnischen 

Separierung des damaligen Jerusalemer Bürgermeisters Teddy Kollek und eine 

Hinwendung zu ethnischer Verdrängung zu konstatieren. Kollek hatte sich nach 

dem „Mosaik-Prinzip“ für eine räumliche Trennung der religiösen Gruppen zur 

Erhaltung ihrer kulturellen Eigenständigkeit stark gemacht.  

Anders als in Nordirland ist im Palästinakonflikt die  Frage des Territoriums mit 

religiösen Vorstellungen auf das Engste verknüpft. Für gläubige Juden ist das 

Heilige Land ihnen von Gott selbst verheißen.599 Jerusalem kommt zusätzlich als 

spirituelles Zentrum durch die Überreste des von den Römern zerstörten Tempels 

eine besondere Verehrung zu, mithin fordern national-religiöse jüdische Gruppen 

die Wiedererrichtung des ursprünglichen Heiligtums auf dem in der Altstadt 

gelegenen Tempelberg. Dieses Postulat ruft verständlicher Weise bei den 

muslimischen Palästinensern große Ängste hervor, da der Aufbau der alten 

jüdischen Kultstätte nur durch den Abriss der Al-Aqsa Moschee möglich 

würde.600 Daniel Hundmair konstatiert ferner: 

„Als Beleg für die Zentralität Jerusalems in der jüdischen Kultur wird bisweilen auch 
angeführt, dass die beiden heiligsten Zeremonien im jüdischen Kalenderjahr (Jom 
Kippur, Seder) mit den Worten: la-schanah ha-ba’ah bi jeruschalajim (Nächstes Jahr 
in Jerusalem) schließen. Die Argumente dieses Ansatzes zielen darauf ab, die 
religiöse Bedeutung Jerusalems mit der weltlichen Bedeutung der Stadt für die 
organisierende Ideologie des Staates Israel zu verbinden. Staat und Stadt werden als 
Einheit dargestellt, die unter keinen Umständen zur Disposition stehen darf.“601 

                                                 
596 Siehe dazu: Efrat, Elisha und Allen G. Noble, in: The Geographical Review 78/1988, S. 400 f. 
597 Vgl.: Asseburg, Muriel: Israelisch-palästinensische Streitfragen, in: Informationen zur 
politischen Bildung: Israel, 278/2003, S. 65 (künftig zitiert: Asseburg: Israelisch-palästinensische 
Streitfragen). 
598 Vgl.: Hundmaier: Israelisierung Jerusalems, S. 324. 
599 Vgl.: Herz: Palästina, S. 19. 
600 Vgl.: Hundmaier: Israelisierung Jerusalems, S. 313 f. 
601 Ebd.: S. 315. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

160

Auch die radikal-islamischen Protagonisten der Hamas begründen ihren 

territorialen Anspruch auf das umkämpfte Land mit religiösen Argumenten. Nach 

klassischer muslimischer Rechtsauffassung ist es unzulässig, dass ein Gebiet, das 

bereits einmal unter muslimischer Herrschaft gestanden hat, zu einem späteren 

Zeitpunkt von Nicht-Muslimen regiert wird. Die Rolle Jerusalems als 

drittwichtigster Stadt im Islam verschärft die Situation zusätzlich und wird 

deutlich mit Blick auf die zweite Intifada, die treffender Weise auch „Al-Aqsa-

Intifada“ genannt wird. Der Besuch Ariel Sharons auf dem Tempelberg musste 

für fromme Muslime umso erniedrigender wirken, als dem Großteil der 

muslimischen Palästinenser aufgrund der Sicherheitsbestimmungen der 

israelischen Autoritäten der ungehinderte Zugang zur Religionsausübung 

beispielsweise beim Freitagsgebet verwehrt wird. Der territoriale Kontext trägt im 

Palästinakonflikt auf die eben skizzierte Weise zu einer besonderen 

Sakralisierung bei, welcher noch gesondert im sich anschließenden Kapitel zur 

Bedeutungs- und Wirkungsmacht der Religion nachgespürt werden muss.  

 

1.7. Staatliche Autorität und Legitimität 

Aus Sicht der katholischen Nordiren sowie der palästinensischen Araber fehlte es 

den staatlichen Autoritäten in Nordirland bzw. der israelischen Regierung an 

Legitimität. Dieses Legitimitätsdefizit602 ist in beiden Konflikten sehr stark mit 

der Entstehungsgeschichte Nordirlands und Israels verknüpft. Beiden Fällen ist 

das Moment der Gewalt immanent, da die Abspaltung des irischen Nordens nicht 

nur Resultat des irischen Unabhängigkeitskrieges 1922 gewesen ist, sondern vor 

allem durch den Druck und die Androhung von Gewalt durch die protestantischen 

Unionisten gegen eine gesamtirische Autonomie etabliert wurde, welche London 

zu Anfang für ganz Irland beabsichtigte und schließlich zu Gunsten einer Teilung 

revidieren musste. Der israelische Staat ist Produkt des Unabhängigkeitskrieges 

von 1948. Gegen die militärische Aggression ihrer arabischen Nachbarn gelang es 

der zionistischen Bewegung, die Souveränität des jungen Staates zu behaupten. 

Hinzu kommt der israelisch-arabische Krieg von 1967, der das faktische 

Territorium Israels um das Westjordanland und den Gazastreifen erweiterte und 

damit zusätzliche Konfliktfelder schaffte. Den Staatsgründungen in Israel und 

                                                 
602 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 270. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

161

Nordirland ermangelte zudem ein eindeutiges und unverkennbares geschichtliches  

Fundament, das es den protestantischen Unionisten oder der jüdischen 

Nationalbewegung vereinfacht hätte, ihre Ansprüche auf Territorium und 

Staatlichkeit zur Geltung zu bringen. Die Zionisten beanspruchten die Gebiete 

ihres Nationalstaates mit dem Argument, dass dieses Land der Ursprung der 

jüdischen Nation und Kultur gewesen ist,603 mithin unter dem Blickpunkt 

religiöser Observanz dem jüdischen Volk von Gott verheißen ist.604 Noch 

schwieriger fiel es den nordirischen Protestanten, einen Rückgriff auf historische 

Traditionen zur Behauptung staatlicher Legitimität zu unternehmen, da sie selbst 

sich lediglich als Nachfahren britischer Siedler sahen und sich um ihrer 

Frontstellung gegenüber dem irisch-katholischen Nationalismus und dem 

Freistaat im Süden willen die Bezugnahme auf prominente protestantische 

Persönlichkeiten der irischen Geschichte, welche für Home-Rule stritten, nicht 

gestatteten.605 

Schwerer als die nicht vorhandene historische Legitimität der beiden Staaten und 

ihre „Geburtsstunde im Krieg“ wiegt jedoch die politische und ökonomische 

Exklusion der nordirischen Katholiken und der palästinensischen Araber in 

Nordirland bzw. Israel, die zu einer Nicht-Akzeptanz der staatlichen Autoritäten 

bei den ethnischen Minderheiten führt. Die Katholiken in Nordirland fühlten sich 

bis zur Umsetzung des Good-Friday-Agreement als Bürger zweiter Klasse. 

Bestätigt wurden sie in ihrer Perzeption durch die eklatanten Diskriminierungen 

auf den Feldern des Wahlrechtes und der Arbeitsmarktpolitik oder aber durch 

sicherheitspolitische Maßnahmen. Alle drei genannten Beispiele trugen dazu bei, 

die Hegemonie der protestantischen Bevölkerungsmehrheit zu gewährleisten. 

Gleichzeitig verhinderten diese Mechanismen eine soziale wie mentale 

Integration der katholischen Minorität in den jungen nordirischen Staat und 

beförderten das erneute Aufkeimen eines gewaltbereiten irisch-nationalistischen 

Widerstandes in Gestalt der IRA Anfang der siebziger Jahre gegen das Stormont-

Regime, das aus irisch-republikanischer Sicht Instrument des britischen 

Imperialismus war und dem die eigentliche Gegnerschaft galt.  

                                                 
603 Vgl.: Herz: Palästina, S. 19 f. 
604 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 37. 
605 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 276. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

162

In Israel ist die Ausgrenzung aller nicht-jüdischen Bürger aus der israelischen 

Gesellschaft besonders hervorgetreten am Beispiel des Zugangs zum Militär, 

welches arabisch-muslimischen Personen mit israelischer Staatsbürgerschaft den 

Dienst in seinen Reihen verwehrt und auf diese Weise durch seine zentrale 

Stellung in der israelischen Gesellschaft von einer wirklichen 

zivilgesellschaftlichen Inkorporation ausschließt. Auch muss daran erinnert 

werden, dass die palästinensische Bevölkerung zu weiten Teilen bei der 

politischen Partizipation benachteiligt wird. Mag dies noch für die nach 1967 

besetzten Gebiete argumentativ logisch sein, so ist zu konstatieren, dass die 

arabische Bevölkerung in den annektierten Gebieten, exempli causa Ostjerusalem, 

nicht den selben Status inne hat wie Staatsbürger in Rest-Israel. So verfügen die 

arabischen Einwohner Ostjerusalems lediglich über einen speziellen „Jerusalem-

Ausweis“, der ihnen theoretisch  nur die Teilnahme an den hiesigen 

Kommunalwahlen erlaubt.606 

Nicht unterschlagen werden dürfen der Vollständigkeit halber die bisweilen 

grundsätzlichen Loyalitätsvorbehalte gegenüber der staatlichen Autorität,607 die 

auf Seiten der ethnischen Mehrheiten, d.h. für unsere Studie der nordirischen 

Protestanten und der jüdischen Israelis, anzutreffen sind, die sich aber in ihrer 

Motivation unterscheiden. So lehnt nicht zuletzt die religiöse Ultra-Orthodoxie 

des Judentums die von Menschen geschaffene Existenz des Staates Israel ab.608 

Nach ihren Glaubensüberzeugungen obliege es Gott und seinem Messias allein, 

das jüdische Volk in Eretz Israel zu versammeln und die jüdische Staatlichkeit 

wiederherzustellen. Wie an verschiedenen Stellen aufgezeigt, ist das Verhältnis 

zwischen den nordirischen Unionisten und der britischen Autorität ebenfalls nicht 

durchweg harmonisch. Widerstand gegen die Politik Londons wurde immer dann 

forciert, wenn aus unionistischer Sicht ein „Ausverkauf der Protestanten“ oder 

eine Gefahr für ihre politische und wirtschaftliche Suprematie drohte, sei es durch 

die Debatten um Home-Rule oder nach der Einführung von Direct-Rule. Peter 

Waldmann argumentiert, dass das ambivalente Verhalten der nordirischen 

Loyalisten eine „vormoderne ‚vertragliche’ Vorstellung von der Beziehung 
                                                 
606 Vgl.: Fischer, Astrid: Die Zukunft Jerusalems, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi 
(Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997, S. 330 (künftig 
zitiert: Fischer: Zukunft Jerusalems). 
607 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 285. 
608 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 43. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

163

zwischen dem staatlichen Souverän und dem ethnischen Kollektiv“609 beweist, 

wonach  die Ethnie der staatlichen Autorität nur dann zu Loyalität verpflichtet sei, 

solange diese für den Schutz und die Aufrechterhaltung gewisser tradierter Rechte 

der Ethnie sorge.610 Insofern ist für einen partiellen Teil des unionistischen Lagers 

eine Ablehnung des modernen (britischen) Nationalstaates zu konstatieren, der 

nur eingeschränkt bereit ist aus der historischen Tradition abgeleitete Privilegien 

für die Protestanten in Nordirland gelten zu lassen. 

Die Loyalitätsvorbehalte des irisch-republikanischen Lagers sowie der 

palästinensischen Widerstandsbewegung resultieren hingegen aus der gegen ihren 

expliziten Willen gewaltsam erfolgten Inkorporation in ein Gemeinwesen, dass 

sie in ihrer Antizipation nicht nur in ihren politisch-bürgerlichen Freiheiten 

unterdrückt, sondern sie in ihrem Streben nach nationaler Selbstbestimmung 

hindert. Als Mittel der Gegenwehr bejahten sowohl IRA als auch Fatah für eine 

längere Zeitperiode den konsequenten bewaffneten Kampf, welcher erst mit 

allgemeinen Friedensverhandlungen in Nordirland bzw. Palästina von einem 

politischen Primat abgelöst wurde. Dabei erhielt der bewaffnete Kampf in 

Nordirland und im Palästinakonflikt immer wieder eine quasi religiöse Weihe, die 

durch die enge Verflechtung von Ethnizität und religiösem Bekenntnis bei allen 

Konfliktparteien unserer Studie bedingt wurde und an verschiedenen Stellen 

Eingang in die Nationalismen der Akteure gefunden und zu einer „religiösen 

Aufladung“ geführt hat, welcher nun im folgenden Kapitel nachgespürt werden 

soll. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
609 Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 286. 
610 Ebd. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

164

2. Religion im Kontext und als Komponente 
     der Konfliktgeschehen 
 
In den bisherigen Ausführungen ist die besondere Rolle der Religion für die 

Konflikte in Nordirland und Israel/Palästina verschiedentlich evident geworden. 

Sowohl in Nordirland als auch in Palästina sind die Konfliktakteure durch den 

religiösen Antagonismus zwischen katholischen und protestantischen Nordiren 

bzw. zwischen jüdischen Israelis und (mehrheitlich) muslimischen Palästinensern 

geprägt. Religiöse Vorstellungen und Doktrinen scheinen, so ein Ergebnis der 

Fallstudien und der bis zu diesem Zeitpunkt unternommenen Analysen, das 

politische Handeln und Denken der Protagonisten zu beeinflussen und geben 

offenbar bis zu einem zu bestimmenden Grad den Handlungsrahmen der 

Konflikte sowie im folgenden zu benennende Einstellungsmuster vor. Als 

sichtbarste Funktion von Religion ist in den Fallstudien die Bestimmung der 

ethnischen Identität durch die jeweils konkurrierenden Nationalismen und die 

damit einhergehende In- oder Exklusion in den Gesellschaften Israels und 

Nordirlands zu Tage getreten. Hugh Seton-Watson formuliert schließlich, dass die 

Ideologie des Nationalismus in ihrer Glorifizierung und Huldigung der Nation 

selber zu einer Art von „Ersatz-Religion“ mutiert sei.611 Angesichts der Gefahr 

der Simplifizierung und Reduktion des Faktors Religion konstatiert die 

nordirische Religionssoziologin Claire Mitchell zutreffend: 

„Indeed by arguing that the primary significance of religion is establishing ethnic 
belonging, we risk ignoring how religious practices and ideas are used to constitute 
the meanings of ethnicity itself. Ethnicity and cultural identity would have different 
meanings without their religious dimensions. Furthermore, experiences of ethnic and 
cultural relationships can help constitute the local meanings of particular religion. 
Political experiences may even influence religious beliefs and practices. [...] But we 
need to push further in relation to the content and causality of religion. Religion, 
ethnicity and conflict are deeply interwined and mutually conditioning.”612 

 
Das folgende Kapitel dient entsprechend der Analyse des Faktors Religion im 

Kontext und als Komponente des Palästina- und Nordirlandkonfliktes. Zunächst 

wird der Beitrag von Religion als Stiftungsmoment sozialer und ethnischer 

Identität analysiert werden, daran anschließend wird sich der Frage nach dem 

Verhältnis von Politik und Religion in Nordirland und Israel/Palästina 

zugewendet werden. Den Auswirkungen theologischer Konzeptionen auf das 

                                                 
611 Vgl.: Seton-Watson: Nations and States, S. 465. 
612 Mitchell: Religion, S. 7. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

165

Konfliktgeschehen sowie den Beziehungen zwischen Religion und den 

Gewaltorganisationen soll ebenso thematisiert werden wie die Frage, inwieweit 

Religion auch für die Konfliktbeilegung bedeutsam sein kann. 

 

2.1. Religion und ihre Funktion  
       als Stiftungsmoment sozialer und ethnischer Identität 

Andreas Hasenclever und Volker Rittberger konstatieren, dass es in den letzten 

Jahren weltweit zu einer Wiederbelebung religiöser Traditionen gekommen ist, 

die aufgrund ihrer politischen Dimension innerhalb gewalttätiger Konflikte 

zunehmend auch die akademische Öffentlichkeit zu vermehrtem Interesse 

bewegte.613 Die über mehrere Dekaden andauernde Gewalttätigkeit des Palästina- 

und Nordirlandkonfliktes ist unbestritten.  

Vielfach ist deutlich geworden, dass Religion in beiden Konflikten als „ethnic 

marker“ benutzt worden ist. Die ethnische Identifizierung, welche für die 

nationalistischen Akteure zur Unterscheidung der Personen in Mitglieder der 

eigenen Ethnie bzw. der fremden Ethnie wichtig ist, erfolgt in Nordirland bzw. in 

Israel/Palästina vornehmlich über die Bestimmung der Religionszugehörigkeit. 

Religion wird in dieser Argumentationslinie reduziert auf ihre Funktion als 

Unterscheidungskriterium ethnischer Identität, eine eigenständige politische 

Relevanz hingegen wird negiert.614 Wie die Fallstudien nachgewiesen haben, 

bemühten sich die politischen und paramilitärischen Organisationen der 

ethnischen Protestbewegungen, namentlich IRA und Fatah, der Öffentlichkeit 

deutlich zu machen, dass sie nicht in Gegnerschaft zu einer Glaubensgruppe 

stehen, sondern ihr Kampf ein Befreiungskampf gegen ein koloniales Regime sei, 

bei dem – quasi zufällig und historisch gewachsen – die Angehörigen bzw. die 

Vertreter der Kolonialmacht eine gemeinsame konfessionelle Herkunft als 

deutlichstes Differenzierungsmerkmal, d.h. protestantische Nordiren und jüdische 

Israelis, besitzen. Nach dieser Lesart, die vordringlich der Erweckung 

                                                 
613 Siehe dazu: Hasenclever, Andreas und Volker Rittberger: Does Religion Make a Difference? 
Theoretical Approaches to the Impact of Faith on Political Conflict, in: Millennium: Journal of 
international Studies 3/2000, S. 641 (zukünftig zitiert: Hasenclever/Rittberger: Does Religion 
Make a Difference?); siehe ferner: Juergensmeyer, Mark: Terror in the Mind of God. The Global 
Rise of Religious Violence, Berkley 2000 (künftig zitiert: Juergensmeyer: Terror in the Mind of 
God). 
614 Vgl.: McGarry, John und Brendan O’Leary: Explaining Northern Ireland. Broken Images, 
Oxford 1998, S. 212 (künftig zitiert: McGarry/O’Leary: Explaining Northern Ireland). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

166

internationaler Sympathien diente und das Anliegen der Widerstandsgruppen mit 

dem Schein der „gerechten Sache“ ausstatten sollte, beschränkt sich der religiöse 

Faktor zur simplifizierten Identifikation der Mitglieder der Siedlergruppen auf der 

einen Seite und jener der autochthonen Bevölkerung auf der anderen.  

Die Zionisten, die sich in ihrer Selbstwahrnehmung als säkulare jüdische 

Nationalbewegung verstanden, haben dagegen nach der Etablierung des Staates 

Israel am offensichtlichsten Religion und Ethnizität miteinander verwoben und 

dem Staat als bewusst jüdischem Kollektiv so ein auf Ethnizität beruhendes 

Fundament beigemengt, das sich in seiner letzten Konsequenz trotz des säkularen 

Anspruches der klassisch religiösen Definitionsmacht unterwirft.615 Die Intention 

der Kreation einer ethnischen Identität und damit eines ethnischen Kollektiv 

mittels der Bezugnahme auf die jüdische Religion ist an diversen Stellen der 

Arbeit hervorgetreten. Der religiöse Bezug auf das Judentum vermochte eine 

Homogenisierung der jüdischen Bevölkerung der ehemaligen Diaspora-

Gemeinschaften zu bewerkstelligen und so ein emotionales Band und 

Gemeinschaftsgefühl zwischen den zionistischen Siedlern zu schaffen, die 

ursprünglich aus verschiedensten kulturellen Sphären und sozialen Schichten 

eingewandert waren.616 Die Fallstudie zum Nordirlandkonflikt hat untermauert, 

dass vergleichbar zur eben skizzierten Situation der Zionisten in Israel auch hier 

die protestantische Konfession die wichtigste Klammer der ansonsten heterogen 

anmutenden Siedlerbewegung war. Der Protestantismus konnte seine in originär 

theologischen Fragen oftmals divergierenden Denominationen in Irland durch 

seinen expliziten Anti-Katholizismus politisch vereinen, was in einem historisch 

lang anhaltenden Prozess dazu führte, dass die Zugehörigkeit zum 

protestantischen Bekenntnis und die Abstammung von britischen Kolonisten zum 

entscheidenden Merkmal der ethnischen Identität der „People of Ulster“ 

avancierte. Es kann somit konstatiert werden, dass der Faktor Religion den 

Konfliktakteuren nicht nur eine vereinfachte ethnische Zuordnung ermöglicht, 

sondern er es speziell den in der Realität heterogenen Siedlergruppen gestattet, 

ethnische Identität zu konstruieren, in lang anhaltenden gewaltsamen 

Auseinandersetzung auch strukturell zu konservieren – wovon besonders in 

                                                 
615 Vgl.: Orr, Akkiva: The unJewish State, London 1983, S. 96. 
616 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 37. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

167

Nordirland Geschichte und Bedeutung des Oranier-Ordens Zeugnis geben - und 

so bestehende Aporien zu überdecken. 

Die Instrumentalisierung von Religion im Palästina- wie im Nordirlandkonflikt 

mittels ihrer Funktion als „ethnic marker“ sowie als Konstruktions- und 

Homogenisierungsvehikel ethnischer Identität durch die nationalistischen Akteure 

ist dabei wissenschaftlich betrachtet zunächst völlig unabhängig von der 

Selbsteinschätzung der Akteure als „säkular“ und schmälert den Faktor Religion 

nicht in seiner Bedeutung. Nach Demerath kann Religion in ihrer Form als 

„Cultural Religion“ sehr wohl zu einer Identifikation mit einem konkreten 

religiösen Erbe führen, ohne dass diese zu einer aktiven religiösen Partizipation in 

Gestalt eines persönlichen, auf transzendente Instanzen ausgerichtetes 

Engagement führen muss.617 Religion ist entsprechend dazu geeignet, die 

Symbolik und Formen des rituellen Verhaltens bereit zu stellen, dass die 

Ausbildung und Aufrechterhaltung von sozialer und ethnischer Identität 

ermöglicht, mitunter sogar verursacht und so trotz des Mangels an originär 

religiös-theologischen Inhalten zu einer Sakralisierung der ethnischen Gruppe und 

nationalistischen Organisationen beiträgt.618 Dies wird für Nordirland konkret 

deutlich am Themenkomplex der Paraden des Oranier-Ordens,619 der eine zentrale 

und verbindende Institution für das Gros der nordirischen Protestanten darstellt. 

Bedeutsam ist, dass die bei den Aufmärschen der Orangemen mitgeführten 

Banner und Standarten zu einem Großteil auf religiöse Themen rekurrieren.620 

Neben biblischen Erzählungen und Figuren werden auf den Fahnen die 

maßgeblichen Persönlichkeiten der Reformation, lokale protestantische Kirchen 

oder aber „Krone und Bibel“ porträtiert, die übrigen Darstellungen beziehen sich 

auf die markanten historischen Ereignisse in Irland, die von der protestantischen 

Bevölkerungsmajorität in Nordirland speziell kommemoriert werden, wie der 

Schlacht am Boyne oder die Belagerung Derrys.621 Die Darstellung von „Krone 

                                                 
617 Vgl.: Demerath, N.J.: Crossing the Gods. World religions and wordly politics, New Brunswick 
2001, S. 59; siehe dazu ferner: Gans, Herbert J.: Symbolic ethnicity and symbolic religiosity. 
Towards a comparision of ethnic and religious generation, in: Ethnic and Racial Studies 4/1994, S. 
577 ff. 
618 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 6. 
619 Vgl.: Bruce, Steve: God save Ulster: The religion and politics of Paisleyism, Oxford 1985, S. 
138. 
620 Siehe dazu auch: Jarman, Neil: Material conflicts. Parades and visual displays in Northern 
Ireland, Oxford 1997. 
621 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 85. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

168

und Bibel“ impliziert die besondere Verbindung von „Britishness“ und 

Protestantismus, die Bezugnahme auf örtliche Kirchen oder auch Schlachtfelder 

postuliert den territorialen Anspruch der Loyalisten auf Nordirland.622 

Verschiedene Autoren interpretieren die Themen der Oranier-Märsche als 

Versuch der Unionisten, Parallelen zwischen biblischen Ereignissen und ihrer 

empfundenen aktuellen Situation zu ziehen, wie Claire Mitchell ausführt: 

„[…] many of the stories deal with the Israelites being led to the Promised Land, 
prophets who emphasize the relationship between God and the Individual, and 
characters who have done whatever God has demanded of them. Indeed, parades are 
an important ritual through which the substantive content of Protestant identity and 
community is constructed. [...] In a community that lacks overaching collective 
practices, the emphasis during the marching season on symbolism, rituals and 
parades reinforces many Protestants’ sense of communal identity.”623 

 
Religion als „Cultural Religion“ mit ihrer starken Reminiszenz an religiöse 

Gebräuche und Symbole zur Stiftung von Identität lässt sich auch für Israel 

konstatieren. Am sinnfälligsten ist dies für das traditionellste und 

augenscheinlichste Symbol einer Nation überhaupt: der Staatsflagge. Diese ist in 

den blau-weißen Farben des „Tallit“, des jüdischen Gebetsschal, gehalten und hat 

somit eindeutig einen religiösen Ursprung.624 Ähnliches gilt für den 

überwiegenden Teil der offiziellen israelischen Feiertage, die auf die jüdische 

Religion verweisen, gleichzeitig aber auch ganz im Sinne des Zionismus in einen 

säkular-nationalistischen Kontext eingebettet werden. Fromme Juden gedenken an 

Pessach des Auszugs des jüdischen Volkes unter dem Beistand Gottes aus 

Ägypten sowie an Chanukkah der Reinigung des Tempels und des Endes der 

griechischen Herrschaft über Jerusalem. Beide Feste werden im Zionismus zur 

Erinnerung an die geschichtlichen nationalen Befreiungen der Juden aus der Hand 

ihrer Unterdrücker genutzt.625  

Durch die historischen Konfliktstrukturen und Machtverhältnisse auf der irischen 

Insel war der irische Nationalismus ideologisch stark an den religiösen 

Katholizismus gebunden und bediente sich dessen Symbolik und Riten sowie 

religiöser Deutungsmuster zur Erklärung politischer Verhältnisse. So wird 

verständlich, dass der Beginn der Rebellion irischer Nationalisten 1916 in Dublin 
                                                 
622 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 85. 
623 Ebd.: S. 85-86. 
624 Vgl.: Neuberger, Benyamin: Staatsaufbau und politisches System, in: Informationen zur 
politischen Bildung: Israel, 278/2003, S. 17 (zukünftig zitiert: Neuberger: Politisches System 
Israel). 
625 Ebd. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

169

an einem Ostersonntag startete. Der herausragende Festtag des katholischen 

Kirchenjahres, an dem Jesus Christus nach christlicher Auffassung von den Toten 

auferstanden ist, sollte der Tag sein, an dem auch die irische Nation glorreich 

auferstehen und von der britischen Fremdherrschaft endgültig „erlöst“ werden 

sollte. Noch heute ist es für die betont säkulare Partei Sinn Fein obligatorisch, 

jährlich am Ostersonntag zahlreiche, auf der ganzen irischen Insel stattfindende 

Gedenkveranstaltungen durchzuführen. In unserem  Forschungszusammenhang 

ist die Feststellung wichtig, dass das irisch-republikanische Lager nicht das 

eigentliche Datum des „Easter-Rising“ zum Anlass seiner ritualisierten 

Gedenkkultur nimmt, sondern stets den kalendarisch-variablen kirchlichen 

Feiertag auserkoren hat. Hingewiesen werden muss in diesem Kontext auf die 

spezielle Rolle des „Märtyrertums“ in der Ideologie der ethnischen 

Protestbewegung, welches sakrale Züge enthält und bei religiösen Bezügen starke 

Anleihen nimmt. Da dieser Aspekt der „Sakralisierung des Konflikts“626 stark mit 

den in Palästina und Nordirland beteiligten Gewaltorganisationen zu tun hat, wird 

er noch gesondert im Abschnitt zum Verhältnis von Religion und Paramilitärs 

analysiert.  

Für die protestantischen Unionisten und die jüdischen Zionisten hatte Religion 

wie dargelegt die Funktion der Konstruktion ethnischer Identität als verbindendes 

Element der Siedlergemeinschaften. Der Katholizismus der Iren hingegen hatte 

die Aufgabe eine ethnische Identität aufrechtzuerhalten, deren ursprünglich 

markantesten Merkmale die gälische Sprache und Kulturtradition waren, welche 

aber nach 150 Jahren englischer Okkupation und Anglisierungsbemühungen in 

der Mitte des 19. Jahrhunderts zum großen Teil nicht mehr existierten und die 

autochthone Bevölkerung Irlands in eine Identitätskrise stürzte.627 Diese 

Identitätskrise ließ den Katholizismus als das offensichtlichste Merkmal irischer 

Identität verbleiben und „provided the Irish with a substitute symbolic language 

and offered them a new cultural heritage with which they could identify with one 

another.”628 James McEvoy konstatiert, dass durch diese historische Entwicklung 

die rituelle Begehung katholischer Feste und die religiöse Praxis zum 

                                                 
626 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 294 f. 
627 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 74. 
628 Larkin, Emmet J. : The historical dimensions of Irish Catholicism, Dublin 1976, S. 83. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

170

Kernbestand irischer Kultur und somit auch des irischen Nationalismus 

avancierten.629 

Die Beurteilung der Funktion von Religion im Sinne von „Cultural Religion“ für 

die palästinensische Nationalbewegung gestaltet sich weitaus schwieriger. Die 

arabischen Palästinenser sind religiös gesehen keine homogene Gemeinschaft. 

Auch wenn der ganz überwiegende Teil sich um Islam bekennt, existiert dennoch 

innerhalb der palästinensischen Ethnie eine christliche Minderheit. Die 

Fallstudien haben ferner gezeigt, dass am Beginn der palästinensischen 

Nationalbewegung arabische Christen ebenso engagiert waren wie später in den 

Gruppen des bewaffneten Widerstandes. Ein Rekurs auf religiöse Rituale oder 

Symbole fiel den säkular-nationalistischen Gruppen der religiös heterogenen 

Palästinenser daher weit weniger einfach, sofern man nicht eine konfessionelle 

Spaltung der Palästinenser provozieren wollte. So war die Teilnahme des 

muslimischen PLO Chefs Arafat am christlichen Gottesdienst am Heiligen Abend 

in Bethlehem nach der Einrichtung der palästinensischen Autonomiebehörde 

sicher nicht allein der Tatsache geschuldet, dass Arafats Frau Christin war. Die 

Hamas als explizit religiöse Gruppe bejaht a priori radikal-islamische Prinzipien 

und Positionen, welche sie auch in der Verwendung religiös-islamischer Symbole 

zum Ausdruck bringt, genannt sei hier u.a. der Rückgriff auf die „islamischen“ 

Farben grün/weiß oder eine Abbildung der Al-Aqsa Moschee in ihren Fahnen und 

Insignien. 

 

2.2. Das Verhältnis von Religion und Politik  
       in Israel/Palästina und Nordirland 

Der vorhergehende Abschnitt hat die Bedeutung von Religion und ihre Funktion 

für die Konfliktparteien deutlich gemacht. Folglich gilt es nun zu analysieren, 

inwieweit religiöse Überzeugungen oder aus ihnen abgeleitete Konzepte  

politische Auswirkungen für das Konfliktgeschehen in Nordirland und 

Israel/Palästina verursachen. Weiterführend soll untersucht werden, welchen 

Einfluss originär religiöse Institutionen auf den politischen Prozess der Konflikte 

haben.  

                                                 
629 Vgl.: McEvoy, James J.: Theology and the Irish future. Viewpoint of a northern Catholic, in: 
McDonagh, Enda (Hrsg.): Irish challenges to theology, Dublin 1986, S. 31. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

171

Das Konzept der „Cultural Religion“ hat gezeigt, dass religiöse Rituale und 

Symbole auch von vermeintlich säkular-nationalistischen Akteuren verwendet 

werden, obwohl diese keinen originär theologischen Anspruch vertreten oder eine 

transzendente Ausrichtung haben. Wenn sich folglich die Konfliktakteure 

religiöser Zeichen etc. zu Instrumentalisierungs- und Interpretationszwecken 

bedienen, so scheint es nicht abwegig zu sein, dass auch partielle religiöse 

Vorstellungen Eingang in die politischen Vorstellungen der Konfliktparteien 

gefunden haben. Claire Mitchell bezeichnet diese Vorstellungen als „religiöse 

Ideologien“.630 Religiöse Ideologien zeichnen sich dadurch aus, dass sie von 

religiös-theologischen Doktrinen inspiriert sind, ohne sich mit der Beantwortung 

klassisch spiritueller Fragen zu befassen. Auf diese Art und Weise behält Religion 

ihre soziale und politische Relevanz für jene Gruppen, die eine grundsätzliche 

religiöse Sozialisation erlebt haben, aber in der Gegenwart keinen stark 

ausgeprägten Glauben besitzen oder ihre Religion praktizieren.631 So interpretiert, 

können religiöse Ideen und Überzeugungen soziale und politische Konzeptionen 

konstruieren, welche zur Konstitution von Identität sowie zur Ausprägung 

politischer Handlungsdirektiven beitragen und Eingang in die Alltagskultur und 

das kollektive Gedächtnis der ethnischen Gruppen finden. Kelley und de Graaf 

unterstreichen nachdrücklich, dass „the religious environment of a nation has a 

major impact on the belief of its citizens.”632 Nach den Ergebnissen ihrer 

Untersuchung ist es nicht selten, dass in einer von religiösen Vorstellungen und 

Normen durchdrungenen Gesellschaft auch Personen, die in säkularen Familien 

sozialisiert worden sind, dazu neigen ein auf religiösen Ideologien basierendes 

Gedankengut zu absorbieren, gleichwohl sie dadurch selbst keine überzeugten 

und „frommen“ Gläubigen werden. 

 

„Religious environment“ und religiöse Institution in den Konflikten  

Auf die ideologische Durchdringung der ihrem eigenen Anspruch nach säkularen 

jüdischen Nationalbewegung mit religiös-ideologischen Doktrinen ist bereits 

mehrmals im Verlauf der Arbeit hingewiesen worden. Als 

                                                 
630 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 91. 
631 Ebd. 
632 Kelley, Jonathan und Nan Dirk de Graaf: National Context, Parental Socialization and 
Religious Belief. Results from 15 nations, in: American Sociological Review 4/1997, S. 654. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

172

Hauptsozialisationsagentur der israelischen Gesellschaft ist das Militär 

identifiziert worden, das aufgrund seiner zentralen Stellung im Staat und der 

vorhandenen Wehrpflicht der Vermittler jüdischer Historie und Tradition, ergo 

auch Religion, schlechthin ist.633 Darüber hinaus betreibt die israelische Politik 

seit der Entstehung Israels in einem Partei übergreifenden Konsens634 eine 

gezielte Privilegierung religiöser Gemeinschaften. Dies hat zur Folge, dass 

ursprünglich religiöse Institutionen zu staatlichen Organen aufsteigen und 

hoheitliche Funktionen ausüben, denen sich gegebenenfalls kein Staatsbürger 

entziehen kann, was bisweilen unter demokratischen Gesichtspunkten zu einer 

Einschränkung der  (negativen) Religionsfreiheit führt. Exempli causa muss 

darauf verwiesen werden, dass es in Israel keine Zivilehe für Juden, Christen und 

Muslime gibt, da diese allein vor religiösen Autoritäten die Eheschließung 

vollziehen können. Dies hat gravierende Folgen, besonders für die jüdischen 

Israelis selbst, da der jüdischen Orthodoxie vom (weltlichen) israelischen Staat in 

Bezug auf Ehe- und Scheidungsangelegenheiten ein Monopol eingeräumt worden 

ist, das die Rabbinatsgerichte - deren Mitglieder aus der orthodoxen Strömung des 

Judentums kommen, vom Staatspräsidenten ernannt und vom Staat finanziert 

werden und sich bei der religiösen Rechtssprechung allein von der „Halacha“ 

leiten lassen - privilegiert und  zu faktischen religiösen Staatsorganen erhebt.635 

Andere religiöse Denkschulen des Judentums werden ebenso wie Atheisten 

diskriminiert. Hinzu hat das „säkulare“ Israel zahlreiche Bereiche des öffentlichen 

Lebens entlang religiöser Vorgaben geregelt. So besteht ein Öffnungsverbot für 

Gastronomen und ein Beförderungsverbot bei den öffentlichen Verkehrsmitteln 

am Sabbat.636 Mit Geldern des Staates wird auch das religiöse Schulwesen der 

Orthodoxen subventioniert, welches den verschiedenen fromm-jüdischen Parteien 

ein spezielles Anliegen ist. Obwohl die politischen Organisationen der Ultra-

Orthodoxen eine definitive Einbindung in die Regierungsarbeit des Staates, den 

sie ideologisch ablehnen, bisher vermieden, ist eine verbreitete Bereitschaft zur 

                                                 
633 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 206. 
634 Vgl.: Neuberger: Politisches System Israels, S. 19. 
635 Ebd. 
636 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 36. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

173

Übernahme parlamentarischer Macht insbesondere bei der religiösen „Schas-

Partei“ festzustellen.637 

Anders als in Israel herrscht in Nordirland staatsrechtlich eine deutliche Trennung 

von Staat und Religion vor. Dennoch haben religiöse Institutionen, d.h. 

insbesondere die Kirchen, einen ungebrochen großen Einfluss auf Politik und 

Gesellschaft.638 Besonders signifikant ist dies für die protestantische Community, 

deren kirchliche Würdenträger innerhalb politischer Organisationen und Parteien 

des unionistischen Spektrums aktive Rollen übernehmen. Einschränkend ist daran 

zu erinnern, dass die Zahl von ca. 100 verschiedenen protestantischen 

Denominationen ein gelegentlich äußerst heterogenes Bild abgibt und hinsichtlich 

theologischer und auch politischer Zielvorstellungen divergieren können, 

gleichwohl sich das Gros als Anhänger der klassischen unionistischen Politik 

erweist.639 Politisches Engagement ist bei konservativen evangelikalen Gläubigen 

und Geistlichen am markantesten.640 Prominentestes Beispiel ist Reverend Ian 

Paisley, der als Führer der DUP und Spiritus Rector der Free Presbyterian Church 

nach den Wahlen in Nordirland im Jahre 2007 das Regierungsamt des First 

Minister bekleidet.  

Die radikalen loyalistischen Gewaltorganisationen haben einen kaum 

nennenswerten Anteil an praktizierenden Gläubigen in ihren Reihen, die UDA als 

größte paramilitärische Organisation auf protestantischer Seite schließt Geistliche 

von ihrer Mitgliedschaft sogar aus. Während der Friedensverhandlungen ergab 

sich zudem ein Antagonismus zwischen den loyalistischen Paramilitärs, die das 

GFA unterstützten, und der DUP, die dieses mit einer aggressiv anti-katholischen 

Rhetorik ablehnte.641 Auffällig ist jedoch, dass nicht selten religiös inspirierte 

Prediger an der Führungsspitze jener paramilitärischen Dissidentengruppen wie 

der „Loyalist Volunteer Force“ (LVF)  standen, die nach dem Waffenstillstand 

von UDA und UVF den Friedensprozess konsequent ablehnten.642 

Ein Hauptbetätigungsfeld der protestantischen Kirchen, d.h. der drei 

mitgliederstärksten Denominationen (Presbyterianer, Anglikaner und 
                                                 
637 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 44. 
638 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 39. 
639 Ebd.: S. 48. 
640 Vgl.: Bruce: The Edge of the Union, S. 23.  
641 Siehe dazu:Bowcroft, Owen: Loyalist paramilitaries angered by Paisley claim, abgerufen am 
22.07.2008 unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1821113,00.html . 
642 Vgl.: Juergensmeyer: Terror in the Mind of God, S. 41. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

174

Methodisten), liegt in der politischen Mediation sowie der Repräsentation ihrer 

Anhängerschaft gegenüber staatlichen Autoritäten oder der verfeindeten Ethnie. 

In diesem Kontext verweist Liz Fawcett auf die Brückenfunktion des 

protestantischen Klerus während des nordirischen Friedensprozess, da ihnen von 

London aus die Aufgabe zugedacht worden war, für die Akzeptanz des GFA bei 

der protestantisch-unionistischen Bevölkerungsmehrheit zu werben.643 Zu 

beachten ist letztlich die enge informelle Verknüpfung von unionistischer Politik 

und protestantischen Kirchen durch den Oranier Orden, der nicht wenige 

weltliche und kirchliche Entscheidungsträger der Protestanten Nordirlands in 

seinen Reihen vereint644 und so eine ideologische Homogenisierung und 

Angleichung von politischen und originär religiösen Positionen schafft.645 

Die katholische Kirche in Nordirland ist bemüht, sich aus unmittelbaren 

Parteiaktivitäten herauszuhalten oder gar Wahlempfehlungen abzugeben. Durch 

das Engagement einer Vielzahl von Priestern in den siebziger Jahren in der 

Bürgerrechtsbewegung bestehen jedoch enge inoffizielle Kontakte zwischen 

Amtskirche und der SDLP, die sich in gemeinsamen Konsultationen und 

gesellschaftspolitischen Schnittmengen äußern.646 Dies ist besonders vor dem 

Hintergrund zu sehen, dass die Sinn Fein als politischer Arm der IRA für die 

katholische Kirche als Partner nicht in Frage kam, hatten doch die irischen 

Bischöfe mehrfach betont, dass die Mitgliedschaft in der IRA die de facto 

Exkommunikation nach sich ziehen würde und auch die katholisch-theologische 

Position des „gerechten Krieges“ im Falle Nordirlands keine Anwendung 

fände.647 Trotzdem hat die katholische Kirche getöteten Mitgliedern der irisch-

republikanischen Untergrundorganisation niemals Requiem und Exequien 

verweigert oder bekannte Angehörige der Organisation tatsächlich offiziell aus 

der Kirche ausgeschlossen, was besonders mit Blick auf die 

demonstrationsgleichen Beerdigungen von Angehörigen der IRA aus 

unionistischer Sicht zu einem hohen politischen Symbolfaktor für das Verhältnis 

der katholischen Kirche zu den republikanischen Paramilitärs wurde. 
                                                 
643 Vgl.: Fawcett, Liz: Religion, ethnicity and social change, London 2000, S. 119 f. (künftig 
zitiert: Religion and Ethnicity). 
644 Ebd.: S. 105. 
645 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 55. 
646 Siehe dazu: O’Connor, Fionnula: In search of a state. Catholics in Northern Ireland, Belfast 
1993, S. 290. 
647 Vgl.: Whyte, John H.: Church and State in Modern Ireland 1923-1979, Dublin 1980, S. 320 ff. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

175

Vergleichbar den protestantischen Geistlichen in Nordirland versuchen auch 

zahlreiche katholische Priester die Anliegen der irisch-katholischen Bevölkerung 

gegenüber Regierungsstellen und politischen Vertretern der Gegenseite zu 

artikulieren. Morrow und weitere Autoren einer 1991 erschienenen Studie 

konstatieren daher: 

„Catholicism is clearly political in a different way to Protestantism. There are no 
leading politicians who stake their position on a defence of Catholicism. 
Nevertheless the Catholic Church has a much higher profile as a social, political and 
economic actor than the Protestant institutions who are content to hand over most of 
this activity to ‘their state’. In this sense it has a political reality to be attacked in a 
far more concrete sense than Protestantism.”648 

 
Gestützt wird diese Aussage auch im Kontext des nordirischen Bildungssystems. 

Während die protestantische Bevölkerungsmehrheit in Nordirland ihre Kinder in 

der Regel auf staatliche Schulen schickt, favorisieren die meisten katholischen 

Eltern private Schulen in kirchlicher Trägerschaft, welche allerdings Geld aus 

öffentlichen Haushalten beziehen.649 In praxi hat diese Entwicklung zu einer 

frühzeitigen ethnisch-religiösen Separation unter den Kindern und Jugendlichen 

Nordirlands beigetragen, die das Verständnis ihrer Identität als irisch-katholisch 

bzw. als britisch-protestantisch in dieser Sozialisationsphase bis in die jüngste 

Gegenwart hinein entscheidend prägt.650 Beide Konfessionen sind in ihren 

jeweiligen Schulen mit geistlichem Lehrpersonal oder „Aufsichtsratsmitgliedern“ 

vertreten.  

Auch das gesellschaftliche Umfeld der Palästinenser ist wie das ihres israelischen 

Counterparts sowie der nordirischen Vergleichsgruppen religiös perpetuiert. Die 

zivilrechtlichen Streitfälle der arabisch-muslimischen Israelis sind ebenfalls 

religiösen Gerichtsbarkeiten anvertraut, welche als offizielle Staatsbeamte 

juristische Sachverhalte cum grano salis anhand der Vorgaben der Scharia 

behandeln. Wie die Fallstudie zum Palästinakonflikt dargelegt hat, spielten 

darüber hinaus bereits am Anfang des palästinensischen Widerstandes 

                                                 
648 Morrow, Duncan, Birell, Derek, Greer, John und Terry O’Keefe: The churches and inter-
community relationships, Coleraine 1991, S. 119. 
649 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 47. 
650 Siehe dazu: Henry, Lesley-Anne: Religious divide still strong: survey, abgerufen am 
19.06.2007 unter www.befasttelegraph.co.uk/news/local-
national/article2670470.ece?service=print ; ferner: Gallagher, Tony: Education and Equality in 
Northern Ireland, in: Hargie, Owen und David Dickson (Hrsg.): Researching The Troubles. Social 
Science Perspectives on the Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 2004, S. 61 (künftig 
zitiert: Gallagher: Education in Northern Ireland). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

176

muslimische Geistliche wie der Großmufti von Jerusalem tragende politische 

Rollen. Nach der Konsolidierung des israelischen Staates und der Besetzung des 

Gazastreifens wie dem Westjordanland war das Engagement islamischer 

Organisationen, beispielsweise der Muslimbruderschaft, stärker auf eine religiöse 

Revitalisierung der palästinensischen Gesellschaft denn klassischer politischer 

Einflussnahme ausgerichtet.651 Die Revitalisierungsbemühungen sollten durch 

eine breite Einrichtung karitativer und kultureller Organisationen forciert 

werden,652 die auch heute noch neben dem bewaffneten Kampf und der 

politischen Agitation ein Hauptbetätigungsfeld der Hamas ist und auf diese Weise 

eine totale soziale Mobilisierung der Palästinenser im Kampf gegen Israel wie 

gegen die säkular-nationalistischen Gruppen der palästinensischen 

Nationalbewegung bewirken will.653 

Konstatiert werden kann an dieser Stelle, dass beide zu analysierende Konflikte 

im Sinne der skizzierten Überlegungen von Kelley und de Graf ein „religious 

environment“ aufweisen. Sowohl in Nordirland wie in Israel/Palästina ist die 

Gesellschaft von der zentralen Einflussnahme durch originär religiöse 

Institutionen geprägt, derer sich nur selten oder mit größeren Schwierigkeiten 

entzogen werden kann. Kirchen und Glaubensgemeinschaften stehen in engem 

formellem oder informellem Kontakt mit der politischen Sphäre Nordirlands bzw. 

Israel/Palästinas, welche nicht selten durch das unmittelbare Engagement 

religiöser Persönlichkeiten und Organisationen im politischen Tagesgeschehen 

geprägt ist.  

Fraglich ist nun, ob und auf welche Weise sich „religiöse Ideologien“ nach der 

Definition Claire Mitchells in den Konflikten niederschlagen haben und das 

politische Geschehen und das Selbstverständnis der Akteure formen. 

 

Die Gestalt „religiöser Ideologien“ in den Konflikten 

Die (nord)irischen Katholiken haben als Ergebnis der mehrere Jahrhunderte 

währenden Unterdrückung durch Großbritannien den Aspekt des „unschuldigen 

                                                 
651 Vgl.: Beaupain: Hamas und PLO, S. 16. 
652 Vgl.: Ziad, Abu Amr: Islamic fundamentalism in the Westbank and Gaza. Muslim Brotherhood 
and Islamic Jihad, Bloomington 1994, S. 14 ff. (künftig zitiert: Ziad: Islamic fundamentalism). 
653 Vgl.: MacDowell, David: Palestine and Israel. The Uprising and Beyond, Berkley 1989, S. 109. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

177

Opfers“ besonders gepflegt und kultiviert.654 In Ermangelung der politischen oder 

wirtschaftlichen Macht war es ihnen bis in die jüngere Vergangenheit hinein 

unmöglich, die gesellschaftlichen Verhältnisse auf der irischen Insel zu ihren 

Gunsten und nach ihrem Gerechtigkeitsempfinden im Diesseits umzugestalten. 

Mutatis mutandis richteten sie ihre Hoffnung - bestärkt durch die religiöse 

Unterweisung der katholischen Kirche - auf das Jenseits aus. Dort würde ihr 

Leiden schließlich von Gott belohnt werden, nach der irdischen Zeit der 

Entbehrung und Entrechtung würde ihnen im Himmel Gerechtigkeit 

widerfahren.655 Die positive Herausstellung des Opfers, im religiösen Duktus des 

„unschuldigen Lammes“, ist dabei in der Theologie und der römisch-katholischen 

Liturgie zentral verwurzelt. Die hl. Messe selbst ist eine Opferfeier, in der nach 

katholischer Lehre sich das Kreuzesopfer Jesu Christi und damit sein 

Erlösungswerk immer wieder real erneuert, um auf diese Weise das gläubige Volk 

zu entsühnen und ihm Unterpfand des (himmlischen) ewigen Lebens zu sein. Die 

Verehrung der Heiligen, insbesondere der Märtyrer unter ihnen, nimmt im 

theologischen und liturgischen Raum der „Una Sancta Catholica“ anders als im 

Protestantismus eine gesonderte Stellung ein. Claire Mitchell folgert daraus, dass 

eschatologisch argumentierend der irische Katholizismus duldsame Passivität im 

Angesicht des (Er)Leidens von Ungerechtigkeit befürwortet hat „and in extreme 

circumstances hope for redemption through sacrifice or matyrdom […].“656 

Ein politischer oder religiöser Anti-Protestantismus wird von Sinn Fein und IRA 

stets vehement bestritten. Als Beweis dafür wurde angeführt, dass anders als die 

protestantisch-unionistische Seite, die sich politisch öfters einer bildlich-

religiösen und dezidiert anti-katholischen Rhetorik bedient, die irisch-

republikanische Bewegung ihrerseits auf derartige auf den Protestantismus 

bezogene abfällige Äußerungen verzichtet. Die katholische Identität in Nordirland 

definiert sich explizit als Abgrenzung zur protestantischen Bigotterie, derer sich 

die irische Nationalbewegung in der Geschichte erwehren wollte. Unterstützt 

wurde diese Haltung durch die offizielle Lehrmeinung der katholischen Kirche 

gegenüber den Gemeinschaften, die aus der Reformation hervorgegangen waren. 

                                                 
654 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 105. 
655 Vgl.: Rafferty, Oliver P.: Catholicism in Ulster 1603-1983. An interpretative history, Dublin 
1994, S. 4. 
656 Mitchell: Religion, S. 105. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

178

Die literalistische Doktrin des Protestantismus (Sola Scriptura) schien der 

katholischen Kirche zu sehr das Einfallstor für eigenwillige Interpretationen der 

Heiligen Schrift zu sein, mit denen die Unionisten in der Perzeption der 

nordirischen Katholiken diese über Dekaden politisch und wirtschaftlich 

diskriminiert hatten: 

„This indicates that religion is of crucial importance – not that anti-protestantism is 
articulated theologically, but rather that the religio-political dimension of 
Protestantism acts as a key concept against which Catholic identity and ‘normality’ 
can be defined. [...] Anti-Protestantism is not a clearly worked-out-ideology. This is 
precisley because it is articulated as a negation of being ‘anti’-anything. It lacks the 
theological references of anti-Catholicism [...]. In many respects, Catholic identity 
seems to be constructed as a negation of perceived Protestant arrogance and 
inflexibility.” 657 

 
Wie für die nordirischen Katholiken ist auch für die Protestanten festzustellen, 

dass religiöse Vorstellungen und Werthaltungen dazu benutzt werden, in einer 

konkreten und realen politischen Situation sinnstiftend zu wirken und die 

Konfliktakteure mit verschiedenen, aus religiösen Ideologien abgeleiteten 

Interpretationsmodi zu versorgen, die besonders in Krisenzeiten an Gewicht 

gewinnen. Die Fallstudien haben aufgezeigt, dass diese Krisenzeiten in der 

Perzeption der protestantischen Unionisten immer dann auftraten, wenn sie sich 

der Gefahr einer Marginalisierung durch ein vereinigtes, konfessionell katholisch 

determiniertes Irland ausgesetzt sahen, welches sie in ihrem gedanklichen 

Bedrohungsszenario ihrer politischen, wirtschaftlichen und religiösen Freiheit 

berauben würde. Der Freiheitsgedanke ist im Protestantismus von entscheidender 

Bedeutung und ein herausgehobenes Merkmal der protestantischen Identität in 

Nordirland.658 Die Freiheit des Gewissens des Individuums und dessen 

unmittelbarer Zugang zu Gott als Glaubensimperativ der protestantischen 

Theologie befindet sich im Antagonismus zu der „weltlichen“ Hierarchie der 

katholischen Kirche, deren Gläubige auf die Mittlerschaft des Priesters zur 

Erlangung des Heils angewiesen sind. Die im Protestantismus verwurzelte 

Autonomie des Individuums führt so letztlich durch die Übertragung dieser 

religiösen Ideologie in einen politisch-sozialen Kontext zu einer Abqualifizierung 

der katholischen Iren durch die nordirischen Unionisten, die den Katholiken auch 

im politischen Alltag das Urteilsvermögen und die Fähigkeit zur 

                                                 
657 Mitchell: Religion, S. 113. 
658 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 302. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

179

Selbstbestimmung absprechen, da diese ihnen aufgrund ihrer konfessionellen 

Zugehörigkeit wesensfremd sei.659 Dies erklärt auch die starke Sensibilität und 

offene Abneigung der protestantischen Unionisten und der loyalistischen 

Paramilitärs bei dem historischen Thema „Home-Rule“, das immer wieder als 

„Rome-Rule“ verunglimpft und bekämpft worden ist. Bestätigt wurden die 

unionistischen Akteure in ihrer Auffassung zudem durch die starke Position der 

katholischen Kirche innerhalb der Verfassung der Republik Irland bis 1973 und 

ihre Einflussnahme auf die staatliche Zensur von Presse- und 

Literaturerzeugnissen Anfang der dreißiger Jahre des 20. Jahrhunderts.660 

In Israel wird der Impetus „religiöser Ideologien“ prägnant auf den Gebieten der 

Staatsangehörigkeit und der Territorialfrage. Die zionistische Bewegung griff zur 

formellen Bestimmung der Staatsangehörigkeit auf das Kriterium der 

konfessionellen Zugehörigkeit zurück und folgte der traditionell-religiösen 

Gesetzesauslegung, wonach jemand nur Jude ist, wenn die Person von einer 

jüdischen Mutter abstammt, nicht Angehöriger einer anderen 

Religionsgemeinschaft ist oder zum Judentum konvertiert.661 Dies kann auch 

nicht widerlegt werden durch die Tatsache, dass es auch israelische 

Staatsangehörige nicht-jüdischer Konfession gibt. Im Gegensatz zu den 

muslimisch-palästinensischen Einwohnern der besetzten Westbank und des 

Gazastreifens, die aus israelischer Sicht während der längsten Zeit des Konfliktes 

offiziell den Status von extraterritorial lebenden Staatsbürgern Jordaniens hatten, 

oder den autochthonen Einwohnern des annektierten Ostjerusalem, privilegierte 

der israelische Staat ausdrücklich per Gesetz das „Rückkehrrecht jüdischer 

Staatsangehöriger anderer Länder“ nach Israel und gewährte diesen automatisch 

seine Staatsbürgerschaft. 

Die religiöse Konnotation des territorialen Anspruchs der zionistischen Bewegung 

auf „Erez Israel“, dem „Land der Väter“, welches dem jüdischen Volk nach der 

Thora von Gott verheißen  wurde, ist bereits hinreichend gewürdigt worden. Für 

das wechselseitige Verhältnis von Politik und Religion und seine Auswirkungen 

auf das Konfliktgeschehen in Israel/Palästina ist der national-religiöse Teil der 

Siedlerbewegung von Interesse, dessen bekanntester Exponent die in den 

                                                 
659 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 99. 
660 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 79. 
661 Vgl.: Neuberger: Politisches System Israel, S. 19. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

180

siebziger Jahren entstandene Organisation „Gush Emunim“ ist. 662 Moshe 

Zuckermann konstatiert, dass es das besondere „Verdienst“ dieser Bewegung 

gewesen sei, welches zu einer religiösen Aufladung des zionistischen Gedankens 

und der israelischen Politik nach dem israelisch-arabischen krieg von 1967 

geführt habe.663 Den national-religiösen Kräften, welche anders als die jüdische 

Ultra-Orthodoxie die israelische Staatsgründung explizit befürwortete als Symbol 

der baldigen Ankunft des Messias, gelang es, ihre ursprünglich religiös-

theologischen Überzeugungen mit der aus dem Arbeiterzionismus stammenden 

Vision des „jüdischen Pioniers“ zu verschmelzen.664 Die Eroberung und 

Besiedlung vormals arabischen Territoriums in der Westbank, die sie als die 

historischen jüdischen Gebiete Judäas und Samarias zu unbedingten Teilen Israels 

rechnen, war ihnen ein weiterer Beweis ihrer praemillinaristischen 

Weltanschauung, die insbesondere von den rechts-konservativen Likud-

Regierungen aktiv politisch und finanziell unterstützt wurde. Wenn auch 

Mitchells Theorie der „religiösen Ideologie“ auf Gush Emunim nicht angewendet 

werden kann, da diese eine originär religiöse Bewegung darstellen und daher 

einer Transformation religiös-theoretischer Konzeptionen für säkulare Ziele nicht 

bedürfen, so ist doch aufgrund der engen Verzahnung der national-religiösen 

Siedlerbewegung mit einem Teil der politischen Kräfte in Israel zu vermuten, dass 

insbesondere die (säkular) rechts-konservativen Kräfte (religiöse) Motive der 

„frommen“ Siedlerorganisationen übernommen haben. Ohne Zweifel hat das 

Wirken Gush Emunims und anderer vergleichbarer Organisationen zu einer 

Sakralisierung des Konfliktes im zionistischen Lager beigetragen und erhärtet die 

These der spezifischen Rolle von Religion als eigenständiger Faktor im 

politischen Konfliktgeschehen. 

Es bleibt die Frage im Raum stehen, ob „religiöse Ideologien“ auch den 

nationalistischen Akteuren des palästinensischen Widerstands inhärent sind. 

Mehrmals hat sich die Schwierigkeit zu einer theoretisch verbindlichen 

Einordnung der verschiedenen säkularen Kräfte aufgrund der politischen 

                                                 
662 Vgl.: Leckebusch, Karsten: Die jüdischen Siedler in den besetzten Gebieten – Hindernis im 
Friedensprozess, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im 
Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997, S. 358 (künftig zitiert: Leckebusch: Die jüdischen 
Siedler). 
663 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 43. 
664 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 37. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

181

Heterogenität der in der PLO zusammengeschlossenen Organisationen und der 

konfessionellen Vielfalt der palästinensischen Ethnie gezeigt. Ein 

Analogieschluss durch den Rekurs auf die gewonnenen Erkenntnisse bezüglich 

der ethnischen Protestbewegung der nordirischen Katholiken mag aufgrund der 

auch übrigen festgestellten ideologischen und strukturellen Gemeinsamkeiten 

möglicherweise weiterführen. Wie die irisch-katholische Bevölkerungsgruppe in 

Nordirland sah sich auch die palästinensische Bevölkerung über einen 

kontinuierlichen Zeitraum Unterdrückung und Entrechtung ausgesetzt, die zu 

einer Adaption der Opferrolle geführt hat. Wenngleich auch unter anderen 

Prämissen als die katholische Theologie und ihr Blick auf die Bedeutung des 

Martyriums, so ist gewiss auch der überwiegende Teil der muslimischen 

Palästinenser seinerseits von den theologischen Deutungen der islamischen 

Religionsgelehrten zum Thema des „Shahids“, des für die Sache Allahs im 

Heiligen Krieg gefallenen Märtyrers, beeinflusst. Bezeichnend ist, dass nach dem 

großen „Erfolg“ der medialen und politischen Rezeption der Selbstmordattentate 

von Hamas-Terroristen auch die militanten Angehörigen von Arafats säkular-

nationalistischer Fatah-Organisation vermehrt zu dieser Taktik schritten.665 Der 

Name „Al-Aqsa Märtyrer Brigaden“ enthält zudem die besondere Referenz an ein 

dezidiert islamisches Heiligtum. Letztlich kann aber auch hier der von religiös-

islamischen Vorstellungen geprägte Opfertod im Sinne des Konzeptes der 

„religiösen Ideologie“ zu einem Martyrium für die „Erlösung“ der weltlichen 

palästinensischen Nation vom „Joch der israelischen Besatzungsmacht“ stilisiert 

werden. 

Insgesamt kann das Verhältnis von Politik und Religion als reflexiv bezeichnet 

werden. Religiöse Vorstellungen sind in beiden Gesellschaften stark verbreitet 

und entfalten ihre Wirkungsmacht aufgrund der Gegenwärtigkeit religiöser 

Institutionen und Normen in der Gesellschaft auch in den Reihen der vermeintlich 

säkular-nationalistischen Akteure entlang der theoretischen Konzeptionen von 

„Cultural Religion“ und „Religious Ideology“. Politische Organisationen 

bedienen sich religiöser Überzeugungen zur Instrumentalisierung für ihre Ziele 

und interferieren bisweilen in ihren politischen Inhalten mit ursprünglich rein 

                                                 
665 Vgl.: Herz: Palästina, S. 211. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

182

religiösen Doktrinen. Nicht selten greifen religiöse Akteure formell oder informell 

in die politischen Prozesse und das Konfliktgeschehen ein.  

 

2.3. Religion und Paramilitärs im Nordirland- und Palästinakonflikt 

Die Gewaltorganisationen der ethnisch-konfessionellen Gruppen in Nordirland 

haben sich gemäß ihrer Eigendefinition nicht als „religiös“ verstanden, sondern 

als Anhänger nationalistischer Ideen, welche zum Teil von sozial-revolutionären 

Tendenzen (im Falle der IRA) oder von chauvinistisch-völkischem Ideengut666 

durchsetzt war (im Falle der UDA und UVF). Feststeht, dass die paramilitärischen 

Verbände der irisch-katholischen Minderheit sowie der loyalistisch-

protestantischen Mehrheit in der britischen Unruheprovinz eine Politik verfolgten, 

die Geistliche von der aktiven Mitgliedschaft in ihren Organisationen 

ausgeschlossen hat, gleichwohl man sich ihrer nicht selten als Parlamentäre 

bediente. Trotzdem verinnerlichten  die militanten Organisationen in Nordirland 

„religiöse Ideologien“ und übernahmen bewusst religiös inspirierte 

Gedächtnisrituale in den Kanon ihres politischen Agitationswerkzeuges auf.  

Die politischen und paramilitärischen Gruppen des irischen Nationalismus 

knüpften bewusst an den von der katholischen Minorität Nordirlands 

internalisierten Opferstatus mit seinen religiösen Implikationen an. Die Intention 

von IRA und Sinn Fein war es, den Kampf ihrer Aktivisten und deren 

„Martyrium“ zu nutzen, um ihm so eine quasi religiöse Weihe und Legitimität zu 

verleihen, welche Sympathieeffekte bei der katholischen Bevölkerung 

Nordirlands auslösen sollten und ihre Wirkung selten verfehlten. Die Märtyrer der 

IRA, sei es des Osteraufstandes von 1916 oder des großen Hungerstreiks von 

1981, gaben gemäß dieser von „religiöser Ideologie“ geprägten Sichtweise  ihr 

Leben für die „Erlösung der irischen Nation“.  

Die Mitglieder der loyalistischen Gewaltorganisationen rekrutierten sich zwar 

größtenteils aus einem säkularen Arbeitermilieu, dennoch untermauern die 

Aussagen der Fallstudie, dass sich beispielsweise die UDA nicht nur als 

Verteidiger des nordirischen Staates und der bürgerlichen Freiheit verstanden hat, 

sondern sich zumindest auf rhetorischer Ebene als Behüter des protestantischen 

                                                 
666 Siehe dazu: McDonald, Henry: Loyalists linked to 90 per cent of race crime, abgerufen am 
23.10.2006 unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1928597,00.html . 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

183

Glaubensbekenntnisses auf der irischen Insel definierte.667 Hier kommt abermals 

die besondere Verquickung von Protestantismus als Religion und Protestantismus 

als Freiheitsideologie in der Perzeption ihrer nordirischen Anhänger zum 

Ausdruck.668 Anders als ihre Gegner im republikanischen Lager, die durch eine 

vergleichsweise „sorgfältigere“ Auswahl ihrer Mordopfer keinerlei Anschein von 

„Sectarianism“ erwecken wollten, töteten protestantische Paramilitärs in der 

Regel einen Katholiken allein um seines konfessionellen Bekenntnisses willen, 

ohne zu prüfen, ob ihr Ziel tatsächlich Mitglied oder Sympathisant der IRA 

war.669 Wie festgestellt worden ist, hatte dies aber eher praktische Gründe und 

resultierte aus einer grundsätzlichen Identifikationssubtilität der Angehörigen 

klandestiner Organisationen. 

Der renommierte Terrorismusforscher Bruce Hoffmann konstatiert explizit mit 

Referenz auf die nordirischen Gewaltgruppen der IRA bzw. der UDA und UVF 

sowie der palästinensischen PLO, dass das Verhältnis von Religion und 

Terrorismus bereits durch die bloße Konfessionszugehörigkeit ihrer Mitglieder 

korreliert und so eine ausgeprägte religiöse Komponente evoziert, obwohl 

letztlich die genannten Gruppen ausnahmslos politisch und nicht religiös 

motiviert seien, so dass die primäre Relevanz ethno-nationalistischer und/oder 

irredentistischer Absichten sich als unbezweifelbar herausstellten.670 Peter 

Waldmann argumentiert, dass der allgemeine Säkularisierungsprozess religiöser 

Überzeugungen - einhergehend mit dem langsamen, aber beständigem 

Autoritätsverlust religiöser Institutionen im Vergleich zu den Jahrhunderten zuvor 

- der sechziger und siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts zu einer stetigen 

Sakralisierung der nationalistischen Ideen, des Konfliktgeschehens und seiner 

radikal-militanten Akteure geführt hat.671  

Mag dies auch für die säkular-nationalistischen Paramilitärs in Nordirland und in 

Palästina zutreffen, ohne dabei jedoch die besondere Bedeutung der Religion für 

die Konflikte in ihrer Gesamtheit oder gar ihre herausgearbeiteten 

Erscheinungsformen und Einflussmöglichkeiten selbst auf die 

                                                 
667 Siehe dazu S. 50 der vorliegenden Arbeit.  
668 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 302 f. 
669 Vgl. Taylor: Loyalists, S 117. 
670 Vgl.: Hoffmann, Bruce: Terrorismus – der unerklärte Krieg, Bonn 2002, S. 112 (künftig zitiert: 
Bruce: Terrorismus). 
671 Vgl.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 300. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

184

Gewaltorganisationen zu unterschlagen, so ist aber nicht zuletzt seit den 1980er 

Jahren vermehrt das Auftreten terroristischer Gruppierungen zu observieren,672 

die eine originär religiöse Motivationslage für ihre Handlungen proklamieren wie 

die radikal-islamische Hamas im Palästinakonflikt. Aus Sicht der islamistischen 

Hamas hat der Konflikt der Palästinenser rein religiöse Ursprünge, eine 

Differenzierung von Juden, Zionisten und Israelis ist für sie obsolet.673 Zum einen 

leitet die Hamas dies aus der zutreffenden Feststellung ab, dass der israelische 

Staat sich als jüdischer Staat definiert und der jüdischen Religion eine besondere 

Privilegierung zu Teil werden lässt,674 zum anderen wird für die Apologetik der 

Bewegung auf ausgewählte Textstellen von Koran und Hadithen Bezug 

genommen, welche dem Judentum negative Attribute zuweisen675 und die 

Muslime zum Kampf gegen die Juden aufrufen. Da für den gläubigen Muslim der 

Koran das geoffenbarte Wort Gottes darstellt, erfahren die Gewaltanwendungen 

des islamistischen Widerstandes durch ihre Interpretation der göttlichen 

Offenbarung so eine unmittelbare sakrale Weihe. Gleichzeitig werden ihre 

Aktionen als gottbefohlen und gottgefällig aufgefasst, eine politische 

Rückkopplung an die ethnisch-religiöse Gruppe, zu deren Verteidigung säkular-

nationalistische Widerstandsbewegungen wie die PLO im Palästinakonflikt, aber 

auch die militanten Protestbewegungen in Nordirland angetreten sind, entfällt.676 

Verteidigt wird von der Hamas in erster Linie nicht ein nationales 

Selbstbestimmungsrecht der Palästinenser, sondern der religiös-theologisch 

begründete Anspruch des Islams auf das Heilige Land, welches als integraler 

Bestandteil des Dar al-Islam betrachtet wird und mutatis mutandis allein unter 

einer dem islamischen Recht verpflichteten muslimischen Herrschaft stehen 

dürfe. 677 Dies bringt die Hamas in einen doppelten Antagonismus. Es eröffnet die 

Frontstellung gegenüber dem säkularen palästinensischen Nationalismus der PLO 

und stellt einen unversöhnlichen Gegensatz zu der national-religiösen Bewegung 

im Zionismus her, welche unter anderen religiösen Vorzeichen ein ideologisches 

                                                 
672 Vgl.: Hoffmann: Terrorismus, S. 116 f. 
673 Vgl.: Esposito: Unholy War, S. 96 f. 
674 Siehe dazu: Nüsse, Andrea: Muslim Palestine. The Ideology of Hamas, London 1998, S.30 f. 
(künftig zitiert: Nüsse: Muslim Palestine). 
675 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 97. 
676 Vgl.: Bruce: Terrorismus, S. 122. 
677 Vgl.: Nüsse: Muslim Palestine, S. 50. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

185

Äquivalent zur Hamas darstellt.678 Dem theologisch abgeleiteten Konzept des 

Dschihad, des heiligen Krieges, gegen die israelischen Besatzer und der 

Opferbereitschaft fällt in der Ideologie der Hamas spezielles Gewicht zu. Dem 

erfolgreichen Selbstmordattentäter werden als Märtyrer nicht nur 

außergewöhnliche Ehren und Freuden im Paradies zu Teil, er wirkt gleichsam 

auch auf Erden am Ziel einer weltlichen „Erlösung der palästinensischen Nation“ 

mit. Andreas Tai konzediert in diesem Kontext, dass die Hamas sich trotz ihrer 

eindeutig religiösen Rhetorik und Symbolik mit der aggressiven Forcierung 

islamistischer Gesellschaftsvorstellungen wie der Verschleierung der Frau 

zurückhalte und statt dessen seit der Annäherung zwischen Israel und der PLO 

einen stärkeren politisch-nationalistischen Kurs eingeschlagen habe, um so 

enttäuschte Arafat-Anhänger zu gewinnen, ohne diese durch radikal-islamische 

Positionen zu vergrämen.679  

Insgesamt kann das Verhältnis von Religion und Paramilitärs anhand der 

Erkenntnisse der Fallstudien zum Nordirland- bzw. zum Palästinakonflikt als 

ambivalent bezeichnet werden. Auf der einen Seite stehen ethnisch-

nationalistische Organisationen wie die IRA, die loyalistischen Milizen oder die 

PLO, die zwar alle aufgrund der historisch gewachsenen Situation in einem 

religiös aufgeladenen Konfliktfeld agieren, sich selbst aber von einer originär 

religiösen Motivation freisprechen. Religion perpetuiert diese Akteure in 

unterschiedlicher Intensität in den Formen der „religiösen Ideologie“ und gewinnt 

gelegentlich nach außen wahrnehmbare Form als „Cultural Religion“. Ganz 

anders verhält es sich bei der Hamas, die sich explizit in ihrem Kampf auf 

religiöse Dogmen beruft und den Palästinakonflikt unter Zuhilfenahme 

theologischer Richtlinien als „heiligen Krieg“ betrachtet. Am signifikantesten und 

unmittelbarsten formiert sich Religion als Motivationsfaktor und 

Legitimationsmittel für gewaltbereite Akteure mit einem religiös-

fundamentalistischen Hintergrund, es ist jedoch um der Vollständigkeit willen zu 

prüfen, auf welche Weise theologische Konzeptionen sich auf die Situation in 
                                                 
678 Vgl.: Taraki, Lisa: The Islamic Resistance Movement in the Palestine Uprising, in: Lockman, 
Zachary und Joel Beinin (Hrsg.): Intifada. The Palestinian Uprising Against Israeli Occupation, 
Boston 1989, S. 174. 
679 Vgl.: Tai, Andreas: Widerstand im Namen Allahs – Hamas als politischer Faktor im 
Friedensprozess, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im 
Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997, S. 154 (künftig zitiert: Widerstand im Namen 
Allahs). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

186

Israel/Palästina bzw. Nordirland und die Politik der Konfliktparteien auswirken 

unabhängig von der festgestellten Übernahme religiöser Rituale und Symbole 

(Cultural Religion) oder der Transformierung weit verbreiteter religiöser 

Überzeugungen in säkulare Konfliktinterpretationsmodi bzw. politische 

Handlungsoptionen (Religious Ideology). 

 

2.4. Theologische Konzeptionen und ihre Auswirkungen           

Wie bisher exemplifiziert worden ist, haben religiöse Überzeugungen zum Teil 

unmittelbare Auswirkungen auf die sozialen Handlungen von Personen und deren 

politische Vorstellungswelt.680 Insbesondere bei fundamentalistischen 

Personenkreisen und ihren politischen oder paramilitärischen Vertretern, 

namentlich der palästinensischen Hamas, der national-religiösen Strömungen im 

Zionismus oder dem evangelikalen Milieu in Nordirland repräsentiert durch die 

DUP, spielen originär religiös-theologisch begründete Vorstellungen eine Rolle. 

Religion dient ihnen als Handlungsorientierung wie als Legitimationsinstanz und 

bietet ein reichhaltiges Arsenal an simplifizierenden Erklärungsmodellen für 

komplexe politische Sachverhalte und Konfliktkonstellationen.  

Deutlich geworden sind die verschiedenen theologischen Implikationen der 

nordirischen Protestanten im Zusammenhang mit ihrem Anti-Katholizismus und 

seinen unterschiedlichen Ausprägungen.681 Bedeutsam für die evangelikal-

fundamentalistischen Protestanten in Nordirland ist ihre theologische Vorstellung 

von einem transzendent begründeten Bund (Convenant) mit Gott, welcher 

vorrangig und klar abzugrenzen sei gegenüber dem staatsrechtlichen Konstrukt 

des modernen Vertrages ( Contract) zwischen Souverän und Volk.682 So wie Gott 

nach dem biblischen Alten Testament mit den Israeliten einen unauflöslichen 

Bund geschlossen habe und ihnen das „Gelobte Land“ verheißen habe, so 

bestünde auch ein Bund zwischen den Protestanten Nordirlands als 

„auserwähltem Volk“ mit Gott, welcher sie nach Ulster geführt und ihnen dieses 

Land geschenkt habe.683 Diese stark calvinistische Prägung der ersten 

presbyterianischen Siedler in Nordirland zur Zeit der Plantation rechtfertigte 
                                                 
680 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 117. 
681 Siehe dazu S. 59. 
682 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 123. 
683 Siehe dazu: Akenson, Donald H. : God’s peoples. Convenant and land in South Africa, Israel 
and Ulster, Ithaca 1992. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

187

damals durch theologische Argumente die Kolonisierung Nordirlands und 

fungierte zumal in den Augen der Evangelikalen innerhalb der unionistischen 

Bewegungen als Apologie für die politische und wirtschaftliche Diskriminierung 

der autochthonen katholischen Bevölkerung bis weit in die Mitte des 20. 

Jahrhunderts hinein. Nicht nur die von einem großen Teil der nordirischen 

Protestanten unternommene Parallelisierung ihrer Situation mit den biblischen 

Israeliten offenbart deutliche Analogien zum Fall Israel/Palästina und den 

Protagonisten der national-religiösen Zionisten. Für die religiös-nationalistischen 

Siedlerbewegungen wie Gush Emunim ist es eine religiöse Pflicht, das ganze dem 

jüdischen Volk ihrer Auffassung nach von Gott verheißene Land Israel in seinen 

biblisch-historischen Grenzen zu besiedeln, d.h. einschließlich des Gazastreifens 

und der Westbank. „Eretz Israel“ gehöre demnach allein dem jüdischen Volk, die 

Araber würden bestenfalls geduldet, gleichwohl die mittlerweile verbotene radikal 

religiös-nationalistische „Kach“ Partei, welche eine starke ideelle Affinität zur 

Siedlerbewegung zeigte, sogar die gewaltsame Vertreibung der arabisch- 

stämmigen Bevölkerung Israels sowie der Palästinenser aus den okkupierten 

Territorien postulierte.684 Gush Emunim ist wie das gesamte national-religiöse 

Lager innerhalb des Zionismus davon überzeugt, dass mit der Besiedlung aller 

Teile des biblischen Israels und der Konstituierung des israelischen Staates ein 

wichtiger Schritt für das Kommen des von Gott verheißenen Messias getan sei.685 

Daraus lässt sich erkennen, dass eine Verhandlungsbereitschaft über die besetzten 

Gebiete an die Palästinenser oder gar deren Rückgabe aus Sicht der jüdischen 

Extremisten keinerlei Option darstellen kann. Die violenten 

Auseinandersetzungen sind ihnen vielmehr Beweis für ihren Glauben, dass die 

Endzeit bereits angebrochen sei und sie sich der Kräfte des Bösen, d.h. der 

muslimischen Araber aber auch der säkularen Zionisten, die ihnen als Verräter 

gelten, zu erwehren hätten.686 Endzeitliche Vorstellungen gehören nach den 

Ergebnissen der Fallstudie zum Nordirlandkonflikt auch bei den konservativ-

evangelikalen Protestanten der britischen Unruheprovinz zum theologischen 

                                                 
684 Vgl.: Geiler, Markus: Die rechtsextremistischen Parteien der achtziger und neunziger Jahre in 
Israel, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten 
- Eine Revision, Münster 1997, S. 208. 
685 Siehe dazu: Spriznak, Ehud: The Ascendence of Israel’s Radical Right, New York 1991, S. 109 
ff. 
686 Siehe dazu: Hoffmann: Terrorismus, S. 134 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

188

Grundrepertoire. Dabei ist die katholische Kirche in der Sichtweise des 

konservativen Protestantismus ein Instrument des in der neutestamentlichen 

Offenbarung des Johannes beschriebenen Anti-Christen, welcher in der Person 

des Papstes identifiziert wird und intendiert, die Menschen vom wahren und 

unverfälschten Glauben der (literalistisch-protestantisch interpretierten) Bibel 

abzubringen.687 Nach einem fürchterlichen Krieg, dem Armageddon, wird 

Christus wiederkehren und den Anti-Christen besiegen. Der blutige Konflikt der 

letzten 30 Jahre in Nordirland ist den evangelikalen Protestanten ein Indiz für den 

Anbruch der Endzeit, das Good-Friday-Agreement hingegen als „List des Anti-

Christen“ und als erster Schritt zur Versklavung von Gottes „auserwähltem 

Volk“. Erinnert werden muss daran, dass der jetzige First Minister Nordirlands 

und Parteichef der DUP, Ian Paisley, Zeit seines Lebens ein Verfechter der 

skizzierten theologischen Positionen gewesen ist und die evangelikalen 

Gemeinschaften einen Großteil der protestantischen Denominationen Nordirlands 

ausmachen, sodass keinesfalls von einer marginalen und politisch unbedeutenden 

Gruppe von religiösen Wirrköpfen gesprochen werden kann. 

Die islamischen Fundamentalisten in Palästina messen in ihrer religiösen 

Interpretation dem Weltenende und einem kommenden Messias gleichfalls einen 

hohen Stellenwert zu, welcher ebenfalls an eine geographisch-räumliche 

Bezugskategorie, konkret der Stadt Jerusalem gebunden ist. Am Ende aller Tage 

wird ein großer Kriegstreiber, der „Dajjal“ auftreten, dem ähnliche Attribute wie 

dem Anti-Christen aus der Apokalypse zugeschrieben werden. Diese Figur wird 

nach muslimischer Auffassung letztlich die ganze Welt okkupieren mit der 

Ausnahme der drei heiligen Städte des Islams. Schließlich wird der „Mahdi“, eine 

Art islamischer Messias, Jerusalem gegen die Mächte der Finsternis bei der 

Schlacht am goldenen Tor verteidigen.688 Danach wird „Isa“ (Jesus) aus dem 

Himmel auf die Erde zurückkehren, den Dajjal töten und den Mahdi, welcher aus 

der Familie des Propheten Muhammad abstammen wird, als rechtmäßigen Imam 

aller Gläubigen anerkennen.689 Das Weltende wird anschließend durch das große 

                                                 
687 Vgl.: Higgins/Brewer: Sectarianism, S. 116 f. 
688 Vgl.: Ahlberg: Holy City, S. 37. 
689 Vgl.: Heine: Terror in Allahs Namen, S. 67. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

189

Gericht Gottes, das auf dem Tempelberg stattfinden soll, wo alle Lebenden und 

Verstorbenen versammelt werden, aus islamischer Sicht abgeschlossen.690 

Mit Blick auf die fundamentale Stellung eines theologisch verorteten 

Praemillenarismus  bei den protestantischen Unionisten, welche aber nach den 

vorliegenden Erkenntnissen analog auf die national-religiöse Bewegung im 

Judentum oder den Hamas-Aktivisten angewendet werden kann, manifestiert 

Claire Mitchell kategorisch: 

„There are two processes at work here. First, believers are using their theological 
convictions about the endtimes to impose meaning on their political situation. At the 
same time, their response to what they see as threatening political developments 
feeds back into their religious ideas, in many cases strengthening their sense of 
impending apocalypse. Again, this is not simply theological conviction being used to 
justify opposition to political change. Rather, religious and political beliefs help 
shape one another.”691 

 
Ferner interferieren die evangelikalen Unionisten in Nordirland mit der national-

religiösen Bewegung in Israel  in puncto des ambivalenten Verhältnisses zur 

Staatsgewalt. Das beschriebene Spannungsverhältnis zwischen primordialen 

Vorstellungen vom Bund mit Gott (Convenant) und modernem lockeschen 

Vertrag (Contract) in der Vorstellungswelt dezidiert religiös orientierter Akteure 

und Gruppen wird immer in Krisenzeiten und wahrgenommenen 

Bedrohungsszenarien sichtbar. Aus streng protestantischer Sicht ist die britische 

Regierung moralisch dazu verpflichtet, die religiös fundierten Ansprüche auf 

Suprematie der protestantischen Siedler und ihrer Nachfahren zu gewährleisten. 

Versagt London in den Augen der evangelikalen Unionisten, schulden die 

nordirischen Protestanten Großbritannien keinerlei Gehorsam und sind 

gezwungen sich selber zu helfen.692 Äquivalent verhalten sich die national-

religiösen Siedler in Israel. Anders als die Ultra-Orthodoxie bejahen sie aus 

religiöser Überzeugung den Staat Israel und arbeiteten mit ihm bei der Errichtung 

neuer Siedlungen in den Palästinensergebieten zusammen, ließen ihre 

Unternehmungen militärisch schützen und finanziell subventionieren.693 Mit den 

Friedensgesprächen und der Umsetzung der Oslo-Abkommen, welche einen 

Stopp der Siedlungsaktivitäten vorsah sowie den jüngsten Bemühungen der 

israelischen Regierung, die Siedlungen speziell im Gazastreifen zu räumen, 
                                                 
690 Siehe dazu: Lazarus-Yafeh, Hava: Some Religious Aspects of Islam, Leiden 1981, S. 66 f. 
691 Mitchell: Religion, S. 127. 
692 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 123. 
693 Siehe dazu: Leckebusch: Die jüdischen Siedler, S. 356. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

190

entwickelte sich ein Antagonismus zwischen säkularen und national-religiösen 

Zionisten, welcher bisweilen zu violenten Eruptionen avancierte und 

beispielsweise einen Höhepunkt in der Ermordung des israelischen 

Premierministers Rabin 1995 durch einen jüdischen Fundamentalisten gefunden 

hatte.  

 

2.5. Religion als Instrumentarium des „Peacebuilding“ 

Nachdem die verschiedenen Facetten und Erscheinungsformen des Faktors 

Religion sowie ihre Auswirkung auf die Konflikte in Nordirland bzw. 

Israel/Palästina analysiert worden sind, wird sich nun abschließend der Frage 

genähert, auf welche Weise Religion als Instrument der Konfliktbefriedung  

theoretisch und praktisch zum Einsatz kommt.694 Chadwick F. Alger konstatiert, 

dass religiöse Vorstellungen potenziell zu zwei kontrastierenden Leitbildern 

führen können, welche sich im Postulat des „heiligen Krieges“ oder aber in der 

Idee des „friedlichen und himmlischen Königreiches“, welches es schon auf 

Erden zu verwirklichen gelte, widerspiegele.695 Luc Rychler attestiert religiösen 

Faktoren bzw. religiösen Organisationen vier potenzielle Ausdrucksformen 

innerhalb eines Konfliktes, die sich entweder positiv oder negativ auswirken 

können: Erstens können religiöse Motive und Institutionen die Parteien 

unmittelbar in einen gewaltsamen Konflikt treiben, zweitens ist die neutrale 

Beobachterrolle zu nennen, drittens übernehmen religiöse Gruppierungen die 

Funktionen von Friedensvermittlern und viertens können unter den 

entsprechenden Prämissen religiöse Akteure eine unmittelbare Konfliktbeendung 

verbunden mit einem dauerhaften Frieden herbeiführen.696  

Die Fähigkeit von Religion und religiösen Akteuren überhaupt als Faktoren zu 

einem Friedensprozess entscheidend beizutragen, ist an verschiedene 

Voraussetzungen gekoppelt,697 die es unter Einbeziehung des bisherigen 

                                                 
694 Siehe dazu u.a.: Appelby, R. Scott: The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and 
Reconciliation, Boston 1999 (künftig zitiert: Appelby: Ambivalence of the Sacred); Sampson, 
Cynthia: Religion and Peacebuilding, in: Zartmann, I. William und J. Lewis Rasmussen (Hrsg.): 
Peacemaking in International Conflict: Methods and Techniques, Washington D.C. 1997, S. 273 
ff. (künftig zitiert: Sampson: Religion and Peacebuilding). 
695 Vgl.: Alger, Chadwick F.: Religion as a Peace Tool, in: The Global Review of Ethnopolitics 
4/2002, S. 94 (künftig zitiert: Alger: Religion as Peace Tool). 
696 Vgl.: Reychler, Luc: Religion and Conflict, in: International Peace Studies 1/1997, S. 20 f. 
(künftig zitiert: Reychler: Religion and Conflict). 
697 Ebd.: S. 35 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

191

Erkenntnisstandes für die Konflikte in Nordirland und Israel/Palästina näher zu 

betrachten gilt. Nach Rychler muss gewährleistet sein, dass Zweidrittel der 

jeweiligen Bevölkerung einem konfessionellen Bekenntnis zugerechnet werden 

können und religiöse Organisationen sowohl über die benötigte personelle 

Infrastruktur innerhalb der Ethnie als auch über ausreichende moralische Autorität 

und Reputation verfügen, aus welcher sie ihre Legitimation ziehen können. 

Darüber hinaus ist von Bedeutung, dass die religiösen Akteure die Fertigkeit 

besitzen müssen, die ihnen zugehörige Bevölkerung zu mobilisieren und 

Einstellungen zu kultivieren, welche den Zusammenhang zwischen einem 

theologisch abgeleiteten Postulat zur Vergebung und Versöhnung mit der 

verfeindeten Partei in einen konkreten tagespolitischen Kontext stellt.698 

Fallstudien und komparativer Teil haben für die sich in einem Antagonismus 

befindenden Parteien der Konfliktszenarien in Nordirland  bzw. Israel/Palästina 

den ungebrochenen Einfluss religiöser Vorstellungen und Interpretationsmuster 

belegt sowie die informelle wie formelle Perpetuierung der Gesellschaft durch 

religiöse Institutionen offenkundig gemacht. Zudem ist insbesondere im Fall der 

gewaltbereiten Akteure der national-religiösen Strömungen im Zionismus sowie 

der radikal-islamischen Hamas in Israel/Palästina, aber auch des nicht minder in 

Nordirland politisch-relevanten evangelikal-fundamentalistischen Teils der 

unionistischen Community zu konstatieren, dass theologische Konzepte zur 

Legitimierung von Gewalt und Diskriminierung herhalten. Mithin bestehen gar 

originär theologische Postulate zur Anwendung von Gewalt. Kritisch muss in 

diesem Kontext hinterfragt werden, inwieweit religiös-theologische 

Überzeugungen einer alttestamentarischen „Auge um Auge“ Philosophie oder die 

Idee des Dschihad, die sich nicht nur unter praktizierenden „frommen“ Gläubigen 

im  Judentum und Islam verbreitet haben könnten,699 sondern mittels „Religious 

Ideology“ und „Cultural Religion“ auch in vermeintlich säkular orientierte 

Vorstellungswelten der übrigen Bevölkerungen Einzug gehalten haben könnten, 

zu einer Diskreditierung von Religion als Instrumentarium des „Peacebuilding“ in 

Israel/Palästina geführt haben. Das Christentum mit seiner grundsätzlichen - 

selbst unter den in intellektueller Gegnerschaft stehenden theologischen 

                                                 
698 Vgl. auch: Alger: Religion as Peace Tool, S. 103. 
699 Siehe bspw.: Schlötzer, Christiane: Israels Geisel, in: Süddeutsche Zeitung vom 30. Juni 2006, 
S.4.  



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

192

Konzepten der katholischen wie protestantischen Observanz unbestrittenen - 

Aufforderung zu Vergebung und Feindesliebe als zentralem Kernelement der 

christlichen Botschaft erfüllt hingegen Reychlers explizierte Prämisse hinsichtlich 

der Kontributionsfähigkeit von Religion und religiösen Akteuren an eine 

friedliche Konfliktlösung. Dieses Argument unterstützend muss auf Claire 

Mitchells Feststellungen verwiesen werden, dass sogar die nordirischen 

Evangelikalen in den letzten Jahren verstärkt theologisch untermauerte 

Aktionsbündnisse und Ideen zum nordirischen Friedensprozess beigesteuert 

haben700 und selbst das Bollwerk des religiösen Protestantismus wie des 

politischen Unionismus in Nordirland, Ian Paisley, eine konziliante Haltung 

eingenommen hat, welche wiederum zu einer gemeinsamen Regierung von DUP 

und Sinn Fein führte.  

Für beide Konflikte bleibt jedoch letztlich zu konstatieren, dass Religionen in 

ihren dargestellten Erscheinungsformen deutlich häufiger im historischen Verlauf 

durch inhärente Glaubensdoktrinen, dem Verhalten explizit religiöser Akteure 

oder aber der Transponierung in nationalistische Ideologien zur Eruption von 

Gewalt denn zu Friedensbemühungen geführt haben, gleichwohl der Faktor 

Religion weder in Nordirland noch in Israel/Palästina als einzige Konfliktursache 

identifiziert werden kann. So formuliert Luc Reychler auch die größte Schwäche 

von Religion als Instrument des „Peacebuilding“: „In many of today’s conflicts 

they remain primary or secondary actors or behave as passive bystanders.”701 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
700 Vgl.: Mitchell: Religion, S. 128. 
701 Reychler: Religion and Conflict, S. 36. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

193

3. Konfliktregulierungsversuche im Vergleich 

Im letzten Kapitel des komparativen Teils wenden wir uns den 

Friedensbemühungen in Nordirland und Palästina zu. Dazu werden zunächst 

theoretische Konfliktregulierungsoptionen und Lösungsansätze dargestellt, die 

eine anschließende Einordnung der konkreten Maßnahmen aufgrund der 

Ergebnisse der Fallstudien zu beiden Konflikten gestatten. Ferner soll noch 

einmal die besondere Rolle der Sicherheitskräfte in den Fokus des Interesses 

rücken, haben doch die bisherigen Erkenntnisse die besondere Bedeutung dieses 

Faktors für den Nordirland- bzw. Palästinakonflikt sichtbar gemacht und 

strukturelle Äquivalente zu Tage gefördert. Nicht vergessen werden darf in 

diesem Kontext, dass eine grundlegende politische Neuordnung der nordirischen 

Sicherheitsbehörden und die Anerkennung der Polizei durch alle Konfliktakteure 

der umstrittenen britischen Provinz im Frühjahr 2007 die volle Implementierung 

und das offenbare Gelingen des nordirischen Friedensprozesses erst möglich 

gemacht haben und der Analyse zusätzlich ein hohes Maß an tagespolitischer und 

wissenschaftlicher Aktualität verleihen. Ebenso ist grundsätzlich der 

Fragestellung an diesem Punkt der Arbeit nachzugehen, inwieweit die in den 

vorherigen Kapiteln beschriebenen Entwicklungen der Konflikte auf der Grünen 

Insel und im Heiligen Land trotz weitestgehend analoger historischer 

Konfliktursachen und politischer Motivationsfaktoren im ersteren Fall zu einem 

erfolgreichen Verhandlungsprozess und einer friedlichen Stabilisierung bzw. im 

zweiten Fall zu einem Scheitern des Friedensprozesses und daraus resultierend zu 

fortdauernder Gewalt geführt haben. Mithin muss in diesem Rahmen diskutiert 

werden, welche Erkenntnisse aus dem Friedensprozess in Nordirland zwecks 

einer Konfliktlösung zwischen Juden und Palästinensern im Nahen Osten 

gewinnbringend übertragen werden könnten. Letztlich gilt es zum Schluss 

begründete Aussagen über potenzielle Zukunftsperspektiven für Nordirland und 

Israel/Palästina zu treffen. 

 

3.1. Theoretische Perspektiven und Lösungsansätze 

Die Konfliktforscher John McGarry und Brendan O’Leary unterscheiden 

betreffend der theoretischen Perspektiven und Lösungsansätze von ethnischen 

Konflikten auf der makro-politischen Ebene zwischen den Methoden der 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

194

Konfliktregulierung durch Ausschalten der ethnischen Unterschiede (eliminating 

differences) sowie den Methoden der Konfliktbeilegung durch das Austarieren 

ethnischer Unterschiede (managing differences).702 McGarry und O’Leary zählen 

zu den erstgenannten Methoden (eliminating differences) Genozid, gewaltsame 

Vertreibung einer Ethnie durch die gegnerische Bevölkerungsgruppe, die in 

konsensualer Übereinstimmung erfolgende Teilung des umstrittenen Territoriums 

und/oder Sezession unter Berufung auf das Recht nationaler Selbstbestimmung 

sowie Integrations- und/oder Assimilationsstrategien. Die „methods for managing 

differences“ umfassen in Abgrenzung dazu hegemoniale Kontrolle der 

dominanten Ethnie, die Konfliktschlichtung durch die Intervention einer dritten 

Partei, die Kantonisierung bzw. Föderalisierung des umkämpften Gebietes und 

die politische Organisation des von den rivalisierenden Ethnien geteilten Staates 

nach konkordanzdemokratischen Ordnungsprinzipien.703  

Unter Berücksichtigung des Ergebnisstandes der Fallstudien ist auf den ersten 

Blick erkennbar, dass einige der potenziellen Optionen zur Regulierung der 

ethnischen Konflikte in Nordirland bzw. Palästina im bisherigen 

Verhandlungsprozess oder aber auch im geschichtlichen Konfliktverlauf in den 

politischen wie militärischen Konzepten der partizipierenden Akteure sich 

höherer Akzeptanz erfreuen durften als andere. Zudem ist eine Kombination 

verschiedener Konfliktregulierungsmechanismen nicht ungewöhnlich.  

Die Verübung eines Völkermordes und das damit einhergehende Ende ethnischer 

Rivalitäten war und ist für die nordirischen wie israelisch/palästinensischen 

Konfliktparteien keine ernstzunehmende Lösungsalternative. Die protestantischen 

Loyalisten strebten zu keinem Zeitpunkt die vollständige Vernichtung der irisch-

katholischen Minorität in Nordirland an. Die irischen Nationalisten intendierten 

zwar historisch die britische Fremdherrschaft über die irische Insel zu beenden 

und streben auch in der Gegenwart eine finale, vor allem aber friedliche 

Wiedervereinigung Nordirlands mit der irischen Republik im Süden an. Ein 

Genozid an der protestantischen Bevölkerung Ulsters stellte jedoch explizit für 

die irisch-republikanische Bewegung zu keinem Zeitpunkt ein Ziel dar. Ebenso 
                                                 
702 Vgl.: McGarry, John und Brendan O’Leary: Introduction. The macro-political regulation of 
ethnic conflict, in: Dies. (Hrsg.): The Politics of Ethnic Conflict Regualtion. Case Studies of 
Protracted Ethnic Conflicts, London/New York 1995, S. 4 (künftig zitiert: McGarry/O’Leary: 
Regulation of ethnic conflict).  
703 Ebd. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

195

wenig postulierten die verfeindeten Ethnien in der britischen Unruheprovinz den 

gewaltsamen Bevölkerungstransfer ihrer jeweiligen ethnisch-religiösen 

Konkurrenzgruppe vom nordirischen Territorium weg unter den Vorzeichen ihrer 

jeweiligen politischen Observanz nach Irland oder Großbritannien, obwohl 

konstatiert werden kann, dass es während der „Troubles“ einen Trend zu einer 

von den Paramilitärs forcierten ethnischen Homogenisierung nordirischer 

Stadtviertel und Landstriche gegeben hat. Im Israel/Palästinakonflikt sind 

ebenfalls keine signifikanten Anzeichen für die tatsächliche Durchführung eines 

Genozids vorhanden, welcher von den säkularen Kräften der Zionisten oder 

palästinensischen Nationalisten zur Durchsetzung der jeweiligen Interessen in 

Erwägung gezogen worden wäre. Zwar stellt die radikal-islamische Hamas mit 

ihrer Intention „alle Juden in Israel ins Meer zu treiben“ diesbezüglich eine 

Exemtion dar,704 jedoch fehlt es der Hamas dazu dauerhaft an dem notwendigen 

militärischen Potenzial.  

Wie vereinzelt in Nordirland hat man auch in Israel in der jüngeren Geschichte 

des Konfliktes auf das Mittel des gewaltsamen Bevölkerungstransfers gesetzt, 

welches sich speziell in der Folge der Annektierung Ostjerusalems 

exemplifizieren lässt, hat aber auf den Versuch der vollständigen Vertreibung 

sowohl der arabischstämmigen israelischen Staatsbürger in Israel als auch der 

Palästinenser aus den besetzten Gebieten im Gazastreifen und dem 

Westjordanland verzichtet, obwohl nach der totalen Niederlage der arabischen 

Anrainerstaaten 1967 dazu gewiss ähnlich der Situation nach dem israelischen 

Unabhängigkeitskrieg von 1948 die militärische Gelegenheit bestanden hätte. So 

weisen McGarry und O’Leary explizit darauf hin, dass der erzwungene Transfer 

einer ethnischen Großgruppe nicht im Sinne einer zwangsläufigen 

Gesetzmäßigkeit zu einem Ende des ethnischen Konflikts führen muss.705 Gerade 

das Beispiel des Palästinakonfliktes und der palästinensischen 

Flüchtlingsproblematik veranschaulicht, dass gewaltsame Vertreibungen bei den 

Akteuren der ethnischen Protestbewegungen oftmals irridentistische Postulate 

befördern, von der ethisch-moralischen Komponente solcher 

„Friedensimplementierungen“ ganz zu schweigen.  

                                                 
704 Siehe dazu: Beaupin: Hamas und PLO, S.106. 
705 Vgl.: McGarry/O’Leary: Regulation of ethnic conflict, S. 9. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

196

Integrations- und Assimilationskonzepte als Vehikel der Konfliktlösung haben die 

Absicht, die miteinander in Gegnerschaft stehenden ethnischen Identitäten und die 

antagonistischen Nationalismen der partizipierenden Konfliktakteure aufzuheben 

und in einer neuen und zu generierenden, die ehemaligen Parteien umfassenden 

Identität zu vereinen: 

„Usually people who advocate integration policies favor reducing the differences 
between ethnic communities, ensuring that children of the (potentially rival) ethnic 
communities go to the same schools, socialising them in the same language and 
conventions, encouraging public and private housing policies which prevent ethnic 
segregation, and ensuring that the workplace is ethnically integrated through 
outlawing discrimination.” 706  

 

Unter Rekurs auf die Ergebnisse der Fallstudien lag es nicht in der 

gesellschaftlich-politischen Intention der unionistisch-protestantischen Majorität 

in Nordirland, ihre Suprematie über die irisch-katholische Minorität aufzugeben. 

Der Ulster-Staat sollte ein protestantischer Staat für eine protestantische 

Bevölkerung sein. Wenn Integrationsbemühungen angestrengt wurden, so zielten 

sie darauf ab eine Homogenisierung innerhalb des protestantischen Lagers zu 

bewerkstelligen. Die nordirischen Katholiken ihrerseits favorisierten einen 

Anschluss an die Republik Irland und waren eifrig bemüht, ihre gälisch-

katholische Identität zu propagieren. Beide Lager legen Wert auf die Kultivierung 

ihres jeweils eigenständigen sprachlich-kulturellen Erbes. Das nordirische 

Schulsystem segregiert bis heute durch die Subventionierung privater 

(katholischer) und öffentlicher (protestantischer) Schulen die Bevölkerung. Wie 

dem Unionismus in Nordirland war und ist auch dem Zionismus daran gelegen 

vordringlich eine Integration und Assimilation der eigenen ethnischen 

Angehörigen in das israelische Staatsgebilde und jüdische Gesellschaftskollektiv 

zu vollziehen. Israel begreift sich explizit als jüdischer Staat, mutatis mutandis 

erfolgt eine bewusste und gewollte Exklusion der christlichen und muslimischen 

Araber. Ferner vermag auch in der Gegenwart  der ethnisch-religiöse Bezug auf 

das Judentum allein die zahlreichen Probleme und auftretenden Aporien innerhalb 

des israelisch-jüdischen Kollektivs, beispielsweise die politisch-sozialen 

Spannungen zwischen Israelis aschkenasischer und sephardischer Herkunft, zu 

kitten.707 Die Ausführungen illustrieren letztlich die mangelnde Praktikabilität 

                                                 
706 Vgl.: McGarry/O’Leary: Regulation of ethnic conflict, S. 17. 
707 Siehe dazu: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 45 ff. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

197

von Integrations- und Assimilationskonzepten bezüglich einer erfolgreichen 

Beilegung der ethnischen Konflikte in Nordirland und Palästina. 

In Anlehnung an die Ausführungen von McGarry und O’Leary ist hegemoniale  

Kontrolle das am häufigsten gebrauchte Mittel, um die aus ethnischen 

Differenzen resultierenden Schwierigkeiten zu lösen.708 Dabei bezieht sich der 

Faktor Hegemonie auf die Kontrolle militärischer und polizeilicher Kapazitäten, 

so dass dieser Aspekt von der Frage der ethnischen Mehrheit oder Minderheit im 

Sinne einer statistischen Größe entkoppelt wird und im Verbund mit dem im 

Verlauf der Arbeit skizzierten Phänomen der „doppelten regionalen Minderheit“ 

auf den ersten Blick eine Option zur Beilegung der violenten Auseinandersetzung 

in Nordirland und in Israel/Palästina aufweisen könnte. Der historische Verlauf 

hat jedoch gezeigt, dass trotz der militärischen Überlegenheit der IDF gegenüber 

den militanten Palästinensergruppen eine dauerhafte Befriedung des Konfliktes zu 

Gunsten Israels und nach seinen Vorstellungen in der Vergangenheit nicht zu 

erreichen war und auch in Zukunft nicht erreicht werden kann. Die ungebrochene 

Fähigkeit palästinensischer Selbstmordattentäter oder Entführungskommandos ist 

auch gegenwärtig in der Lage, der israelischen Gesellschaft schmerzhafte Schläge 

zu zufügen und das zionistische Gesellschaftskollektiv partiell zu destabilisieren. 

In Nordirland war der massive Einsatz der Polizei- und Territorialstreitkräfte 

sowie des britischen Militärs gegen die IRA weitestgehend erfolglos. Die wenigen 

Erfolge des unionistischen Sicherheitsapparates verkehrten sich durch eine interne 

Umstrukturierung der irisch-republikanischen Paramilitärs, die so nur an Effizienz 

gewannen, ins Gegenteil. Zusätzlich evozierte das Verhalten der nordirischen und 

britischen Sicherheitsbehörden bei der irisch-katholischen Bevölkerung verstärkt 

Solidaritätseffekte gegenüber den gewaltbereiten Republikanern und bewirkte 

eine politische Konjunktur der radikal-nationalistischen Partei Sinn Fein. Der 

Einsatz hegemonialer Kontrolle als Instrument zur Befriedung des Konfliktes – 

und sei es nur zu Gunsten von einem der beteiligten Akteure – hat sich als ebenso 

unbrauchbar erwiesen wie die zuvor dargestellten Konfliktregulierungsoptionen 

und hat exempli causa äquivalent zu den Integrations- und 

Assimilationskonzepten aufgrund inhärenter Dynamik in diametraler Weise zu 

einer Verschärfung der ethnischen Konflikte im Norden der Grünen Insel und im 

                                                 
708 Vgl.: McGarry/O’Leary: Regulation of ethnic conflict, S. 23 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

198

Heiligen Land geführt. Aufgrund der historischen Ausgangslage der Konflikte 

sowie der Motivationsfaktoren der Konfliktakteure verwundert daher nicht, dass 

die Fallstudien bezüglich der erfolgten Friedensverhandlungen die besondere 

Bedeutung der übrig gebliebenen Konfliktregulierungsmodelle offenbart haben, 

d.h. namentlich der Aufteilung/Sezession des umstrittenen Territoriums zwischen 

den gegnerischen Ethnien (im Falle Israel/Palästinas) oder dem 

konkordanzdemokratischen „Powersharing“ der Konfliktparteien (im Falle 

Nordirlands) sowie dem potenziellen Einfluss eines interventionistischen 

Verhaltens Dritter oder Föderalisierungsideen. In einem nächsten Schritt müssen 

entsprechend die Verhandlungsprozesse auf der Grundlage der bisherigen 

Ergebnisse unter Einbeziehung  der theoretischen Einlassungen von McGarry und 

O’Leary zu den zutreffenden Befriedungsoptionen untersucht werden. Nicht 

zuletzt ermöglicht dies, der Frage nachzuspüren, ob sich die 

Konfliktregulierungsmodelle gewinnbringend übertragen lassen oder welche 

gravierenden Unterschiede dies verhindern und mithin sogar den Erfolg des 

nordirischen Friedensprozesses und das Scheitern der Verhandlungen zwischen 

Israelis und Palästinensern erklären können. 

 

3.2. Friedensverhandlungen und Friedensabkommen 
       in Israel/Palästina und Nordirland im Vergleich 

Sowohl die gewaltsamen Auseinandersetzungen zwischen der unionistisch- 

protestantischen Bevölkerungsmajorität und der nationalistisch-katholischen 

Minorität in Nordirland als auch der Konflikt in Israel/Palästina zwischen den 

jüdischen Israelis und den arabischen Palästinensern führten im Verlauf der 

violenten Ereignisse mehrmals zu ernsthaften Versuchen der jeweiligen 

Konfliktparteien, die andauernden Feindseligkeiten endgültig zu beenden unter 

der weitestgehenden Aufrechterhaltung und Durchsetzung der politischen 

Grundüberzeugung der betreffenden ethnischen Gemeinschaften. Sollte ein Friede 

dauerhaft sein, so war die Grundprämisse in beiden Konfliktregionen, dass den 

elementaren Postulaten der partizipierenden Parteien im Verhandlungsprozess 

Rechnung getragen wird und diese die Überzeugung gewinnen können, dass ihre 

Forderungen durch einen politischen Prozess erreicht und abgesichert werden und 

die Anwendung von Gewalt nicht länger als notwendig erachtet wird. Mitbedacht 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

199

werden muss die notwendige Erkenntnis auf der Seite der Konfliktparteien, dass 

objektiv eine militärische Lösung für keine Seite langfristig möglich erscheint.  

Die Fallstudien sowie die bisherige komparative Analyse der 

Konfliktkonstellationen in Nordirland und Israel/Palästina haben für die 

protestantischen Unionisten wie für die jüdischen Zionisten belegt, dass aufgrund 

der historisch-psychologisch gewachsenen (Belagerungs)Mentalität als 

ursprüngliche Siedlergemeinschaften die Furcht vor einer physischen Vernichtung 

und/oder der kulturellen, politischen sowie ökonomischen Marginalisierung durch 

die als feindlich perzepierten autochthonen Ethnien in beiden Fällen zu einem 

Primat der Sicherheitspolitik  geführt hat. Ihre kulturelle Eigenständigkeit und 

existenzielle Sicherheit sehen die Zionisten allein im israelischen Staat garantiert, 

die Loyalisten in der politischen Union mit dem Vereinigten Königreich. Die 

nationalistischen Organisationen der irisch-katholischen Ethnie hingegen streben 

nach einer Loslösung Nordirlands von Großbritannien und einer Vereinigung mit 

der Republik Irland im Süden. In diesem Rahmen engagierten sich die 

nordirischen Katholiken für das Ende ihrer politisch-sozialen Diskriminierung in 

der britischen Provinz. Die palästinensische Nationalbewegung proklamiert das 

Recht auf einen eigenen Nationalstaat, welcher nach der Auffassung der  säkular-

nationalistischen Kräfte der PLO die von Israel besetzten Gebiete im 

Westjordanland unter Einschlusses Ostjerusalems und den Gazastreifen umfassen 

soll,  die radikal-islamische Hamas beansprucht hingegen das gesamte 

Territorium Israels für eine palästinensische Staatsgründung. 

 

Der Verhandlungsprozess in Nordirland und Israel/Palästina 

Vergleicht man den Verlaufsprozess der Verhandlungen, besonders im Vorfeld, 

so wird erkennbar, dass in Nordirland und Israel/Palästina zunächst die 

Annäherung der Konfliktparteien und ihre potenzielle Bereitschaft zu einem 

politischen Diskurs nötig gewesen sind. Dies gestaltete sich für alle Akteure als 

heikles Unterfangen. Die Regierung Großbritanniens konnte offiziell nicht mit 

den IRA-Terroristen oder ihrem politischen Sprachrohr Sinn Fein verhandeln 

ohne innenpolitisch in Turbulenzen zu geraten und auf massiven Widerstand bei 

den nordirischen Unionisten zu stoßen, die einmal mehr einen „Sell-Out“ an die 

irische Republik befürchten mussten. In ähnlichem Dilemma befand sich auch die 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

200

israelische Regierung, die noch bei der Friedenskonferenz von Madrid im Herbst 

1991 darauf bestand, dass die Palästinenser, speziell die PLO, keine eigene 

Delegation entsendeten. Zudem war allen israelischen Autoritäten de iure der 

direkte Kontakt mit der palästinensischen Widerstandsorganisation untersagt.709  

Als einzige Lösung dieses grundsätzlichen Problems erschien in beiden 

Konflikten das Mittel der Geheimdiplomatie, welches einen medialen Ausschluss 

der Öffentlichkeit gewährleistete und gleichsam den politischen Spitzen die 

nötige Zeit und Atmosphäre zu einer Verhandlung über alle strittigen Themen 

bieten konnte. Für die Verantwortlichen in Nordirland wirkte sich positiv aus, 

dass trotz der andauernden Gewalt über einen Zeitraum von 30 Jahren eine Kultur 

des „Secret Dialogue“ zwischen London und der Führung des irisch-

republikanischen Lagers entstanden war, welche nun abermals Mitte der achtziger 

Jahre bemüht werden konnte.710 Bedeutsam im Gesamtkontext unserer Analyse ist 

die Feststellung, dass die Vermittlerrolle am unmittelbaren Beginn des 

Friedensprozesses von einem Priester der katholischen Kirche in Nordirland 

wahrgenommen wurde,711 was unsere Erkenntnisse bezüglich des Einflusses von 

Religion und Institutionen zumindest in diesem Fall untermauert und durch den 

Umstand erhärtet wird, dass die Kirchen und Geistlichen beider Gemeinschaften 

im Verlauf des nordirischen Friedensprozesses, so beispielsweise bei der 

Entwaffnung der IRA, eine fortlaufend prominente Rolle gespielt haben. Die 

israelischen und palästinensischen Konfliktprotagonisten trafen sich auf 

Vermittlung der norwegischen Regierung712 zu geheimen Gesprächen in Oslo. 

Das Fehlen eigener politisch-strategischer Interessen im Nahen Osten sowie die 

positiven Verbindungen Norwegens zu Israel und der PLO begünstigten die 

Verhandlungsaufnahme.713 Unter Rückgriff auf die von McGarry und O’Leary 

formulierten Konfliktregulierungsmodelle kann angesichts des Einsatzes von 

dritten Parteien zur Konfliktschlichtung – in Nordirland Geistliche, in 

                                                 
709 Vgl.: Lochery, Neil: The Difficult Road To Peace. Netanyahu, Israel and the Middle East Peace 
Process, London 1999, S. 234 (künftig zitiert: Lochery: Difficult Road To Peace). 
710 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 314; ferner: Watt, Nicholas und Owen Bowcroft: Ten 
years of delicate deals and hard bargaining, abgerufen am 13.03.2007 unter 
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2032512,00.html . 
711 Siehe dazu: Coogan: Troubles, S. 388 ff. 
712 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 10 f. 
713 Vgl.: Ries, Matthias: Oslo. Das Tor zum Frieden in Nahost? Idstein 2000, S. 65 f. (künftig 
zitiert: Ries: Oslo). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

201

Israel/Palästina die äquidistante Regierung Norwegens - vermutet werden, dass 

dieses Instrument zur Aufnahme von Verhandlungen und zum späteren Abschluss 

der jeweiligen Friedensabkommen beigetragen hätte, worauf nicht zuletzt die 

recht volkstümlich anmutenden Bezeichnungen als „Karfreitagsabkommen“ bzw. 

„Osloer Verträge“ zusätzlich verweisen könnten. Allerdings verweisen die 

Autoren darauf, dass in letzter Konsequenz die Konfliktschlichtung durch eine 

interne oder externe Partei voraussetzt, dass diese die relevanten Entscheidungen 

stellvertretend für die Konfliktparteien trifft und sich nicht allein auf die Funktion 

der Mediation oder eines „faciliator“ (Hilfesteller) reduziert.714 Die Rolle der 

Vereinigten Staaten kann in diesem Kontext für ihr Engagement bei 

Friedensbemühungen im Heiligen Land und im Norden der irischen Insel ebenso 

als vermittelnder Hilfesteller bewertet werden.715 

Das offensichtlichste Resultat der Geheimdiplomatie im Nordirland- bzw. 

Palästinakonflikt manifestierte sich in der gegenseitigen Anerkennung der 

betreffenden Konfliktparteien als Verhandlungspartner sowie in der Festlegung 

grundlegender Verhandlungsprinzipien. Letztere gewannen 1993 in Nordirland 

Gestalt in den so genannten „Three Strands“ sowie mit der zwischen Israelis und 

Palästinensern im selben Jahr vereinbarten „Declaration of Principles“. Die 

Regierung in London wollte Sinn Fein trotz ihrer engen Verflechtung mit der 

IRA, welche dem bewaffneten Kampf zu diesem Zeitpunkt noch nicht entsagt 

hatte, in den beginnenden nordirischen Friedensprozess einbinden. Jerusalem 

anerkannte die PLO - faktisch aber allein Arafats Fatah als dominierende Fraktion 

innerhalb der palästinensischen Befreiungsbewegung - als die zentrale politische 

Vertretung der Interessen des palästinensischen Volkes.716 So wird denn auch an 

dieser Stelle ein signifikanter Unterschied zur allgemeinen Situation in Nordirland 

sowie im speziellen unter Berücksichtigung der beiden Friedensprozesse deutlich. 

Während die israelische Regierung faktisch ausschließlich mit der Fatah 

respektive der PLO verhandelte – was zum Teil auch aufgrund des internationalen 

Status der PLO bei den UN nicht in toto abwegig war – war Großbritannien 

darauf angewiesen, alle politischen und paramilitärischen Organisationen der in 

Nordirland beheimateten Ethnien unabhängig vom Grad ihrer Gewaltbereitschaft 

                                                 
714 Vgl.: McGarry/O’Leary: Regulation of ethnic conflict, S. 27. 
715 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 171. 
716 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 12. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

202

oder Radikalität am Verhandlungstisch zu versammeln, sofern diese bereit waren 

die „Three Strands“ als Diskussionsgrundlage zu akzeptieren und im Falle der 

Paramilitärs die Waffen schweigen zu lassen. Was zunächst von verschiedenen 

Beobachtern aufgrund der hohen Zahl an Verhandlungsparteien im nordirischen 

Friedensprozess als eine der größten Schwierigkeiten für eine zukunftsfähige und 

stabile Lösung gesehen wurde,717 entwickelte sich - unabhängig von temporären 

Rückschlägen - durch die breite Basis der das 1998 verabschiedete GFA 

prinzipiell unterstützenden Organisationen zu einem tatsächlichen Erfolg, 

wohingegen die Erfolg versprechenden Friedensbemühungen und getroffenen 

Vereinbarungen des Oslo II Abkommens vom Dezember 1995 zwischen der 

israelischen Regierung und der PLO unter der Führung Arafats letztlich 

scheiterten. Ein vergleichender Blick auf die Strukturen und Inhalte der 

Friedensabkommen auf der irischen Insel und im Heiligen Land sowie den ihnen 

zugrunde liegenden theoretischen und politischen Prämissen vermag 

möglicherweise eine Erklärung zu leisten. 

 

Friedensabkommen im Vergleich 

Konstatiert werden kann, dass die Friedensverhandlungen in Nordirland und 

Israel/Palästina nicht nur teilweise eine chronologische Parallelität aufweisen, 

sondern einen ähnlichen strukturellen Verlauf genommen haben. Von 

anfänglichen klandestinen Treffen gelangte man über die gegenseitige offizielle 

Anerkennung zu ernsthaften Konsultationen bis zum Abschluss von Dokumenten, 

die durchaus den Charakter von friedenstiftenden Verträgen besaßen. Inhaltlich 

divergierten jedoch das für Nordirland ausgehandelte Good-Friday-Agreement 

und die Osloer Verträge beträchtlich. Allein zwei superfizielle Gemeinsamkeiten 

lassen sich als Output der angestrengten Fallstudien identifizieren: Zum einen 

hatten beide Friedensabkommen das Ziel, einen Autonomiestatus für die 

umstrittenen Territorien einzurichten, den die ethnischen Protestbewegungen auf 

palästinensischer wie auf irisch-katholischer Seite als ersten Schritt zur Erfüllung 

ihrer lang gehegten nationalistischen Postulate interpretierten. Ferner war für die 

PLO die Einsetzung einer, wenn auch zunächst auf Zeit begrenzten, 

Selbstverwaltung in Konnotation mit der Übertragung von diversen hoheitlichen 

                                                 
717 Bspw.: Waldmann: Ethnischer Radikalismus, S. 364 ff. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

203

Rechten in Gaza und dem Westjordanland der erste Baustein eines 

palästinensischen Nationalstaates. Sinn Fein und IRA sahen in der verbindlichen 

Grundsatzerklärung Londons hinsichtlich eines Verzichtes auf Nordirland als 

Teils des Vereinigten Königreiches, sofern die Mehrheit der nordirischen 

Gesamtbevölkerung dies wünsche und ihren Willen in dem vom GFA 

vorgegebenen konstitutionellen Rahmen demokratisch artikuliere, den ersten 

Schritt zu einer Vereinigung mit dem irischen Staat im Süden.718 

Markanter hingegen sind die Unterschiede zwischen dem Karfreitagsabkommen 

der nordirischen Konfliktparteien und den Osloer Verträgen der Israelis und 

Palästinenser. Auf die fundamentalen und historisch begründeten 

Motivationslagen der Protagonisten im Palästina- und Nordirlandkonflikt ist 

mehrmals verwiesen worden. Israelische Regierung und PLO-Führung 

verständigten sich im Grundsatz darauf, dass als Ausgangsbasis für eine friedliche 

Lösung die UN-Resolutionen 242 und 338 zu Grunde gelegt werden sollten. Der 

Aufteilung des umstrittenen Territoriums und die weitestgehende Separierung der 

ethnischen Gruppen, wenn man von der in Israel als Staatsbürger lebenden 

arabischen Minderheit einmal absieht, wurde unter Bedacht der Interessen der 

Konfliktparteien die größte Chance zur endgültigen Regulierung und Beilegung 

der Feindseligkeiten zugestanden. Sammy Smooha benennt als Bedingungen, die 

zu einer erfolgreichen Teilung und damit zu einem dauerhaften Frieden zwischen 

den ethnischen Gemeinschaften führen, zwei Prämissen: 

„The majorities living in any part of the partitioned territory accept or 
resign themselves to partition. To succed, partition should be 
negotiated and agreed upon, rather than imposed unilaterally. In the 
post-partition states partition may fail if rejected by both or either one 
of the ruling majorities. Because these states continue to share regional 
interests, they can also agree on terms of cooperation, including a 
common market, military alliance, or even a loose confederation. The 
minorities living in any part of the partitioned territory are neither 
able or willing to end partition. If partition is challenged by both or 
either one of them, it may break down. Since minorities formed by 
partition pay a heavy price, they tend to fight to terminate it.”719  

 
Die Fallstudie zum Palästinakonflikt hat gezeigt, dass die israelisch-

palästinensischen Verträge zum Zeitpunkt ihrer Vereinbarung diese 

                                                 
718 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 388. 
719 Smooha: Tenability of Partition, S. 311 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

204

Voraussetzungen erfüllten. Die Einschränkungen ergaben sich in der politischen 

Praxis durch den Umstand, dass eine sofortige Abtrennung Gazas und des 

Westjordanlandes von der israelischen Autoritätsgewalt nicht vorgesehen war und 

die unmittelbare Konstituierung eines souveränen Palästinenserstaates, trotz der 

Ausrufung eines solchen durch Arafat, in eigentlicher Konsequenz durch die 

Bestimmungen der Abkommen einer zeitlich begrenzten und in ihrem 

Wirkungsradius beschnittenen Autonomie gewichen war. Evident wurde dies 

speziell im Bereich der Sicherheitsbestimmungen, die dem israelischen Militär 

innerhalb der palästinensischen Autonomiegebiete eine Reihe von Rechten und 

Aufgaben einräumten.720 Die  theoretisch-spekulative Fragestellung des 

Verhaltens der arabisch-palästinensischen Minderheit in Israel bzw. der in einem 

fiktiv-zukünftigen Staat Palästina potenziell verbleibenden jüdischen Siedler und 

die zu erwartenden Auswirkungen auf den Erfolg des auf territorialer Teilung 

beruhenden Konfliktregulierungsmodells, welches nach McGarry und O’Leary 

die Idee der nationalen Selbstbestimmung eines ethnischen Kollektivs zum 

zentralen Kern hat,721 wird dabei noch unter dem Punkt der nordirischen und 

palästinensischen Zukunftsperspektiven zu behandeln sein. In Anlehnung an die 

Ausführungen Sammy Smoohas, dass beide Seiten einer Teilung zur 

erfolgreichen Konfliktbefriedung zustimmen müssen, kann jedoch schon jetzt 

konstatiert werden, dass das Erstarken der radikal-islamischen Hamas ganz 

offensichtlich ein Grund für das gegenwärtige Scheitern des israelisch-

palästinensischen Friedensprozesses ist. Mit der politischen Machtübernahme der 

Hamas nach den ersten freien Wahlen zur palästinensischen Autonomiebehörde 

2006 hat sich eine politische Mehrheit im palästinensischen Lager gebildet, die 

nicht bereit ist, ihren territorialen Anspruch auf ganz Palästina aufzugeben und 

konsequenter Weise das von der PLO in Vertretung für das palästinensische Volk 

unterzeichnete Oslo-Abkommen ablehnt.722 Neben diesem auf demokratischem 

Wege erfolgtem Machtzuwachs der Friedensgegner im palästinensischen Lager 

kommt erschwerend hinzu, dass die Hamas die militärische Kontrolle seit 2007 

im Gaza-Streifen übernommen und die Angehörigen der Fatah vertrieben hat. 

                                                 
720 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 15. 
721 Vgl.: McGarry/O’Leary: Regualtion of ethnic conflict, S. 12. 
722 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 91. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

205

In Nordirland schied die Teilungsoption als Instrument der Konfliktregulierung 

durch verschiedene Faktoren a priori aus. Bei der „Lösung der irischen Frage“ 

hatten die irisch-nationalistischen Kräfte, die britische Regierung und die 

protestantischen Unionisten Anfang des 19. Jahrhunderts auf die Aufteilung 

Irlands gesetzt und damit eine der Grundursachen für den modernen 

Nordirlandkonflikt geschaffen.723 Zwar war dem – mit Waffengewalt der 

historischen IRA – erzwungenen Postulat des irischen Volkes nach 

Selbstbestimmung und Sezession von Großbritannien entsprochen worden, 

gleichzeitig fürchtete man neue violente Ereignisse für den Fall, dass die 

protestantische Bevölkerung im Norden der Insel gegen ihren Willen vom 

Vereinigten Königreich getrennt würde. Dieser Umstand sowie der Verbleib einer 

irisch-katholischen Minderheit im 1922 geschaffenen nordirischen Staatsgebilde 

schafften eine politische Hypothek, denen mit dem Instrument der Aufteilung im 

modernen Nordirlandkonflikt nicht beizukommen war. Deshalb hatte eine solche 

Option von vornherein auch theoretisch in keinerlei Weise Einzug in das Good-

Friday-Agreement gehalten. Eine geographische Teilung Nordirlands entlang 

ethnisch-religiöser Merkmale wäre aufgrund des historisch gewachsenen 

Siedlungsraumes anders als in Palästina schwierig gewesen. Mit der Exemtion der 

Regionen South-Armaghs und des „Bible-Belts“ in Antrim, die erste in der Nähe 

der Grenze zur Republik Irland liegend und homogen irisch-katholisch sowie die 

zweite überwiegend einheitlich von Ulster-Protestanten bewohnt, ist Nordirland 

im ruralen wie urbanen Bereich ein ethnisch-religiöser Flickenteppich, was eine 

Aufteilung des umstrittenen Territoriums oder eine Föderalisierung faktisch 

unmöglich macht.   

Nicht vergessen werden dürfen auch die demographischen Unterschiede der 

Bevölkerungen in Nordirland im Gegensatz zu Israel/Palästina. In Israel lebende 

Palästinenser mit israelischer Staatsbürgerschaft machen gerade 16% der 

israelischen Gesamtbevölkerung aus, die irisch-katholische Minderheit in der 

britischen Problemprovinz liegt hingen bei ca. 40%. Jüdische Siedler in den 

palästinensischen Autonomiegebieten stellen lediglich 5% der 

Gesamtbevölkerung im Westjordanland dar.724 Aufgrund der exemplifizierten 

                                                 
723 Vgl.: Smooha: Tenability of Partition, S. 318 f. 
724 Ebd.: S. 316. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

206

externen wie internen Faktoren des Nordirlandkonfliktes, welches ein 

Ausscheiden aller bisher skizzierten Konfliktlösungsansätze zur Folge hatte, 

bemühten die Parteien in Nordirland einschließlich der Regierungen Londons und 

Dublins Überlegungen einer Selbstverwaltung der Region. Zum zentralen Credo 

der nach den Jahren des „Direct-Rule“ wiederherzustellenden Autonomie 

avancierte ein Powersharing-Konzept, das den nach (konkordanz)demokratischen 

Prinzipien725 geordneten Interessenausgleich zwischen den Konfliktparteien 

gewährleisten sollte. Nach McGarry und O’Leary verfügen die auf Powersharing-

Konzeptionen aufbauenden Friedensbemühungen über vier 

Charaktereigenschaften:726 In der Regierungskoalition sind die politischen 

Parteien der unterschiedlichen ethnischen Gruppen der Gesellschaft vertreten. Die 

politische Vertretung der differierenden Bevölkerungsgruppen  sowie alle 

Angelegenheiten des öffentlichen Sektors erfolgt nach proportionalen 

Gesichtspunkten. Ferner ermöglicht die Idee des Powersharing den 

Bevölkerungsgruppen die Selbstbestimmung auf Gebieten, welche für sie von 

fundamentalem Interesse sind und sieht ein in der Verfassung verankertes 

Vetorecht der ethnischen Minoritäten vor. Diese konkordanzdemokratischen 

Vorgaben sind im 1998 geschlossenen Karfreitagsabkommen vorhanden. Die 

Posten des First Minister und des Deputy First Minister können nur in cummulo 

gewählt werden, d.h. protestantische Unionisten und katholische Nationalisten 

müssen im Konsens  Cleavage übergreifende Kandidaten aufstellen. Die weiteren 

Minister des Executive Comittee werden nicht durch den First Minister ernannt, 

sondern werden nach dem Kräfteverhältnis der im nordirischen 

Regionalparlament vertretenden Parteien nach der d’Hondtschen Formel 

bestimmt, was wiederum garantiert, dass auch kleinere Parteien, die innerhalb 

ihrer ethnischen Referenzgruppe nicht die politische Mehrheit erreichen, an der 

Regierungsbildung partizipieren.727 Die Einhaltung des Proporzes bei der 

Regierungsbildung sowie innerhalb der parlamentarischen Entscheidungsprozess 

wird durch den Zwang der nach einer Regionalwahl zu erfolgenden Registrierung 

als „Unionist“, „Nationalist“ oder „Other“ sichergestellt. Gleichzeitig sorgt die 

                                                 
725 Siehe dazu: Lijphart, Arend: Patterns of Democracy. Goverment Forms and Performances in 
Thirty-Six Countries, New Haven/London 1999, S. 30-47.  
726 Vgl.: McGarry/O’Leary: Regulation of ethnic conflict, S. 35 f. 
727 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 381 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

207

Registrierung in Verbindung mit den vom GFA bestimmten 

Abstimmungsquoren728 für zentrale Entscheidungen für die Möglichkeit der 

Ausübung des Vetorechts. An dieser Stelle muss darauf verwiesen werden, dass 

Kritiker speziell diesem Aspekt der Anwendung konkordanzdemokratischer Ideen 

im Falle des Nordirlandkonfliktes eine negative Wirkung unterstellen. Robin 

Wilson erkennt in der politischen Institutionalisierung des ethnisch-religiösen 

Antagonismus durch das GFA eine offiziell forcierte Zementierung der auf 

primordialen Vorstellungen beruhenden Identitäten der einstigen Konfliktparteien 

und damit eine Konservierung der primordialen Konfliktursachen schlechthin.729 

Rupert Taylors Kritik richtet sich nicht nur gegen die Überbetonung ethnisch-

konfessioneller Unterschiede, sondern zielt auf die starke Fokussierung der 

politischen Eliten Nordirlands, welche im Falle einer „Anti-Agreement“-Haltung 

aufgrund der parlamentarischen Quoren schon mit einer kleinen Anzahl die 

Selbstverwaltung und den Friedensprozess zu Fall bringen könnten.730  Zudem 

klammere eine solche Gewichtung die breite Masse der Bevölkerung aus und 

trage an der Basis wenig zu einer Konfliktlösung zwischen den katholisch-

republikanischen und protestantisch-loyalistischen Kräften bei.731 Dem muss 

entgegen gehalten werden, dass das GFA beiden politisch-kulturellen Strömungen 

in Nordirland und ihrem Wunsch nach Anerkennung Rechnung trägt. Die 

Fallstudien haben gezeigt, dass sowohl bei den protestantischen Unionisten wie 

bei den irischen Katholiken die Behauptung ihrer ethnisch-kulturellen 

Eigenständigkeit ein zentrales Motivationsmoment ist, dessen empfundene 

Bedrohung bzw. Unterdrückung zu einem Hauptgrund für die Überzeugung 

avancierte, dass diese ethnisch-kulturelle Identität gewaltsam zu verteidigen 

(Loyalisten) oder zu befreien (Republikaner) sei. Die Anerkennung der ethnisch-

kulturellen Traditionen der beiden nordirischen Bevölkerungsgruppen, die sich 

beispielsweise in der offiziellen und einzigartigen Anerkennung des Ulster-Scot 

als „Sprache“ der protestantischen Unionisten manifestiert, trägt dem zuvor 

genannten Anliegen erfolgreich Rechnung und baut entsprechende Befürchtungen 

                                                 
728 Siehe dazu S. 81 der vorliegenden Arbeit. 
729 Vgl.: Wilson, Robin: Northern Ireland: what’s going wrong? London 2003, S. 12. 
730 Vgl.: Taylor, Rupert: Northern Ireland: Consociation or Social Transformation, in: McGarry, 
John (Hrsg.): Northern Ireland and the Divided World, Oxford 2004, S. 37 (künftig zitiert: Taylor: 
Consociation or Social Transformation). 
731 Ebd.: S. 46 f. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

208

ab. Darüber hinaus zwingt das Good-Friday-Agreement die politischen Akteure 

beider Bevölkerungsgruppen zur Zusammenarbeit, da nur so die Autonomie 

Nordirlands erhalten werden kann und die Protagonisten die Chance behalten, 

ihre angestrebten Fernziele  auf demokratischem Wege zu erreichen.732 Die 

Einbindung aller Konfliktparteien in die politische Verantwortung stellt die 

Friedensbemühungen auf eine breitere Basis. Retrospektiv betrachtet war es den 

politisch-sozialen „Anti-Agreement“ Kräften der DUP und des Orange-Order 

sowie einigen gewaltbereiten republikanischen Splittergruppen nicht möglich, den 

Friedensprozess und das GFA zu Fall zu bringen, auch wenn es teilweise 

schleppend voranging und London die nordirische Regionalvertretung zeitweise 

aufgrund des mangelnden Willens der IRA, abzurüsten und sich aufzulösen, 

suspendierte. Taylor unterschätzt im Übrigen ganz offensichtlich die starke 

Rückkoppelung der nordirischen Bevölkerung an ihre politischen Vertreter, wie 

beispielsweise das Ringen der Führung Sinn Feins im Frühjahr 2007 um die 

Akzeptanz der nordirischen Polizei speziell bei ihren Anhängern wie der irisch-

katholischen Minorität insgesamt zeigt, um so eine der zentralen Forderungen der 

DUP zur gemeinsamen Regierungsbildung und Wiederherstellung der 

Selbstverwaltung Nordirlands auf der Grundlage des GFA zu erfüllen. Durch die 

Beteiligung der politischen Vertreter der paramilitärischen Organisationen beider 

Seiten wurde der circulus vitiosus der inter-kommunalen Gewalt zwischen den 

Ethnien deutlich reduziert, desgleichen die Gewalt zwischen Paramilitärs und den 

Sicherheitsbehörden des Staates. Diese Atmosphäre hat zu einem allgemeinen 

Klima der Entspannung und der Vertrauensbildung geführt, welche nicht nur die 

politischen Eliten tangierte, sondern sich auch auf das Verhältnis der 

Bevölkerungsgruppen insgesamt positiv auswirkte, wofür beispielsweise der 

Anstieg gemischt-konfessioneller Eheschließungen von 1% auf 10% seit der 

Implementierung des Good-Friday-Agreement ein Indikator ist.733 

Anders als bei den Bemühungen um einen Frieden zwischen Israelis und 

Palästinensern war man in Nordirland bemüht, nicht nur territoriale Ansprüche 

und die Frage des politischen Modus der Selbstverwaltung zu behandeln, sondern 

                                                 
732 Vgl.: Gilligan, Chris: Constant Crisis/Permanent Process: Diminished Agency and Weak 
Structures in the Northern Ireland Peace Process, in: The Global Review of Ethnopolitics 1/2003, 
S. 28. 
733 Vgl.: Taylor: Consociation or Social Transformation, S. 43. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

209

neben der Gewährleistung der demokratischen Partizipation der Ethnien auch 

durch eine Reformierung des Polizei- und Justizwesens einst strittige und 

umkämpfte Positionen neu zu regeln und zu entschärfen. So setzten sich die 

Regierungen in London und Dublin mit den nordirischen Konfliktakteuren ins 

Einvernehmen, dass das GFA die Entlassung aller Inhaftierten der loyalistischen 

und republikanischen Organisationen vorsehen sollte. Israelis und Palästinenser 

sind hingegen im Rahmen ihrer Verhandlungen zu keinem eindeutigen Ergebnis 

bezüglich der Entlassung palästinensischer Widerstandskämpfer gekommen.  

Die Neuordnung der Sicherheitsbehörden war im nordirischen Friedensprozess 

von zentraler Bedeutung für die Akzeptanz des Good-Friday-Agreement bei 

irischen Katholiken und den Ulster-Protestanten. In der Perzeption des irisch-

nationalistischen Lagers war die RUC ein Instrument der Unterdrückung der 

katholischen Minorität durch die protestantisch-unionistische Mehrheit. Die 

Unionisten, nicht zuletzt die Hardliner der DUP insistierten darauf, dass die 

politischen Vertreter der Sinn Fein die Polizei anerkennen müsse und wie alle 

anderen Parteien in dem vom GFA vorgesehenen „Policing Board“ mitwirken 

müsse. Mit der Anerkennung der Legitimität der staatlichen Gewalt war aus ihrer 

Sicht die Anerkennung des aktuellen Status Nordirlands nach den Regelungen des 

GFA verbunden. Die Anerkennung der Sicherheitsbehörden als legitimes Organ 

staatlicher Gewalt beinhaltete für die Unionisten gleichzeitig die Auflösung des 

Waffenarsenals der IRA und wurde so zu einer Grundkondition für die 

Bereitschaft einer Regierungsbildung mit den Vertretern der Sinn Fein, die aus 

den letzten Wahlen zum nordirischen Parlament als stärkste Kraft des irisch-

nationalistischen Lagers hervorgegangen war. Für die Sinn Fein war ihrerseits 

wichtig, dass Großbritannien weitere Truppen aus der Region abziehen sollte. Die 

israelischen Sicherheitskräfte haben demgegenüber ihre Präsenz bis auf wenige 

Ausnahmen in den besetzten Gebieten aufrechterhalten, ein signifikanter 

Truppenabzug aus dem Hoheitsgebiet der palästinensischen Autonomiebehörde, 

wie es die Verhandlungsergebnisse zwischen Israelis und PLO vorgesehen haben, 

ist bisher de facto ausgeblieben. Die zahlreichen palästinensischen 

Sicherheitsdienste, die mehrheitlich aus ehemaligen Widerstandskämpfern der 

Fatah bestehen, waren in der Vergangenheit entsprechend oft nicht nur mit der 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

210

Wahrnehmung von Sicherheitsaufgaben befasst, sondern immer wieder auch in 

Gefechte mit der IDF verwickelt.    

Fraglich bleibt, warum im Gegensatz zur Konstellation in Israel/Palästina das 

Erstarken der radikalen Kräfte, namentlich der DUP, die anfangs die 

Verhandlungen mit der IRA und Allparteiengespräche unter Einschluss Sinn 

Feins fundamental ablehnte, nicht ebenfalls zu einem Kollaps geführt hat, sondern 

im Gegenzug am Ende sogar zu einer Übernahme des Amtes des First Minister 

durch Ian Paisley mit einem von der Sinn Fein gestelltem Deputy First Minister in 

der Person des ehemaligen IRA Chefs von Derry, Martin McGuiness geführt hat. 

Abseits der Kernpostulate der DUP nach Entwaffnung und Auflösung der IRA 

waren die DUP und die große Mehrheit ihrer Anhängerschaft, anders als Teile 

ihrer moderateren unionistischen Kollegen von der UUP, stets klare Befürworter 

einer nordirischen Autonomie.734 Eine nordirische Selbstregierung schien ihnen 

unter den demographischen Prämissen einer – wenn auch schrumpfenden 

protestantischen - Mehrheit  in Konnotation mit dem Verschwinden der 

Bedrohung des IRA Terrorismus ein Garant für den Erhalt „protestantischer 

Freiheiten“ und als Sicherheit gegen einen ohne ihre Akzeptanz des Good-Friday-

Agreement befürchteten und nicht mehr beeinflussbaren Ausverkauf an Dublin. 

Die DUP hoffte zudem, auf originäre gesellschaftspolitische Themen in 

Nordirland selbst Einfluss zu nehmen und entsprechend ihrer evangelikalen 

Ideologie zu regeln wie die Frage der Gleichstellung homosexueller 

Lebensgemeinschaften, was ihnen ansonsten von London durch „Direct-Rule“-

Verordnung ohne jedes Mitspracherecht aufoktroyiert werden konnte.735 Positiv 

für die nordirische Konfliktsituation erwies sich zusätzlich die Tatsache, dass die 

anfänglich stärkste politische „Anti-Agreement“ Partei anders als die 

islamistische Hamas über keinerlei „militärisches“ Drohpotenzial verfügte oder 

die Kapazitäten für eine Torpedierung des Friedensprozess mit terroristischen 

Mitteln besaß. So haben die Fallstudien gezeigt, dass die loyalistischen 

Paramilitärs ebenso wie die IRA im irisch-katholischen Lager zu Befürworten 

einer dauerhaften friedlichen Lösung auf der Basis des GFA zählten, gleichwohl 
                                                 
734 Vgl.: Tonge, Jonathan: Victims of their Own Success? Post-Agreement Dilmmas of Political 
Moderates in Northern Ireland, in: The Global Review of Ethnopolitics 1/2003, S. 47 (künftig 
zitiert: Tonge: Victims of Their Own Sucess). 
735 Vgl.: White, Michael: A message for the world, abgerufen am 27.03.2007 unter 
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2043698,00.html .  



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

211

sie aber anders als ihr republikanisches Pendant nicht an parlamentarisch-

politischem Einfluss verfügten. Die „Ulster Democratic Party“ (UDP) als 

politisches Sprachrohr der UDA sowie die „Progressiv Unionist Party“ (PUP) als 

Vertretung der UVF spielen bei Wahlen kaum eine Rolle, bleiben aber als 

offizieller Ansprechpartner der loyalistischen Gewaltorganisationen relevant.  

Die vergleichende Analyse der Verhandlungsprozesse und der zwischen den 

Konfliktparteien in Nordirland bzw. in Israel/Palästina geschlossenen Abkommen 

zur Beilegung der Feindseligkeiten hat sichtbar gemacht, dass aufgrund der 

Motivationsfaktoren der Akteure unterschiedliche Konfliktregulierungsmodelle 

zur Anwendung gekommen sind. Während man in Nordirland einen 

konkordanzdemokratischen Ansatz verfolgte, der das grundsätzliche Verhältnis 

zwischen den verfeindeten Ethnien zu verbessern suchte sowie die gleichzeitige 

Wahrung der nationalen und territorialen Interessen der irisch-katholischen 

Nationalisten und der protestantisch-unionistischen „Ulstermen“ auf friedlichem 

Wege zu moderieren suchte, bemühten Israelis und Palästinenser die Idee einer 

Teilung des umstrittenen Territoriums und weit reichende ethnische Separierung. 

Festgehalten werden muss jedoch, dass die Osloer-Verträge durch ihre 

Fokussierung auf die Interimszeit der palästinensischen Autonomiebehörde 

keineswegs auf direktem Wege zu einem souveränen Palästinenserstaat führten, ja 

diesen im weitesteten Sinne lediglich in Aussicht stellten und so einen 

dauerhaften Frieden zwischen den Ethnien durch die spezielle Ausrichtung 

entlang israelischer Sicherheitsinteressen verhinderte. 

 
 
Hypothetische Überlegung zu den  
israelisch-palästinensischen Friedensanstrengungen  

Dies erlaubt die hypothetische Überlegung, dass bei einer tatsächlichen Teilung 

des strittigen Territoriums, welche einen totalen Rückzug der israelischen Armee 

sowie der Auflösung aller jüdischen Siedlungen im Gazastreifen und im 

Westjordanland bedingt hätte, und der Etablierung eines souveränen 

Palästinenserstaates möglicherweise eine dauerhaftere friedlichere Lösung 

zwischen Israelis und Palästinensern gelungen wäre. Dafür spricht zunächst der 

Umstand, dass das Kernpostulat des palästinensischen Volkes nach nationaler 

Selbstbestimmung endlich erfüllt worden wäre. Dies hätte unweigerlich eine 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

212

Stärkung der säkularen Kräfte in Palästina zur Folge gehabt, welche verbunden 

mit finanziellen Hilfen des westlichen Auslandes an den jungen palästinensischen 

Staat eine Stabilisierung, jedoch nicht nötiger Weise eine Demokratisierung, zur 

Konsequenz gehabt hätte. Die angesprochenen finanziellen Transaktionen hätten 

gewiss das Schicksal der Menschen in den palästinensischen Flüchtlingslagern 

verbessert und diesen geholfen, über den Verlust „ihrer“ Besitzungen in Israel vor 

dessen Staatsgründung hinwegzukommen. Das Wohlfahrtsengagement in 

Konnotation mit dem auf religiösen Überzeugungen basierenden irridentistischen 

Postulat der Hamas hätte unter einer solchen Konstellation vermutlich nicht zu 

einer politischen Überflügelung der Fatah im Falle demokratischer und freier 

Wahlen geführt, abgesehen davon, dass schon die palästinensische 

Autonomiebehörde in der „Post-Oslo“-Zeit unter Arafats Führung auf Drängen 

der Israelis islamistische Umtriebe bekämpfte.736 Größter Fallstrick wäre bei einer 

tatsächlichen Konfliktregulierung durch Teilung der Status Jerusalems gewesen. 

Für die Israelis ist Ostjerusalem unverzichtbarer Teil ihres Staates, die PLO hat 

stets die Forderung erhoben, dass Ostjerusalem Hauptstadt eines souveränen 

Palästinenserstaates werden müsse. Unbezweifelt ist die Tatsache, dass die 

palästinensische Seite im Vergleich zur Schlagkraft der IDF über keinerlei 

militärische Mittel verfügt, welche die gewaltsame Durchsetzung dieses 

Anspruches erlaubt. Hier wäre der Rekurs auf die Form des Irridentismus der 

Republik Irland gegenüber Nordirland hilfreich. Anders als der auf religiösen 

Überzeugungen basierende Irridentismus der Hamas, welcher in der 

gegenwärtigen Realität einen Friedensschluss mit Israel durch den Preis der 

Anerkennung des jüdischen Staates verhindert, wurden die irridentistischen 

Bestrebungen der Republik Irland, welche in der irischen Verfassung verankert 

waren und das Unbehagen der nordirischen Protestanten verursachten, durch den 

von Dublin im Zuge des GFA proklamierten Verzicht auf die sechs unter 

britischer Hoheit stehenden Grafschaften abgeschwächt. Gleichzeitig behielt 

Dublin die Regelung aufrecht, dass jeder Einwohner Nordirlands auf Wunsch die 

Staatsangehörigkeit der Republik Irland erwerben und damit letztlich über das 

passive wie aktive Wahlrecht im Süden verfügen konnte. Einen ähnlichen 

theoretisch-moralischen Anspruch auf Ostjerusalem hätte der palästinensische 

                                                 
736 Vgl.: Baumgarten: Projekt eines palästinensischen Staates, S. 106. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

213

Staat gleichfalls gelten machen können bei einer dezidierten Anerkennung der 

israelischen Souveränität bzw. unter Gewährung der „palästinensischen 

Staatsbürgerschaft“ für die Einwohner Ostjerusalems. Dem Anklang des 

religiösen Irridentismus der Hamas und anderer radikal-islamischer Bewegungen 

bei der palästinensischen Bevölkerung hätte durch eine Übereinkunft zwischen 

israelischen und palästinensischen Autoritäten entgegengewirkt werden können, 

welche großzügige Zugangsrechte von palästinensischen „Staatsbürgern“ zu den 

heiligen Städten der Muslime in Ostjerusalem durch die Israelis vorausgesetzt 

hätten. 

 

3.3. Polizei und Militär im Fokus langfristiger Konfliktbefriedung 

Die bisherigen Erkenntnisse der Fallstudien sowie die Ergebnisse der 

komparativen Analyse zur Funktion und Struktur der Sicherheitsbehörden haben 

ihre besondere Bedeutung im Nordirland- wie auch im Israel/Palästinakonflikt 

sichtbar werden lassen. Zunächst liegt es natürlich in der Sache selbst, dass 

Polizei- und Militäreinheiten in gewaltsamen Auseinandersetzungen, in der 

Abwehr terroristischer Bedrohungen oder als ein Durchsetzungsinstrument 

staatlicher Politik schlechthin sich im Zentrum des Geschehens wieder finden.  

Für die untersuchten Konfliktfälle kommt aber erschwerend hinzu, dass im Casus 

Nordirlands RUC und UDR nicht nur das bevorzugte Mittel protestantisch-

unionistischer Prädomination und mutatis mutandis Werkzeug zur 

Diskriminierung der irisch-katholischen Nationalisten waren, sondern auch 

markantestes Sinnbild einer Politik, die durch ihre Traditionen die 

Herrschaftsstrukturen in der britischen Unruheprovinz legitimierten und so zu 

einer ethnischen Konstituierung des „protestant state for protestant people“ und 

darüber hinaus zu einer spezifischen Identität als „Ulstermen and Ulsterwoman“ 

beigetragen haben. Auch die IDF nehmen nicht nur klassische militärische 

Aufgaben im Rahmen der konventionellen Landesverteidigung des Staates Israel 

wahr, sondern sind nach wie vor militärische Okkupationsarmee im 

Westjordanland und Schutzmacht der dort verbliebenen zionistischen Siedler. 

Durch den dargestellten aktiven Beitrag Zahals zur Konstruktion der jüdischen 

Identität des israelischen Staates auf der Grundlage der zionistischen Ideologie 

leistet die IDF eine ähnlich spezielle Kontribution zur Exklusion der 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

214

palästinensischen Araber mit israelischer Staatsbürgerschaft wie RUC und UDR 

während der Zeit der  Suprematie der protestantischen Unionisten in Nordirland. 

Der unmittelbar vorhergehende Punkt hat den besonderen Stellenwert der 

Problematik der nordirischen Sicherheitsorgane und der mit ihr verbundenen 

Assoziationen in der Perzeption der Konfliktparteien im unionistischen wie 

republikanischem Lager aufgezeigt und die Frage einer Reform des Polizei- und 

Justizwesens sowie der Anerkennung der Legitimität der Polizei als die letztlich 

entscheidende Kernfrage einer gemeinsamen Regierungsbildung von DUP und 

Sinn Fein und damit eines Erfolgs des Friedensprozesses in der einstigen 

britischen Unruheprovinz identifiziert. Johannes Kandel konzediert, dass es kaum 

einem anderen Thema der Friedensverhandlungen gelungen ist, eine derartige 

Emotionalität  in der tief segregierten Gesellschaft Nordirlands herzustellen.737  

Natürlich ist an dieser Stelle zu konstatieren, dass die Thematik von Polizei und 

Militär im Hinblick auf eine langfristige Konfliktlösung deutlich abhängig ist von 

den zur Anwendung kommenden Konfliktregulierungsmustern. Der 

konkordanzdemokratische Powersharing-Ansatz des Good-Friday-Agreement 

machte eine Transformation der bisherigen Sicherheitsstruktur unumgänglich. 

Als Output des GFA fand die Einrichtung der „Patten-Kommission“ im Juni 1998 

statt, die sich der Neuorganisierung der Polizei in Nordirland widmete und im 

September 1999 ihren Bericht veröffentlichte, der aus einer homogenen 

protestantischen und militaristischen Sicherheitsbehörde zur Durchsetzung 

unionistischer Interessen eine von beiden nordirischen Bevölkerungsgruppen 

sowie ihren politischen Vertretern akzeptierte und unterstützte Polizei modernen 

westeuropäischen Zuschnitts machen sollte. 

 

Empfehlung und Implementierung des Patten-Report 

Der konkordanzdemokratische Impetus, der sich wie ein roter Faden durch den 

gesamten Friedensprozess in Nordirland zieht, kommt besonders in der 

Etablierung zweier Institutionen zum Ausdruck: dem „Policing Board“ (PB) und 

den „District Policing Partnership Boards“ (DPPBs). Das PB ist dabei auf 

Provinzebene das zuständige Kontrollgremium der Sicherheitsbehörden. Es setzte 

sich aus insgesamt 19 Personen zusammen. Aus den Reihen des nordirischen 

                                                 
737 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 417. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

215

Regionalparlamentes werden zehn Mitglieder nach der D’Hondtschen Formel 

entsendet, neun werden vom Nordirlandminister ernannt, der Persönlichkeiten aus 

der nordirischen Gesellschaft beruft.738 Die DPPBs sind als Ausschüsse der 

kommunalen Gremien konzipiert. PB und DPPBs haben somit beide das Ziel, 

eine Rückkopplung an die politischen Parteien als Vertreter der Ethnien zu 

gewährleisten, mit der eine Anerkennung und Unterstützung der Polizei intendiert 

ist. Gleichzeitig setzte in der Folge des Patten-Reports eine paritätische 

Rekrutierung von Katholiken und Protestanten im Verhältnis 50:50 ein, welche 

die ethnische Homogenität der alten RUC aufbrechen sollte unter der 

einhergehenden Senkung der allgemeinen polizeilichen Präsenzstärke in der 

gesamten Provinz. Um eine Akzeptanz speziell bei der irisch-katholischen 

Minorität  zu befördern, wurde der Name der RUC, der in signifikanter Weise den 

britischen Anspruch (Royal) und den protestantisch-unionistischen Charakter 

(Ulster) in der irisch-nationalistischen Antizipation symbolisierte, in die 

neutralere Namensgebung „Police Service of Northern Ireland“ (PSNI) 

abgeändert. Abänderung widerfuhr auch der alten Eidesformel von 1836, welche 

die RUC von ihrem Aszendenten, der Royal Irish Constabulary, übernommen 

hatte und bis zur Umsetzung des GFA eine Loyalitätsbekundung an die englische 

Monarchie enthielt.739 Die PSNI hingegen verlangt von ihren Bewerbern den Eid 

auf einen „Code of Ethics“, die Unparteilichkeit gegenüber allen Bürgern, die 

Respektierung der Traditionen der Bevölkerungsgruppen und die Einhaltung der 

Vorgaben der Europäischen Menschenrechtskonvention. Ferner erhielt die PSNI 

neue, unter Berücksichtigung der ethnischen Traditionen auf der irischen Insel, 

neutrale Abzeichen. Der  Union Jack sollte künftig über den kasernenartigen 

Polizeiwachen nicht mehr aufgezogen werden. Die Einrichtung der Institutionen 

eines Ombudsmannes740 sollte sicherstellen, dass Beschwerden der Bevölkerung 

oder Anzeichen von „Sectarianism“ und „Collusion“ innerhalb der 

Polizeibehörden zukünftig unabhängig und effektiv verfolgt werden könnten. 

 

 

 

                                                 
738 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 419 f. 
739 Vgl.: Ryder: RUC, S. 496 . 
740 Auch wenn der erste Amtsträger tatsächlich eine Frau war. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

216

Das Ringen um Anerkennung der Polizei zur Stabilisierung des Friedens 

Sinn Fein lehnte zunächst die Anerkennung der PSNI ab. Aus dem Blickwinkel 

der radikalen irischen Nationalisten war die RUC lediglich ein weiteres Mal 

umbenannt worden und nicht, wie von ihnen stets postuliert, in toto aufgelöst. 

Eine Mitwirkung der Politiker von Sinn Fein an den Polizeikontrollgremien auf 

lokaler oder regionaler Ebene bedeutet in der Logik der republikanischen 

Bewegung nicht allein die Anerkennung der Polizei, sondern des 

Hoheitsanspruchs Großbritanniens über Nordirland. Die Weigerung des 

politischen Arms der IRA, sich an PB und DPPBs zu beteiligen wurde von den 

Unionisten, allen voran Paisleys DUP, als Unehrlichkeit supponiert. Für das 

unionistische Lager kam die Transformation der RUC in die PSNI viel stärker 

einer unehrenvollen Abwicklung und Despektion der im Kampf für die Freiheit 

Ulsters „gefallenen“ Polizeibeamten  gleich, die dazu geeignet schien, den 

nordirischen Protestanten insgesamt die Schuld an den violenten Ereignissen in 

der Provinz zu zusprechen, gerade im Kontext der Collusion-Problematik. 

Außerdem wurden abermals die unionistischen Urängste geweckt, da die IRA zu 

diesem Zeitpunkt noch im Besitz ihres Waffenarsenals war. Bemängelt wurde 

ferner, dass eine politisch gesteuerte „Multikulturalisierungsinitiative“ der Polizei 

zu Lasten von Qualität und individueller Chancengleichheit gehen würde.741 

Anders als Sinn Fein beteiligte sich die DUP jedoch trotz ihrer Vorbehalte am 

Policing Board und machte neben einer totalen Entwaffnung der IRA die 

Partizipation Sinn Feins in den politischen Polizeikontrollgremien, was de facto 

einer Rekognostizierung des PSNI gleichgekommen wäre, zu einer 

Grundbedingung. Nach den nordirischen Regionalwahlen 2006 und der St. 

Andrews Konferenz im Oktober desselben Jahres, welche durch die Auflösung 

des Waffenarsenals der IRA Ende 2005 möglich wurden, verständigten sich die 

aus den Wahlen als stärkste Kraft ihrer ethnisch-religiösen Gruppen 

hervorgegangenen Parteien DUP und Sinn Fein in Absprache mit den 

Regierungen Londons und Dublins darauf, den Autonomiestatus Nordirlands und 

die vollständige Implementierung des GFA durchzuführen, sobald eine 

Anerkennung der PSNI durch Sinn Fein stattfände. Flankiert wurden diese 

                                                 
741 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 421; siehe ferner: Walker, Clive: The Patten Report and 
Post-Sovereignity Policing in Northern Ireland, in: Wilford, Rick (Hrsg.): Aspects of the Belfast 
Agreement, Oxford 2001, S. 152 ff. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

217

Entwicklungen u.a. von den katholischen Bischöfen Nordirlands, die junge 

Katholiken zum Beitritt zur neuen Polizei ermutigten und der irisch-katholischen 

Bevölkerung eine aktive Unterstützung der reformierten Sicherheitsbehörden 

empfahlen. Die politische Führung der Sinn Fein um Gerry Adams sah sich 

aufgrund dieser Umstände in Zugzwang und berief Ende Januar 2007 einen 

außerordentlichen Parteitag, die „Ard Fheis“, ein. Zur Überzeugung der 

republikanischen Basis – auf deren Mandatierung Adams und Co. angewiesen 

waren, sofern man am PB partizipieren und keine Spaltung des radikal-

nationalistischen Lagers riskieren wollte, bediente sich die Sinn Fein Führung 

verschiedener Argumente: Zunächst stellte man die bisherigen Erfolge der 

Polizeireform, speziell die Arbeit des Ombudsmann positiv heraus, welcher nun 

auch offiziell die von Sinn Fein immer wieder artikulierte Kooperation von 

loyalistischen Paramilitärs, RUC und UDR sowie der britischen 

Nachrichtendienste bewiesen habe.742 Zweitens habe Sinn Fein in den 

nachträglichen Verhandlungen und Gesprächen mit der britischen Regierung 

erreicht, dass der britische Inlandsgeheimdienst MI 5 nicht strukturell in den PSNI 

überführt wird, wie es die Absicht Londons und der moderat-nationalistischen 

SDLP gewesen sei, sondern in Zukunft keinerlei Bedeutung für die Arbeit der 

Polizeibehörden in Nordirland haben werde. Die Gefahr eines erneuten „ 

britischen Staatsterrorismus“ sei damit durch das Engagement Sinn Feins gebannt, 

könne aber dauerhaft nur sichergestellt werden, wenn die republikanische 

Bewegung sich der Kontroll- und Einflussmöglichkeiten, welche das Good-

Friday-Agreement vorsieht, ausdrücklich bediene.743 Letztlich sei die offizielle 

Anerkennung der reformierten Polizeibehörden der Weg zur Wiederherstellung 

der Regionalautonomie und somit der Implementierung des GFA, welches das 

Selbstbestimmungsrecht der irischen Nation garantiere und langfristig eine 

Wiedervereinigung Nordirlands mit der Republik möglich machen und die 

                                                 
742 Vgl.: Adams, Gerry: Opening Adress to the Sinn Fein Extraodinary Ard Fheis on Policing, 
RDS, Dublin (28 January 2007), abgerufen am 13.06.2007 unter 
http://cain.ulst.ac.uk/issues/politics/docs/sf/ga280107a.htm (künftig zitiert: Adams: Opnening 
Adress on Policing). 
743 Vgl.: Kelly, Gerry: Delivering the Policing Report to the Sinn Fein Extraordinary Ard Fheis on 
Policing, RDS, Dublin (28 January 2007), abgerufen am 13.06.2007 unter 
http://cain.ulst.ac.uk/issues/politics/docs/sf/gk280107.htm (künftig zitiert: Kelly: Delivering the 
Policing Report). 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

218

britische Herrschaft in Irland endgültig beenden werde.744 Die überragende 

Mehrheit des Parteitages folgte dieser Argumentation und machte so in letzter 

Konsequenz auch den Weg frei für die im Sommer 2007 gebildete 

Koalitionsregierung mit ihren aus DUP und Sinn Fein gestellten Spitzen. Die 

Anerkennung der nordirischen Polizei und die Verwirklichung des Powersharing 

hatten dabei den weiteren, für Sinn Fein politisch günstigen Effekt, dass im 

August 2007 die britische Regierung „Operation Banner“, d.h. die militärische 

Präsenz britischer Truppen zur Unterstützung des Anti-Terrorkampfes der 

Behörden vor Ort und zur Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung beendete 

und das Truppenkontingent von 25700 im Jahr 1972 auf 5000 Soldaten  im Jahr 

2007 zurückfuhr.745 Der Abbau militärischer Überwachungsposten, welche 

speziell die irisch-katholische Bevölkerung in der Vergangenheit mit einem 

abjekten Blick gesehen hatte, leitete eine weitere Demilitarisierung ein, der sich 

die loyalistischen Paramilitärs – abgesehen von den zum Teil blutigen Fehden 

untereinander – im Prinzip Anfang 2007 anschlossen. 

 

Die IDF als reales und potenzielles Friedenshindernis im Heiligen Land  

Die Evaluation der Rolle des israelischen Militärs im Hinblick auf eine 

Befriedung des Konfliktes zwischen Juden und Palästinensern im Heiligen Land 

kann im Gegensatz zum nordirischen Fall nicht so präzise gefasst werden. Dieser 

Umstand resultiert insbesondere aus dem gescheiterten Friedensprozess zwischen 

den Konfliktparteien, der die IDF ungebrochen in die kontinuierliche 

Aufgabenbewältigung militärischer Szenarien setzt, wie zuletzt im Sommer 2006 

das Engagement gegen die Kämpfer der Hamas im Gazastreifen nach der 

Entführung eines Zahal-Angehörigen genauso verdeutlicht, wie der Versuch den 

routinemäßig wiederkehrenden Beschuss israelischer Städte mit leichter Artillerie 

aus den Palästinensergebieten zu verhindern. Daneben muss daran erinnert 

werden, dass im Vergleich zu Nordirland ein Konfliktregulierungsmodell 

angewendet wurde und sowohl auf Seiten der israelischen Regierung wie auch der 

säkular-nationalistischen Organisationen der Palästinenser seine grundsätzliche 

Gültigkeit bis in die Gegenwart beibehalten hat, das die Aufteilung des 

                                                 
744 Ebd. 
745 Siehe dazu: Addley, Esther: British troops leave after 38 years, abgerufen am 12.09.2007 unter 
www.guardian.co.uk/Norther_Ireland/Story/0,,2138980,00.html . 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

219

umstrittenen Territoriums zwischen den Ethnien und die Errichtung eines 

souveränen und unabhängigen palästinensischen Staates als Fernziel zur 

Grundlage hat. Diese Prämisse reduziert den Beitrag der IDF zur Konfliktlösung 

offensichtlich auf das simple Postulat, dass sich die israelische Armee aus den 

palästinensischen Territorien zurückzieht, was in gleichem Augenblick ein 

Erlöschen ihres Status als Okkupationsmacht bewirken würde. Nicht eine wie 

auch immer geartete Transformation der Streitkräfte, sondern ihre schlicht 

physische „Abwesenheit“ würde zwangsläufig zu einer weiteren Befriedung der 

Situation beitragen. In diesem Kontext ist es selbstverständlich, dass eine Politik 

der gezielten „Präventiv-Tötung“ von palästinensischen Extremisten sowie Straf- 

und Vergeltungsaktionen, exempli causa die Zerstörung ziviler Infrastruktur oder 

des Eigentums von Angehörigen eines Terrorverdächtigen, zu unterlassen wären. 

Auch an dieser Stelle soll es erlaubt sein hypothetisch die Rolle der IDF für eine 

zukünftige Konfliktlösung zwischen Juden und Arabern, d.h. für letztere konkret 

der in Israel verbleibenden palästinensischen Minderheit mit israelischer 

Staatsangehörigkeit, in den Mittelpunkt des Interesses zu rücken. Die 

Erkenntnisse der Fallstudien und der komparativen Analyse haben nachdrücklich 

klargestellt, dass die IDF in ganz besonderer Weise für die Konstituierung eines 

jüdischen Staates und eines jüdischen Gesellschaftskollektivs verantwortlich 

zeichnen. De iure ist israelischen Staatsbürgern muslimischen Glaubens der 

Dienst in den Streitkräften untersagt. Christliche Araber verspüren kein 

ausgeprägtes Interesse an einem freiwilligen Dienst bei Zahal, da das israelische 

Militär wie keine andere Institution für die bewusste Exklusion aller Nicht-Juden 

aus der israelischen Gesellschaft steht. Der Soziologin Uta Klein ist sich 

anzuschließen, die betont, dass das Konzept der Staatsbürgerschaft nicht nur 

formaler Rechte als Gradmesser bedarf, sondern auch eines Komplexes „der 

Inkorporation Einzelner in die Gesellschaft“.746 Unter Rückgriff auf die jüngere 

historische Entwicklung des Nordirlandkonfliktes muss analog für eine 

Entwicklung in Israel zumindest überlegt werden, inwieweit die ca. 18% starke 

arabische Minorität in Israel gewillt ist, eine strukturelle politische und 

ökonomische Diskriminierung im Verbund mit kultureller Marginalisierung auf 

Dauer hinzunehmen, deren signifikantester Exponent und augenscheinlichstes 

                                                 
746 Vgl.: Klein: Militär in Israel, S. 36. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

220

Instrument die IDF sind. Erste Anzeichen einer (gewaltsamen) Auflehnung gegen 

die zionistische Politik durch die „palästinensischen Bürger“ Israels waren schon 

während Al-Aqsa Intifada zu erkennen.747 Auch vermag nicht zu beruhigen, dass 

die palästinensische Minderheit in Israel bisher keine groß angelegten 

Aufstandsversuche gegen die israelische Regierung unternommen hat, um ihre im 

Vergleich zu den Palästinensern in der West-Bank und dem Gazastreifen gute 

wirtschaftliche Situation zu gefährden.748 Gerade im Falle einer Etablierung eines 

unabhängigen Palästinenserstaates bestünde unter den skizzierten Prämissen auch 

durch den Charakter und der Funktion der IDF die Möglichkeit, dass eine 

wirtschaftlich verhältnismäßig privilegierte Gruppe von in Israel lebenden 

Arabern sich zum Ausgangspunkt sezessionistischer Tendenzen entwickelt,749 

deren Gegner zwangsläufig die Sicherheitsbehörden als Träger und Instrument 

der ethnischen - d.h. jüdischen – Suprematie wären. 

 

3.4. Der Friedensprozess in Nordirland als Modell für Israel/Palästina? 

Der Vergleich der Friedensprozesse in Nordirland und Israel/Palästina hat 

aufgezeigt, dass beide Konflikte unterschiedlichen Modellen der 

Konfliktregulierung ausgesetzt waren. Während in Nordirland eine nach 

konkordanzdemokratischen Gesichtpunkten durchgeführte „Verrechtlichung des 

Konfliktes unter Ausschaltung der Gewaltebene“750 zu einer erfolgreichen 

Beilegung des Konfliktes geführt hat, ist es im Heiligen Land letztlich nicht 

gelungen dem Konfliktlösungsansatz der Teilung des umstrittenen Territoriums 

und der ethnischen Separation zwischen Juden und Palästinensern, welche damit 

dem Hauptpostulat beider Ethnien nach nationaler Selbstbestimmung Rechnung 

getragen hätte, zum Durchbruch zu verhelfen. Als Ursache wurden insbesondere 

die Machtverschiebungen im Lager der Palästinenser identifiziert, welche sich 

durch das Erstarken der kompromisslosen radikal-islamischen Kräfte und der 

Schwächung der verhandlungswilligen säkular-nationalistischen Akteure 

                                                 
747 Vgl.: Zuckermann: Zionistisches Selbstverständnis, S. 34 f. 
748 Vgl.: Smooha: Tenability of Partition, S. 316. 
749 In diesem Zusammenhang ist auf die Ausführungen Peter Waldmanns bzgl. der Bedeutung der 
sozialen Mittelschicht in ethnischen Protestbewegungen zu verweisen: Waldmann: Ethnischer 
Radikalismus, S. 38 ff.  
750 Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 201. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

221

ausdrückt. Diese Entwicklungen wurden durch das Zaudern und Zögern der 

israelischen Regierung und ihre Fokussierung auf Sicherheitsaspekte begünstigt. 

Die bisherigen Analysen haben gezeigt, dass eine 1:1 Übertragung der Ergebnisse 

des nordirischen Verhandlungsprozesses und der Modalitäten des Good-Friday-

Agreement auf den Palästinakonflikt nicht möglich ist und der Powersharing-

Ansatz des GFA keine Option für die Konfliktparteien in Israel/Palästina darstellt. 

Erschwerend wirkt sich vor allem für die säkular-nationalistische Seite der 

Palästinenser das Fehlen einer Symmetrie in den Friedensverhandlungen aus.751 

Während die nordirischen Katholiken mit einer politisch-moralischen 

Unterstützung ihrer Anliegen im Süden rechnen konnten und auf das Wohlwollen 

der irischstämmigen Community in den Vereinigten Staaten bauen durfte,752 

musste die PLO spätestens seit ihrer Parteinahme für den irakischen Diktator 

Saddam Hussein nach seinem Überfall Kuwaits auf externe politische, speziell 

aber auch finanzielle Hilfe durch die arabischen Nachbarstaaten verzichten. Die 

radikal-islamischen Kräfte in Palästina hingegen erfreuen sich der Wertschätzung 

fundamentalistischer Regime in Saudi-Arabien oder dem Iran. Zentraler Kern der 

nordirischen Konfliktlösung ist ein für alle Seiten einschließlich der Sinn Fein 

und der IRA akzeptierter Autonomiestatus. Für die palästinensische Seite ist 

allerdings nur die nationale und staatliche Souveränität ein annehmbares 

Verhandlungsergebnis. Die bisherigen Erfahrungen mit der Interims-Autonomie, 

die de facto aufgrund der israelischen Politik nicht umgesetzt wurde, wird die 

Palästinenser in dieser Auffassung bestärkt haben.     

Dennoch lassen sich partielle Erkenntnisse aus dem erfolgreichen Versuch in der 

britischen Unruheprovinz Frieden zu schaffen für die Situation im Heiligen Land 

ableiten. Die britische Regierung scheute sich in der Anfangsphase des 

Friedensprozesses nicht, mit den gewaltbereiten Gruppen bzw. ihren politischen 

Vertretern, allen voran der Sinn Fein Gespräche aufzunehmen und diese als 

offizielle Verhandlungspartner anzuerkennen, obwohl die IRA dem bewaffneten 

Kampf zu diesem Zeitpunkt noch nicht entsagt hatte und die 

Waffenstillstandserklärungen aller nordirischen Paramilitärs stets von eher 

                                                 
751 Siehe zur Rolle von Symmetrie/Asymmetrie bei Friedensbemühungen bspw.: Mitchell, 
Christopher R.: Classifying Conflicts. Asymmetry and Resolution, in: Annals of the American 
Academy of Political and Social Sciences 1/1991, S. 23 ff. 
752 Vgl.: Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 207. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

222

zweifelhaftem Charakter während der Verhandlungen waren. Die israelische 

Regierung weigert sich indessen überhaupt den bloßen Versuch einer 

Gesprächsaufnahme mit der Hamas zu wagen. Franz Valandro unterstreicht 

kategorisch, dass nur eine „Einbeziehung aller relevanten Konfliktakteure und 

auch der Gewaltorganisationen einen tragfähigen Dialog und ein möglicherweise 

daraus resultierendes Abkommen“753 sichern könne. Insoweit wirkt sich die 

getroffene Entscheidung der israelischen Regierung, nur mit der PLO, d.h. 

faktisch mit Arafats Fatah, zu verhandeln in besonderer Weise verheerend aus. 

Aktuell kann sie als Indignation der palästinensischen Bevölkerung verstanden 

werden, die in den ersten freien Wahlen zur Autonomiebehörde der Hamas 

explizit einen politischen Vertretungsauftrag erteilt und die Fatah abgestraft 

hat.754 Historisch betrachtet ging sie zum Teil an der Perzeption der Realität der 

palästinensischen Bevölkerung vorbei, die unter der Okkupation der Israelis litt, 

während die PLO-Führung sich nicht selten bequem im Exil eingerichtet hatte. 

Die Hamas anderseits war durch eine Vielzahl - auch karitativer - Basisinitiativen 

in den Palästinensergebieten vor Ort im engen Kontakt mit der Bevölkerung aktiv 

und gewann durch ihr Engagement in der zweiten Intifada zunehmend an 

Sympathien. 

Wie in Nordirland die Aufrechterhaltung des „Secret Dialogue“ zwischen 

britischer Regierung und IRA eine spätere Verhandlungsaufnahme zwischen 

beiden Konfliktakteuren begünstigt hat, so könnte auch Israel an die Tradition der 

Gespräche mit der Hamas anknüpfen, welche in den achtziger Jahren zur 

Schwächung der PLO geführt wurden.755 Grundsätzlich ist Israel das Mittel der 

Geheimverhandlungen, wie Oslo bewiesen hat, nicht fremd. Allerdings darf 

begründet eingewendet werden, dass die Hamas aufgrund ihres religiösen 

Irridentismus wie ihrer gesamten islamistischen Weltanschauung von sich aus 

jedwede Verhandlung mit Israel aller Voraussicht nach ablehnen würde. Mag dies 

zur Zeit für das Gros der Hamas-Aktivisten gelten, so muss bedacht werden, dass 

dies noch lange nicht für die überwiegende Hamas-Wählerschaft gelten muss, 

welche der Hamas weniger um ihrer islamischen Gesellschaftsvorstellungen 

politische Mandate verliehen hat, sondern mehr um der Korruption der Fatah 

                                                 
753 Valandro: Baskenland und Nordirland, S. 203. 
754 Vgl.: Schmitz: Hamas-Sieg, S. 1. 
755 Siehe dazu: Beaupin: Hamas und PLO, S. 89. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

223

einen politischen Denkzettel zu verabreichen. Auch ist ein schrittweiser 

Realismus in der Beurteilung der Gesamtlage durch Hamas-Premier Hanija zu 

erkennen, der sich von den Entführungen israelischer Soldaten durch Hamas 

Kämpfer an der Grenze des Gazastreifens im Sommer 2006 distanzierte.756  

Ermutigend wirkt auch das Vergleichsbeispiel Nordirland. Kaum ein 

Wissenschaftler oder politischer Kommentator hätte ernsthaft für möglich 

gehalten, dass der evangelikale Prediger Ian Paisley knapp eine Dekade nach der 

Unterzeichnung des GFA seine Partei in eine Koalition mit dem politischen Arm 

der IRA führen würde, nachdem er für mehr als 30 Jahre als „Dr No“ mit einer 

anti-katholischen Hass-Rhetorik selbst die kleinsten Verständigungs- und 

Annäherungsversuche als Ausverkauf bürgerlicher Freiheit und des 

Protestantismus brandmarkte.757 Ganz ähnlich hatte die Hamas 1996 die „Oslo-

Wahlen“ boykottiert. Gleichzeitig schloss sie eine spätere Partizipation schon zu 

diesem Zeitpunkt nicht grundsätzlich aus. Dieses Verhalten leitete sie aus 

islamischen Prinzipien ab, der „Hudna“ (befristeter Waffenstillstand) und der 

„Schura“ Doktrin (Entscheidungsfindung durch Beratung),758 welche den 

Muslimen erlaubt, zeitliche Kompromisse in Konflikten einzugehen, sofern sie 

ihre Intention nicht unmittelbar mit Waffengewalt erreichen können, und diesen 

auch die Teilnahme an weltlich-demokratischen Prozessen gestattet, wie Beverly 

Milton-Edwards ausführt: 

„The solution in Hamas’s thinking was to accept that the participation linked to the 
promotion of democracy would be an intrim measure, a necessary stage and means 
to achieve the real Islamic goal: the creation of Islamic state in Palestine.”759 

 

Auch die Vertreter der irisch-republikanischen Bewegung interpretieren das 

Good-Friday-Agreement als Provisorium, welches final eine friedliche 

Wiedervereinigung des Nordens mit der Republik Irland bewerkstelligen werde. 

In letzter Konsequenz sind dies natürlich Mutmaßungen und wiederum 

Hypothesen bezüglich einer zukünftigen Entwicklung, doch steht zum jetzigen 

Zeitpunkt unumstößlich fest, dass diese Interpretation von Sinn Fein und IRA 

                                                 
756 Vgl.: Joffe, Josef: Der siebzigjährige Krieg, in: Süddeutsche Zeitung vom 6. Juli 2006, S. 1. 
757 Siehe dazu: Thornton, Chris: The man who would be First Minister, abgerufen am 27.03.2007 
unter www.belfasttelegraph.co.uk/news/politics/article2396444.ece?service=print . 
758 Vgl.: Beaupin: Hamas und PLO, S. 93. 
759 Milton-Edwards: Islamic Politics, S. 166. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

224

Nordirland eine stabile und friedliche Gegenwart beschert hat, an der sich 

absehbar nichts zu ändern scheint.  

Wenn auch deutlich geworden ist, dass die Verschiedenheit der angewandten 

Konfliktregulierungsmuster durch die unterschiedlichen Rahmenbedingungen des 

Augenblicks der Friedensverhandlungen in Nordirland bzw. in Israel/Palästina 

eine 1:1 Übertragung nicht erlauben, so werden trotzdem mögliche zukünftige 

Entwicklungen und Prognosen durchaus von den eben skizzierten partiellen 

Ähnlichkeiten beeinflusst, welche zum Schluss angesichts der großen Zahl an 

bereits aufgeworfenen Hypothesen und Szenarien unter Einschluss der 

gesammelten Erkenntnisse aus Fallstudien und komparativem Teil die 

abschließende Formulierung von Zukunftsprognosen für die Entwicklung in 

Nordirland und Israel/Palästina gestatten. 

 

3.5. Nordirische und israelisch/palästinensische Zukunftsperspektiven 

Das 1998 zwischen den nordirischen Konfliktparteien abgeschlossene Good-

Friday-Agreement hat trotz eines manchmal zäh verlaufenden 

Implementierungsprozesses, welcher bisweilen in schwierigen Phasen den 

Eindruck eines bevorstehenden Scheiterns vermittelte, der einstigen britischen 

Unruheprovinz und den in ihr lebenden ethnischen Gruppen eine länger 

andauernde Zeit des Friedens gebracht. Die offizielle Erklärung der IRA aus dem 

Jahr 2005, in der sie verlautbaren ließ, dass der „Krieg“ für sie beendet ist und sie 

alle Mitglieder und Anhänger aufruft, sich in Zukunft nur noch politischer Mittel 

zu bedienen, ist absolut glaubhaft. Die Auflösung ihres vollständigen 

Waffenarsenals unter Aufsicht einer internationalen Beobachterkommission sowie 

eines protestantischen und katholischen Geistlichen, die als Zeugen des Vorgangs 

die Skeptiker im unionistischen Lager zur Aufgabe ihrer Obstruktionshaltung 

gegenüber einer Beteiligung von Sinn Fein in der Autonomieregierung bewegen 

sollten, hat dem irisch-republikanischen Lager faktisch die Möglichkeit zu einer 

Wiederaufnahme einer gewaltsamen Kampagne genommen. Gleichzeitig wurde 

die Position Sinn Feins innerhalb des politischen Lagers der irisch-katholischen 

Bevölkerung Nordirlands dadurch gegenüber der moderat-nationalistischen SDLP 

gestärkt. Ebenfalls hat die große Sympathiewelle der nordirischen Katholiken für 

die Sinn Fein Führung um Gerry Adams und Martin McGuiness sowie die weit 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

225

reichende Akzeptanz des GFA bei der irisch-katholischen Ethnie dazu geführt, 

dass die republikanischen Dissidentengruppen der „Real IRA“ (RIRA), der 

„Continuity IRA“ (CIRA) sowie der „Irish National Liberation Army“ (INLA), 

die das Belfaster Friedensabkommen ablehnen, ebenfalls mangels 

Bevölkerungsrückhalt ihre Gewaltstrategie zu Gunsten politischer 

Alternativkonzepte aufgeben wollen.760 Zwar kann nicht ausgeschlossen werden, 

dass die genannten Gruppen weiterhin partiell Gewalttaten gegen die 

Sicherheitsbehörden bis zu einer offiziellen Friedenserklärung verüben, doch 

verfügen die Dissidenten über keinen politischen Rückhalt, noch über die 

notwendigen militärischen Ressourcen, welche ihnen eine Torpedierung des 

Friedens möglich macht.     

Problematischer gestaltet sich die Situation der loyalistischen Paramilitärs. 

Beruhigend ist die Tatsache, dass UDA und UVF von Beginn der Verhandlungen 

an den Friedensprozess unterstützt haben. Während die UVF in einem Statement 

die Einstellung aller paramilitärischen Aktivitäten im Mai 2007 bekannt gegeben 

hat761 und eine Transformation „from a military to civilian organistaion“ anstrebt, 

war die UDA Ende Juli 2007 in mehrere Straßenschlachten mit der PSNI 

verwickelt, bei welcher sogar Schüsse auf einen Polizeibeamten abgegeben 

wurden und diesen verletzten.762 Obwohl der unmittelbare Anlass der  Gewalt der 

UDA mit internen Machtverteilungskämpfen innerhalb der größten 

paramilitärischen Organisation der nordirischen Loyalisten erklärt werden muss, 

bei denen es nicht um politische, sondern um wirtschaftlich-kriminelle Interessen 

geht, offenbart dies doch das unvermindert bestehende Gewaltpotenzial der 

loyalistischen Paramilitärs, deren Entwaffnung nie eine so prominente 

Verhandlungsposition darstellte wie die Frage nach Auflösung des IRA Arsenals, 

das im Gegensatz zu UDA und UVF nicht nur kleinere Handwaffen umfasste, 

sondern auch Mörser, Panzerabwehrwaffen und Unmengen an Sprengstoff. Eine 

Gefahr stellen die loyalistischen Paramilitärs daher vor allem aufgrund dieser 

Entwicklungen für die eigene Community dar, ein Ausbruch inter-ethnischer 

                                                 
760 Siehe dazu: McDonald, Henry: Real IRA ready to renounce violence, abgerufen am 12.09.2007 
unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2084014,00.html . 
761 Vgl.: Full statement by the UVF, abgerufen am 06.05.2007 unter 
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2071395,00.html . 
762 Siehe dazu: Shipp, Tom: UDA told to decommission or lose 1,2m Pound funding, abgerufen 
am 12.09.2007 unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2146169,00.html .  



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

226

Gewalt oder politischer Anschläge ist kaum zu befürchten. Gesamtpositiv mag 

sich hingegen auswirken, dass sowohl republikanische wie loyalistische 

Organisationen mit enger Verbindung zu den jeweiligen Paramilitärs seit dem 

GFA in sozialen Aktivitäten und in kommunalen Basisinitiativen mitwirken, 

welche sich beispielsweise um die Wiedereingliederung ehemaliger Häftlinge 

kümmern. So bekam die „Ulster Political Research Group“ (UPRG), welche der 

UDA nahe steht, nach der erneuten Eruption loyalistischer Gewalt offizielle 

Finanzhilfen in der Höhe von 1,2 Millionen Pfund Sterling in Aussicht gestellt zur 

Betreuung kommunaler Projekte, sofern sie die UDA überzeuge, sich zu 

entwaffnen und in eine zivile Organisation zu transformieren. Inwieweit solche 

Ansätze erfolgreich sein werden, kann jedoch nicht abschließend beurteilt 

werden. Die Führung der UDA selbst hat in einer Verlautbarung im Februar 2007 

betont, dass sie in Zukunft allein eine politische Rolle anzunehmen gedenke und 

der bewaffnete Kampf gegen die irisch-republikanische Bewegung beendet sei. 

Bemerkenswert ist die Erklärung, da sie das Leid der katholischen Bevölkerung 

Nordirlands anerkennt, da UDA/UFF Operationen anders als intendiert in der 

Regel nicht IRA-Mitglieder getroffen hätten, sondern stattdessen einfache 

katholische Bürger.763 Es besteht durchaus eine große Wahrscheinlichkeit, dass 

sich in absehbarer Zeit gemeinsame Interessenbündnisse von ehemaligen 

Angehörigen der IRA wie der UDA und UVF auf kommunaler Ebene bilden, die 

gemeinsam bei Fragen der Häftlingsresozialisierung oder ähnlichen 

Themenfeldern erfolgreich politisch kooperieren. 

Den Anspruch des Erfolgs machen auf politischer Ebene auch DUP und Sinn Fein 

für ihre sich seit dem 8. Mai 2007 im Amt befindende Koalition in der 

Autonomieregierung geltend.764 Anders als Kritiker des 

konkordanzdemokratischen Ansatzes zur Konfliktregulierung in Nordirland im 

Verlauf des Friedensprozesses betont haben, ist es den radikalen politischen 

Vertretern gelungen, eine arbeits- und handlungsfähige Regionalregierung zu 

stellen, die sich aktuellen politischen Debatten unabhängig der Hauptanliegen der 
                                                 
763 Vgl.: Allen, William: UDA document acknowledges: Catholics suffered appallingly, abgerufen 
am 22.02.2007 unter  
www.belfasttelegraph.co.uk/news/local-national/article2294168.ece?service=print . 
764 Siehe dazu: Statement by Ian Paisley, then First Minister of Northern Ireland and leader of the 
Democratic Unionist Party (DUP), marking 100 days since the restoration of devolved goverment 
in Northern Ireland, Belfast (15 August 2007), abgerufen am 12.09.2007 unter  
http://cain.ulst.ac.uk/issues/politics/docs/dup/ip150807.html . 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

227

miteinander konkurrierenden nationalistischen Grundströmungen von Unionismus 

und Republikanismus widmet und zu eine Dekade zuvor nie für möglich 

gehaltenen Allianzen führt. Bestes Beispiel dafür ist die Zusammenarbeit von 

katholischer Kirche, evangelikalen Gemeinschaften,  DUP und den katholisch-

konservativen Teilen innerhalb der irisch-republikanischen und nationalistischen 

Parteien beim Themenkomplex der Verhinderung der Abtreibung.765 Der 1967 für 

das ganze United Kingdom mit der Ausnahme Nordirlands erlassene „Abortion 

Act“  sollte nach Plänen einiger Westminster Abgeordneter im Juni 2007 auch auf 

Nordirland ausgedehnt werden, traf aber auf eine breite und die ethnischen 

Cleavages übergreifende Abwehrfront, die den Versuch zur Ausdehnung der 

Legalisierung des Schwangerschaftsabbruches aus moralisch-religiösen Gründen 

(Kirchen und DUP) gepaart mit nationalistisch-politischen Motiven (Sinn Fein 

und SDLP) ablehnte. Deutlich sichtbar ist an dieser Stelle die nach wie vor enge 

Verknüpfung von Religion und Politik in Bezug auf tagespolitische Ereignisse, 

welche für die auf absehbare Zeit ungebrochene Wirkungsmacht religiöser 

Ideologien und Institutionen in Nordirland schließen lässt. 

Politisch Leidtragende des gelungenen Friedensprozesses sind die moderaten 

Parteien der ethnisch-religiösen Lager, welche zwar als Hauptinitiatoren des GFA 

gelten können, nunmehr aber zumindest in den Wahlen keinerlei 

Friedensdividende verzeichnen. Waren UUP und SDLP zu Beginn der 

Friedensverhandlungen die gestaltende Kraft ihrer ethnischen Referenzgruppe, so 

haben beide an politischem Einfluss verloren: 

„For the SDLP, the belief of the majority of party members that the party has 
achieved ist objectives highlights its dilemma. Having helped bring Sinn Fein into 
the political mainstream and secured a political deal recognising the Irishness of its 
constituency, the question begged is what future role the party can fulfil. The 
structural advantage of Sinn Fein in being an all-island party and the political gain in 
apperaring the stouter defender of constitutional nationalism are pitted against a 
ageing rival, confined to a middle class Six County base.”766 

 
Die UUP wurde besonders durch die internen Auseinandersetzungen um das GFA 

aufgerieben sowie durch die Auflösung ihrer ehemals stark institutionalisierten 

Beziehungen zum Oranier-Orden, welcher in der Vergangenheit für die nötige 

Wählermobilisierung der nordirischen Protestanten gesorgt hatte. Eine völlige 

                                                 
765 Vgl.: McDonald, Henry und Denise Campbell: Clash over new Ulster abortion law change, 
abgerufen am 12.09.2007 unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2099673,00.html . 
766 Tonge: Victims of Their Own Success, S. 57. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

228

Marginalisierung droht jedoch weder der UUP noch der SDLP, da der 

konkordanzdemokratische Ansatz des GFA im Verbund mit dem d’Hondtschen 

Wahlsystem nach wie vor durch die faktische Privilegierung der vier stärksten 

nordirischen Parteien dafür sorgen wird, dass beide mit Ministerposten in der 

Exekutive vertreten sein werden. Mithin liegt es an den Parteien selbst, im 

demokratischen Wettstreit mit politischen Konzepten in Zukunft zu überzeugen. 

Der auf politischer Ebene eingeleitete Versöhnungsprozess der Konfliktakteure 

hat sich auch auf die Gesamtgesellschaft Nordirlands übertragen und trägt zarte 

Früchte. Dafür steht nicht nur der bereits erwähnte Anstieg inter-ethnisch-

konfessioneller Eheschließungen, sondern auch der langsame Aufbruch der 

segregierten Strukturen des Schulwesens. 1991 erfolgte die Einrichtung der ersten 

gemeinsamen Schule für protestantische und katholische Kinder.  Im Jahr 2005, 

dem Jahr der IRA Friedenserklärung, bestanden bereits 46 integrierte Schulen, 

welche 4% der nordirischen Schulkinder erfassten. Es ist erklärte Absicht des 

„Northern Ireland Concil for Integrated Education“ bis 2008 eine Anhebung auf 

10% zu schaffen.767 Der Transformationsprozess der nordirischen  

Sicherheitsbehörden weg von einer ethnisch-homogenen paramilitärischen Einheit 

hin zu einer allen Einwohnern  verpflichteten modernen Polizei ist ebenfalls 

angesichts der deutlich ansteigenden  Bereitschaft katholischer Bewerber für den 

Dienst in der PSNI768 auf einem guten Weg. Die formelle Akzeptanz der 

nordirischen Polizei und die Beteiligung Sinn Feins an PB und DPPBs sowie die 

immer wieder betonte Unterstützung der katholischen Kirche für die reformierten 

Sicherheitsorgane lässt die Prognose zu, dass zivilgesellschaftliches „Policing“ 

und nicht mehr primordiale „Punishment-Beatings“ der Paramilitärs langfristig 

auf den Straßen Nordirlands für die öffentliche Ordnung sorgen werden, obwohl 

im Jahr 2007 noch vereinzelte Strafaktionen der loyalistischen Paramilitärs 

verzeichnet wurden. Die zunehmende Akzeptanz der Polizei speziell bei der 

irisch-katholischen Bevölkerungsminorität steht dabei in engem Zusammenhang 

mit der „neuen Politik“ des Oranier-Ordens seit der „Marschsaison“ 2006, welche 

dazu übergeht auf provokante Gedenkmärsche durch nationalistische Wohnviertel 

zu verzichten, die in der Vergangenheit regelmäßig zu Straßenkrawallen zwischen 

                                                 
767 Vgl.: Kandel: Nordirlandkonflikt, S. 479. 
768 Ebd. S. 480. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

229

Katholiken, Protestanten und Sicherheitskräften geführt hatten. Stattdessen 

propagieren die Orangemen eine neue Kultur des „Orange-Carnival“, der nicht 

die historische Dominanz der Protestanten über die Katholiken in Irland 

zelebriert, sondern sich als Pflege und Festigung des kulturellen Erbes und der 

eigenständigen ethnischen Identität eines Teils der Bevölkerung Nordirlands 

verstanden wissen will.769 Trotzdem bleibt der Oranier-Orden aufgrund seiner 

anti-katholischen Verfasstheit, die Katholiken den Beitritt verbietet und 

gleichfalls Protestanten mit katholischem Ehepartner ausschließt, ein 

anachronistisches Relikt der Troubles, das zunehmend an politischem Einfluss 

verliert. So sind die Mitgliederzahlen von ca. 75.000 auf knapp 40.000 innerhalb 

einer Dekade seit Unterzeichnung des GFA gefallen. 

Die aufgezeigten Entwicklungen seit der Unterzeichnung des Good-Friday-

Agreement erlauben es der einstigen nordirischen Unruheprovinz eine friedliche 

Zukunftsprognose auszustellen, welche nicht nur das Wiederaufkeimen ethno-

radikalistischer Gewalt auf absehbare Zeit ausschließt, sondern zudem einen 

fortschreitenden Prozess der Versöhnung der ehemaligen Konfliktgegner 

konstatieren kann. Das GFA hat durch seinen konkordanzdemokratischen Ansatz 

der Konfliktregulierung entscheidend dazu beigetragen. Der politisch-rechtliche 

Ausgleich zwischen protestantischen Unionisten und irisch-katholischen 

Republikanern sowie die gegenseitige Akzeptanz der ethnischen Identitäten hat 

zusammen mit der Verrechtlichung der Postulate nach nationaler Souveränität der 

ethnischen Bevölkerungsgruppen die Wiedereinsetzung der „Devolution“ erst 

möglich gemacht. Gleichzeitig ist die Zementierung der ethnischen Identitäten 

verbunden mit den breiten Interpretationsmöglichkeiten der finalen Richtung des 

GFA durch die antagonistischen Nationalismen in Nordirland eine nicht mit 

letzter Sicherheit zu bestimmende Quelle langfristiger, zukünftiger Probleme. Aus 

Sicht des unionistischen Lagers garantiert das Abkommen den Verbleib 

Nordirlands als autonomer Teil im Vereinigten Königreich. In der Perzeption der 

irisch-nationalistischen Kräfte ist es der erste Schritt zu einer Vereinigung mit der 

irischen Republik. De facto ist die eine wie die andere Perspektive an den 

                                                 
769 Siehe dazu: Bowcroft, Owen: Ulster’s Orange parades could become carnivals, abgerufen am 
23.06.2006 unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1803957,00.html ;ferner: 
Bowcroft, Owen: Orange parades turn from confrontation to jamboree, abgerufen am 12.09.2007 
unter www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2125281,00.html . 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

230

politischen Willen der Mehrheit der Bevölkerung gebunden. Es stellt sich die 

Frage inwieweit in 30 Jahren angesichts der zu erwartenden demographischen 

Situation, die dann als Resultat der deutlich höheren Geburtenrate der Katholiken 

die bisherigen Mehrheitsverhältnisse umgekehrt haben wird, eine potenzielle 

Loslösung von Großbritannien und die Eingliederung in die Republik Irland 

friedlich erfolgen könnte. Zwei Szenarien sind in diesem Kontext aufgrund der 

aktuellen Ausgangslage denkbar. Ad primam: Nordirland wird nach 

demokratischem Mehrheitsentscheid Teil der irischen Republik. Die irische 

Einheit wird friedlich vollzogen. Ad secundam: Die protestantischen Unionisten 

erklären die Regelungen des GFA für obsolet und drohen mit Gewalt für den Fall 

der Sezession. Im Falle des Ausbruches von Gewalt versucht die irisch-

katholische Bevölkerungsgruppe mit Verweis auf die Regelungen des 

Friedensabkommens ihren legitimen Anspruch auf „Reunification“ ebenfalls mit 

Gewalt durchzusetzen, die Spirale des Bürgerkrieges entsteht unter umgekehrten 

ethnisch-religiösen Mehrheitsverhältnissen erneut, London wäre aus humanitären 

Gründen gezwungen, erneut Direct-Rule zu verhängen und militärisch  

einzugreifen. Mit Blick auf die aktuelle Entwicklung sowie den Verlauf des 

zehnjährigen Friedensprozesses soll an dieser Stelle der ersten Option das Wort 

geredet werden. Der Nordirlandkonflikt hat eine weit reichende Demilitarisierung 

aller Konfliktparteien erfahren. Die politisch radikalsten Kräfte der beiden Lager 

arbeiten gemeinsam sachorientiert an tagespolitischen Fragestellungen. Es sind 

erfolgreiche Maßnahmen eingeleitet worden, welche eine Aufbrechung der alten 

cleavages möglich gemacht haben, die langfristig eine zunehmende Vermischung 

der Ethnien sehen wird und den Abbau von ethnisch-religiösen Ressentiments. 

Auch darf nicht vergessen werden, dass für den Fall eines zukünftigen Erfolgs des 

europäischen Integrationsprozesses es vielleicht gar nicht mehr darauf ankommt, 

ob Nordirland nun Teil des britischen oder des irischen Staatsterritoriums ist. 

Anders als in Nordirland scheint eine stabile und friedliche Lösung im Konflikt 

zwischen Israelis und Palästinensern derzeit nicht absehbar. Zwar hat Israel sich 

zu erneuten Gesprächen mit den säkular-nationalistischen Kräften der Fatah im 

Sommer 2007 bereit erklärt, doch darf nicht übersehen werden, dass die Fatah 

nicht mehr die einflussreiche und Politik maßgeblich allein gestaltende 

Organisation im palästinensischen Lager ist, welche sie einst unter Arafats 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

231

Führung innerhalb der PLO war. Der Erfolg bzw. Misserfolg einer langfristigen 

Konfliktregulierung ist daher aktuell zunächst von den Entwicklungen der intra-

ethnischen Auseinandersetzungen zwischen säkularen und religiös-

fundamentalistisch orientierten Palästinensern abhängig. Die Hamas hat mit der 

de facto Ausschaltung der Fatah im Gazastreifen eine militärische und politische 

Stärkung ihrer Position erfahren, die eines der schwersten Hindernisse im 

Konfliktregulierungsprozess im Heiligen Land darstellt. Aufgrund der räumlichen 

Separation des Gazastreifens vom Westjordanland ist der Fatah, die mit ihrem 

Sicherheitsapparat zumindest noch die Oberhand in der Westbank behielt, ein 

militärisches Niederringen der Hamas in Gaza augenblicklich nicht möglich. Eine 

militärische Intervention Israels zu Gunsten der Wiederherstellung der Dominanz 

der Fatah über ihre islamistischen Gegenspieler scheint nur auf den ersten Blick 

eine verlockende Option zu sein. Zwar gelänge es Israel in diesem Szenario jene 

Kraft auf der palästinensischen Seite zu unterstützen, die das Existenzrecht Israels 

anerkennt und mit welcher auf der Grundlage einer Zwei-Staaten-Lösung 

ernsthafte Friedensverhandlungen geführt werden könnten, doch ist nicht 

auszuschließen, dass zahlreiche Palästinenser durch eine derartige Operation in 

Zukunft die Fatah als reine Marionettenregierung von Israels Gnaden auffassen 

würden. Schon die Entwicklungen im Zuge des Osloer Friedensprozesses, speziell 

die Einschränkung der Befugnisse der palästinensischen Autonomiebehörde bei 

der Ausübung originärer Sicherheitsaufgaben sowie die Privilegierung von Arafat 

und seiner Fatah in der Interims-Selbstverwaltung, trugen zu einer entsprechenden 

Wahrnehmung bei Teilen der palästinensischen Bevölkerung bei,770 welche im 

skizzierten Falle gewiss weiter verfestigt würden. Die Analogie zur britischen 

Sicherheitspolitik der „Ulsterisation“ im Nordirlandkonflikt lässt ferner die 

Schlussfolgerung zu, dass eine überwiegend passive Unterstützung der Fatah 

durch Israel mit militärischem Equipment oder Geheimdienstinformationen im 

Kampf gegen die Hamas nicht zu einer Befriedung des Konfliktes führen wird. 

Vielmehr eröffnet es die Option einer Eskalation des schwelenden 

palästinensischen Bruderkrieges und einer Ausdehnung gewaltsamer Anschläge 

auf Israel durch die Hamas, um die israelische Regierung für ihre Unterstützung 

des säkular-nationalistischen Lagers zu „bestrafen“. Notwendig ist die politische 

                                                 
770 Vgl.: Thomas: Von Madrid bis Oslo II, S. 19. 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

232

Isolierung der Hamas bei der palästinensischen Bevölkerung, um ihr auf diese 

Weise den Rückhalt für paramilitärische Aktionen gegen den israelischen Staat 

und die Fatah zu entziehen. Unterstützend könnten in diesem Zusammenhang 

groß angelegte finanzielle Hilfen für die Fatah sein, welche allerdings von dieser 

an die palästinensische Bevölkerung anders als zur Zeit Arafats auch wirklich 

weitergeleitet werden müssten, um so innerhalb der Palästinenser ein Klima zu 

schaffen, welches die Aufnahme eines breit angelegten Verhandlungsprozesses 

möglich macht.  

Fallstudie und komparative Analysen haben aufgezeigt, dass allein die 

Einrichtung eines unabhängigen palästinensischen Nationalstaates eine 

Befriedung des Konfliktes zu leisten vermag. Die tatsächliche Etablierung eines 

solchen Staates ist gegenwärtig nicht absehbar. Israel kann es sich angesichts der 

momentan ungeklärten Machtverhältnisse unter den Palästinensern nicht erlauben, 

seinen Primat der Sicherheitspolitik aufzuweichen und die Etablierung eines 

unabhängigen Palästinenserstaates zu zulassen. Zu hoch ist die gegenwärtige 

Gefahr, dass bei einem Rückzug Israels und der israelischen Armee aus dem 

Westjordanland jene Kräfte das Machtvakuum füllen oder politischen Auftrieb in 

einem zukünftigen Palästinenserstaat erhalten, welche motiviert durch einen 

religiös-irridentistischen Imperativ versuchen, auch ihr Maximalziel, d.h. die 

Vernichtung Israels, zu vollenden. Israels jüngste Erfahrungen mit der 

Friedensfähigkeit islamischer Fundamentalisten nach dem Rückzug aus dem 

Libanon sowie dem Gazastreifen beflügeln nicht völlig unbegründet die Angst auf 

Seiten der israelischen Autoritäten, dass Ähnliches auch bei einem völligen 

Rückzug der IDF aus dem Westjordanland passieren könnte. In diesen Kontext ist 

auch auf die Situation der sich noch in der Westbank befindlichen jüdischen 

Siedler einzugehen, deren Schutzmacht Zahal bis heute ist. Zum jetzigen 

Zeitpunkt ist nicht erkennbar, dass Israel sich daran macht auch diese Siedlungen 

wie zuvor im Gazastreifen zu räumen. Anders als in Gaza befinden sich im 

Westjordanland bedeutende Stätten, welcher sich der speziellen religiösen 

Verehrung des Judentums erfreuen, allen voran die Stadt Hebron mit dem Grab 

des Patriarchen Abraham. Aufgrund der mehrfach konstatierten „Symbiose“ des 

Zionismus als weltlicher Staatsideologie mit der jüdischen Religion kann es sich 

Israel aus seinem Selbstverständnis heraus kaum leisten, die Verfügungsgewalt 



IV. Komparative Analyse der Konflikte 

 
 

233

darüber abzugeben und sich dem „Good-Will“ einer potenziell souveränen 

palästinensischen Regierung auszuliefern. Die Räumung aller jüdischen 

Siedlungen in den okkupierten Territorien gehört seit Beginn der 

Auseinandersetzungen auch für die säkularen Palästinenser zu einem 

Kernpostulat. Eine Abrückung von dieser Forderung ist momentan nicht in Sicht, 

zumal die Israelis sich weigern, ihrerseits eine Rückkehr palästinensischer 

Flüchtlinge in Gebiete des Staates Israel zu gewähren, es aus den im Verlauf der 

Arbeit skizzierten Gründen auch nicht können. Selbst für den hypothetischen Fall, 

dass die Regierung eines unabhängigen Palästinenserstaates den Verbleib 

jüdischer Siedler dulden würde, ist es zu bezweifeln, dass damit ein 

Hauptkonfliktfeld nachhaltig gelöst würde. Selbst bei der Gewährung voller 

Bürgerrechte würde die entstehende jüdische Minderheit sich dem Argwohn und 

den Rachegelüsten weiter Teile ihres palästinensischen Umfeldes ausgesetzt 

sehen. Zudem muss in die Überlegungen miteinbezogen werden, dass die 

Besiedlung der Palästinensergebiete in der Perzeption der national-religiösen 

Kräfte im Zionismus nicht nur die Existenz jüdischen Lebens in den biblischen 

Territorien Judäas und Samariens gewährleisten soll, sondern auch der 

Wiedererstehung eines staatlichen „Großisraels“ dient und mutatis mutandis die 

Prämisse für die Ankunft des Messias schaffen soll. Es ist nicht abwegig zu 

vermuten, dass aus der Mitte einer potenziell in einem souveränen 

palästinensischen Staat verbleibenden jüdischen Minderheit ein religiös-

sezessionistischer Terrorismus entsteht, der mittels Destabilisierung des 

Palästinenserstaates ein erneutes militärisches Eingreifen Israels zu Gunsten der 

Siedler provozieren will und die Spirale der Gewalt zwischen Arabern und Juden 

erneut entfacht. So lassen Prognosen und aktuelle Entwicklungen nicht darauf 

hoffen, dass die Gewalt im Heiligen Land zu einem baldigen Ende gebracht wird 

und ein Friedensprozess zwischen Israelis und Palästinensern und den derzeitigen 

Konstellationen Aussicht auf Erfolg hat. Wenn man eine zutreffende 

Konfliktperspektive geben will, so ist zu konstatieren, dass der Grad an inter-

ethnischer Gewalt vermutlich noch längerfristig konstant bleiben wird und um 

einen weiteren Anstieg intra-ethnischer Gewalt auf Seiten der Palästinenser 

traurige Ergänzung findet. 

 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

234

V.  Reflexion und Fazit 

Die in der vorliegenden Arbeit durchgeführte komparative Analyse hat 

nachgewiesen, dass die Konflikte in Nordirland und in Israel/Palästina sich in 

ihren historischen Ursachen ähneln und strukturelle Parallelen aufweisen. Sowohl 

im Norden der Grünen Insel als auch im Heiligen Land handelt es sich originär 

um Auseinandersetzungen zwischen zwei ethnischen Gemeinschaften, deren 

Postulate nach nationaler Selbstbestimmung im Verbund mit dem 

Hoheitsanspruch auf ein von beiden Ethnien bewohntes Territorium zu einem 

Antagonismus geführt haben, welcher sich auf die dargestellten verschiedenen 

Problemfelder auswirkt. Zentral ist beiden Konflikten, dass die Streitigkeiten 

primär zwischen divergierenden ethnischen Identitäten ablaufen, welche sich 

durch ihre historische Genese als Opposition der jeweils anderen ethnischen 

Gruppe konstituiert haben. 

Besonders auffällig geworden ist der Umstand, dass es sich im Palästina- wie im 

Nordirlandkonflikt um einen historischen und in die Gegenwart transportierten 

Gegensatz zwischen Siedlergemeinschaften bzw. deren Nachfahren auf der einen 

Seite und der autochthonen Bevölkerung auf der anderen Seite handelt. 

Signifikantestes Merkmal der ethnischen Divergenz war dabei die 

Religionszugehörigkeit, welche im Falle der „Planter“ in Nordirland der 

Protestantismus war, der sich vom Katholizismus der gälischen Urbevölkerung 

Irlands ebenso unterschied wie die jüdische Konfession der zionistischen Siedler 

gegenüber der überwiegend arabischen Bevölkerung muslimischen Glaubens in 

Palästina. Die Arbeit hat sichtbar gemacht, dass die ähnliche historische 

Ausgangslage der analysierten Konflikte zu ähnlichen politischen Entwicklungen 

geführt hat.  

Das geschichtlich manifestierte Bedrohungsszenario der Siedler, welches den 

Zionisten wie Unionisten in einer ihnen kulturell andersartigen und feindlich 

gesonnenen Umgebung begegnete, evozierte in beiden Fällen eine Wagenburg- 

bzw. Belagerungsmentalität. Beiden politischen Bewegungen ist zudem 

immanent, dass sie in spezieller Weise darauf angewiesen waren, die inhärente 

Heterogenität ihres Siedlerkollektivs mittels der fiktiven Konstituierung einer 

eigenen sozialen und kulturellen Identität in Abgrenzung zu den autochthonen 

Ethnien zu homogenisieren. Als Vehikel der ethnischen Homogenisierung 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

235

gebrauchten Zionisten und Unionisten den speziellen Rekurs auf das religiöse 

Bekenntnis ihrer Mitglieder, erstere des Judentums und zweitere des 

Protestantismus. Auch für die katholischen Iren ist die zentrale Funktion der 

Religion, namentlich des Katholizismus, als Charakteristikum ihrer ethnischen 

Identität zu Tage getreten, welche nach dem Verlust der tradierten Clanstrukturen 

und der Erosion der gälischen Kultur zum verbindenden Element der irischen 

Bevölkerung avancierte. Die Entwicklung einer nationalen Identität der 

Palästinenser verlief hingegen anders und ist von einem direkten religiösen 

Eigenbezug losgelöst. Man begriff sich zunächst ganz allgemein als Araber, 

unabhängig der christlichen oder mehrheitlich muslimischen 

Konfessionsangehörigkeit. Erst das Scheitern des Panarabismus wie der sich 

daran anschließende eigenständige Kampf gegen die israelische Besatzung 

produzierten ein originäres und von ehemals traditionellen Clanstrukturen 

unabhängiges palästinensisches Nationalgefühl. 

Das Gefühl der „existenziellen Bedrohung“ der politischen und wirtschaftlichen 

Suprematie bzw. die Diskriminierung in Staat und Gesellschaft, die Angst vor 

kultureller Marginalisierung und das Postulat nach nationaler Selbstbestimmung 

zeichneten in (Nord)Irland wie in Palästina für die Aufstellung klandestiner 

paramilitärischer (Verteidigungs)Organisationen verantwortlich. Bedeutsam ist in 

diesem Kontext die Feststellung, dass die paramilitärischen Verbände der 

Siedlergemeinschaften historisch schon vor der Etablierung Nordirlands und des 

Staates Israel bestanden. Die UVF beteiligte sich aktiv an der unionistischen 

Abwehr der Home-Rule-Bestrebungen, die Haganah verteidigte die jüdischen 

Siedlungen und das Existenzrecht des israelischen Staates im 

Unabhängigkeitskrieg. Dies brachte die militanten Gruppen der Zionisten wie 

Unionisten von Anbeginn der Auseinandersetzungen mit ihren ethnisch-religiösen 

Rivalen in einen violenten Antagonismus, welcher sich nach der erfolgreichen 

Etablierung Nordirlands und Israels zusätzlich dadurch verstärkte, dass die 

paramilitärischen Gruppen der Zionisten und Loyalisten in reguläre Polizei- und 

Militäreinheiten transformiert wurden. Die nordirischen Polizei- und 

Territorialstreitkräfte RUC und UDR sowie die israelischen IDF waren in der 

Folgezeit der Garant der Prädomination der ethnischen Mehrheit über die 

Minderheit, welche diese als illegitime Okkupationsmacht begriffen. Die 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

236

besondere Rolle von Polizei und Militär als zentrale Elemente zur Konstituierung 

der protestantischen Identität der nordirischen Gesellschaft wie zur Konstruktion 

der jüdischen Identität des Staates Israel wurde durch die Fallstudien und die 

komparative Analyse der vorliegenden Arbeit belegt. Ethnisch-konfessionelle 

Zusammensetzung, historisch-tradiertes Selbstverständnis und operationelle 

Politik der staatlichen Sicherheitsbehörden haben auf informellem (Nordirland) 

und formellem (Israel) Weg zur Exklusion der ethnischen Minderheiten aus dem 

nordirischen wie israelischem Gesellschaftskollektiv beigetragen und bisweilen 

massiv zu einer mangelnden Akzeptanz staatlicher Autorität geführt. Hinzu 

kommt die von den Streitkräften in Nordirland und Israel betriebene „Shoot-to-

kill Policy“, welche die Frage nach der grundsätzlichen Rechtstaatlichkeit der 

Sicherheitsapparate wie der für sie verantwortlichen politischen Regime aufwirft, 

zumal in der Vergangenheit immer wieder zivile und unbeteiligte Angehörige der 

ethnischen Minoritäten Opfer dieser offiziell im Falle Israels und inoffiziell im 

Casus Nordirlands betriebenen Maßnahmen wurden. Speziell muss nochmals 

verwiesen werden auf die Funktion der RUC und des UDR bei der 

Bewusstwerdung und gesellschaftlichen Formierung einer ethnischen Identität der 

„Ulstermen and women“ im protestantisch-unionistischen Lager, welches sich 

über weite Teile seiner Geschichte nur als „britisch“ verstanden hatte, im Zuge 

der „Ulsterisation“ der Troubles und der Auflösungs- und 

Transformationsvorhaben „ihrer“ Polizei sich aber zunehmend als eigenständige 

Ethnie begriff. 

Die Gegenspieler der staatlichen Sicherheitsbehörden in Nordirland und Israel 

bzw. in den besetzten Palästinensergebieten, namentlich IRA und PLO, weisen 

sowohl bezüglich ihrer Ideologie als auch Strategie starke Ähnlichkeiten auf. 

Beide verstanden sich als säkular-nationalistische Akteure, welche in ihrer 

Perzeption einen Kampf für das nationale Selbstbestimmungsrecht ihrer 

Referenzethnien gegen ein koloniales Regime und seine Handlager führten. Eine 

ursprünglich religiöse oder gar rassistische Motivation wiesen beide stets von 

sich. Der Vergleich der beiden Organisationen hat demonstriert, dass sie den 

bewaffneten Kampf bedingungslos propagierten und politische Konzeptionen für 

eine Lösung der Konflikte hintenanstellten. Ihre nationalistischen Ideologien 

waren zum Teil von sozialistischen Vorstellungen perpetuiert. Militärische 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

237

Taktiken und Strategien interferierten nach den Erkenntnissen der vorliegenden 

Arbeit inhaltlich und wiesen eine erstaunliche chronologische Parallelität auf, die 

sich auch auf das spätere Verhalten im Prozess der Friedensverhandlungen 

erstreckte.   

Ebenso ist es der Arbeit gelungen die Frage zu beantworten, ob Religion weitere 

Funktionen abseits der Reduktion auf die Rolle eines „ethnic marker“ in den 

beiden Konflikten wahrnimmt. Tatsächlich sind religiöse Vorstellungen und 

Symbole genauso wie religiöse Institutionen elementarer Bestandteil der 

Konflikte in Nordirland und Israel/Palästina. Konzepte und Erklärungsmuster der 

„Cultural Religion“ und der „Religious Ideology“ konnten speziell für die sich 

selbst als säkular-nationalistisch antizipierenden Akteure auf allen Seiten der 

analysierten Konflikte konstatiert werden. Je nach kulturell-konfessioneller 

Tradition nahmen beispielsweise Sinn Fein und IRA sowie die Fatah Anleihen bei 

allgemein verbreiteten religiösen Vorstellungen ihrer Referenzethnien und 

unterzogen sie einer säkular-nationalistischen Interpretation und 

Instrumentalisierung. Der Vergleich hat evident werden lassen, dass 

beispielsweise religiös begründete Deutungen des Martyriums für eine „gerechte 

Sache“, d.h. dem Widerstands- und Befreiungskampf, während Zeiten der durch 

externen repressiven Druck verursachten Konfliktintensivierung bei den 

ethnischen Minderheiten eine Konjunktur erlebten. Die Untersuchungen haben 

ebenso gezeigt, dass sich Zionisten und Unionisten einer speziellen religiösen 

Symbolik und Rhetorik bedienten, die darauf abzielten, politische Ansprüche 

aktueller oder zukünftiger Art zu legitimieren und gleichzeitig den 

Zusammenhang zwischen den Termini „Nation“ und „Religion“ künstlich zu 

produzieren. So rechtfertigte der Zionismus exempli causa die Staatsgründung 

Israels wie auch die Annektion Ostjerusalems mit einem biblischen Recht des 

jüdischen Volkes auf das ihm von Gott verheißene Land. Zudem ist die 

Bedeutung und Wirkungsmacht originär religiöser Institutionen und 

Organisationen für beide Konflikte belegt. Eine strikte Trennung von Politik und 

Religion hat weder in Nordirland noch in Israel/Palästina stattgefunden, wovon in 

der britischen Unruheprovinz das Wirken des Oranier-Ordens und die Gestalt der 

DUP Zeugnis geben oder in Israel/Palästina das Wirken der radikal-islamischen 

Hamas und das Engagement der national-religiösen jüdischen Siedler. In diesem 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

238

Kontext muss auch an die offizielle Privilegierung des orthodoxen Judentums 

durch den israelischen Staat erinnert werden. Während in Nordirland die 

überwiegende Mehrheit der Paramilitärs auf protestantisch-loyalistischer und 

irisch-republikanischer Seite keine unmittelbare religiöse Legitimation für die 

Anwendung von Gewalt reklamierten, leitet die palästinensische Hamas ihre 

Gewalttaten unmittelbar aus theologischen Überzeugungen ab. Im Verlauf der 

Arbeit ist deutlich geworden, dass ihr religiös-fundamentalistischer Irridentismus 

in der Verbindung mit dem derzeitigen politischen Rückhalt in der 

palästinensischen Bevölkerung und der aktuellen Schwäche der säkular-

nationalistischen Fatah ein Haupthindernis für eine langfristige und friedliche 

Stabilisierung des Verhältnisses zwischen Israelis und Palästinensern ist. Letztlich 

ist aber festzuhalten, dass mit der Ausnahme der Konfliktinterpretation durch die 

Hamas sowie der fundamentalistischen Kräfte im Judentum und im 

Protestantismus weder der Konflikt in Nordirland noch in Israel/Palästina auf 

einem ursprünglich theologischen Streit um Glaubensdogmen beruht. In beiden 

Fällen trägt Religion in ihrer Gestalt als „Cultural Religion“ und mit ihrem Input 

durch „Religious Ideology“ maßgeblich zum Konfliktgeschehen und der 

Konfliktwahrnehmung bei, doch handelt es sich vielmehr um eine zusätzliche 

religiöse Aufladung der miteinander im Widerstreit befindlichen klassischen 

Nationalismen, welche einen ethnischen Radikalismus produziert haben und 

weniger einen „Glaubenskrieg“, so dass sich exemplarisch der Aussage von 

McGarry und O’Leary anzuschließen ist, welche sich von ihrer Intention her 

gewiss angesichts der Erkenntnisse der vorliegenden Studie auch auf die 

Gefühlslage der Mehrheit der Israelis und Palästinenser übertragen ließe: „The 

overwhelming mayority of Northern Irish agree, that they are not engaged in a 

jihad.“771  

Eine weitere für den Konfliktverlauf in Nordirland und Israel/Palästina relevante 

Parallele ist die ausgeprägte Vergangenheitsorientierung der Konfliktakteure. Der 

Rückgriff auf historische Ereignisse ermöglicht es den Konfliktparteien, aktuelle 

Ereignisse anhand historischer Erfahrungen einzuordnen und das eigene Handeln 

in eine historische Kontinuität zu stellen und so ihre nationalistischen 

Forderungen zu legitimieren. Gleichzeitig ermöglicht der Rekurs auf 

                                                 
771 McGarry/O’Leary: Explaining Northern Ireland, S. 195. 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

239

geschichtliche Mythen bzw. ihre künstliche Konstruktion, speziell der 

zionistischen und unionistischen Bewegung als Folge ihrer Siedlerabstammung, 

die Kreation einer eigenen Identität und die Formulierung von politischen 

Leitsätzen, welche konkrete Handlungsoptionen in der Gegenwart darstellen 

können. Mithin verzeichnen alle in der Studie behandelten Nationalismen der 

Ethnien eine konsequente Erinnerungskultur, welche sich in jährlichen 

Gedenkveranstaltungen und Ritualen manifestieren oder zahlreiche rhetorische 

Reminiszenz erfahren. Die Betrachtung des Nordirlandkonfliktes hat deutlich 

gemacht, dass nicht nur eine aktiv betriebene Erinnerungskultur zur 

Internalisierung von politischen Überzeugungen und zur Ausbildung eines 

sozialen Kollektivs führen kann, sondern auch das passive und unfreiwillige 

Ausgeliefertsein einer Gedenkkultur, wie das Beispiel der Paraden des Oranier-

Ordens durch irisch-katholische Stadtviertel und die Perzeption der Ereignisse 

durch die dort lebende Bevölkerung eindrucksvoll beweist. Neben der 

Mythologisierung und „Wiederentdeckung“ der Vergangenheit ist besonders den 

radikalen irischen Nationalisten und den jüdischen Zionisten eine Wiederbelebung 

verloren gegangener kultureller Wurzeln gemein. So wurde evident, dass das 

republikanische Lager intendierte, gälische Traditionen zu neuem Leben zu 

erwecken, besonders die gälische Sprache. Die Zionisten haben ihrerseits das 

Hebräische als Sprache der jüdischen Nation akzentuiert. Gemein ist beiden 

Anstrengungen, dass sie die Absicht hatten, ein weiteres Exklusionsmerkmal 

gegenüber der gegnerischen Ethnie zu schaffen, welches unabhängig vom Faktor 

Religion war, obwohl diese Feststellung für die zionistische Bewegung aufgrund 

der dargestellten Umstände nur cum grano salis zutrifft. Für die besondere Rolle 

der Sprache innerhalb nationalistischer Konzeptionen und Identitätsfindung 

sprechen auch die Bemühungen der nordirischen Protestanten, welche angesichts 

einer Konfliktdauer von mehreren hundert Jahren erst sehr spät ein eigenständiges 

nationales Bewusstsein entwickelten und sich nicht mehr nur als Aszendenten 

britische Siedler begriffen, sondern als eigenständige Ethnie mit eigener 

„Sprache“: dem Ulster Scot. Abzuwarten bleibt, ob die Palästinenser, zumal die 

säkular-nationalistischen Kräfte, in absehbarer Zeit ebenfalls zu einer Kreation 

eigener Geschichte und Kultur übergehen werden, die dann nicht nur auf einer 

Identität beruht, die insbesondere von der Mentalität der Flüchtlingslager und des 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

240

Widerstandskampfes geprägt ist, sondern eine klare Abgrenzung gegen den 

zionistischen Charakter Israels, den arabischen Nachbarstaaten und vor allem eine 

Alternative gegenüber dem religiösen Konzept der „Umma“ als Gemeinschaft 

aller Muslime herstellt, welches von ihrem intra-ethnischen Konkurrenten Hamas 

propagiert wird.  

Der signifikanteste Unterschied zwischen Palästina- und Nordirlandkonflikt liegt 

in dem Faktum begründet, dass es den nordirischen Konfliktakteuren gelungen ist, 

die Gewalt aus den ethnisch-konfessionellen Streitigkeiten zu verbannen und die 

Auseinandersetzungen nur politisch zu führen. Der konkordanzdemokratische 

Ansatz des Good-Friday-Agreement hat in Konnotation mit zahlreichen 

gesellschaftlichen Reformen und der Anerkennung der ethnischen Identitäten und 

ihrer nationalistischen Postulate zu einer friedlichen und stabilen Gegenwart 

geführt. Trotz der starken Parallelen der Konfliktursachen und Strukturen in den 

beiden analysierten Konflikten musste konstatiert werden, dass eine Übertragung 

des nordirischen Konfliktregulierungsmodells für die Befriedung der 

Auseinadersetzung zwischen Israelis und Palästinensern nicht taugt. Wichtigster 

Grund dafür ist in dem Umstand zu sehen, dass die Konfliktparteien im Heiligen 

Land die weitestgehende physische Separation einer Zwei-Staaten Lösung 

favorisieren, die dem Staat Israel seine jüdische Identität lässt und den 

Palästinensern den Wunsch nach einem eigenen Staat und nationaler Souveränität 

erfüllt. Anders als in Nordirland ist eine Zwei-Staaten Lösung aufgrund der 

unterschiedlichen Besiedlungsstruktur des umstrittenen Territoriums durch die 

beiden Ethnien auch „technisch“ einfach zu bewerkstelligen. Problematisch 

gestaltet sich der religiöse Territorialanspruch, welcher sowohl von Teilen des 

national-religiösen Lagers des Zionismus als auch von den politisch und 

militärisch florierenden islamistischen Kräften unter den Palästinensern geltend 

gemacht wird und keinerlei Kompromissbereitschaft aufgrund theologischer 

Dogmen dulden kann. Die radikal-islamische Position der Hamas sowie die 

anhaltende Gewalt im Heiligen Land bestärken den Staat Israel gemäß der 

zionistischen Auffassung in seiner Wagenburgmentalität und der Notwendigkeit 

eines sicherheitspolitischen Primates. 

Abschließend kann festgehalten werden, dass die vorliegende Arbeit die 

Notwendigkeit und den Gewinn der komparativen Analyse des Palästina- und 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

241

Nordirlandkonfliktes sichtbar gemacht hat, welche über die Befassung mit den 

paramilitärischen Organisationen der ethnischen Protestbewegung hinausgeht. 

Zum Verständnis der Konfliktursachen ist es unerlässlich, sich in gleichem Maße 

der politischen Ideologie der ethnischen Mehrheiten zu zuwenden. Dies darf sich 

aber nicht nur darauf beschränken, die bloßen Auswirkungen auf die ethnischen 

Minoritäten festzuhalten, sondern muss das Ziel haben, ihre 

Motivationsgrundlagen zu identifizieren und einzuordnen. Speziell die 

vergleichende Analyse der Sicherheitskräfte in beiden Konflikten hat gezeigt, dass 

diese nicht nur ein bloßes Repressionsinstrument darstellen, sondern neben der 

Wahrnehmung klassischer Militär- und Polizeiaufgaben eine besondere Funktion 

bei der Konstituierung ethnischer Identitäten, der Anerkennung staatlicher 

Autorität und der Partizipation an Gesellschaft haben. Insoweit eröffnet sich die 

Frage, ob die Erkenntnisse der vorliegenden Arbeit beispielsweise zum tieferen 

Verständnis anderer ethnischer Konflikte beitragen können und sich übertragen 

lassen. Zu denken ist hier vor allem an die Situation im spanischen Baskenland. 

Angesichts der durch verschiedene wissenschaftliche Untersuchungen belegten 

Parallelität der ethnischen Minderheiten und ihrer Organisationen in Nordirland 

und der spanischen Provinz stellen sich Fragen, deren Beantwortung einer 

zukünftigen komparativen Analyse wert wären: Wie wird die Polizei im 

Baskenland von der Bevölkerung wahrgenommen? Wie steht es um die ethnische 

Zusammensetzung der Sicherheitskräfte vor Ort, d.h. sind sie überwiegend mit 

Spaniern besetzt oder leisten auch Basken in ihnen Dienst? Auf welches 

Traditionsverständnis blicken die Polizei- und Militärkräfte? Führt dieses 

potenziell zu einer ethnischen Exklusion der Basken? Welche Rolle spielte die 

Polizei in der Vergangenheit im baskischen Konflikt? Allein die Tatsache, dass 

die spanische „Sondereinheit“ GAL nachweislich ähnlich den britischen und 

nordirischen Sicherheitskräften eine inoffizielle „Shoot-to-kill Policy“ im 

Umgang mit Mitgliedern der ETA angewendet hat, macht weitere Analysen 

entlang der skizzierten Themenstellung lohnenswert. 

Auch konnte die Arbeit einen Beitrag dazu leisten, die Bedeutung von Religion in 

Nordirland wie in Israel/Palästina in ihren unterschiedlichen Erscheinungsformen 

als „Cultural Religion“ und „Religious Ideology“ nachzuweisen, indem die 

entsprechenden theoretischen Erkenntnisse auf beide Konfliktsituationen 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

242

gleichermaßen erfolgreich übertragen wurden und die ungebrochene 

Wirkungsmacht religiöser Symbole und Vorstellungen zur Konstruktion 

ethnischer Identität und damit speziell in violenten Konflikten zur Entstehung 

eines Antagonismus nachgewiesen wurde. Beide Konzepte ermöglichen ein 

tieferes Verständnis für die Identitätskonstruktion rivalisierender Ethnien und 

ihrer politischen und sozialen Handlungen. Religion ist in dieser Konsequenz 

eben mehr als nur ein simples Merkmal zur Bestimmung ethnischer Zugehörigkeit 

oder Instrument zur politischen Mobilisierung. Dies macht eine Beschäftigung mit 

Religion und ihrem Einfluss auf politische Kontexte umso nötiger und fordert 

dazu auf, der Wirkungsmacht von Religion eine eigenständige Bedeutung zu 

zusprechen, welche über die Erklärung als Grund für irrationale Taten mit 

interventionistischem Charakter772 in Form von Selbstmordattentaten zur 

Erlangung eines transzendenten Heil oder aber der Marxschen Klausel vom 

„Opium für das Volk“ hinausreicht. So scheint es interessant für zukünftige 

Forschungsvorhaben zu sein die gewonnen Erkenntnisse beispielsweise auf den 

Konflikt in Sri Lanka zu übertragen. Auch hier stehen sich eine ethnische 

Mehrheit – die buddhistischen Singalesen – und eine Minderheit – die 

hinduistischen Tamilen – in einer violenten Auseinandersetzung gegenüber, deren 

Kern sich um das nationale Selbstbestimmungsrecht der beiden Ethnien auf einem 

gemeinsam bevölkerten Territorium dreht. Auch hier ist die Frage gestattet, ob 

Religion nur die Funktion eines „ethnic marker“ besitzt oder aber Überlegungen 

in Form von „Cultural Religion“ und „Religious Ideology“ zum vertiefenden 

Verständnis des Konfliktes einen Beitrag leisten können, um so beispielsweise die 

Selbstmordattentate der säkular-nationalistischen tamilischen „Befreiungstiger“ 

(LTTE) erklären zu können oder um aufzuzeigen, warum es in der ehemaligen 

britischen Kolonie Ceylon nach deren Unabhängigkeit von Großbritannien einen 

Streit um die offizielle Amtssprache und Schrift sowie der Bezeichnung des 

Staates - welche alle samt einen buddhistischen Hintergrund haben – zum Streit 

zwischen den ethnischen Identitäten der Tamilen und der Singhalesen gekommen 

ist. Wie in der vorliegenden Arbeit bietet sich auch hier dem Forscher die Chance 

gemäß Peter Waldmanns in der Einleitung beschriebenen „Postulats“ zum 

                                                 
772 Siehe dazu: Riesebrodt, Martin: Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und der 
„Kampf der Kulturen“, München 2001, S. 41. 



V. Reflexion und Fazit 

 
 

243

verstärkten wissenschaftlichen Vergleich von Minderheitenkonflikten weitere 

Untersuchungen anzustrengen, die Hintergrundvariablen evident werden lassen 

und funktionale Äquivalente identifizieren können.  

Daneben bleibt zuletzt noch die Erkenntnis der vorliegenden Arbeit, bei welcher 

es sich allerdings weniger um ein wissenschaftliches Verdienst denn um eine 

hoffnungsstiftende Feststellung handelt, dass die friedliche und absehbar 

dauerhafte Beilegung von ethnischen und religiös aufgeladenen Konflikten 

grundsätzlich möglich ist, wie am Beispiel der aktuellen Entwicklungen 

Nordirlands exemplifiziert werden konnte. Noch vor wenigen Jahren hätten 

Politiker und Wissenschaftler es nicht für möglich gehalten, dass das Good-

Friday-Agreement zu einer (nordirischen) Erfolgsgeschichte allen temporären 

Rückschlägen und mancher auch noch gegenwärtiger Spannungen zum Trotz 

heranreifen würde. Die aktuelle Situation des intra-ethnischen Konfliktes in den 

Reihen der Palästinenser, die zu einer Stagnation des Konfliktgeschehens geführt 

hat, hätte möglicherweise verhindert werden können, hätte die israelische Seite 

den Palästinensern während der Friedensverhandlungen in den 90er Jahren 

konsequenter Weise gegeben, wonach sie seit mehr als einem halben Jahrhundert 

berechtigter Weise verlangen: einen eigenen Staat. Dass der circulus vitiosus der 

Angst, Rache und Gewalt auch in scheinbar aussichtslosen Fällen einmal 

durchbrochen werden kann, haben die Akteure und Menschen in Nordirland 

bewiesen. Der Anführer des IRA Hungerstreiks im Maze-Gefängnis des Jahres 

1981, Bobby Sands, schrieb in einem seiner Gedichte den hoffnungsvollen Satz: 

„Our Revenge will be the laughter of our children“. Dies ist auch den Kindern und 

allen Menschen in Israel und Palästina für einen jetzt noch viel zu fernen Tag in 

der Zukunft zu wünschen.                               

 

 

 

 



VI. Anhang 

 
 

244

VI. Anhang 
 
 
1. Verzeichnis der Abkürzungen 
 
 

ANM: Arab National Movement 

CIRA: Continuity IRA 

CLMC: Combined Loyalist Military Command 

DOP: Declaration of Principles 

DUP: Democratic Unionist Party 

EPA: Emergency Provision Act 

ETA: Euskadi ta Askatasuna 

Fatah: Harakat al-Tahrir al-Watani al-Filastin 
         (Bewegung  zur BefreiungPalästinas) 

FFI: Freedom Fighters for Israel 

GAL: Grupos Antiterroristas de Liberacion 
        (Antiterroristische Befreingsgruppen) 

GFA: Good Friday Agreement 

GPO: General Post Office 

Hamas: Harakat al-Muqawama al-Islamiyya 
            (Islamische Widerstandsbewegung) 

IDF: Israel Defence Forces 

INLA:  Irish National Liberation Army 

IPP: Irish Parlamentary Party 

IRA: Irish Republican Army 

IRB: Irish Republican Brotherhood 

LTTE: Liberation Tigers of Tamil Ealam 

LVF: Loyalist Volunteer Force 

MCA: Muslim Christian Association 

NICRA: Northern Ireland Civil Rights Association 

OIRA: Official IRA 

PIRA: Provisional IRA 

PFLP: People’s Front for the  Liberation of Palestine 

PLA: Palestinian Liberation Army 



VI. Anhang 

 
 

245

PLO: Palestinian Liberation Organisation 

PNA: Palestinian National Authority 

PSNI: Police Service of Northern Ireland 

RIC: Royal Irish Constabulary 

RIR: Royal Irish Regiment 

RIRA: Real IRA 

RUC: Royal Ulster Constabulary 

SAS: Special Air Service 

SDLP: Social Democratic and Labour Party 

UCDC: Ulster Constitution Defence Comitee 

UDR: Ulster Defence Regiment 

UFF: Ulster Freedom Fighters 

UPA: Ulster Protestant Action 

UPV: Ulster Protestant Volunteers 

USC: Ulster Special Constabulary 

USLS: Ulster Scot Language Society 

UUC: Ulster Unionist Council 

UUP: Ulster Unionist Party 

UVF: Ulster Volunteer Force 

UWC: Ulster Workers Council 

Zahal: Zava Haganah le Israel (Armee zur Verteidigung Israels) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



VI. Anhang 

 
 

246

2. Literatur- und Quellenverzeichnis 
 
Aaarebrot, Frank H. und Pal H. Bakka: Die vergleichende Methode in der 
Politikwissenschaft, in: Berg-Schlosser, Dirk und Ferdinand Müller Rommel 
(Hrsg.): Vergleichende Politikwissenschaft, 2. Aufl., Opladen 1992. 
 
Abu Ijad: Heimat oder Tod. Der Freiheitskampf der Palästinenser, Düsseldorf 
1979. 
 
Adams, Gerry: Free Ireland. Towards a Lasting Peace, Dingle 1995. 
 
Aggestam, Karin: Reframing and Resolving Conflict. Israeli-Palestinian 
Negotiations 1988-1998, Lund 1999. 
 
Ahlberg, Sture: Jerusalem/Al-Quds. The Holy City of War and Peace. A 
Comparative Study of Jewish, Christian and Muslim Ties to the Holy Mount and 
a Contribution to the Problem of Fundamentalism, Uppsala 1998. 
 
Ahmed, Hisham H.: Die Al-Aqsa-Intifada und das Genfer Abkommen, in: Aus 
Politik und Zeitgeschichte B20/2004. 
 
Akenson, Donald H. : God’s peoples. Convenant and land in South Africa, Israel 
and Ulster, Ithaca 1992. 
 
Alger, Chadwick F.: Religion as a Peace Tool, in: The Global Review of 
Ethnopolitics 4/2002. 
 
Altermatt, Urs: Das Fanal von Sarajewo. Ethnonationalismus in Europa, 
Paderborn 1996. 
 
Anderson, Benedict: Imagined Communities, London 1991. 
 
Anderson, Brendan: Joe Cahill. A Life in the IRA, Dublin 2002. 
 
Anderson, Don: Fourteen May Days. The Inside Story of the Loyalist Strike of 
1974, Dublin 1994. 
 
Appelby, R. Scott: The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and 
Reconciliation, Boston 1999. 
 
Arthur, Paul: The Brooke Initiative, in: Irish Political Studies, 6/1992. 
 
Asseburg, Muriel: Israelisch-palästinensische Streitfragen, in: Informationen zur 
politischen Bildung: Israel, 278/2003. 
 
Assmann, Jan: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität, in: Ders. und 
Tonio Hölscher: Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a.M. 1988. 
 



VI. Anhang 

 
 

247

Aughey, Arthur: Unionism, in: Ders. und Duncan Morrow (Hrsg.): Northern 
Ireland Politics, London/New York 1996. 
 
Avenarius, Thomas: Kurzer Weg ins Verderben, in: Süddeutsche Zeitung vom 
30. Juni 2006. 
 
Azarya, Victor: Civil Education in the Israeli Armed Forces, in: Krausz, Ernest: 
Education in a comparative Context, New Brunswick 1989. 
 
Balke, Fritz,  Kulow, Karin und Heinz-Dieter Winter: Nahost – zwischen Oslo 
und heutiger Realität. Ein Beitrag zur Diskussion über das Für und Wider 
zwischen Israelis und Palästinensern, Berlin 1999. 
 
Barghouti, Iyad: Islamist Movements in Historical Palestine, in: Sidahmed, 
Abdel Salam und Anoushiravan Ehteshami (Hrsg.): Islamic Fundamentalism, 
Boulder 1996. 
 
Bar-Tal, Daniel.: The Massada Syndrome: A Case of Central Belief, in: Milgrim, 
N.A. (Hrsg.): Stress and Coping in Time after War. Generalizations from the 
Israeli Experience, New York 1986. 
 
Bar-Tal, Daniel und Dikla Antebi: Siege Mentality in Israel, in: International 
Journal of Intercultural Relations 16/1992. 
 
Bartlett, Thomas: Theobald Wolfe Tone, Dundalk 1997. 
 
Baumgarten, Helga: Das „Gaza-Jericho-Abkommen“. Eine Zwischenbilanz des 
Friedensprozesses im Nahen Osten, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 
11/1995. 
 
Baumgarten, Helga: Das Projekt eines palästinensischen Staates zwischen 
Demokratie und autoritärer Herrschaft, in: Klein, Uta und Dietrich Thränhardt 
(Hrsg.): Gewaltspirale ohne Ende? Konfliktstrukturen und Friedenschancen im 
Nahen Osten, Schwalbach/Ts. 2002. 
 
Beaupin, Andre: Befreiung oder Islamisierung? Hamas und PLO – Die zwei 
Gesichter des palästinensischen Widerstandes, Marburg 2005. 
 
Ben-Eliezer, Uri: In Uniform – Without a Uniform: Militarism a san Ideology in 
the Decade Preeceding Statehood, in: Studies in Zionism 2/1988. 
 
Ben Gurion, David: Wir und die Nachbarn. Gespräche mit arabischen Führern, 
Tübingen 1968. 
 
Ben Gurion, David: Israel. Geschichte eines Staates, Frankfurt a.M. 1973. 
 
Bew, Paul und Gordon Gillespie: The Norhern Ireland Peace Process 1993-1996, 
London 1996. 
 



VI. Anhang 

 
 

248

Birell, Derek und Alan Murie: Policy and Goverment in Northern Ireland. 
Lessons of Devolution, Dublin 1980. 
 
Blacker, William: The Formation of the “Orange Order” 1795-1798, Belfast 
1994. 
 
Boden, Martina: Nationalitäten, Minderheiten und ethnische Konflikte in Europa. 
Ursprünge, Entwicklungen, Krisenherde – Ein Handbuch, München 1993. 
 
Bowden, Tom: The Breakdown of Public Security: The Case of Ireland 1916-
1921, and Palestine, 1936-1939, London 1977. 
 
Botschaft des Staates Israel: Die Hamas. Profil einer Terrororganisation mit 
Regierungsauftrag, Berlin 2006. 
 
Boulton, David: The UVF 1966-1973. An Anatomy of Loyalist Rebellion, Dublin 
1974. 
 
Boyce, D. George: Nationalism in Ireland, London/New York 1995. 
 
Breen, Richard und Bernadette C. Hayes: Religious Mobility and Party Support 
in Northern Ireland, in: European Sociological Review, 3/1997. 
 
Brenner, Michael: Geschichte des Zionismus, 2. Auflage München 2005. 
 
Bruce, Steve: God save Ulster: The religion and politics of Paisleyism, Oxford 
1985. 
 
Bruce, Steve: The Red Hand. Protestant Paramilitaries in Northern Ireland, 
Oxford 1992. 
 
Bruce, Steve: The Edge of the Union. The Ulster Loyalist Political Vision, 
Oxford 1994. 
 
Brewer, John D.: Inside the RUC: routine policing in a divided society, Oxford 
1991. 
 
Brewer, John D.: The Public and the Police, in: Stringer, Peter und Gillian 
Robinson (Hrsg.): Social Attitudes in Northern Ireland: The second Report, 
Belfast 1992. 
 
Brewer, John D. und Gareth I. Higgins: Anti-Catholicism in Northern Ireland, 
1600-1998. The Mote and the Beam, Basingstoke 1998. 
 
Buber, Martin: Israel und Palästina. Zur Geschichte einer Idee, Zürich 1950. 
 
Buckland, Patrick: Ulster Unionism and the Origins of Northern Ireland 1885-
1922, Dublin 1973. 
 



VI. Anhang 

 
 

249

Caufield, Max: The Easter Rebellion, Dublin 1995. 
 
Chomsky, Noam: The standard colonial pattern, in: Race and Class, 2/1995. 
 
Collins, Neil und Frank McCann: Irish Politics Today, 2. Aufl. Manchester/New 
York 1991. 
 
Comerford, R.V.: The Fenians in Context: Irish politics and society 1848-82, 
Dublin 1985. 
 
Coogan, Tim Pat.: De Valera. Long Fellow, Long Shadow, London 1993. 
 
Coogan, Tim Pat: The IRA, London 1995. 
 
Coogan, Tim Pat: Troubles. Ireland’s Ordeal 1966-1996 and the Search for 
Peace, London 1996. 
 
Corbin, Jane: Riskante Annäherung. Die Geheimverhandlungen zwischen den 
Israelis und der PLO in Norwegen, München 1994. 
 
Crenshaw, Martha: The Persistence of IRA Terrorism, in: Alexander, Yonah und 
Alan O’Day (Hrsg.): Terrorism in Ireland, London 1984. 
 
Cristal, Moty: Das Unvorhersehbare vorhersagen: Der künftige Weg des 
israelisch-palästinensischen Systems, in: Aus Politik und Zeitgeschichte B 
20/2004. 
 
Cruise O’Brien und Maire Conor: Ireland. A Concise History, London 1995. 
 
Cunningham, Michael: British Goverment Policy in Northern Ireland 1969-2000, 
Manchester 2001. 
 
Curtin, Nancy: The United Irishmen: Popular Politics in Ulster and Dublin, 
Oxford 1994. 
 
Cusack, Jim und Henry McDonald: UVF, Dublin 1997. 
 
Dagan, Mattei und Dominique Pellasy: The Choice of Countries in Comparative 
Research: Five Strategies, Manuskript, Bad Homburg 1981. 
 
Daly, Cathal B.: The Price of Peace, Belfast 1991. 
 
Darby, John: Conflict in Northern Ireland. The Development of a Polarized 
Community, Dublin 1976. 
 
Demerath, N.J.: Crossing the Gods. World religions and wordly politics, New 
Brunswick 2001. 
 
Devlin, Paddy: Straight Left. An Autobiography, Belfast 1993. 



VI. Anhang 

 
 

250

Dewar, Michael: The British Army in Northern Ireland, London 1996. 
 
Dillon, Martin und Denis Lehane: Political Murder in Northern Ireland, London 
1973. 
 
Dillon, Martin : God and the Gun. The Church and Irish Terrorism, London 1998. 
 
Doherty, Richard: The Sons of Ulster. Ulstermen at War from the Somme to 
Korea, Belfast 1992. 
 
Döhn, Lothar: Nationalismus – Volk und Nation als Konstrukt, in: Neumann, 
Franz (Hrsg.): Handbuch Politische Theorien und Ideologien Band 2, 2. Auflage 
Opladen 2000. 
 
Dumper, Michael: Israeli Settlement in the old City of Jerusalem, in: Journal of 
Palestine Studies 21/1992. 
 
Eames, Robin: The religious factor, in: Murray, Dominic (Hrsg.): Protestant 
Perceptions of the Peace Process in Northern Ireland, Belfast 2000. 
 
Eckert, Nicholas: Fatal Encounter. The Story of the Gibraltar Killings. Dublin 
1999. 
 
Efrat, Elisha und Allen G. Noble, in: The Geographical Review 78/1988. 
 
Egan, Bowes und Vincent McCormack: Burntollet, Belfast 1969. 
 
Eisenstadt, Shmuel N.: Die Transformation der israelischen Gesellschaft, 
Frankfurt a.M. 1992. 
 
Elger, Ralf: Umma, in: Ders. (Hrsg.): Kleines Islam Lexikon. Geschichte – Alltag 
– Kultur, Bonn 2003. 
 
Elliott, Marianne: Catholics of Ulster, London 2000. 
 
Elvert, Jürgen: Der Bruch. Irlands Weg in die Zweistaatlichkeit (1916-1921), in: 
Ders. (Hrsg.): Nordirland in Geschichte und Gegenwart – Northern Ireland in Past 
and Present, Stuttgart 1994. 
 
Elvert, Jürgen: Geschichte Irlands, München 1999. 
 
Esposito, John L.: Unholy War. Terror in the Name of Islam, Oxford 2002. 
 
Ettinger, S.: Ideological and Political Zionism, in: Historical Society of Jerusalem 
(Hrsg.): Collected Historical Studies, Jerusalem 1978. 
 
Etzioni-Halevy, Eva: Civil-Military Relations and Democracy. The Case of the 
Military Political Elites’ Connection in Israel, in: Armed Forces and Society 
3/1996. 



VI. Anhang 

 
 

251

Farsoun, Samih K. und Christina E. Zacharia: Palestine and the Palestinians, 
Boulder 1997. 
 
Fawcett, Liz: Religion, ethnicity and social change, London 2000. 
 
Feeney, Brian: Sinn Fein. A Hundred Turbulent Years, Dublin 2002. 
 
Finkelstein, Norman: Palästina. Bericht über die erste Intifada, München 2003. 
 
Fischer, Astrid: Die Zukunft Jerusalems, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham 
Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 
1997. 
 
Flores, Alexander: Die Entwicklung der palästinensischen Nationalbewegung bis 
1948, in: Mejcher, Helmut (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948, Paderborn 
1993. 
 
Flores, Alexander: Islam, Islamismus und Nationalismus im Palästinakonflikt, in: 
Klein, Uta und Dietrich Thränhardt (Hrsg.): Gewaltspierale ohne Ende? 
Konfliktstrukturen und Friedenschancen im Nahen Osten, Schwalbach/Ts 2002. 
 
Frangi, Abdallah: PLO und Palästina. Vergangenheit und Gegenwart, Frankfurt 
a.M. 1982. 
 
Freimark: Peter: Zum Selbstverständnis jüdischer Nationalität und Staatlichkeit 
in Palästina, in: Mejcher, Helmut (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. 
Historische Ursprünge und internationale Dimensionen eines Nationenkonflikts, 
Paderborn 1993. 
 
Frisch, Hillel : The Druze Minority in the Israeli Military. Traditionalizing an 
Ethnic Policing Role, in: Armed Forces and Society 20/1993. 
 
Gallagher, Eric und Stanley Worral: Christians in Ulster 1968-1980, 
Oxford/New York 1982. 
 
Gallagher, Tony: Education and Equality in Northern Ireland, in: Hargie, Owen 
und David Dickson (Hrsg.): Researching The Troubles. Social Science 
Perspectives on the Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 2004. 
 
Gallenmüller, Dagmar: Die „irische Frage“. Eine historische Studie zu einem 
gegenwärtigem Konflikt, Frankfurt a.M. 1997. 
 
Gans, Herbert J.: Symbolic ethnicity and symbolic religiosity. Towards a 
comparision of ethnic and religious generation, in: Ethnic and Racial Studies 
4/1994. 
 
Geiler, Markus: Die rechtsextremistischen Parteien der achtziger und neunziger 
Jahre in Israel, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der 
Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997. 



VI. Anhang 

 
 

252

Gelber, Yoav: Ist Frieden zwischen Israelis und Palästinensern möglich? In: Aus 
Politik und Zeitgeschichte, B20/2004. 
 
Geries, Sabri: Die Araber in Israel, Beirut 1973. 
 
Geries, Sabri: The Legal Structur of the Expropriation and Absorbation of Arab 
Lands in Israel, o.O. 1973. 
 
Gibon, Peter: The Origins of Ulster Unionism: The Formation of Popular 
Protestant Politics and Ideology in Ninetenth-Century Ireland, Manchester 1975. 
 
Gilhoff, Nikola und Christina Koch: Die Palestinian Authority (PA) im 
Spannungsfeld zwischen Autonomie und Staatswerdung, in: Ibrahim, Ferhad und 
Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine 
Revision, Münster 1997. 
 
Gilligan, Chris: Constant Crisis/Permanent Process: Diminished Agency and 
Weak Structures in the Northern Ireland Peace Process, in: The Global Review of 
Ethnopolitics 1/2003. 
 
Gillon, D.Z.: The Antecedents of the Balfour Declaration, in: Middle Eastern 
Studies, o.O. 1969. 
 
Greaves, R.W.: The Jerusalem Bishopric 1841, in: English Historical Review, 
o.O. 1949. 
 
Gothe, Karin: Leben mit der göttlichen Verfassung, in: SZ vom 09.10.2001. 
 
Goverment of Palestine: A Survey of Palestine – Supplement Jerusalem (1947), 
zitiert in: Hartung, Arnold: Ursprung und Entwicklung des arabisch-israelischen 
Konflikts und der Teilungsplan der Vereinten Nationen, Berlin 1993. 
 
Guelke, Adrian: Political Violence and the Paramilitaries, in: Mitchell, Paul und 
Rick Wilford (Hrsg.): Politics in Northern Ireland, Boulder/Oxford 1999. 
 
Gunderlach, Thomas: Die irische Unabhängigkeitsbewegung 1916-1922, 
Frankfurt a.M./Las Vegas 1977. 
 
Guth, Stefan: Schriftbesitzer, in: Elger, Ralf (Hrsg.): Kleines Islam-Lexikon. 
Geschichte-Alltag-Kultur, Bonn 2003. 
 
Hadas-Lebel, M.: Massada. Der Untergang des jüdischen Königreiches oder die 
andere Geschichte von Herodes, Berlin 1997. 
 
Haddick-Flynn, Kevin: Orangism. The Making of a Tradition, London 1999. 
 
Hamilton, Andrew, Moore, Linda und Tim Trimble: Policing a Divided Society. 
Issues and Perceptions in Northern Ireland, Colraine 1995. 
 
Halbwachs, Maurice: On Collective Memory, Chicago 1992. 



VI. Anhang 

 
 

253

Halpern, Ben: The Role of the Military in Israel, in: Johnson, John J.: The Role 
of the Military in underdeveloped Countries, Princton/New Jersey 1962. 
 
Halter, Marck und Eric Lauren: Unterhändler ohne Auftrag. Die geheime 
Vorgeschichte des Friedensabkommens zwischen Israel und der PLO, Frankfurt 
a.M. 1994. 
 
Harrock, David und Mark Devenport: Man of War – Man of Peace? The 
Unauthorised Biography of Gerry Adams, Basingstoke 1997. 
 
Harshav, Benjamin: Language in Time of Revolution, Berkley 1993. 
 
Hasenclever, Andreas und Volker Rittberger: Does Religion Make a Difference? 
Theoretical Approaches to the Impact of Faith on Political Conflict, in: 
Millennium: Journal of international Studies 3/2000. 
 
Hashimi, Sahail H.: Interpreting the Islamic Ethics of War and Peace, in: Nardin, 
Terry (Hrsg.): The Ethics of War and Peace. Religious and Secular Perspectives, 
Princeton 1996. 
 
Hass, Amira: Gaza. Tage und Nächte in einem besetzten Land, München 2003. 
 
Heacock, Roger: Intifada. Das Erwachen der Palästinenser in Palästina, in: 
Edlinger, Fritz (Hrsg.): Befreiungskampf in Palästina. Von der Madrid-Konferenz 
zur Al-Aqsa-Intifada, Wien 2001. 
 
Heine, Peter: Terror in Allahs Namen. Extremistische Kräfte im Islam, Bonn 
2004. 
 
Hegazi, Awad: Zionismus und palästinensische Araber, Bremen 1983. 
 
Helassa, Abdelhakeem: Internationale Beziehungen der PLO und die Perspektive 
einer Lösung des Palästinaproblems, Münster 2004. 
 
Helle, Andreas: Ulster: Die blockierte Nation. Nordirlands Protestanten zwischen 
britischer Identität und irischem Regionalismus (1868-1922), Frankfurt a.M. 
1999. 
 
Helman, Sara: Militarism and the Construction of Community, in: Journal of 
Political and Military Sociology 25/1997. 
 
Hepburn, A.C.: The Conflict of Nationality in Modern Ireland, London 1980. 
 
Herz, Dietmar: Palästina. Gaza und Westbank. Geschichte, Politik, Kultur, 
München 2003. 
 
 
 
 



VI. Anhang 

 
 

254

Higgins, Gareth I. und John D. Brewer: The roots of Sectarianism in Northern 
Ireland, in: Hargie, Owen und David Dickson (Hrsg.): Researching The Troubles. 
Social Science Perspectives on the Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 
2004. 
 
HMSO: Report of the Advisory Comittee on Police in Northern Ireland (Hunt-
Report), Cmd 535, Belfast 1969. 
 
HMSO: The Future of Northern Ireland. A Paper for Discussion, London 1972. 
 
Hobsbawm, Eric: Nations and Nationalism Since 1780: Programme, Myth, 
Reality, Cambridge 1990. 
 
Hoffmann, Bruce: Terrorismus – der unerklärte Krieg, Bonn 2002. 
 
Holland, Jack und Susan Phoenix: Policing the Shadows. The Secret War 
against Terrorism in Northern Ireland, London 1996. 
 
Holstein, Walter: Kein Frieden um Israel, Wien 1984. 
 
Hume, John: Personal Views: Politics, Peace and Reconciliation in Ireland, 
Dublin 1996. 
 
Hundmaier, Daniel: Die Israelisierung Jerusalems nach 1967, in: Ibrahim, Ferhad 
und Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine 
Revision, Münster 1997. 
 
Hylland-Eriksen,Thomas: Ethnicity and Nationalism. Anthropological 
Perspevtives, London 1993. 
 
Jabotinsky, Wladimir: Die Idee des Betar. Ein Umriß betarischer 
Weltanschauung, Lyck 1935. 
 
Jakob, Mohammed: Neuer Blick über die Geschichte des Palästinaproblems 
1918-1949, Beirut 1973. 
 
Jarman, Neil: Material conflicts. Parades and visual displays in Northern Ireland, 
Oxford 1997. 
 
Joffe, Josef: Terroristen im Parlament. Stell dir vor, es ist Demokratie, und in 
Palästina kommen die Falschen an die Macht, in: Die Zeit vom 2. Februar 2006. 
 
Joffe, Josef: Der siebzigjährige Krieg, in: Süddeutsche Zeitung vom 6. Juli 2006. 
 
Jones, David R.: The Orange Citadel. A History of Orangism in Portadown 
district, Portadown 1996. 
 
Juergensmeyer, Mark: Terror in the Mind of God. The Global Rise of Religious 
Violence, Berkley 2000. 



VI. Anhang 

 
 

255

Kandel, Johannes: Der Nordirland-Konflikt. Von seinen historischen Wurzeln 
bis zur Gegenwart, Bonn 2005. 
 
Khalaf, Issa: Politics in Palestine. Arab Factionalism and Social Desintegration 
1939-1948, Abany 1991. 
 
Khalidi, Rashid Ismail: British Policy towards Syria and Palestine 1906-1914. A 
Study to the Antecedents of the Hussein-McMahon Correspondence, the Sykes-
Picot Agreement, and the Balfour Declaration, London 1980. 
 
Katz, J.: The Jewish National Movement: A Sociological Analysis, in: 
Emancipation and Assimilation. Studies in Modern Jewish History, Westmead 
1972. 
 
Kedourie, Elie: In the Anglo-Arab Labyrinth: The McMahon-Husayn 
Correspondence and its Interpretations 1914-1939, Cambridge 1976. 
 
Kedourie, Elie: England and the Middle East: The Destruction of the Ottoman 
Empire 1914-1921, Hassocks 1978. 
  
Kee, Robert: The Green Flag. A History of Irish Nationalism, London 1972. 
 
Kee, Robert: The Laurel and the Ivy. The Story of Charles Stuart Parnell and Irish 
Nationalism, London 1993. 
 
Kelley, Jonathan und Nan Dirk de Graaf: National Context, Parental 
Socialization and Religious Belief. Results from 15 nations, in: American 
Sociological Review 4/1997. 
 
Kelly, William (Hrsg.): The Siege of Derry, Dublin 2001. 
 
Kemp, Anthony: The SAS. Savage Wars of Peace 1947 to the Present, London 
2001. 
 
Kimmerling, Baruch und Joel S. Migdal: Palestinians: The Making of a People, 
New York 1993. 
 
Kimmerling, Baruch: Patterns of Militarism in Israel, in: Archives europeennes 
de sociologie 34/1993. 
 
Klatzkin, Jakob: Krisis und Entscheidung des Judentums, 2. Auflage, Berlin 
1921. 
 
Klein, Uta: Militär und Geschlecht in Israel, Franfurt a.M. 2001. 
 
Klein, Uta: Militär und Gesellschaft in Israel, in: Dies. und Dietrich Thränhardt 
(Hrsg.): Gewaltspirale ohne Ende? Konfliktstrukturen und Friedenschancen im 
Nahen Osten, Schwalbach/Ts. 2002. 
 



VI. Anhang 

 
 

256

Kliot, Nurit und Yoel Mansfeld: Case studies of conflict and territorial 
organisation in divided cities, in: Progress in Planning 52/1999. 
 
Krautkrämer, Elmar: Der israelisch-palästinensische Konflikt, in: Aus Politik 
und Zeitgeschichte B 20/2004. 
 
Laffan, Michael: Gewalt und Terror im Irland des 20. Jahrhunderts: Die Irish 
Republican Brotherhood und die IRA, in: Mommsen, Wolfgang und Gerhard 
Hirschfeld (Hrsg.): Sozialprotest, Gewalt und Terror, Stuttgart 1982. 
 
Laqueur, Walter und Barry Rubin (Hrsg.): The Israel-Arab Reader. A 
Documentary History of the Middle East, New York 1984. 
 
Larkin, Emmet J. : The historical dimensions of Irish Catholicism, Dublin 1976. 
 
Lazarus, M.: Treu und Frei. Gesammelte Reden und Vorträge über Juden und 
Judentum, Leipzig 1887. 
 
Leckebusch, Karsten: Die jüdischen Siedler in den besetzten Gebieten – 
Hindernis im Friedensprozess, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi 
(Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997. 
 
Legrain, Jean-Francois: Hamas. Legitimate Heir of Palestinian Nationalism? In: 
Esposito, John L. (Hrsg.): Political Islam: Revolution, Radicalism or Reform? 
London 1997. 
 
Lemberg, Eugen: Nationalismus, Band 2: Soziologie und politische Pädagogik, 
Reinbek 1964. 
 
Lesch, Ann Mosley: The Palestine Arab Nationalist Movement Under the 
Mandate, in: Quandt, W.B. (Hrsg.): The Politics of Palestinian Nationalism, 
Berkley 1973. 
 
Lichty, Joseph und Cecilia Clegg: Moving Beyond Sectarianism. Religion, 
Conflict and Reconciliation in Northern Ireland, Dublin 2001. 
 
Lijphart, Arend: Comparative Politics and the Comparative Method, in: 
American Political Science Review, Bd. 65, o.O. 1971. 
 
Lijphart, Arend: Patterns of Democracy. Goverment Forms and Performances in 
Thirty-Six Countries, New Haven/London 1999. 
 
Lindholm Schulz, Helena: The reconstruction of Palestinian nationalism. 
Between revolution and statehood, Manchester 1999. 
 
Livingstone, Neil C. und David Harley: Inside the PLO. Covert Units, Secret 
Funds and the War against Israel and the United States, New York 1990. 
 



VI. Anhang 

 
 

257

Lochery, Neil: The Difficult Road To Peace. Netanyahu, Israel and the Middle 
East Peace Process, London 1999. 
 
Loughlin, James: Ulster Unionism and British National Identity since 1885, 
London 1995. 
 
Macroy, Patrick; The Siege of Derry, London 1980. 
 
MacDowell, David: Palestine and Israel. The Uprising and Beyond, Berkley 1989. 
 
MacGinty, Roger und John Darby: Guns and Goverment. The Management of 
the Northern Ireland Peace Process, Basingstoke 2002. 
 
McGovern, M.D.: The Siege Myth. Rebellion and Loyalty: A Contradiction in 
Terms? Protestant Culture and the Siege of Derry, Liverpool 1994. 
 
MacStiofain, Sean: Memoirs of a Revolutionary, London 1975. 
 
McAllister, Ian: The Northern Ireland Social Democratic and Labour Party. 
Political Opposition in a Divided Society, London/Basingstoke 1977. 
 
McCann, Eamonn: Bloody Sunday in Derry. What really happend, London 1992. 
 
McElroy, Gerald: The Catholic Church and the Northern Irish crisis 1968-86, 
Dublin 1991. 
 
McEvoy, James J.: Theology and the Irish future. Viewpoint of a northern 
Catholic, in: McDonagh, Enda (Hrsg.): Irish challenges to theology, Dublin 1986. 
 
McGarry, John und Brendan O’Leary: Introduction. The macro-political 
regulation of ethnic conflict, in: Dies. (Hrsg.): The Politics of Ethnic Conflict 
Regualtion. Case Studies of Protracted Ethnic Conflicts, London/New York 1995. 
 
McGarry, John und Brendan O’Leary: Explaining Northern Ireland. Broken 
Images, Oxford 1998. 
 
McGarry, John: Introduction: The Comparable Northern Ireland, in: Ders. 
(Hrsg.): Northern Ireland and the Divided World, Oxford 2004. 
 
McVeigh, Robbie: “It’s Part of Life Here...”. The security Forces and Harassment 
in Northern Ireland, Belfast 1994. 
 
Mead, George Herbert: Nationale und internationalistische Gesinnung, in: Ders.: 
Gesammelte Aufsätze Bd. 2, Frankfurt a.M. 1987. 
 
Mejcher, Helmut: Palästina in der Nahostpolitik europäischer Mächte und der 
USA 1918-1948, in: Ders. (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. Historische 
Ursprünge und internationale Dimensionen eines Nationenkonflikts, Paderborn 
1993. 



VI. Anhang 

 
 

258

Miller, David Aaron: The PLO and the Politics of Survival, in: The Washington 
Papers Bd. 99, Washington D.C. 1983. 
 
Milton-Edwards, Beverly: Islamic Politics in Palestine, London 1996. 
 
Mishal, Shaul und Avraham Sela: The Palestinian Hamas. Visison, Violence and 
Coexistence, New York 2000. 
 
Mitchell, Christopher R.: Classifying Conflicts. Asymmetry and Resolution, in: 
Annals of the American Academy of Political and Social Sciences 1/1991. 
 
Mitchell, Claire: Religion, Identity and Politics in Northern Ireland. Boundaries 
of Belonging and Belief, Belfast 2006. 
 
Mitchell, Richard P.: The Society of the Muslim Brothers, London 1969. 
 
Murray, Raymond: State Violence. Northern Ireland 1969-1997, Cork 1998. 
 
Murphy, John A.: Ireland in the Twentieth Century, Dublin 1975. 
 
Murphy, John A.: Ireland. Identity and Relationships, in: Crick, Bernard (Hrsg.): 
National Identities. The Constitution of the United Kingdom, Oxford 1991. 
 
Murtagh, Brendan: Territoriality, Research and Policymaking in Northern 
Ireland, in: Hargie, Owen und David Dickson (Hrsg.): Researching The Troubles. 
Social Science Perspectives on the Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 
2004. 
 
Molony, Ed und Andy Pollak: Paisley, Dublin 1994. 
 
Montgomery, M.B.: The position of Ulster Scots, in: Ulster Folklife 45/1999. 
 
Moran, Sean F.: Patrick Pearse and the Politics of Redemption: The Mind of the 
Easter Rising, Washington 1994. 
 
Morris, Benny: The Birth of the Palestinian Refugee Problem 1947-1949, New 
York 1987. 
 
Morrison, Danny: Troubles. Eine Einführung in die Geschichte Nordirlands, 
Münster 1997. 
 
Morrow, Duncan,  Birell, Derek,  Greer, John und Terry O’Keefe: The churches 
and inter-community relationships, Coleraine 1991. 
 
Neifeind, Harald: Der Nahostkonflikt. Historisch, politisch, literarisch, 
Schwalbach 2002. 
 
Neuberger, Benyamin: Staatsaufbau und politisches System, in: Informationen 
zur politischen Bildung: Israel, 278/2003. 



VI. Anhang 

 
 

259

Nevakivi, Jukka: Britain, France and the Arab Middle East 1914-1920, London 
1969. 
 
Nieswandt, Reiner: Abrahams umkämpftes Erbe: Eine kontextuelle Studie zum 
modernen Konflikt von Juden, Christen und Muslimen um Israel/Palästina, 
Stuttgart 1998. 
 
Nohlen, Dieter: Vergleichende Methode, in: Ders. (Hrsg.): Pipers Wörterbuch zur 
Politik, Bd. 1, München 1985. 
 
Nüsse, Andrea: Muslim Palestine. The Ideology of Hamas, London 1998. 
 
O’Brien, Brendan: A Pocket history of the IRA, 2. Aufl. Dublin 2000. 
 
O’Connor, Fionnula: In search of a state. Catholics in Northern Ireland, Belfast 
1993. 
 
O’Day, Allan und John Stevenson (Hrsg.): Irish Historical Documents Since 
1800, Dublin 1992. 
 
O’Dochartaigh, Niall: From Civil Rights to Armalites. Derry and the Birth of the 
Irish Troubles, Corck 1997. 
 
Orr, Akkiva: The unJewish State, London 1983. 
 
Orr, Philip: The Road to the Somme. Men of the Ulster Division Tell Their Story, 
Belfast 1987. 
 
Otto, Frank: Der Nordirlandkonflikt. Ursprung, Verlauf, Perspektiven, München 
2005. 
 
Patterson, Henry: Northern Ireland Economy, in: Aughey, Arthur und Duncan 
Morrow (Hrsg.): Northern Ireland Politics, London 1996. 
 
Peretz, Don und Doron Gideon: The Goverment and Politics of Israel, Colorado 
1997. 
 
Peri, Yoram: The First and Second Career of Israel Army Officers, in: Public 
Administration in Israel and Abroad 14/1973. 
 
Perlmutter, Amos: Military and Politics in Israel. Nation-Building and Role 
Expansion, London 1969. 
 
Pinsker, Leon: Autoemazipation, Brünn 1903. 
 
Poirteir, Cathal: The Great Irish Famine, Dublin 1995. 
 



VI. Anhang 

 
 

260

Police Ombudsman for Northern Ireland: Statemant by the Police Ombudsman 
for Northern Ireland on her investigations into the circumstances surrounding the 
death of Raymond McCord Junior and related matters, Belfast 2007. 
 
Pritchard, Roselind M.O.: Protestants and the Irish Language: Historical Heritage 
and Current Attitudes in Northern Ireland, in: Journal of Multilingual and 
Multicultural Development 25/2004. 
 
Rafferty, Oliver P.: Catholicism in Ulster 1603-1983. An interpretative history, 
Dublin 1994. 
 
Ramati, Shaul: The Israel Defence Forces, Jerusalem 1958. 
 
Reychler, Luc: Religion and Conflict, in: International Peace Studies 1/1997. 
 
Ries, Matthias: Oslo. Das Tor zum Frieden in Nahost? Idstein 2000. 
 
Riesebrodt, Martin: Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und der 
„Kampf der Kulturen“, München 2001. 
 
Robbins, Keith: The Eclipse of a Great Power. Modern Britain 1870-1992, 
London/New York 1994. 
 
Rose, Richard: Northern Ireland. A Time of Choice, London 1976. 
 
Ruane, Joseph und Jennifer Todd: The Belfast Agreement: Context, content, 
consequences, in: Dies. (Hrsg.): After the Good Friday Agreement. Analysing 
Political Change in Northern Ireland, Dublin 1999. 
 
Ryder, Chris: The Ulster Defence Regiment. An Instrument of Peace? London 
1992. 
 
Ryder, Chris: The RUC 1922-2000. A Force under Fire, London 2000. 
 
Ryder, Chris und Vincent Kearney, Drumcree. The Orange Order’s Last Stand, 
London 2002. 
 
Sampson, Cynthia: Religion and Peacebuilding, in: Zartmann, I. William und J. 
Lewis Rasmussen (Hrsg.): Peacemaking in International Conflict: Methods and 
Techniques, Washington D.C. 1997. 
 
Sayigh, Yezid: Armed Struggle and the Search for State: The Palestinian 
Movement 1949-1993, Oxford 1993. 
 
Schiff, Ze’ev: The Pros and Cons of Military Goverment, o.O. 1962. 
 
Schiff, Ze’ev und Ehud Ya’ari: Intifada: The Palestinian Uprising – Israel’s Third 
Front, New York 1989. 
 



VI. Anhang 

 
 

261

Schlötzer, Christiane: Israels Geisel, in: Süddeutsche Zeitung vom 30. Juni 2006. 
 
Schmitz, Thorsten: Hamas-Sieg schürt Ängste im Nahen Osten, in: Süddeutsche 
Zeitung vom 27. Januar 2006. 
 
Schölch, Alexander: Europa und Palästina 1838-1917, in: Mejcher, Helmut 
(Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. Historische Ursprünge und internationale 
Dimensionen eines Nationenkonflikts, Paderborn 1993. 
 
Schreiber, Friedrich und Michael Wolffsohn: Nahost. Geschichte und Struktur 
des Konflikts, 2. Auflage, Opladen 1989. 
 
Schreiber, Friedrich: Aufstand der Palästinenser. Intifada, Opladen 1990. 
 
Schulze, Kirsten E.: Nordirland. Haupthindernisse einer Friedenslösung, in: 
Krumwiede, Heinrich-W. und Peter Waldmann (Hrsg.): Bürgerkriege. Folgen und 
Regulierungsmöglichkeiten, Baden-Baden 1998. 
 
Schulze-Marmeling, Dietrich: Republikanismus und Sozialismus in Nordirland, 
Frankfurt a.M. 1986. 
 
Seton-Watson, Hugh: Nations and States. An Enquiry into the Origins of Nations 
and the Politics of Nationalism, Boulder 1977. 
 
Shehadeh, Raja: Questions of Jurisdiction. A legal Analysis of the Gaza-Jericho 
Agreement, in: Journal of Palestine Studies 92/1994. 
 
Smelser, Neil J.: The Methodology of Comparative Analysis of Economic 
Activity, in: Ders.: Essays in Sociological Explanation, Englewood Cliffs 1968. 
 
Smith, Anthony: National Identity, London 1991. 
 
Smith, M.L.R.: Fighting for Ireland? The Strategy of the Irish Republican 
Movement, London 1997. 
 
Smooha, Sammy: The Tenability of Partition as a Mode of Conflict Regulation: 
Comparing Ireland with Palestine – Land of Israel, in: McGarry, John (Hrsg.): 
Northern Ireland and the Divided World, Oxford 2004. 
 
Smyth, Clifford: Ian Paisley. Voice of Protestant Ulster, Edinburgh 1994. 
 
Smyth, Marie und Jennifer Hamilton: The Human Costs of the Troubles, in: 
Hargie, Owen und David Dickson (Hrsg.): Researching the Troubles. Social 
Science Perspectives on the Northern Ireland Conflict, Edinburgh/London 2004. 
 
Spriznak, Ehud: The Ascendence of Israel’s Radical Right, New York 1991. 
 
Starke, Wafa: Zur Strategie der PLO 1964-1994. Zwischen bewaffnetem Kampf 
und Diplomatie, zwischen Gesamtstaat und Teilstaat, Erlangen-Nürnberg 2000. 



VI. Anhang 

 
 

262

Stevens, John: Stevens Inquiry. Overviews and Recommendations, Belfast 2003. 
 
Stewart, Anthony T.Q.: The Ulster Crisis. Resistance to Home-Rule 1912-1914, 
Belfast 1992. 
 
Steiniger, Rolf: Der Nahostkonflikt, Frankfurt a.M. 2006. 
 
Sykes, Christopher: Kreuzwege nach Israel, München 1967. 
 
Tai, Andreas: Widerstand im Namen Allahs – Hamas als politischer Faktor im 
Friedensprozess, in: Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der 
Friedensprozess im Nahen Osten - Eine Revision, Münster 1997. 
 
Talhami, Ghada: Between Development and Preservation: Jerusalem under Three 
Regimes, in: American-Arab Affairs 16/1986. 
 
Taraki, Lisa: The Islamic Resistance Movement in the Palestine Uprising, in: 
Lockman, Zachary und Joel Beinin (Hrsg.): Intifada. The Palestinian Uprising 
Against Israeli Occupation, Boston 1989. 
 
Taylor, Peter: Provos. IRA and Sinn Fein, London 1998. 
 
Taylor, Peter: Loyalists. War and Peace in Northern Ireland, London 2000. 
 
Taylor, Peter: Brits. The War against the IRA, London 2002. 
 
Taylor, Rupert: Northern Ireland: Consociation or Social Transformation, in: 
McGarry, John (Hrsg.): Northern Ireland and the Divided World, Oxford 2004. 
 
Tibawi, A. L.: British Interests in Palestine 1800-1901, London 1961. 
 
Tibi, Bassam: Konfliktregion Naher Osten. Regionale Eigendynamik und 
Großmachtinteressen, München 1991. 
 
Tibi, Bassam: Der wahre Imam. Der Islam von Mohammed bis zur Gegenwart, 
München 1997. 
 
Tibi. Bassam: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft 
und Fundamentalismus, 2. Aufl. München 1998. 
 
Timm, Angelika: Gesellschaftsstrukturen und Entwicklungstrends, in: 
Informationen zur politischen Bildung: Israel, 278/2003. 
 
Thomas, Frank: Von Madrid bis Oslo II: Abkommen, Hemmnisse und 
Perspektiven des israelisch-palästinensischen Verhandlungsprozesses, in: 
Ibrahim, Ferhad und Abraham Ashkenasi (Hrsg.): Der Friedensprozess im Nahen 
Osten - Eine Revision, Münster 1997. 
 



VI. Anhang 

 
 

263

Tonge, Jonathan: Victims of their Own Success? Post-Agreement Dilmmas of 
Political Moderates in Northern Ireland, in: The Global Review of Ethnopolitics 
1/2003. 
 
Townshend, Charles: The British Campaign in Ireland 1919-1921. The 
development of Political and Military Policies, Oxford 1978. 
 
Valandro, Franz: Das Baskenland und Nordirland. Eine vergleichende 
Konfliktanalyse, Innsbruck 2001. 
 
Van Crefeld, Martin: Consription Warfare: The Israeli Experience, in: Foerster, 
Roland G. (Hrsg.): Die Wehrpflicht. Enstehung, Erscheinungsformen und 
politisch-militärische Wirkung, München 1994. 
 
Van Crefeld, Martin: The Sword and the Olive. A Critical History of the Israeli 
Defence Forces, New York 1998. 
 
Verete, Mayir: The Balfour Declaration and It’s Makers, in: Middle Eastern 
Studies, o.O. 1970. 
 
Vertzberger, Y.Y.I.: The World in Their Minds. Information Processing, 
Cognition and Perception in Foreign Policy Decisionmaking. Stanford 1990. 
 
Waldmann, Peter: Ethnischer Radikalismus. Ursachen und Folgen gewaltsamer 
Minderheitenkonflikte am Beispiel des Baskenlandes, Nordirlands und Quebecs, 
Opladen 1989. 
 
Waldmann, Peter: Terrorismus. Provokation der Macht, München 1998. 
 
Walker, Brian: Parliamentary Election Results in Ireland, 1801-1922, 
Belfast/Dublin 1978. 
 
Walker, Clive: The Patten Report and Post-Sovereignity Policing in Northern 
Ireland, in: Wilford, Rick (Hrsg.): Aspects of the Belfast Agreement, Oxford 
2001. 
 
Wall, Maureen: The age of the Penal Laws, in: Moody, Theo W. und Frank X. 
Martin (Hrsg.): The Course of Irish History, Dublin 2001, S. 176-189. 
 
Watzal, Ludwig: Feinde des Friedens, Berlin 2001. 
 
Weale, Adrian: Secret Warfare: Special Operations Forces. From the Great Game 
to the SAS, London 1997. 
 
Weede, Erik: Konfliktforschung. Einführung und Überblick, Opladen 1986. 
 
Weber, Max: Soziologische Grundbegriffe, Tübingen 1984. 
 
Weinstock, Nathan: Le Mouvement revolutionnaire arabe, Paris 1970. 



VI. Anhang 

 
 

264

Weinstock, Nathan: Das Ende Israels? Berlin 1975. 
 
Weitzer, Ronald: Policing and Security, in: Mitchell, Paul und Rick Willford 
(Hrsg.): Politics in Northern Ireland, Oxford 1999. 
 
Wild, Stefan: Zum Selbstverständnis palästinensisch-arabischer Nationalität, in: 
Mejcher, Helmut (Hrsg.): Die Palästina-Frage 1917-1948. Historische Ursprünge 
und internationale Dimensionen eines Nationenkonflikts, Paderborn 1993. 
 
Wilson, Robin: Northern Ireland: what’s going wrong? London 2003. 
 
Wilford, Rick und Wilson A. Robin: A Democratic Design? The political style of 
the Northern Ireland Assembly, in: Democratic Dialogue, Belfast 2001. 
 
Whyte, John H.: Church and State in Modern Ireland 1923-1979, Dublin 1980. 
 
Whyte, John: How much discrimination was there under the unionist regime 
1921-68? In: Gallagher, Tom und James O’Connel: Contemporary Irish Studies, 
Manchester 1983. 
 
Wolffsohn, Michael: Wem gehört das Heilige Land? Die Wurzeln des Streites 
zwischen Juden und Arabern, 2. Aufl. München 1992. 
 
Wolffsohn, Michael: Frieden jetzt? Nahost im Umbruch, München 1994. 
 
Wright, Frank: Northern Ireland. A comparative Analysis, o.O. 1992. 
 
Wright, Joanne und Keith Bryett: Policing in Northern Ireland, o.O. 2000. 
 
Wuhrer, Pit: Die Trommeln von Drumcree. Nordirland am Rande des Friedens, 
Zürich 2000. 
 
Ziad, Abu Amr: Islamic fundamentalism in the Westbank and Gaza. Muslim 
Brotherhood and Islamic Jihad, Bloomington 1994. 
 
Zimmermann, Moshe: Militär, Militarismus und Zivilgesellschaft in Israel – eine 
europäische Erbschaft? In: Frevert, Ute (Hrsg.): Militär und Gesellschaft im 19. 
und 20. Jahrhundert, Stuttgart 1997. 
 
Zollschan, Ignaz: Revision des jüdischen Nationalismus, Wien-Berlin 1919. 
 
Zuckermann, Moshe: Eine Mauer wird errichtet, in: Aus Politik und 
Zeitgeschichte, B 35/2002. 
 
Zuckermann, Mosche: Volk, Staat und Religion im zionistischen 
Selbstverständnis. Historische Hintergründe und aktuelle Aporien, in: Klein, Uta 
und Dietrich Thränhardt (Hrsg.): Gewaltspirale ohne Ende? Konfliktstrukturen 
und Friedenschancen im Nahen Osten, Schwalbach/Ts 2002. 
 



VI. Anhang 

 
 

265

3. Quellenverzeichnis Internet 
 
Adams, Gerry: Opening Adress to the Sinn Fein Extraodinary Ard Fheis on 
Policing, RDS, Dublin (28 January 2007), abgerufen am 13.06.2007 unter 
http://cain.ulst.ac.uk/issues/politics/docs/sf/ga280107a.htm . 
 
Addley, Esther: British troops leave after 38 years, abgerufen am 12.09.2007 
unter www.guardian.co.uk/Norther_Ireland/Story/0,,2138980,00.html . 
 
Allen, William: UDA document acknowledges: Catholics suffered appallingly, 
abgerufen am 22.02.2007 unter  
www.belfasttelegraph.co.uk/news/localnational/article2294168.ece?service=print. 
 
Bowcroft, Owen: Ministers aware of UDR links with loyalists, archives show, 
abgerufen am 6.5.2006 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1768744,00.html . 
 
Bowcroft, Owen: Loyalist paramilitaries angered by Paisley claim, abgerufen am 
22.07.2008 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1821113,00.html . 
 
Bowcroft, Owen: Ulster’s Orange parades could become carnivals, abgerufen am 
23.06.2006 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1803957,00.html . 
 
Bowcroft, Owen: Orange parades turn from confrontation to jamboree, abgerufen 
am 12.09.2007 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2125281,00.html . 
 
Focus-online: Gezielte Tötungen für rechtens erklärt, abgerufen am 17.06.2007 
unter www.focus.de/politik/ausland/nahost/israel_nid_41065.html?drucken=1 . 
 
Henry, Lesley-Anne: Religious divide still strong: survey, abgerufen am 
19.06.2007 unter  
www.befasttelegraph.co.uk/news/local-national/article2670470.ece?service=print. 
 
Kelly, Gerry: Delivering the Policing Report to the Sinn Fein Extraordinary Ard 
Fheis on Policing, RDS, Dublin (28 January 2007), abgerufen am 13.06.2007 
unter http://cain.ulst.ac.uk/issues/politics/docs/sf/gk280107.htm . 
 
McDonald, Henry: Loyalists linked to 90 per cent of race crime, abgerufen am 
23.10.2006 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1928597,00.html . 
 
McDonald, Henry: Real IRA ready to renounce violence, abgerufen am 
12.09.2007 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2084014,00.html . 
 



VI. Anhang 

 
 

266

McDonald, Henry: Marching to a different drum abgerufen am 14.07.2006 unter 
http://guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1818571,00.html . 
 
McDonald, Henry und Denise Campbell: Clash over new Ulster abortion law 
change, abgerufen am 12.09.2007 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2099673,00.html . 
 
Shipp, Tom: UDA told to decommission or lose 1,2m Pound funding, abgerufen 
am 12.09.2007 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2146169,00.html . 
 
Thornton, Chris: The man who would be Deputy First Minister, abgerufen am 
27.03.2007 unter  
www.belfasttelegraph.co.uk/news/plitics/article2396446.ece?service=print . 
 
UVF: Full statement by the UVF, abgerufen am 06.05.2007 unter 
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2071395,00.html . 
 
Watt, Nicholas und Owen Bowcroft: Ten years of delicate deals and hard 
bargaining, abgerufen am 13.03.2007 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2032512,00.html . 
 
Wheatcroft, Geoffrey: The evil legacy of the Easter Rising. For Ireland to 
celebrate the 80th anniversary of the 1916 rebellion is to betray democracy, 
abgerufen am 10.04.2006 unter  
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,1750162,00.html . 
 
White, Michael: A message for the world, abgerufen am 27.03.2007 unter 
www.guardian.co.uk/Northern_Ireland/Story/0,,2043698,00.html . 
 



 

 
 

267

Lebenslauf 
 
Mein Name ist Christian Schmidt. Ich wurde am 16.01.1981 in Gladbeck (Kreis 

Recklinghausen) geboren. Mein Vater ist Rolf Harald Schmidt, technischer 

Angestellter, meine Mutter ist Helga Schmidt geb. Ozina, Hausfrau. 

Von 1985 bis 1987 besuchte ich den Lukaskindergarten in Gladbeck. Im 

Anschluß daran besuchte ich von 1987 bis 1991 die Uhland-Grundschule in 

Gladbeck. Von dort wechselte ich 1991 auf das Heisenberg-Gymnasium der Stadt 

Gladbeck und machte schließlich im Jahr 2000 das Abitur. Nach dem 

Schulabschluß folgten zwölf Monate Wehrdienst bei 7./InstBtl 110 in  48 653 

Coesfeld.  

Im Wintersemester 2001/2002 nahm ich das Studium der Fächer 

Politikwissenschaft, Soziologie und Öffentliches Recht an der Westfälischen-

Wilhelms Universität Münster auf. Im Mai 2002 nahm ich an einem 

Forschungsaufenthalt des Instituts für Soziologie der WWU Münster in 

Nordirland unter der Leitung von Dr. Nils Zurawski teil. Im Wintersemester 

2005/2006 beendete ich mein Studium erfolgreich mit dem Magister Artium. 

Meine Magisterarbeit verfasste ich bei Prof. Dr. Röper zum Thema „Der Islam als 

Herausforderung für die Deutsche Rechts- und Gesellschaftsordnung – Vom 

Kopftuchstreit zum Kampf der Kulturen?“. Im März 2006 begann ich mit der 

Arbeit zur vorliegenden Dissertation bei Prof. Dr. Rüdiger Robert. 

Von August 2006 bis August 2007 war ich als Organisationsreferent beim 

Cartellverband (CV) tätig. Seit dem 1.10. 2007 bin ich als Wiss. Hilfskraft am 

Institut für Politikwissenschaft der WWU Münster beschäftigt und nehme dort im 

Wintersemester 2007/2008 einen Lehrauftrag wahr. 

 

 

 

Münster, 22. Oktober 2007                                                         Christian Schmidt 

 
 
 


