XXIIl. Kongress der Deutschen Gesellschaft fur Philosophie
28. September - 2. Oktober 2014, Munster

Sektion Natur- / Umweltphilosophie

Grenzen des Naturalismus und die Interpretation
naturwissenschatftlicher Theorien im Bezug auf die
Begrundung einer holistischen Naturphilosophie

Andreas Woyke

Munstersches Informations- und Archivsystem multimedialer Inhalte (MIAMI)
URN: urn:nbn:de:hbz:6-12319379238

Universitats- und Landesbibliothek Minster http://miami.uni-muenster.de
http://www.ulb.uni-muenster.de



Woyke, Andreas (Technische Universitidt Darmstadt, Institut fiir Philosophie)

Grenzen des Naturalismus und die Interpretation naturwissenschaftlicher Theorien im Bezug auf

die Begriindung einer holistischen Naturphilosophie® *
I. Die schwierige Lage der Naturphilosophie

Der Status der Naturphilosophie als eigenstandiger philosophischer Disziplin ist umstritten, vielfach ist sie de-
ckungsgleich mit einer ,Philosophie der Naturwissenschaften®, die sich grundsatzlich von den naturphilosophi-
schen Konzepten der Tradition abgrenzt.3 Hans Reichenbach pragt in einem Aufsatz von 1931 ein neues Ver-
standnis von ,,Naturphilosophie®, das sich auf naturwissenschaftliche Theorien bezieht, eine Sonderstellung der
Philosophie ablehnt und sich an der wissenschaftlichen Methodologie der Problemldsung orientiert.*
Kanitscheider, Bartels und andere kniipfen mit ihrem Begriff einer ,,Modernen Naturphilosophie” an diese
Umakzentuierung an und betonen, dass es bei einer zeitgemaRen philosophischen Auseinandersetzung mit
Fragen der Naturerkenntnis um eine enge Anbindung an die naturwissenschaftliche Forschung gehen muss.”
Die fur Kant, Hegel und Schelling wesentliche Vorstellung einer ,philosophischen Grundlegung” der Wissen-
schaften erweist sich im Blick auf den naturwissenschaftlichen Erkenntnisfortschritt als illusorisch: Entweder
handelt es sich hierbei um eine unangemessene KompetenzanmalRung oder um eine unnotige Verdopplung
wissenschaftlicher Aussagen. Die Philosophie muss sich daher darauf beschrdanken, die Naturwissenschaftler
bei ihrer Reflexion tiber neue Erkenntnisse und ihrer Interpretation ,theoretischer Umbriiche” zu unterstitzen
und sich jenseits philosophischer Begriindungsanspriiche auf eine ,,angewandte Wissenschaftstheorie” zu be-
schranken. Das Verstandnis der Natur und der Stellung des Menschen in der Natur wird zweifellos durch kultu-
relle und historische Hintergriinde und lebensweltliche Vorstellungen bestimmt, eine an den Wissenschaften
orientierte Naturphilosophie wirkt hier aber vor allem als Korrektiv: ,Moderne Naturphilosophie hat die Aufga-
be, bewusst zu machen, an welchen Stellen unsere allgemeinen Vorstellungen (iber die Natur durch naturwis-
senschaftliches Wissen korrigiert werden miissen.

Es ist eine zentrale Aufgabe der Gegenwartsphilosophie, die Einflisse naturwissenschaftlicher Erkenntnisse auf
unsere Welt- und Selbstverstiandnisse zu erfassen, zu reflektieren und in ihrer Reichweite zu ergriinden und es
steht fest, dass es vollig unangemessen bzw. absurd ware, eine zeitgemafe Naturphilosophie unabhéangig von
einer Auseinandersetzung mit naturwissenschaftlichem Wissen zu konzipieren. Dennoch gibt es neben dem

naturwissenschaftlichen Wissen auch andere Formen der Erfahrung und Erkenntnis von Natur, die gerade im

! sektion ,Natur- und Umweltphilosophie”, Vortrag am 30.9.2014, XXIIl. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophie 2014 in
Miinster.

? Cf. Woyke 2013.

3 Cf. Kéchy 2003, 73ff.; Kather 1994, 15ff., 229ff.; Schiemann 2004. Wegen der Bedeutung der Naturphilosophie im Deutschen Idealismus
und der Romantik ist die Debatte iiber ihren Status stark auf den deutschsprachigen Raum bezogen. Uber bestimmte Zuordnungen hinaus
geht es hier aber um eine differenzierte Gegenposition zu den naturalistischen, physikalistischen und szientistischen Ansatzen, die interna-
tional die Auseinandersetzung mit Fragen der Naturerkenntnis dominieren (cf. Keil/Schnidelbach 2000; Keil 2008).

* Reichenbach 1931/2011.

® Cf. Kanitscheider (Hg.) 1983; Bartels 1996. Wihrend Kanitscheider noch auf eine philosophische Synthese des naturwissenschaftlichen
Wissens setzt und sich von der analytischen Tradition i. e. S. abgrenzt, betont Bartels die grundlegende Schwierigkeit einer solchen Synthe-
se (ibid., 15ff.). Entscheidend fir die Konzepte einer ,modernen Naturphilosophie” ist der Bezug auf einen umfassenden naturalistischen
Erklarungsanspruch anhand der naturwissenschaftlichen Methodologie: ,[...] in the dimension of describing and explaining the world,
science is the measure of all things [...].” (Sellars 1963, 173). ,, What reality is like is the business of scientists, in the broadest sense |[...]; and
what there is, what is real, is part of that question.” (Quine 1960, 22).

® Bartels 1996; Hervorh. i. Orig.



Blick auf problematische Naturverhéltnisse starker berticksichtigt werden und daher auch in einer ganzheitlich
verstandenen Naturphilosophie angemessen thematisiert werden sollten. Wichtige Aspekte sind der menschli-
che Leib als ,,innere Natur”, die dsthetische Erfahrung der Natur, die teleologische Deutung der Natur in Analo-
gie zu unserer Selbsterfahrung und die Verortung menschlichen Lebens und Handelns in der Natur. Eine holisti-
sche Naturphilosophie i. d. S. beschrankt sich nicht darauf, naturwissenschaftliche Theorien zu interpretieren,
sie bezieht sich auch auf die ethische Bewertung bestehender Naturverhdltnisse und auf die Grenzen eines
strikten Naturalismus. Es ist angesichts des prdgenden Einflusses der naturwissenschaftlichen Weltdeutung
fraglich, ob ein ,gleichwertiges und wechselseitig befruchtendes Verhdltnis” zwischen Naturphilosophie und
Wissenschaftsphilosophie heute noch méglich ist,’ aber man sollte sich nicht damit abfinden, dass die Natur-
philosophie ,,akademisch entweder zur Wissenschaftsphilosophie mutiert [ist] oder [...] ein noch schlimmeres
Schattendasein“ fristet.® Dabei geht es nicht nur darum, ein seit der Antike zentrales Gebiet der Philosophie
wiederzubeleben und gegeniiber bestehenden Reduktionen zu verteidigen, es geht vor allem darum, Ansdtze
flr ein ganzheitliches Naturverstandnis zu entwickeln, welche die zentrale Bedeutung der Naturwissenschaften
anerkennen, aber auch andere Aspekte der Naturerfahrung und —erkenntnis einbeziehen kénnen.

Die folgenden Uberlegungen sind darauf gerichtet, allgemein Grenzen eines strikten Naturalismus zu verdeutli-
chen, exemplarisch im Blick auf unterschiedliche naturwissenschaftliche Theorien und Forschungsrichtungen zu
belegen und so die Legitimitdat und Bedeutung einer holistischen Naturphilosophie zu erweisen. Als wichtig
erscheint es zunachst, die Restitution einer holistischen Naturphilosophie und die Kritik eines reduktionisti-
schen Naturalismus Uber die Debatten in der Philosophie des Geistes hinaus als Desiderat anzuerkennen. Natu-
ralistische Positionen unterschiedlicher Provenienz pragen wichtige Debatten und Themenfelder der Gegen-
wartsphilosophie und lassen sich konsequent begriinden. Im Sinne eines ,pragmatischen Pluralismus” soll al-
lerdings das Motiv einer ,,Gegennarration” stark gemacht werden, dass auch bei Fragen der Naturerkenntnis

naturalistische Reduktionismen unzureichend sind.’

2. Grenzen des Naturalismus und die Interpretation naturwissenschaftlicher Theorien

Die Vielfalt und zunehmende Ausdifferenzierung innerhalb der naturwissenschaftlichen Forschung machen es
immer schwieriger, ein einheitliches Naturverstandnis zu generieren.10 Dennoch halten viele Philosophen einen
universellen Naturalismus im Blick auf die Erkenntnisfortschritte der Naturwissenschaften fiir eine besonders
plausible und verniinftige Antwort auf die Frage nach einem vereinheitlichten Weltbild."* Demijenigen, der

diese Plausibilitat in Frage stellt und insofern als Nicht-Naturalist argumentiert,12 wird vorgeworfen, die kausale

7 Kéchy 2003, 158.

8 Schiemann 2004, 454.

° Cf. Seibt 2005, 224. Bei der Restitution einer holistischen Naturphilosophie ist es wie bei anderen grundlegenden Umorientierungen
wichtig, fur Pluralisierung einzutreten und der Erfolgsgeschichte des Naturalismus ,eine andere Erzdhlung” entgegenzustellen. Das Motiv
einer ,Gegennarration” geht auf Sellars’ Kritik am ,,Mythos des Gegebenen” zuriick (cf. Sellars 1963, 127ff.). Sellars pragt die Formulierung
,a myth to kill a myth”, bringt aber auch zum Ausdruck, dass sein ,,Gegenmythos” mehr als ein Mythos ist (ibid., 195f.). Seibt bezieht das
Motiv der Gegennarration auf ihre Auseinandersetzung mit dem ,,Mythos der Substanz” vor dem Hintergrund der Prozessphilosophie. Der
Gebrauch von ,,Mythos“ bei Sellars wie Seibt ist allerdings durchaus problematisch.

19 ¢f. Bartels 1996, 15ff.

' Cf. P. Schulte 2010; Kanitscheider 2007; Vollmer 2000.

2 Naturalismus” ist eine Sammelbezeichnung fiir sehr vielfiltige Positionen. Kann man zur niheren Charakterisierung zunéchst den engen
Bezug auf die Naturwissenschaften herausstellen, so erscheint dies im Blick auf deren allgemeine Wertschatzung durchaus fraglich: , Wenn
es das definierende Merkmal des Naturalismus sein sollte, Respekt vor den Leistungen und Erkenntnissen der Naturwissenschaften zu ha-
ben, dann ist schwer zu sehen, wie man heute kein Naturalist sein kann.” (Keil/Schnidelbach 2000, 9; Hervorh. i. Orig.). Im Sinne der natur-
philosophischen Tradition kann man ,Naturalismus” auch anders bestimmen und mit einer holistischen Metaphysik verknipfen, in der



Geschlossenheit des Universums™ in Frage zu stellen oder von der Existenz nicht-natirlicher bzw. naturwissen-
schaftlich nicht oder nicht vollstandig erforschbarer Entitdten auszugehen. Wer hinsichtlich bestimmter Pha-
nomen-Bereiche behauptet, dass sie irreduzibel gegenliber naturwissenschaftlichen Erklarungen seien und fir
ihre Untersuchung andere Methoden und Erklarungen erforderlich wéren, legt es insofern darauf an, den Natu-
ralismus als falsch oder zumindest unzureichend zu erweisen. In Anlehnung an Quine geht man damit aber die
,ontologische Verpflichtung” (ontological commitment) ein,14 die Existenz und Wirksamkeit von ,Nicht-
Natirlichem” anzunehmen und dies auch begriinden zu kénnen. Ein wichtiger Diskussionsgegenstand ist bis
heute die vor allem seit Descartes’ Dualismus virulente Frage nach der Interaktion zwischen ,Natur” qua ,,Ma-
terie“ und ,,Nicht-Natur” qua ,Geist“: Erwdgungen hieriiber fiihren entweder zu einer ,Uberdetermination®, zu
einem Widerspruch zur kausalen Geschlossenheit der Welt oder zur explanatorisch unfruchtbaren Bestreitung
einer Wirksamkeit des Nicht-Natirlichen aufs Natirliche i. S. eines Epiphdnomenalismus oder Isolationismus:
,Der Nicht-Natualist steht also vor einem echten Dilemma: Beide theoretischen Alternativen, die ihm zu Verfii-
gung stehen — ,Interaktionismus’ und ,Non-Interaktionismus’ -, sind gravierenden Einwdnden ausgesetzt. Dem
physikalistischen Naturalisten dagegen stellt sich dieses Problem nicht [...]. s

Auf diese Weise ldsst sich zweifellos ein Giberzeugendes Pladoyer fiir einen physikalistischen Naturalismus fih-
ren. Zur Rechtfertigung der Bemiihung um eine holistische Naturphilosophie gilt es allerdings auf einige frag-

wirdige Aspekte hinzuweisen:

1. Reichlich anachronistisch wirkt es, wenn zur Veranschaulichung nicht-naturalistischer Positionen nicht auf
tatsachlich diskutierte Beispiele — etwa aus der Philosophie des Geistes —, sondern auf historische oder ethno-
logische Beispiele im Bezug auf Geister, Gétter und Damonen zuriickgegriffen wird.™ So kann man zwar leicht
etablierte Obskurantismus-Vorwiirfe lancieren, aber keine differenzierte Diskussion Uber Starken und Schwa-

chen des Naturalismus fiihren.

2. Die einfache Gegeniiberstellung zwischen natirlichen und nicht-natirlichen Entitdten ist in zwei Hinsichten
bedenklich: Zum einen wird unterstellt, ,natirlich” ware nur das, was Gegenstand der Naturwissenschaften ist
oder sein kann. Zum anderen wird Gber Nicht-Natdrliches vollig undifferenziert gesprochen, so dass nicht nur
sehr Unterschiedliches damit gemeint sein kann als auch letztlich alles, was sich da denken lasst, als irrational

und unerforschlich erscheinen muss.

auch ,Geistiges” und ,,Subjektives” seinen Platz finden kann. Die spekulative Philosophie Whiteheads, die Identitdtsphilosophie Schellings
und die monistische Metaphysik Spinozas stehen i. d. S. fiir einen ,,guten Naturalismus” (Hampe 1991, 27).

B3 Kausale Geschlossenheit” meint zunichst nur die Gliltigkeit des ,Satzes vom zureichenden Grunde”: ,[...] nil sit sine ratione sufficiente,
cur potius sit, quam non sit [...].” (Wolff 1730/2005, § 71, 158). Im modernen Verstindnis bezieht sich ,kausale Geschlossenheit” auf die
basale Erklarungsebene der physikalischen Theorien, auf die in naturalistischer Sicht alles Geschehen mittelbar oder unmittelbar zurilickge-
fuhrt werden kann. Eine davon unabhangige, nicht auf physikalischen Zusammenhé&ngen basierende ,Kausalitatsfolge” — etwa eine ,,menta-
le Verursachung” — gilt es daher auszuschlieRen. Der Grundsatz von der ,kausalen Geschlossenheit der Welt” expliziert, ,,dass es iberall in
der Welt mit rechten Dingen zugeht” (Vollmer 2000, 48): Er gilt universell, ldsst keine Ausnahmen zu und bezieht sich auf Ursachen, die sich
naturwissenschaftlich untersuchen lassen.

' Cf. Quine 1953/2003; ders. 1960, 238ff.

' Schulte 2010, 185.

'8 zur Erliuterung des ,Interaktionsdilemmas” wihlt Schulte folgendes Beispiel: Ein Amazonasindianer fithrt die Heilkraft bestimmter
Pflanzen auf den Einfluss von Geistern zurlick. Ein Biochemiker fihrt demgegentber den Nachweis, dass sie sich mit naturlichen — also
naturwissenschaftlich erforschbaren — Mechanismen erklaren lasst (ibid., 182). Keil und Schnadelbach verweisen darauf, dass Naturalisten
mit derartigen Obskurantismusvorwirfen , nicht nur ihre Gegner” unterschatzen, sondern , auch ihre eigene Position undeutlich” machen
(Keil/Schnadelbach 2000, 9).



3. Véllig verkannt wird in solchen Uberlegungen, dass es wichtige Aspekte unserer Erfahrungswelt gibt, die sich
nicht nur wegen ihrer Komplexitdt, sondern aus prinzipiellen Griinden einer Reduktion auf naturwissenschaftli-
che Erklarungen entziehen, ohne per se zur Annahme obskurer Entitdten oder einem Bruch mit kausalen Zu-
sammenhangen fiihren zu missen. Hierzu gehoren vor allem jene Motive unserer Erfahrung, die wir als ,,sub-
jektiv” erleben, die mit unserem Verstandnis als bewusste und autonome Wesen verknipft und mit Einbettun-
gen in gesellschaftliche, kulturelle und historische Kontexte verbunden sind. Dabei steht fest, dass uns die mo-
dernen Naturwissenschaften vielféltige Anregungen zur Klarung philosophischer Fragen nach ,Bewusstsein”,
»Intentionalitat”, ,,Willensfreiheit” und dhnlichen Aspekten unserer Existenz liefern. Offensichtlich ist aber
auch, dass auf diese Weise nur materielle, funktionale und mechanistische Bedingungen sowie Entwicklungszu-
sammenhange erschlossen, aber keine abschlieRenden Antworten gegeben werden koénnen. ,Subjekt” und
,Objekt” stehen in einer wesentlich dialektischen Beziehung zueinander, weshalb jeder Versuch einer Objekti-
vierung des Subjektiven dieses als solches nicht zu fassen vermag. Das, was wir in der Perspektive Erster Person
als unser Wissen, als unsere Motive und Intentionen erfahren, unterscheidet sich wesentlich von dem, was sich
in der Perspektive Dritter Person objektivierend dariiber feststellen Iisst.”” Im Sinne von John Searle l3sst sich
insofern einer subjektiven ,Erste-Person-Ontologie” eine objektive ,Dritte-Person-Ontologie” gegeniberstel-
len."® Mentale Phinomene erschopfen sich nicht in ihren neurophysiologischen Korrelaten, missen aber des-
halb keinen vom Materiellen ontologisch getrennten Bereich bilden. Eine wichtige Konsequenz hieraus besteht
darin, dass die Naturwissenschaften bei allem Subjektiven auf Bedingungsanalysen beschrankt sind und alle

. . . . .. . . . 19
substantiellen Analysen mit einer gewissen ,,Investition des Subjekts” operieren miissen.

4. Von entscheidender Bedeutung ist schlieBlich, dass Naturalisten haufig den Eindruck erwecken, dass natur-
wissenschaftliche Theorien und der Entwicklungsstand der Naturwissenschaften uns auf bestimmte philosophi-
sche Interpretationen und ein naturalistisches Weltbild festlegen wiirden. Sicher kann man der Kritik an einer
spekulativen Uberfrachtung und Verfremdung naturwissenschaftlicher Begriffe und Theorien hiufig zustim-
men, aber auch einer naturalistischen Deutung liegen bestimmte Pramissen zugrunde, die zwar meist weniger
spekulativ sind, aber letztlich auch tGber den Rahmen empirischer Beweisbarkeit hinausgehen.20 Starke meta-
physische Thesen kénnen zu Miss- und Fehldeutungen naturwissenschaftlicher Theorien fiihren, wir sollten
aber anerkennen, dass es in der Wissenschaftsgeschichte wichtige Verbindungen zwischen einer starken Meta-
physik der Natur und erfolgreicher wissenschaftlicher Forschung gab, deren Einfluss bis zu modernen Verein-
heitlichungstheorien reicht. Dariiber hinaus sollten wir bedenken, dass Ansatze einer philosophischen Interpre-

tation von naturwissenschaftlichen Erkenntnissen auch wichtige nicht-wissenschaftliche Zwecke wie Fragen der

Y7 cf. Woyke 2010a, 225ff.

'8 Cf. Searle 2008, 53ff.; ders. 2007. Firr Searle ist ,Bewusstsein” eine komplexe Systemeigenschaft des Gehirns. Zwischen ,Bewusstsein”
und neurophysiologischen Prozessen besteht insofern ein dhnlicher Zusammenhang wie zwischen makroskopischen Stoffeigenschaften
und ihrer molekularen Grundlage: ,Sie kénnen nicht auf ein einzelnes Neuron zeigen und sagen: ,Dieses hier ist bewusst’, so wie Sie nicht
auf ein einzelnes Wassermolekiil zeigen kénnen und sagen: ,Dieses hier ist nass’.” (ebd. 72). Diese Analogie mag der Veranschaulichung
dienen, ndher betrachtet erweist sie sich aber als eher ungeeignet: Es ist nicht nur der Zusammenhang zwischen makroskopischer und
molekularer Ebene komplizierter, die ,ontologische Novitdt” von Bewusstsein geht auch wesentlich tGber die von makroskopischen Stoffei-
genschaften wie dem flussigen Zustand hinaus (cf. Chalmers 1996, 129ff.).

Y Hierfiir steht im besonderen MaRe Gadamers Bemiihen, die Geisteswissenschaften in ihrer Eigenstdandigkeit zu erweisen, ohne ihnen
eine eigene Methode zusprechen zu missen: ,[...] was man in der modernen Wissenschaft Methode nennt, ist (iberall ein und dasselbe und
prdgt sich in den Naturwissenschaften nur besonders vorbildlich aus. Es gibt keine eigene Methode der Geisteswissenschaften. Wohl aber
kann man mit Helmholtz fragen, wie viel Methode hier bedeutet, und ob die anderen Bedingungen, unter denen die Geisteswissenschaften
stehen, fiir ihre Arbeitsweise vielleicht viel wichtiger sind als die induktive Logik.” (Gadamer 1960/1999, 13).

% cf, Mittelstrass 1997, 241ff.



Lebensorientierung und Fragen nach der Stellung des Menschen in der Welt verfolgen kénnen, ohne dabei per
se deren sachlichen Gehalt verfehlen zu miissen. Hier ergibt sich also ein wichtiger Ankniipfungspunkt, um sich
von einer einseitigen Reduktion naturphilosophischen Denkens auf eine ,,Philosophie der Naturwissenschaften”
zu distanzieren, sich ernsthaft auf die philosophische Interpretation zentraler naturwissenschaftlicher Theorien
einzulassen und zugleich ihre Erganzungsbeddrftigkeit im Blick auf ein allgemeines Weltverstehen zu betonen.
Die Frage der philosophischen Interpretation stellt sich etwa bei den modernen Konzepten von ,,Evolution” und
»Selbstorganisation” und bei den Grundaussagen der Quantentheorie. Die Frage der Ergdnzung in vor allem
praktischer Perspektive wird UGberall dort virulent, wo im Ausgang von naturwissenschaftlichen Theorien starke
Reduktions- bzw. lllusionsthesen vertreten werden, etwa wenn behauptet wird, dass mit Einsteins Relativitats-
theorien alle philosophischen Fragen nach Raum und Zeit geklart waren, oder wenn Hirnforscher behaupten,
dass Freiheit nur eine lllusion sei. Zur Verdeutlichung gebe ich im Folgenden einige knappe und exemplarische

Hinweise zu den unterschiedlichen theoretischen Beziigen.

Die von Charles Darwin begriindete Evolutionstheorie in ihrer modernen, molekularbiologisch und genetisch
begriindeten Form ist ein aulRerordentlich gut bewahrter, lediglich in Detailfragen umstrittener Ansatz zur Er-
klarung der Vielfalt des Lebendigen durch biologische Entwicklung.21 Insofern ist es duBerst fragwirdig, wenn
Vertreter von Intelligent Design Kontroversen unter Evolutionstheoretikern zum Anlass nehmen, fiir ihren reli-
gidsen Erklarungsansatz einen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit zu erheben.”” Jenseits der Restitution einer
starken transzendenten Teleologie ldsst sich die Evolutionstheorie aber im Sinne eines ,immanenten Evolutio-
nismus” interpretieren und mit philosophischen Konzepten von Teleologie verkniipfen, ohne einen externen
Designer und ohne das Motiv einer bestandigen H<'jherentwicklung.23 Uber die klassische Evolutionstheorie
hinaus ldsst sich eine solche Interpretation durch die Betonung organismischer Eigenaktivitat stiitzen und mit

einem allgemeinen Begriff von ,Organismizitdt” im Sinne Whiteheads verkni]pfen.24

Theorien zur ,Selbstorganisation der Materie” kdnnen einerseits als Basistheorien eines neuen
physikalistischen Reduktionismus fungieren,” andererseits steckt in ihnen aber auch das Potential fiir einen
neuen ,Dialog mit der Natur” und eine neue Bewertung unserer Stellung in der Welt.”® Galten in der klassi-
schen Physik stabile Systeme als die Regel, instabile Systeme als Ausnahme, so kehrt sich angesichts der Selbst-
organisations- und Chaostheorien die Perspektive um: ,[...] sowohl Ordnung als auch Unordnung” gehen ,letz-
ten Endes aus dem Chaos hervor”.”’ Auf diese Weise erscheint es moglich, auch menschliches Denken und
Handeln in eine ganzheitlich verstandene Natur einzubetten. Kohdrente Ordnung und Kreativitat entspringen

nicht nur dem menschlichen Geist, sie bestimmen in unterschiedlicher Auspragung und Komplexitdt das ge-

samte Naturgeschehen.

*! cf. Sarkar 2007, 69ff.

2 Cf. Woyke 2010b.

% Cf. Michelini 2007, 242ff.

2 f, Gutmann/Edlinger 1994; Woyke 2007a, 750ff.

% Cf. Bartels 1996, 111ff.; Kanitscheider 1993, 163ff.

% cf. Prigogine/Stengers 1990.; Prigogine 1998; Woyke 2007a, 742ff.; Schmidt 2008.
z Prigogine 1998, 84.



Die Schwierigkeit und Vielschichtigkeit einer Interpretation der Quantentheorie kénnen uns zunachst darauf
verweisen, wie problematisch es ist, eine bestimmte Interpretation naturwissenschaftlicher Theorien zu privi-
legieren und eine scharfe Separation zwischen ,naturalistischen” und , metaphysischen” bzw. ,spekulativen”
Deutungen zu betonen. Wahrend manche Philosophen dazu neigen, den Holismus der Quantentheorie im Sin-
ne eines neuen Reduktionismus auszulegen,28 nimmt ihn ein prominenter Physiker wie Hans Primas zum An-
lass, auf die Bedeutung eines , Theorienpluralismus” zu verweisen: , There is only one reality but there are many

“* Niels Bohr liefert mit seinem Begriff der ,,Komplementaritdt” nicht nur ein zentrales Prinzip

points of view.
zum Verstdndnis von Quantenphdnomenen, sondern auch einen wichtigen Ankniipfungspunkt, um neu tGber
die Dialektik zwischen Subjekt und Objekt nachzudenken und so Argumente fiir die Irreduzibilitdt von ,Leben”

. . 30
und ,,Bewusstsein” zu erschlieBen.

Einsteins Relativitdtstheorien fiihren zu einem grundlegend neuen Verstandnis von Raum und Zeit und wider-
sprechen dadurch allen Versuchen einer apriorischen Festlegung dieser Begriffe im Sinne Kants und anderer.
Dies bedeutet aber keineswegs, dass damit alle philosophischen Fragen geklart waren und die zentrale Bedeu-
tung raumlicher und zeitlicher Vorstellungen fiir unsere Lebenswelt und unser Selbstverstandnis als illusionar
erwiesen wiirden.” Gerade fiir ein ausgewogenes Verstindnis der Zeit muss es darum gehen, phanomenale
,Lebenszeit” und objektive ,Weltzeit” miteinander zu vermitteln und jeden einseitigen Standpunkt zu Gber-

42 hinsichtlich der Differenz zwischen

winden. Die von Hans Blumenberg beschriebene ,Offnung der Zeitschere
erlebter und gemessener Zeit lasst sich wohl nicht mehr vollstandig schlieBen, aber durch die Betonung der
Irreversibilitat des Zeitverlaufs und Beziige zu klassischen Zeittheorien erscheint es moglich, bestehende Einsei-

tigkeiten zu iberwinden.®

In jingster Zeit erhebt die Hirnforschung den Anspruch, philosophische Ratsel zu |6sen und unsere Vorstellun-
gen Uber ,Bewusstsein” und , Willensfreiheit” in ihrem illusiondren Charakter zu zeigen:34 All unser subjektives
Erleben ist nur das Produkt neurophysiologischer Prozesse in unserem Gehirn, das wie alles andere Teil der
deterministischen Ordnung der Welt ist. Unsere Erfahrung als autonome Wesen basiert letztlich nur darauf,

dass wir uns diese ,,ich-freien” Prozesse nicht bewusst machen kénnen.*® Ein wichtiger Punkt der Kritik an die-

% Cf. Esfeld 2002, 239ff.

* Cf. Primas 1981, 325. Die Fiille und Verschiedenheit von Interpretationen der Quantentheorie stiitzen explizit Uberlegungen zu einer
perspektivistischen bzw. interpretationistischen Epistemologie (cf. Lenk 1995. 224ff.).

* Bohr ist in seinem Denken stark durch Kierkegaard und William James beeinflusst. Kierkegaards Verstindnis der Dialektik zwischen
Subjekt und Objekt bildet einen wichtigen Hintergrund flr sein Verstdandnis von ,Komplementaritdt”. Von James greift er dessen Unter-
scheidung zwischen substantive und transitive parts auf. Erstere beziehen sich auf das unmittelbar Fassbare, letztere auf die Art und Weise,
das Erfahrene bewusst zu machen. Versucht man die transitive parts zu objektivieren, verwandelt man sie in substantive parts und zerstort
sie dadurch (cf. James 1905/2006, 77ff.).

*! Einstein vertritt in einem Brief explizit eine solche lllusionsthese im Blick auf die Realitat der Zeitmodi: , Fiir uns gldubige Physiker hat die
Scheidung zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nur die Bedeutung einer wenn auch hartndckigen Illusion.” (zit. n. Prigogi-
ne/Stengers 1990, 286). Nach Reichenbach belegen die nicht-euklidischen Geometrien und Einsteins Relativitatstheorien das Scheitern der
Apriorizitdt von Raum und Zeit: ,Raum und Zeit sind nicht [...] Ordnungsformen, die das erkennende Subjekt in die Realitdt hineintrdgt,
sondern sie sind Ordnungseigenschaften der Wirklichkeit selbst [...].” (Reichenbach 1931/2011, 63). Nach Cassirer kann man dennoch an der
Unterscheidung zwischen Ideellem und Empirischem festhalten: ,Statt den ,Raum? als ein fiir sich bestehendes Wirkliches zu betrachten,
[...] fragen wir nun vielmehr, ob nicht jene apriorische Funktion, [...] die wir ,Raum’ nennen, verschiedene mégliche Ausgestaltungen in sich
birgt, [...] die geeignet sind, eine exakte und erschépfende Darstellung bestimmter physikalischer Verhdltnisse [...] zu liefern.” (Cassirer
1921/1987, 103).

32 f. Blumenberg 2001, 69ff.

* Cf. Woyke 2006, 432ff.

** Cf. Singer 2004; Roth 2004; Metzinger 2009.

% Cf. Metzinger 2009, 185ff.



sen lllusionsthesen besteht darin, dass angesichts moderner Selbstorganisations-, Chaos- und Komplexitatsthe-
orien ein strikter Determinismus nicht mehr haltbar ist, womit auch die Option verbunden ist, menschliches
Verhalten in eine deterministische, aber fiir Seins- und Entwicklungsalternative offene Natur einzubetten, ohne
den besonderen Status menschlicher Freiheit leugnen zu missen.*® Dariiber hinaus gilt es die Irreduzibilitat
unserer Selbsterfahrung gegeniiber naturalistischen Reduktionismen zu betonen und ihre zentrale Bedeutung

fir unser Verstandnis als soziokulturelle Wesen zu unterstreichen.

Wichtige naturwissenschaftliche Theorien sind von zentraler Bedeutung fiir ein aufgeklartes Welt- und Selbst-
verstandnis, es ist aber zweifellos zu einfach, sie zur Legitimation eines universellen Naturalismus zu verwen-
den und basale Aspekte unseres Welt- und Selbstverstandnisses im Blick auf naturwissenschaftliche Erklarun-
gen per se als illusiondr oder naiv zu kennzeichnen. Die Anerkennung beider Aspekte bildet einen wichtigen

Hintergrund fir die Konzeption einer holistischen Naturphilosophie.

Ill. Wichtige Perspektiven

Bezugspunkte einer holistischen Naturphilosophie sind Aspekte der Erfahrung und Erkenntnis von Natur, die
nicht auf Objektivierung und instrumentellen Gebrauch, sondern auf eine Wechselwirkung zwischen Natur-
und Selbsterfahrung bezogen sind. Es geht nicht nur um die wissenschaftliche Erklarung der Natur und eine
darauf bezogene Interpretation, es geht vielmehr wesentlich um ein Verstandnis der Natur, das zugleich auch
relevant fiir unser Selbstverstandnis sein kann. Wichtige Referenzen, auf die hier nur verwiesen werden kann,
sind die ,,innere Natur” des menschlichen Leibes, die dsthetische Erfahrung und die teleologische Deutung der
Natur, eine affirmatives Verhaltnis zu den ,,Griinden der Natur”, die prozessuale Eigendynamik der Natur und
ihr Bezug zum menschlichen Leben sowie das Motiv einer ,Eigenwertigkeit der Natur”. Darliber hinaus gilt es
einige wichtige Perspektiven zu betrachten, die zur Verortung des Konzepts einer holistischen Naturphilosophie
in einem gréReren philosophischen Zusammenhang beitragen kdnnen. Dabei geht es um das Verhéltnis zwi-
schen System und Synopse, um die Alternative des Veranderns oder Ergdnzens wissenschaftlicher Weltbilder,
um Uberlegungen zur fragwiirdigen Trennung zwischen theoretischer und praktischer Philosophie und um die

Bedeutung einer pluralistischen Weltdeutung.
1. Systematisierende Vereinheitlichung oder synoptischer Zusammenhang?

In der abendlandischen Philosophie geht es seit jeher darum, die Wirklichkeit als ganze in den Blick zu nehmen
und dabei sowohl zu allgemein verbindlichen Erkenntnissen zu gelangen als auch Motive fir die Lebensorien-
tierung zu erschlieBen. Das an begrifflicher Vereinheitlichung orientierte philosophische System ist ein wesent-
licher Ansatz, beiden Gesichtspunkten gerecht zu werden. Auch wenn die unterschiedlichen naturwissenschaft-
lichen Versuche zur Vereinheitlichung von Theorien und Konzepten in gewisser Weise als eine Fortsetzung
dieses philosophischen Projekts verstanden werden kdnnen, missen wir uns heute lber die Unmoglichkeit
einer umfassenden systematischen Begriindung unseres Wissens und Handelns im Klaren sein. Dies muss aber
nicht bedeuten, dass der fiir die Philosophie seit ihren Anfangen charakteristische Anspruch ,,aufs Ganze” zu-

gunsten einer vollstandigen Relativierung unseres Wissens i. S. eines ,,Relativismus der Beliebigkeit” oder einer

% Cf. Woyke 2010a.



Delegierung aller Wissensanspriiche an die Naturwissenschaften i. S. eines Szientismus aufgegeben werden
muss. Es geht lediglich darum, jenem Anspruch die lGberschieBende Emphase zu nehmen und sich darum zu
bemiihen, ihn bescheidenerer und an die Dynamik des Wissens besser angepasster Weise zu denken: ,,Anders
jedoch als bei den Wissenschaften [...] wird eine solche revidierbare Metaphysik nicht auf Wahrheit abzielen,
sondern sie wird an dem Ziel zu messen sein, eine Ordnung des Wissens und damit eine Orientierung zu ermég-
lichen. Diese wird zeitgebunden sein wie alle Wissenschaft; doch sie zu entwerfen ist unverzichtbar in einer
Kultur, der Wissenschaft zur Lebensform geworden ist. 7

Die Arbeit an einer solchen ,revidierbaren Metaphysik” i. S. einer Verkniipfung zwischen theoretischer Welt-
deutung und praktischer Lebensorientierung darf keine Scheu vor Synkretismen haben und muss sich darum
bemiihen, unterschiedliche Perspektiven, Zugangsweisen und Darstellungsformen fir die Erfahrung und Er-
kenntnis der Welt zu bericksichtigen, ohne daraus eine grundlegende Relativierung der sachlichen Gehalte
unseres Wissens abzuleiten. Entgegen der Auffassung, dass eine Pluralisierung unserer Sichtweisen und Inter-
pretationen per se zum Verlust verbindlicher Wissensanspriiche filhren muss, gilt es den Bezug all unserer
Sichtweisen und Interpretationen auf ein und dieselbe Realitat zu betonen.* All unsere Perspektiven richten
sich auf ein Verstehen der Welt und sind daher im Sinne Gadamers als Elemente eines ,hermeneutischen Uni-
versums” zu verstehen: ,Nicht nur dass geschichtliche Uberlieferung und natiirliche Lebensordnung die Einheit
der Welt bilden, in der wir als Menschen leben — wie wir einander, wie wir geschichtliche Uberlieferungen, wie
wir die natiirlichen Gegebenheiten unserer Existenz und unserer Welt erfahren, bildet ein wahrhaft hermeneuti-
sches Universum, in das wir nicht wie in uniibersteigbare Schranken eingeschlossen, sondern zu dem wir geéff-
net sind.“*

Vor diesem Hintergrund ist es wesentlich, den reduktionistischen Charakter aller systematischen Formen der
Ordnung unseres Wissens iber die Natur zu explizieren und ihm ein synoptisches Modell gegeniiberzustellen,
mit dem in offenerer und flexiblerer Weise eine ,,Zusammenschau” aller fir uns Menschen relevanten Aspekte
der Wirklichkeit erreicht werden kann, ohne sie in den hierarchisch geordneten Rahmen eines begrifflichen,

epe . . . . . . 40
klassifikatorischen, funktional-mathematischen oder sonstigen Systems einordnen zu mussen.
2. Brauchen wir eine ,,neue Wissenschaft”?

Die philosophische Kritik an den Einseitigkeiten des naturwissenschaftlichen Verstandnisses der Natur impli-
ziert die These, dass sich die Naturwissenschaften und Technologien sowie das mit ihnen assoziierte Weltbild
grundlegend verdndern missen. Im Blick auf die Verwirklichung einer emanzipatorischen Gesellschaft wird eine
solche These etwa von Ernst Bloch und Herbert Marcuse vertreten. Die verstarkte Bemihung um andere For-
men des Naturwissens — etwa im Blick auf die Aristotelische Physik und Goethes Farbenlehre —*" und das Au-

genmerk auf einen moglicherweise grundlegenden Wandel der modernen Physik angesichts der Selbstorgani-

¥ Poser 2001, 295.

%8 Cf. K. Kéchy 1997, 44ff.

* Gadamer 1960/1999, 4. In ganz dhnlicher Weise spricht Cassirer vom ,,symbolischen Universum“: Der Mensch ,lebt nicht mehr in einem
blof3 physikalischen, sondern in einem symbolischen Universum. Sprache, Mythos, Kunst und Religion sind Bestandteile dieses Universums.
Sie sind die vielgestaltigen Fdden, aus denen das Symbolnetz, das Gespinst menschlicher Erfahrung gewebt ist.” (Cassirer 1944/2007, 50).

“0 f. Kather 1998, 30ff. Die Vorstellung einer solche ,,Zusammenschau” bestimmt bereits die antike Philosophie. So besteht fiir Platon ein
entscheidendes Ziel bei der Ausbildung der Philosophenkdnige darin, die Beziehungen zwischen den Wissenschaften und der Natur des
Seienden im Sinne einer Synopsis erfassen zu kénnen (Politeia, 537c).

*! cf. Bshme 1998.



sations- und Chaostheorien® akzentuieren auf andere Weise das Bediirfnis nach einer Veranderung der Wis-
senschaften bzw. nach der Konstitution einer ,neuen” oder ,alternativen” Wissenschaft. Trotz der wesentli-
chen Unterschiede zwischen diesen Konzepten besteht m. E. der fruchtbarere Ansatz darin, an einer Erganzung
des naturwissenschaftlichen Weltverstandnisses durch andere Perspektiven zu arbeiten. Alle utopischen Ge-
sellschaftsentwiirfe, die auf die Verwirklichung einer vollig anderen Wissenschaft und Technik setzen, gilt es im
Blick auf ein affirmatives Verstandnis der Moderne und der naturwissenschaftlich-technischen Entwicklung
kritisch zu hinterfragen. Wichtige theoretische Umbriiche und Grundlagenkrisen in den modernen Naturwis-
senschaften kdnnen nicht geleugnet werden, aber dies andert letztlich nur wenig an der Kontinuitdt der in der
Neuzeit entwickelten Methoden und Intentionen naturwissenschaftlicher Forschung.43 Die mathematischen
Verfahren, Begriffe und experimentellen Methoden der modernen Physik unterscheiden sich z. T. wesentlich
von den Verfahren, Begriffen und Methoden der klassischen Physik, aber die Ziele und die rationalistische Ein-
stellung, mit dem sie zum Einsatz kommen, unterscheiden sich keineswegs grundsatzlich voneinander. Diese
kontinuierliche Charakteristik der Naturwissenschaften aus wissenschaftsexterner Motivation heraus aufgeben
oder reformieren zu wollen, empfiehlt insofern eine scharfe Distanzierung gegeniiber den etablierten Erkennt-
nis- und Methodenstandards. Da es ganzlich offen und schwierig zu beantworten ist, ob und wie diese Aspekte
durch ein ,alternatives Konzept” von Wissenschaft erfillt werden kénnen, muss es darum gehen, an dem etab-
lierten Wissenschaftsverstiandnis einerseits festzuhalten, sich andererseits aber mit seinen Einseitigkeiten in
philosophischer und lebensweltlicher Perspektive nicht abzufinden, sondern sich vielmehr um eine Ergdnzung
wissenschaftlicher Erkenntnisse um andere Erfahrungs- und Erkenntnisweisen zu bemiihen und so die Grundla-

ge fir ein ganzheitliches Verstandnis der Welt zu legen.
3. Theoretische oder praktische Naturphilosophie?

Die etablierten Sektoren der Philosophie wie Logik, Metaphysik, Ethik, Naturphilosophie und Asthetik werden
letztlich bereits in der Antike gepragt, aber im Unterschied zur heute dominierenden scharfen Trennung zwi-
schen theoretischer und praktischer Philosophie geht es den antiken Philosophen stets auch darum, theoreti-
sche Erkenntnisse Uber die Welt fruchtbar fir die Lebensorientierung zu machen. Gerade eine solche Verkniip-
fung zwischen theoretischen und praktischen Fragestellungen bildet ein zentrales Charakteristikum einer holis-
tischen Naturphilosophie. Eine moderne Philosophie der Natur muss sich mit den Erkenntnisformen und Er-
gebnissen der modernen Naturwissenschaften auseinandersetzen, sie darf sich aber nicht darauf beschranken,
sondern muss synoptisch und erganzend Briicken bauen und die etablierten Trennungen zwischen epistemolo-
gischen, ontologischen, ethischen und dsthetischen Fragestellungen unterlaufen. Wichtige Anknipfungspunkte
hierflir ergeben sich aus verschiedenen philosophischen Stromungen der Neuzeit und Moderne, die sich kri-
tisch gegenlber einer an ldentifikation und instrumentellem Gebrauch orientierten Rationalitdt positionieren.
So widersetzen sich die Vertreter der Friihromantik vehement einem strengen Systemdenken und einem wis-
senschaftlichen Rationalismus und stellen ihnen ihre emphatischen Projekte einer ,Poetisierung der Wissen-
schaft”, einer ,rationalen Mythologie” oder einer ,spekulativen Physik” entgegen.44 Ziel ist das Absolute, aber

die Romantiker sind sich im Klaren dariber, dass es nur durch eine ,unendliche Anndherung” und anhand einer

*2 Cf. Schmidt 2008.
* Cf. Dijksterhuis 1956, 550ff.; Kanitscheider 1993, 163ff.
* Cf. Kéchy 1997, 332ff.; Frank 1998, 662ff.; ders. 2007, 67ff.



Vielzahl moglicher Perspektiven zu fassen ist: ,Ist die Erkenntnis des Unendlichen selbst unendlich, [...] so kann
auch die Philosophie als Wissenschaft nie geendigt, geschlossen und vollkommen sein, sie kann immer nur nach
diesem hohen Ziele streben, und alle méglichen Wege versuchen, sich ihm mehr und mehr zu néhern. A5

Die Wirklichkeit in der Fiille ihrer Aspekte und ihr ,unbedingter Grund” sind nur durch eine Vielzahl unter-
schiedlicher Zugange zu fassen und die verschiedenen Versuche hierzu sind nicht nur auf theoretische Erkennt-
nis, sondern immer auch auf sinnhafte Orientierung und kontemplativ-asthetische Schau bezogen Das berihm-
te Alteste Systemprogramm des deutschen Idealismus von 1796/97 bringt einen solchen Universalismus nach
wie besonders eindringlich zum Ausdruck und zeigt die wechselseitigen Beziehungen zwischen Ethik und Phy-
sik, Mythologie und Religion, Freiheit und Schonheit.*® Nietzsche verkiindet nicht nur eine ,frohliche Wissen-
schaft”, er unterlduft grundsatzlich eine strikte Separation zwischen theoretischer und praktischer Philosophie,
indem er zentrale Motive seines Denkens nicht nur zur Kritik an etablierten Sichtweisen gebraucht, sondern mit
dem Motiv einer ,Asthetisierung der Wirklichkeit“ und der Suche nach normativen Alternativen verkniipft: ,Als
dsthetisches Phdnomen ist uns das Dasein immer noch ertréglich, und durch die Kunst ist uns Auge und Hand
und vor Allem das gute Gewissen dazu gegeben, aus uns selber ein solches Phdnomen machen zu kénnen. |[...]
wir miissen den Helden und ebenso den Narren entdecken, der in unsrer Leidenschaft der Erkenntnis steckt, wir
mlissen unsrer Thorheit ab und zu froh werden, um unserer Weisheit froh bleiben zu kénnen! 7

Heidegger formuliert zwar keine Ethik, es ist aber evident, dass seine Fundamentalontologie und vor allem sein
spateres Seinsdenken unmittelbar mit Folgerungen fiir die Stellung des Menschen in der Welt und seine Orien-
tierung im Leben verkniipft sind.* Er unterstreicht unter modernen Bedingungen die klassische Erkenntnis,
dass eine philosophische Analyse des menschlichen Handelns letztlich nur auf der Grundlage ontologischer und
anthropologischer Betrachtungen maoglich ist: ,Der Mensch ist als jener zu begreifen, der immer schon die Dinge
iiberspringt, aber so, dass dieses Uberspringen nur méglich ist, indem die Dinge begegnen und so gerade sie
selbst bleiben — indem sie uns selbst hinter uns selbst und unsere Oberfliiche zuriickschicken.

Bei Adorno schlieflich kommt der Verfliissigung der etablierten Grenzziehungen zwischen theoretischer und
praktischer Philosophie eine besonders grofle Bedeutung zu.>® Er zeigt den gewaltsamen Charakter des philo-
sophischen Denkens hinsichtlich seines Anspruchs ,aufs Ganze” und versucht ihn durch den reflexiven und
normativ konturierten Gebrauch von Begriffen zu kompensieren, der eine ,, anerkennende Erkenntnis” ermog-
lich soll. Der von Adorno geforderte ,Vorrang des Objekts” ist daher gerade nicht nur epistemologisch oder
ontologisch, sondern auch ethisch und asthetisch zu verstehen:** ,Der verséhnte Zustand annektierte nicht [...]
das Fremde, sondern hdtte sein Gliick daran, dass es in der gewdhrten Néhe das Ferne und Verschiedene bleibt,

. . . . 52
jenseits des Heterogenen wie des Eigenen.”

S F. Schlegel, zit. n. M. Frank, Auswege aus dem Deutschen Idealismus, 101.

4 Hegel, Friihe Schriften, Werke, Bd. 1, 234-236.

*’ Nietzsche, Die fréhliche Wissenschaft, 107, KSA, Bd. 3, 464f.

“8 Cf. Maurer 1975, 12ff.

9 Heidegger, Die Frage nach dem Ding [Vorlesung WS 1935/36], 1987, 189. Die Verstrickungen des modernen Menschen in Subjektivitdts-
denken, Herrschaftsmetaphysik und eine durchgangig technisierte Welt lassen sich nach Heidegger nur ,verwinden”, indem der Mensch
erneut und vertieft sein Verhaltnis zum Sein bedenkt und so eine Basis fir sein Handeln findet: ,Darum ist das zuerst Nétige dies, dass wir
zuvor das Wesen des Seins liberhaupt erst als das Denk-wiirdige bedenken, dass wir zuvor solches denkend erfahren, dass wir zuvor solchem
Erfahren einen Pfad spuren und ihn in das bislang Unwegsame bahnen. [...] denn das Denken ist das eigentliche Handeln, wenn Handeln
heiflt: dem Wesen des Seyns an die Hand gehen [...].“ (Heidegger, Bremer und Freiburger Vortrédge [1949/1957], GA, Bd. 79, 1994, 70f.).

%0 Cf. Seel 2004, 42ff.

*! cf. Adorno, Negative Dialektik [1966], 1994, 184ff.; Woyke 2007b, 92ff.

2 Adorno, Negative Dialektik, 192.



Mit dieser Blitenlese soll keineswegs der Eindruck vermittelt werden, dass eine Separation der Philosophie in
verschiedene Teilgebiete und eine Spezialisierung der philosophischen Arbeit nach dem Vorbild der Einzelwis-
senschaften auf bestimmte Bereiche und Fragestellungen per se unsinnig seien. Aber Gberall dort, wo auf un-
terschiedliche Weise nach einem ganzheitlichen Verstandnis der Realitat gesucht wird, die Stellung des Men-
schen in der Welt geklart und die Zusammenhange zwischen Mensch, Natur und Gesellschaft thematisiert
werden sollen, erweist es sich vielfach als problematisch, an einer scharfen Trennung zwischen theoretischer
und praktischer Philosophie, zwischen Epistemologie und Ontologie einerseits und Ethik und Asthetik anderer-
seits festzuhalten. Auch eine Naturphilosophie, die sich nicht darauf beschranken will, naturwissenschaftliche
Theorien zu interpretieren, sondern sich dariiber hinaus auch an Aspekten eines nicht-objektivistischen Natur-
verstandnisses zu orientieren versucht, wird sich um eine Verflissigung disziplindrer Grenzen bemihen und
Verbindungen zwischen Wissenschaftsphilosophie, Metaphysik, Anthropologie, Ethik und Asthetik herstellen.
Die Auseinandersetzung mit Selbstorganisationsphdnomenen und Phdanomenen des materiellen Wandels
Uberhaupt liefert m. E. ein wichtiges Beispiel dafiir, wie eine solche Verknlipfung zwischen theoretischen, ethi-
schen, dsthetischen und anderen Perspektiven aussehen kénnte:>® Sie vermag uns zunachst fur die Universali-
tat stofflicher Verdnderung und die prozessuale Dimension der Realitdt insgesamt zu sensibilisieren. Sie vermag
uns aber auch im besonderen Male die grundlegende Verwobenheit des menschlichen Daseins ins Naturge-
schehen zu verdeutlichen, ontologische Grenzen unseres vor allem technologischen Handelns aufzuzeigen,
Uber dsthetische Aspekte ein nicht-objektivierendes Naturverstandnis zu eréffnen und tber das Bedenken der
Wandelbarkeit und Verganglichkeit unseres eigenen Lebens wichtige Anknipfungspunkte fiir eine substantielle

,Glucksethik” zu liefern.
4. Plddoyer fiir eine pluralistische Naturdeutung

Als zentral fur eine holistische Naturphilosophie im umrissenen Verstandnis wird die Einsicht angesehen, dass
alle Formen unserer Erfahrung und Erkenntnis der Welt perspektivisch gebunden und daher notwendig be-
grenzt sind. Die verschiedenen philosophischen und wissenschaftlichen Versuche, zu einer abschlieRenden und
vollstdndigen Erkenntnis zu gelangen, miissen als grundsatzlich gescheitert angesehen werden. Es wird aller-
dings dafiir votiert, diese Einsicht nicht zum Anlass dafiir zu nehmen, jegliche wissenschaftliche und philosophi-
sche Arbeit einem grundlegenden Relativismus-Verdikt zu unterwerfen und den Anspruch der Philosophie
,aufs Ganze” restlos aufzugeben. Die Zuriickweisung der Moglichkeit einer ,,absolute conception of the world“
oder eines ,view from nowhere” i. S. von Bernard Williams und Thomas Nagel relativiert letztlich nicht nur die
Reichweite aller ums Ganze bemiihten Systeme der philosophischen Tradition, sie destruiert auch alle Anspri-
che eines universellen Naturalismus, auf rein naturwissenschaftlicher Grundlage einen umfassenden Entwurf
unseres Wissens iiber die Welt zu formulieren.> Dies fiihrt aber keineswegs zu einer grundlegenden Relativie-
rung aller Erkenntnis- und Wissensanspriiche, da all unser Denken, Sprechen und Handeln in soziale und kultu-
relle Interpretationskontexte eingebunden ist und somit ein ,Relativismus der Beliebigkeit” als unmoglich er-

wiesen wird.

> Cf. Woyke 2007a, 815ff.
** Cf. Abel 2004, 55ff.



Eine holistische Naturphilosophie muss sich ber die Beschranktheit aller Reduktionismen im Klaren sein und
eine ,multiperspektivische” Weltbetrachtung anstreben, die nicht als eine Synthesis der verschiedenen Per-
spektiven auf einer Metaebene zu verstehen ist, aber sich auf eine, zumindest partiell verstehbare Realitat
richtet, die es in der Vielfalt ihrer Erscheinungsformen zu erfassen gilt. Eine solche pluralistische Naturdeutung
kann sich nicht in der Formulierung objektivistisch verstandener Erkenntnisse erschopfen, sie sollte sich daru-
ber hinaus auch auf die Stellung des Menschen in der Welt, auf Fragen nach einer ausgewogenen Lebensorien-
tierung und auf normative Pramissen fiir den Umgang mit der Natur beziehen. Jenseits der Verabsolutierung
einer Perspektive — etwa einer wissenschaftlichen, philosophischen oder religiosen — gilt es den anthropologi-
schen Grundsatz fruchtbar zu machen, dass das, was man in einem weitldaufigeren Sinne die ,geistige Gesund-
heit” eines Einzelnen oder auch einer gesamten Gesellschaft und Kultur nennen kénnte, umso besser konstitu-
iert und erhalten werden kann, je eher ein ausgewogenes Verhaltnis zwischen dem rationalem Erkenntnisstre-
ben durch die Wissenschaften und dem Streben nach sinnhafter Orientierung in der Welt durch Metaphysik,
Religion und Kunst erreicht werden kann: ,Desshalb muss eine héhere Cultur dem Menschen ein Doppelgehirn,

gleichsam zwei Hirnkammern geben, einmal um Wissenschaft, sodann um Nicht-Wissenschaft zu empfinden:

neben einander liegend, ohne Verwirrung, trennbar, abschliefSbar; es ist diess eine Forderung der Gesundheit. “3

Literatur

G. Abel, Zeichen der Wirklichkeit, Frankfurt a.M. 2004.

Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1994.

A. Bartels, Grundprobleme der modernen Naturphilosophie, Paderborn 1996.

H. Blumenberg, Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt a.M. 2001.

G. Bohme, Alternativen der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 1998.

E. Cassirer, Versuch iiber den Menschen. Einfiihrung in eine Philosophie der Kultur, Gbers. von R. Kaiser, Hamburg 2007.

-, Zur Einsteinschen Relativitdtstheorie [1921], in: Zur Modernen Physik, Darmstadt 1987, 5-125.

D. J. Chalmers, The Conscious Mind. In Search of a Fundamental Theory, New York/Oxford 1996.

E. J. Dijksterhuis, Die Mechanisierung des Weltbildes, ibers. von H. Habicht, Berlin u. a. 1956.

M. Esfeld, Holismus. In der Philosophie des Geistes und in der Philosophie der Physik, Frankfurt a.M. 2002.

M. Frank, Auswege aus dem Deutschen Idealismus, Frankfurt a.M. 2007.

-, ,Unendliche Annéherung’. Die Anféinge der philosophischen Friihromantik, Frankfurt a.M. 1998

H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen 1999.

W. F. Gutmann/K. Edlinger, Organismus und Evolution: Naturphilosophische Grundlagen des Prozessverstédndnisses, in: G. Bien/Th. Gil/J.
Wilke (Hg.): ,Natur” im Umbruch. Zur Diskussion des Naturbegriffs in Philosophie, Naturwissenschaft und Kunsttheorie, Stuttgart/Bad
Canstatt 1994, 109-140.

M. Hampe, Whiteheads Metaphysik und das philosophische Verstdndnis der Gegenwart, in: M. Hampe/H. MaaRen (Hg.), Prozefs, Gefiihl und
Raum-Zeit. Materialien zu Whiteheads ,Prozess und Realitét’ I, Frankfurt a. M. 1991, 10-31.

G. W. F. Hegel, Friihe Schriften, Werke, Bd. 1, hg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a.M. 2004.

M. Heidegger, Bremer und Freiburger Vortrédge [1949/1957], Gesamtausgabe, Bd. 79, hg. von P. Jaeger, Frankfurt a.M. 1994,

-, Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den transzendentalen Grundsétzen [Vorlesung WS 1935/36], Tubingen 1987°,

W. James, Pragmatismus und radikaler Empirismus, hg. und Gbers. von C. Langbehn, Frankfurt a.M. 2006.

** Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches | 251, KSA, Bd. 2, 208f. Claude Lévi-Strauss betont, , dass es keine lebensfahigen Gesellschaf-
ten gibt, die nicht auf irrationalen Grundlagen beruhen. Denn die irrationalen Werte sind die einzigen, die nicht von einer gesellschaftlichen
Gruppe zur Diskussion gestellt werden konnen.” (Lévi-Strauss 2010, 265). Die ,,Geschlossenheit” mythischer, religidser und anderer vormo-
derner Weltbilder wird in der kulturellen Entwicklung zunehmend relativiert und heute gilt ,,Pluralitat” als wichtiges Kennzeichen moderner
Gesellschaften. Ndher betrachtet lassen sich aber auch dort ,irrationale Grundlagen” finden. Auch der Gegensatz zwischen , rational” und
sirrational” ist abhdngig von kulturellen und historischen Hintergriinden, was sich eindringlich daran zeigt, dass auch Mythen an rationalen
Kriterien orientiert sind und insofern durchaus Parallelen zu wissenschaftlichen Erklarungen aufweisen.



B. Kanitscheider, Die Materie und ihre Schatten. Naturalistische Wissenschaftsphilosophie, Aschaffenburg 2007.

-, Von der mechanistischen Welt zum kreativen Universum. Zu einem neuen philosophischen Versténdnis der Natur, Darmstadt 1993.

- (Hg.), Moderne Naturphilosophie, Wiirzburg 1983.

R. Kather, Ordnungen der Wirklichkeit. Die Kritik der philosophischen Kosmologie am mechanistischen Paradigma, Wirzburg 1998.

-, Der Mensch — Kind der Natur oder des Geistes? Wege zu einer ganzheitlichen Sicht der Natur, Wirzburg 1994.

G. Keil, Naturalism, in: D. Moran (Ed.), The Routledge Companion to Twentieth Century Philosophy, London/New York, 2008, 254-307.

- /H. Schnadelbach, Naturalismus, in: dies. (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrdge, Frankfurt a.M. 2000; 7-45.

K. Kochy, Perspektiven des Organischen. Biophilosophie zwischen Natur- und Wissenschaftsphilosophie, Paderborn 2003.

-, Ganzheit und Wissenschaft. Das historische Fallbeispiel der romantischen Naturforschung, Wirzburg 1997.

H. Lenk, Interpretation und Realitdt. Vorlesungen liber Realismus in der Philosophie der Interpretationskonstrukte, Frankfurt a.M. 1995.

C. Lévi-Strauss, Mythos und Bedeutung. Fiinf Radiovortrige. Gespréiche mit Claude Lévi-Strauss, hg. von A. Reif, Frankfurt a. M. 2010.

R. Maurer, Revolution und ,Kehre”, Studien zum Problem gesellschaftlicher Naturbeherrschung, Frankfurt a.M. 1975.

Th. Metzinger, Der Ego-Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung zur Bewusstseinsethik, Gbers. von Th. Metzinger
und Th. Schmidt, Berlin 2009.

F. Michelini, Darwin und das Problem der Zweckmdpigkeit in der Natur, in: K. Bayertz/M. Gerhard/W. Jaeschke (Hg.), Weltanschauung,
Philosophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert, Bd. 2: Der Darwinismus-Streit, Hamburg 2007, 222-244.

J. Mittelstrass, Der Flug der Eule. Von der Vernunft der Wissenschaft und der Aufgabe der Philosophie, Frankfurt a.M. 1997°.

F. Nietzsche, Kritische Studienausgabe, hg. von G. Colli und M. Montinari, Minchen 1988.

H. Poser, Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einfiihrung, Stuttgart 2001.

I. Prigogine, Die Gesetze des Chaos, Ubers. von F. Griese, Frankfurt a.M./Leipzig 1998.

- /1. Stengers, Dialog mit der Natur. Neue Wege naturwissenschaftlichen Denkens, Gibers. von F. Griese, Minchen/Zurich 1990.

H. Primas, Chemistry, Quantum Mechanics and Reductionism. Perspectives in Theoretical Chemistry, Berlin/Heidelberg/New York 1981.

W. V. O. Quine, Word and Object, New York/London 1960.

-, On what there is [1948], in: From a Logical Point of View. Nine Logico-Philosophical Essays [1953], Cambridge/London 2003, 1-19.

H. Reichenbach, Ziele und Wege der heutigen Naturphilosophie [1931], in: Ziele und Wege der heutigen Naturphilosophie. Fiinf Aufsdtze zur
Wissenschaftstheorie, hg. von N. Milkov, Hamburg 2011, 47-94.

G. Roth, Wortiber diirfen Hirnforscher reden — und in welcher Weise, in: Ch. Geyer (Hg.), Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deutung der
neuesten Experimente, Frankfurt a.M. 2004, 66-85.

S. Sarkar, Doubting Darwin? Creationist Designs on Evolution, Oxford 2007.

G. Schiemann, Programmatisches zur Naturphilosophie. Ein kritischer Literaturbericht, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 58 (2004),
447-456.

J. C. Schmidt, Instabilitédt in Natur und Wissenschaft. Eine Wissenschaftsphilosophie der nachmodernen Physik, Berlin/New York 2008.

P. Schulte, Plddoyer fiir einen physikalistischen Naturalismus, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 64 (2010), 165-189.

J. R. Searle, Biologischer Naturalismus, in: Th. Sukopp/G. Vollmer (Hg.), Naturalismus: Positionen, Perspektiven, Probleme, Tiibingen 2007,
71-74.

-, Geist, Sprache und Gesellschaft, Gibers. von H. P. Gavagai, Frankfurt a.M. 2008°.

M. Seel, Adornos Philosophie der Kontemplation, Frankfurt a.M. 2004.

1. Seibt, Der Mythos der Substanz, in: K. Trettin (Hg.), Substanz. Neue Uberlegungen zu einer klassischen Kategorie des Seienden, Frankfurt
a.M. 2005, 197-228.

W. F. Sellars, Science, Perception and Reality, London/New York 1963.

W. Singer, Der Mensch ist nicht frei. Ein Gesprdch, in: Ch. Geyer (Hg.), Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experi-
mente, Frankfurt a.M. 2004, 30-65.

G. Vollmer, Was ist Naturalismus?, in: G. Keil/H. Schnidelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitréige, Frankfurt a.M. 2000, 46-67.

Ch. Wolff, Erste Philosophie oder Ontologie [1730], lat./dt., Gibers. und hg. von D. Effertz, Hamburg 2005.

A. Woyke, Die Bedeutung einer holistischen Naturphilosophie angesichts naturalistischer Engfiihrungen — Hintergriinde, Referenzen, wichti-
ge Perspektiven, in: M. Gerhard / Ch. Zunke, Die Natur denken, Wirzburg 2013, 57-97.

-, Uberlegungen zum Verhéltnis von Determinismus und Freiheit bei Spinoza und heute, in: Philosophisches Jahrbuch 117/2 (2010a), 209-

234.



-, Intelligent Design zwischen Religion, Wissenschaft und Philosophie — Versuch einer kritischen Bewertung, in: M. Gerhard/Ch. Zunke (Hg.),
,Wir miissen die Wissenschaft wieder menschlich machen": Aspekte und Perspektiven der Naturphilosophie, Wiirzburg 2010b, 113-155.

-, Die Entwicklung einer aprozessualen Welt- und Naturdeutung. Von einem Problem der Chemiedidaktik zu einer Rekonstruktion der abend-
l@ndischen Geistesgeschichte vom Mythos bis zur Moderne, Saarbriicken 2007a.

-, Gedanken zur modernen Aporetik instrumenteller Rationalitét, in: Zeitschrift fiir kritische Theorie 24/25 (2007b), 85-100.

-, Die systematische Bedeutung antiker Zeitphilosophie — Anknlipfungspunkte und wesentliche Unterschiede im Blick auf spédtere Konzeptio-

nen, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 60 (2006), 421-440.





