
 

Religiöse Sozialisation und Entwicklung bei muslimischen 

Jugendlichen in Deutschland und in der Türkei                            

Empirische Analyse und religionspädagogische Herausforderungen 

Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades 

doctor philosophiae 

(Dr. phil.) 

 

 

 

eingereicht an der  

Fakultät für Geschichtswissenschaft, Philosophie und Theologie  

der Universität Bielefeld 

Mai 2010 

 

von Adem Aygün 

 

 

 

Gutachter/Gutachterin: 

1. Gutachter: Prof. Dr. Heinz Streib, Universität Bielefeld 

2. Gutachter: Prof. Dr. Carsten Gennerich, Evangelische Fachhochschule Darmstadt 

 

 

 

Tag der mündlichen Prüfung: 01.07.2010 

 

 

 



Vorwort 

 

Meine Dissertation „Religiöse Sozialisation und Entwicklung bei muslimischen Jugendlichen in 

Deutschland und in der Türkei. Empirische Analyse und religionspädagogische 

Herausforderungen“, die ich im Rahmen meines Promotionsprojekts an der Fakultät der 

Geschichtswissenschaften, Philosophie und Theologie der Universität Bielefeld verfasst habe, 

umfasst qualitative, empirische Analysen zur religiösen Sozialisation und Entwicklung von deutsch-

türkischen Jugendlichen. Sie gibt nicht nur einen Überblick über die muslimischen Orientierungen 

in unterschiedlichen kulturellen Kontexten, sondern zeigt auch die diversen Glaubensstile, 

Sozialisationsbedingungen, Zukunftsperspektiven und Bewältigungsstrategien auf.  

Ziel meiner Arbeit ist es, einen kleinen Beitrag zum Verständnis der Welt von muslimischen 

Jugendlichen zu leisten, vor allem aber auch zur Entwicklung einer islamischen Religionspädagogik 

auf der Grundlage von gegenwärtigen wissenschaftlichen Kriterien.  

Ohne die Unterstützung vieler Kollegen hätte dieses Vorhaben überhaupt nicht durchgeführt 

werden können. Prof. Dr. Heinz Streib, mein Doktorvater an der Abteilung für Evangelische 

Theologie der Universität Bielefeld, hat mich von Anfang an in meinen Überlegungen durch seine 

konstruktive Kritik und wertvollen Ratschläge bei jeder Phase dieser Arbeit unterstützt. Deswegen 

gilt mein erster Dank natürlich ihm. Mein Dank gilt auch Herrn Prof. Dr. Carsten Gennerich von 

der Evangelischen Fachhochschule Darmstadt für seine geduldige Unterstützung, dessen 

wissenschaftliches und persönliches Engagement hier besonders hervorzuheben ist. Ich bin auch 

meinen zahlreichen FreundInnen für ihre Unterstützung dankbar.  

Wegen der finanziellen Förderung sei dem International Office und der Bielefelder Rotarier 

gedankt. Schließlich danke ich all jenen Jugendlichen aus der Türkei und aus Deutschland, ohne die 

es diese Dissertation nicht geben würde. 

 

Adem Aygün (Lemgo, 1. Juli 2010) 

 



Inhaltsverzeichnis 

 I

Inhaltsverzeichnis 

Inhaltsverzeichnis ....................................................................................................... I 

Abbildungsverzeichnis ............................................................................................ III 

Tabellenverzeichnis ................................................................................................. IV 

Abkürzungsverzeichnis ............................................................................................. V 

1. Einleitung ......................................................................................................... 1 

2. Theoretischer Teil ........................................................................................... 4 

2.1 Theorien der Glaubensentwicklung .................................................................. 4 

2.2 Fowlers Theorie als Ausgangssituation dieser Untersuchung........................... 6 

2.2.1 Glaubensentwicklungstheorie von James Fowler ............................................. 7 

2.2.2 Der weite Glaubensbegriff bei Fowler .............................................................. 8 

2.2.3 Begriffe  in Anlehnung an die Entwicklungspsychologie ............................... 10 

2.2.4 Stufen und ihre Charakterzüge ........................................................................ 13 

2.3 Kritik an Fowlers Theorie ............................................................................... 16 

2.4 Streibs Glaubensstile-Perspektive ................................................................... 18 

2.5 Glaubensentwicklung im Hinblick auf den islamischen Kontext ................... 19 

2.5.1 Menschenbild im Islam ................................................................................... 20 

2.5.2 Förderung der Entwicklung des Glaubens oder der Seele .............................. 25 

2.5.3 Zu den Begriffen der Frömmigkeit (Takwa) und des Glaubens im Islam ...... 29 

2.5.4 Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft ......................................... 31 

2.6 Islamisierungsprozess der Türkischen Republik ............................................. 35 

2.6.1 Religiöse Vielfalt des Islam im türkischen Alltag .......................................... 41 

2.7 Zur religiösen Erziehung und Sozialisationsinstanzen im Allgemeinen ......... 45 

2.7.1 Bedeutung und Inhalte der religiösen Erziehung ............................................ 45 

2.7.2 Religiöse Erziehung und Sozialisationsinstanzen innerhalb der 
Migrationsbedingungen ................................................................................... 51 

2.8 Konstruktion der religiösen Organisationen der türkischen MigrantInnen ..... 52 

2.9 Empirische Bedingungen ................................................................................ 57 

2.9.1 Religiöse Sozialisation und Entwicklung in der deutschen Literatur ............. 58 

2.9.2 Religiöse Sozialisation und Entwicklung in der türkischen Literatur ............. 66 

2.10 Fragestellung und Hypothese .......................................................................... 71 

3. Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente ........................... 76 

3.1 Beschreibung des Samples .............................................................................. 76 

3.2 Beschreibung der Methoden und Forschungsinstrumente .............................. 77 

3.3 Beschreibung der Evaluationsprozesse ........................................................... 80 



Inhaltsverzeichnis 

 II

4. Quantitative Ergebnisse ................................................................................ 81 

5. Qualitative Ergebnisse .................................................................................. 87 

5.1 Analyse der Fälle im Lichte der Aspekte Fowlers .......................................... 87 

5.1.1 Grenzen des sozialen Bewusstseins ................................................................ 87 

5.1.2 Perspektivübernahme ...................................................................................... 90 

5.1.3 Symbolverständnis .......................................................................................... 93 

5.1.4 Forms of Logic (Piaget) ................................................................................ 100 

5.1.5 Verortung der Autorität ................................................................................. 101 

5.1.6 Weltkohärenz ................................................................................................ 103 

5.1.7 Moralurteil ..................................................................................................... 108 

5.2 Zur Typisierung religiöser Orientierungen türkisch-muslimischer 
Jugendlicher .................................................................................................. 111 

5.2.1 Traditioneller Typ ......................................................................................... 115 

5.2.2 Ideologischer Typ .......................................................................................... 140 

5.2.3 Laizistischer (Säkularer) Typ: ....................................................................... 164 

5.2.4 Individueller Typ ........................................................................................... 179 

5.3 Synoptische Betrachtung und Vergleich der Typen ...................................... 202 

6. Diskussion und Schlussfolgerungen ........................................................... 217 

6.1 Glaubensentwicklung im islamischen Kontext ............................................. 218 

6.2 Instanzen bei der religiösen Sozialisation und Entwicklung ......................... 220 

6.3 Identitätsfindung in der Religionszugehörigkeit ........................................... 223 

6.4 Relevanz der Gottesvorstellung mit den lebensweltlichen Umständen ........ 227 

6.5 Glaubensstile der muslimischen Jugendlichen .............................................. 229 

6.6 Kritische Ansätze zu den konventionellen Vorstellungen ............................ 232 

Literaturverzeichnis ............................................................................................... 241 

Anhang ..................................................................................................................... 250 



Abbildungsverzeichnis 

 III

Abbildungsverzeichnis 

Abb.  1: Prozentualer Anteil der Stichproben nach Land und Geschlecht ................. 81 

Abb.  2: Altersdurchschnitt der Stichproben .............................................................. 82 

Abb.  3: Bildungsniveau und Tätigkeit der Stichproben nach dem Land .................. 82 

Abb.  4: Glaubensentwicklungsstufe und Alter der Stichproben ............................... 83 

Abb.  5: Dynamik des Glaubens der religiös- und nicht-religiösen Jugendlichen ... 108 
 



Tabellenverzeichnis 

 IV

Tabellenverzeichnis 

Tab.  1: Mittelwerte der Glaubensentwicklung nach dem Geschlecht und Land ....... 84 

Tab.  2: Durchschnittswerte der weltlichen  und religiösen Fragen ........................... 85 

Tab.  3: Verhältnis zwischen dem schulischen Bildungsniveau und   
Glaubensentwicklung ..................................................................................... 86 

Tab.  4: Typisierungsaspekte von Nuh ..................................................................... 122 

Tab.  5: Typisierungsaspekte von Efe ...................................................................... 127 

Tab.  6: Typisierungsaspekte von Nil ....................................................................... 133 

Tab.  7: Typisierungsaspekte von Buse .................................................................... 140 

Tab.  8: Typisierungsaspekte von Baha .................................................................... 147 

Tab.  9: Typisierungsaspekte von Can ..................................................................... 154 

Tab.  10: Typisierungsaspekte von Asu ................................................................... 163 

Tab.  11: Typisierungsaspekte von Dila ................................................................... 173 

Tab.  12: Typisierungsaspekte von Ece .................................................................... 178 

Tab.  13: Typisierungsaspekte von Jale .................................................................... 185 

Tab.  14: Typisierungsaspekte von Seda .................................................................. 195 

Tab.  15: Typisierungsaspekte von Alp .................................................................... 202 

Tab.  16: Kontrastierung der traditonellen Fäll ........................................................ 206 

Tab.  17: Kontrastierung der ideologischen Fälle..................................................... 210 

Tab.  18: Kontrastierung der ideologischen Fälle..................................................... 212 

Tab.  19: Kontrastierung der individuellen Fälle ...................................................... 215 
 

 



Abkürzungsverzeichnis 

 V

Abkürzungsverzeichnis 

Abb. Abbildung 

Aufl. Auflage 

ebd. Ebenda 

et al. und andere 

gest. gestorben 

Kap. Kapitel 

Pas. Passage 

S. Seite 

Tab. Tabelle 

vgl. vergleichen 

 

 

 

 

 



Einleitung  

 1

1. Einleitung 

Unser Verhalten und unsere Einstellungen, die wir im frühen Kindesalter erwerben, 

zeigen mit zunehmendem Alter, ausgelöst durch vielfältige Erfahrungen, dynamische 

Veränderungen, die in den zwischenmenschlichen Interaktionen ihren Ausdruck finden. 

Jede Erfahrung, ob wir sie nun als positiv oder negativ empfinden, zwingt uns, unser 

Selbst zu rekonstruieren. So können wir in der Retrospektive unsere Ideen und 

Vorstellungen im Kindesalter als Naivitäten abtun. Wir können unsere noch mit 

jugendlichem Elan verteidigten Überzeugungen inzwischen kritisch betrachten, völlig 

ablehnen oder sogar verinnerlichen. Schließlich setzt sich der Mensch mit seiner 

Sozialisation auseinander. 

Die Gesellschaften, Kulturen und Traditionen mögen sich unterscheiden, doch was 

gleich bleibt, ist die Reflexion des Einzelnen innerhalb dieser Verortungen über die 

eigenen Erfahrungen das eigene Leben. 

In der Begegnung mit den unterschiedlichen Traditionen entwickeln die Menschen in 

der Begegnung mit den Traditionen ihrer Umwelt ihren persönlichen Glauben und ihre 

eigene Weltanschauungen. In Phasen der Reflexion und Veränderung des Glaubens zielt 

die individuelle Rekonstruktion der eigenen Erfahrungen auf ein neues Gleichgewicht. 

Die Suche nach einem neuem Gleichgewicht kann sowohl durch innere Faktoren 

ausgelöst werden, wie auch durch äußere Faktoren, wozu als besonders prägnantes 

Beispiel die Islamophobie nach dem Terroranschlag vom 11. September zählt. Neue 

Erfahrungen werden integrierbar, indem bisherige religiöse Vorstellungen, 

Weltanschauungen und Verhaltensweisen von Neuem überprüft und neu konstruiert 

werden.  

In diesem Sinne haben wir eine Dynamik in unserem Glauben bzw. unseren 

Weltanschauungen und Verhaltensweisen. Ausgehend davon steht unser Glaube 

lebenslag in einer Entwicklung. Um die Struktur und Dynamik dieser Entwicklung 

aufzudecken, wurden die Modelle der religiösen Entwicklung entworfen (Fowler 1991; 

Oser/Gemünder 1988), die die Autonomie, Weltoffenheit und unbedingte 

Mitmenschlichkeit als Ziel der Entwicklung formulieren. Die jeweils postulierten 

Entwicklungsstufen hin zu einer solchen Lebens- und Glaubenshaltung konnten 

empirisch für christlich geprägte Kulturkreise abgesichert werden (Oser/Bucher 2002). 



Einleitung  

 2

Entsprechende Modellentwicklungen, die als wissenschaftliche Basis für die religiöse 

Bildung von muslimischen Jugendlichen dienen könnten, fehlen jedoch bisher.  

Das Ziel des Promotionsprojektes ist die religiöse Sozialisation und Entwicklung 

empirisch bei muslimischen Jugendlichen in der Türkei und in Deutschland im 

Kulturvergleich zu erfassen. Die geplanten Analysen sollen dabei auf die folgenden 

Fragen Antwort geben: Welche religiösen Sozialisationsinstanzen fördern und 

behindern eine Glaubenshaltung, die von den genannten Zielen geprägt ist? Über 

welche Glaubens- und Lebensvorstellungen findet eine solche Entwicklung im Bereich 

des Islam ihren Ausdruck? Gibt es charakteristische Unterschiede zu Jugendlichen in 

Deutschland?  

Für das Ziel des Forschungsprojektes sind, an eine leitende Entwicklungstheorie, 

besondere Ansprüche zu stellen. Einerseits bedarf es eines hinreichend weiten 

Glaubensverständnisses, um auch den Islam als bisher nicht entwicklungspsychologisch 

untersuchte Religion zu integrieren. Andererseits sollte die Theorie auf Inhaltsaspekte 

ihren Fokus legen können, die für religionspädagogische Diskussion im islamischen 

Kontext von Nutzen sind. Beides leistet die Theorie der Glaubensentwicklung von 

Fowler (1981), die hier zur Untersuchungsgrundlage gewählt wurde. Im Rahmen dieser 

Theorie wird die vorliegende empirische Untersuchung an Schulen, Universitäten und 

kulturell-religiösen Einrichtungen in Istanbul und in Nordrhein-Westfalen durchgeführt.  

Vor allem gilt es festzustellen, welche Sozialisationsinstitutionen einen Einfluss auf den 

Glauben haben, und welchen Glaubensstil sie fördern. In diesem Zusammenhang 

werden die Einstellungen der muslimischen Jugendlichen und ihr Verhältnis zum 

islamischen Glauben im Kontext der Mehr- und Minderheitsgesellschaft untersucht.  

Methodisch wird versucht, die religiösen Erfahrungen der muslimischen Jugendlichen 

durch Interviews in systematischer Weise darzustellen. Zusätzlich sollen die 

Lebenspraxis und Weltanschauungen zwischen zwei unterschiedlichen Kulturräumen 

vergleichend erfasst und die Rolle der Religion bei der Identitätsfindung im alltäglichen 

Leben  beschrieben werden.  

Die Arbeit gliedert sich in drei Hauptkapitel. Im ersten Kapitel wird die konzeptionelle 

Grundlage vorgestellt. Dafür behandle ich zuerst die Theorie zur Glaubensentwicklung 

von James Fowler, auf der diese Arbeit basiert.  



Einleitung  

 3

Da der Schwerpunkt dieser Studie auf die türkisch-muslimischen Jugendlichen und die 

Formen ihrer islamischen Religiosität gelegt wird, ist es erforderlich, die Vorstellungen 

und Ansätze zur Entwicklung des Glaubens  in der islamischen Tradition festzustellen. 

In diesem Zusammenhang werden daher die islamischen Ansätze und Konzeptionen 

zum Menschenbild, Individuum, Gesellschaft sowie Frömmigkeit in Verbindung mit 

der Theorie der Glaubensentwicklung thematisiert. Dabei zeige ich auf, wie der 

moderne Individualitätsbegriff islamisch verstanden werden kann. 

Die ProbandInnen dieser Arbeit sind Jugendliche im Alter von 15 bis 25 durch zwei 

unterschiedlichen Kulturen und Gesellschaften geprägt: In einer, auf das Christentum 

basiert und in der sie als religiöse und kulturelle Minderheit mit Migrationhintergrund 

leben und in einer anderen, die vom Islam und einem laizistischen Staatsverständnis 

geprägt ist, und in der sie als Mehrheit leben. Deshalb erkunde ich unter besonderer 

Berücksichtigung der Sozialisationsbedingungen die Formen der türkisch-muslimischen 

Religiosität und jene Prozesse von den frühen Phasen der Islamisierung der  bis 

einschließlich heute sowie die Bedeutung des Islams in beiden Ländern für die 

türkischen MuslimInnen. Außerdem  analysiere ich im ersten Kapitel noch die 

empirischen Bedingungen, die in wissenschaftlichen Studien mit türkischen 

BürgerInnen (gemeint sind stets Türkei-Türken) und türkischen MigrantInnen aus 

Deutschland im religiösen Bereich aufgezeigt werden.  

Im empirischen Kapitel werden die qualitativ- und quantitativen Ergebnisse dargestellt. 

Zwischen den aus der gleichen muslimischen Tradition stammenden Jugendlichen 

treten einige länderspezifische Unterschiede und Gemeinsamkeiten zur religiösen 

Sozialisation und Entwicklung auf, die vor dem Hintergrund bisheriger Kenntnisse 

dokumentiert und erläutert werden.  

In einem weiteren Analyseschrittwerden die vier religiösen Typen genauer unter die 

Lupe genommen, die sich unter den türkisch-muslimischen Jugendlichen in beiden 

Ländern nachweisen lassen. Diese Typisierung ergibt sich aus dem kontrastiven 

Vergleich der unterschiedlichen Fälle aus beiden Ländern.  

Im Schlusskapitel werden die Ergebnisse aus religionspädagogischer Sicht diskutiert 

und interpretiert. Folgende Themen werden dabei hervorgehoben: Glaubensentwicklung 

im islamischen Kontext, Instanzen bei der religiösen Sozialisation und Entwicklung, 

Identitätsfindung in der Religionszugehörigkeit und Relevanz der Gottesvorstellung in 

der Lebenswelt. 



Theoretischer Teil  

 4

Theoretischer Teil 

1.1 Theorien der Glaubensentwicklung 

Seit den 1970er und 1980er Jahren ist die Forschung zur Glaubensentwicklung zu 

einem zentralen Thema der Religionspsychologie geworden. Ziel war es, aus 

religionspsychologischer Sicht zu untersuchen, was Glaube bedeutet, wie er sich beim 

Erleben, Erkennen und Verhalten des Menschen in der Beziehung zum 

Übermenschlichen widerspiegelt, wie er sich in der Lebensspanne eines Menschen 

verändert und welche Faktoren diese Entwicklung und Veränderung beeinflussen. 

Damit wurde versucht, die psychosozialen Bedingungen und individuellen 

Ausdrucksformen des Glaubens zu erklären. Vor diesem Hintergrund wird verständlich, 

dass der Glaube ein sehr abstrakter und schwer zu erfassender Begriff ist.  

Wenn ein Muslim mit jemandem über den Glauben redet, dann versteht er darunter  

höchstwahrscheinlich den Islam. In diesem Zusammenhang ist auffällig, dass der 

Glaube in der Regel als wertvolle religiöse Vorstellung und Überzeugung im Alltag 

wahrgenommen wird. Dieses Verständnis entspricht somit dem, was in der islamischen 

Disziplin „Kalam“ (dt. „Glaubenslehre“) mit dem Begriff „Iman“ bezeichnet wird. Die 

Religionspsychologie hingegen, die die Tatsache und den Wahrheitsgehalt im Sinne des 

individuellen Umgangs mit existenziellen Fragen des Menschseins interpretiert, 

beschäftigt sich mit der Glaubensfrage nicht im Sinne eines Gottesbeweises wie in 

„Kalam“, sondern mit der Frage, wie der Begriff des Glaubens über die religiösen 

Traditionen hinaus  universell als eine menschliche Tatsache erfasst werden kann. 

Die Religionspsychologie besitzt daher ihr eigenes Verständnis vom Glauben und 

systematisiert diesen in verschiedenen Glaubensentwicklungstheorien. Diese 

Erklärungsmodelle religiöser Entwicklung (Fowler 1981; Oser/Gmünder 1984), die die 

Autonomie,  Weltoffenheit und unbedingte Mitmenschlichkeit als Ziel der Entwicklung 

formulieren, basieren auf dem wissenschaftlichen Erbe im Bereich der Psychologie, 

Religionspsychologie und Theologie.  

Um die Glaubensentwicklungstheorien zu verstehen, ist es hilfreich, ihre Anschlüsse an 

die seit den 60er-Jahren diskutierten Entwicklungstheorien mit ihren psychologischen 

und theologischen Fundamenten darzulegen. Es gibt Versuche, die Unterschiede und 

Gemeinsamkeiten dieser Theorien zu beurteilen (Bucher/Reich 1989), denn sie berufen 



Theoretischer Teil  

 5

sich sowohl auf psychosoziale Entwicklungstheorien wie z. B. die von Erikson (Konrad 

2001), als auch auf die strukturgenetischen Theorien von Piaget und Kohlberg oder 

andere Modelle.  

Grom (2000), der die Kernaussagen dieser Theorien im Sinne der religiösen 

Sozialisation und Erziehung darstellt, teilt sie in drei Kategorien ein: 

– die tiefenpsychologischen, objektbeziehungsorientierten Theorien von Erik H. 

Erikson (1988) und Ana-Maria Rizzuto (1979),  

– die strukturgenetischen Stufentheorien von Fowler und Oser/Gmünder und  

– die sozial-kognitive Lerntheorie Albert Banduras. 

Reich (1992) beschäftigte sich umfassend mit den Glaubensentwicklungstheorien und 

stufte sie ebenfalls in drei Kategorien ein:  

– die kognitiv-objektbeziehungsorientierten Theorien, zu denen Hall (1984), 

Meadow/Kahoe (1984) sowie Rizzuto zählen, 

– die gefühlsorientierten Theorien von Erikson und Fowler und 

– die kognitiv-strukturgenetischen Theorien von Piaget (2003), Kohlberg (1981), 

Goldman (1968), Elkind (1999), Oser und Gmünder (1988).  

Diese Theorien werden bei Reich (1992) unter sich nochmals in zwei Gruppen 

eingeteilt. Die erste Gruppe fokussiert sich nur auf den Prozess der kognitiven 

Entwicklung, weshalb sie auch die „harte Theorie“  genannt wird. Die andere Gruppe 

dagegen wird als die „weiche Theorie“ bezeichnet, da sie sich nicht nur auf die 

kognitive Entwicklung, sondern auch auf die Prozesse außerhalb der Kognition 

konzentriert. Trotz dieser unterschiedlichen Gliederungen basieren die 

strukturgenetischen Stufentheorien zum Glauben auf den vergleichbaren Werten und 

Gemeinsamkeiten, die von Modellen der Modernisierung in den Vordergrund gestellt 

werden, die Autonomie, Rationalität und Subjektivität verpflichtet sind. Jedoch 

versuchen einige dieser Theorien mit der 5. und 6. Stufe über die positivistischen Werte 

hinauszugehen (Streib 1991). 



Theoretischer Teil  

 6

1.2 Fowlers Theorie als Ausgangssituation dieser Untersuchung 

Diese Theorie, die als Grundlage meiner Arbeit dient, ist ohne ihre Ursprünge bei 

Erikson, Piaget und Kohlberg nicht zu verstehen. Deshalb möchte ich zuerst die 

Grundlagen und wissenschaftlichen Traditionen, die Fowler inspirierten, in Umrissen 

darstellen.  

In Erweiterung des klassischen Phasenmodells Freuds bezieht sich das 

Entwicklungsmodell Eriksons auf den ganzen menschlichen Lebenszyklus (Erikson 

1988). Er teilte das Leben des Menschen in acht Stufen ein. Jede dieser aufeinander 

aufbauenden Stufen beschreibt eine psychosoziale Krise. Seiner Meinung nach verläuft 

die Entwicklung stufenförmig und konflikthaft, wobei sich die nächste Stufe aus der 

vorangehenden entfaltet. Damit beeinflusste seine Theorie die Modelle von Fowler, 

Oser und Kohlberg.  

Fowler sowie Oser und Gmünder versuchen in Anlehnung an Piagets strukturgenetische 

Theorie der kognitiven Entwicklung und ihrer Anwendung auf das moralische Urteil 

durch Kohlberg die Entwicklung des Glaubens als Stufenfolge zu beschreiben. Im 

Rahmen der genetischen Epistemologie untersuchte Piaget die logisch-mathematischen 

und naturwissenschaftlichen Erkenntnisformen, die sich seiner Meinung nach in einem 

zusammenhängenden Prozess von der Geburt an bis etwa zum 16. Lebensjahr 

entwickeln. Seine kognitive Entwicklungstheorie basiert, dass sich der Mensch in 

diesem Prozess aktiv und konstruktiv mit seiner Umwelt auseinandersetzt, indem er 

diese in einer Abfolge von vier unveränderlichen und unumkehrbaren Stufen nach 

seinem neuro-psychologischen Reifestadium und dem Bestreben nach ersten motorisch-

reflexhaften Handlungen, die Umwelt zunehmend gedanklicher, differenzierter und 

logischer wahrnimmt (vgl. Flammer 1996; Grom 2000). Piaget zog damit die 

Aufmerksamkeit auf den Bereich der Entwicklungspsychologie.  

Piaget beschäftigte sich intensiv mit sozialen und ethischen Verhaltensregeln, doch er 

stellte sie nicht zu einem systematischen Modell zusammen. Diese Aufgabe wurde 

nachfolgenden Wissenschaftlern überlassen. In diesem Zusammenhang ist Lawrence 

Kohlberg im Bereich der Moralentwicklung zu nennen. Kohlberg nahm die Gedanken 

Piagets im Bereich der Moralentwicklung auf, systematisierte und definierte sie und 

wurde so der Vorläufer für die wissenschaftliche Anwendung von Piagets Grundideen 

auf neue Entwicklungsbereiche (Flammer 1996). Die so von Kohlberg entwickelte 



Theoretischer Teil  

 7

Stufentheorie des moralischen Urteils beschreibt die Stufen als strukturierte Ganzheiten 

(structual whole), die in einer unveränderlichen und unumkehrbaren Abfolge sowie 

integrierten Hierarchie auftreten. Diese Grundannahmen sollten später auch Fowlers 

Konzeption der Glaubensentwicklung prägen.  

Die am Anfang der 1960er Jahre von Ronald Goldman (1968) aus der Perspektive 

Piagets durchgeführte Untersuchung ist eine der ersten bemerkenswerten 

Untersuchungen zur kognitiven Glaubensentwicklung im religiösen Bereich (Slee 

1991). Derartige Untersuchungen wurden besonders in Europa und den USA 

weitergeführt. Goldman folgend erreichte das wissenschaftliche Interesse an der 

kognitiv-strukturellen Glaubensentwicklung mit Fowler und Oser seinen Höhepunkt.   

Im Gegensatz zu der Vernachlässigung der Religion in den Arbeiten Kohlbergs, 

erforschten Fowler und Oser nun auf der Basis der strukturgenetischen Grundannahmen 

das religiöse Urteil und die Entwicklung von „faith“ als Aspekte des religiösen 

Bereichs. Diese Forschungen blieben zunächst im Schatten Kohlbergs. Diese Situation 

änderte sich Anfang der 1980er Jahre als Fowler (1981) und Oser (1984) unabhängig 

voneinander ihre theoretischen Werke veröffentlichten. Trotz einiger konzeptioneller 

Unterschiede, haben beide Ansätze gemeinsam, dass sie sich auf die kognitive Seite der 

Religiosität konzentrieren und von der Annahme ausgehen, dass sich die religiösen 

Vorstellungen und kognitiven Strukturen des Menschen in einer Stufenabfolge 

entwickeln (Slee 1991). Während sich frühe Studien zur Entwicklung des Glaubens 

ausschließlich auf die Kindheit und Jugendzeit konzentrierten, untersuchten Fowler und 

Oser die Glaubensentwicklung im Lebenslauf, die sie in sechs Stufen einteilten. 

Mittlerweile ist weitgehend akzeptiert, dass die kognitiven Fähigkeiten und Strukturen 

die religiösen Vorstellungen beeinflussen. Heute sind diese Ansätze aus der 

Religionspädagogik und der Seelsorge nicht mehr wegzudenken.  

1.2.1 Glaubensentwicklungstheorie von James Fowler 

Anfang der 80er Jahre fand die Glaubensentwicklungstheorie Fowlers mit seinem Werk 

„Stages of Faith“ große Aufmerksamkeit. Das Werk berührt ein breites Spektrum an 

anwendungsrelevanten Themen, wie z. B. die religiöse Arbeit an der eigenen 

Lebensgeschichte, die für die praktische Theologie, insbesondere die 

Religionspädagogik und Erwachsenenbildung, von besonderem Interesse sind.  



Theoretischer Teil  

 8

Die Darlegung der Glaubensunterschiede durch Fowlers breitgefächerte Untersuchung 

leistete dabei auch einen wichtigen Beitrag zum Dialog zwischen der Theologie und den 

Sozialwissenschaften, da seine Persönlichkeitstheorie „die letzte Umwelt“ und die 

gegenseitige Beziehung zwischen dem Individuum und der Gesellschaft in einem 

Entwicklungsprozess interpretiert und erklärt (Parks 1992).  

Diesen Annahmen zufolge erfährt der Mensch seine Sozialisation in der Gesellschaft 

und seine Weltanschauungen werden von den gemeinsamen Vorstellungen geprägt, die 

er mit dieser Gesellschaft teilt. Die Glaubensentwicklungstheorie stellt somit eine 

Möglichkeit dar, auf der Grundlage der Interaktion von Subjekt und Umwelt die 

individuellen Erkenntnis- und Handlungsweisen zu rekonstruieren. Aus diesem Grund 

spielten Lebensgeschichten bei der kognitiv-strukturellen Glaubensentwicklung eine 

bedeutende Rolle (Fowler 1991, S. 119).  

Natürlich bedingt diese starke sozialwissenschaftliche Fundierung auch Probleme der 

Anpassung zwischen psychologischer Theorie und Glauben bzw. des Einklangs mit der 

religiösen Tradition (Christentum oder Islam) (Streib 1991, S. 19-21).  

1.2.2 Der weite Glaubensbegriff bei Fowler 

Was die Glaubensentwicklungstheorie einzigartig macht, sind vor allem ihre eigene 

Sprache und die Bedeutungen, die sie den Begriffen gibt. Der wichtigste Begriff ist der 

des Glaubens. Dieser wird kulturübergreifend und unabhängig von institutionellen 

Sprachvorgaben definiert. Die spezifischen Aspekte des Fowlerschen Glaubensbegriffes 

sollen etwas genauer erläutert werden.  

Wie bereits erwähnt wurde, lehnt sich die Glaubensentwicklungstheorie an die 

vorliegenden Entwicklungstheorien an. Andererseits allerdings greift sie theologisch 

gesehen aber auch Elemente der Theologien von H. Richard Niebuhr und Paul Tillich 

auf, die ihrerseits an den Deutschen Liberalismus des 19. Jahrhunderts sowie an 

Troeltsch und Schleiermacher anknüpfen. Niebuhr und Tillich nehmen den Glauben als 

das Verhalten des Menschen in den ihn betreffenden ausschlaggebenden Letztbezügen 

wahr und verstehen ihn als eine dynamische Form des Werteurteils und des „ultimative 

Concerns“. Speziell Niebuhr (1964) nimmt an, dass die soziale Veranlagung des 

Individuums und seine gesellschaftlichen und individuellen Beziehungen es notwendig 

machen, einer dritten übermäßig zentralen Macht zu vertrauen. Diese Beziehung 



Theoretischer Teil  

 9

bezeichnet Niebuhr als Treue und Verbundenheit (Nipkow 1988). Während Angehörige 

einer Gemeinde auf diese Weise gegenseitige Treue und gegenseitiges Vertrauen 

aufbauen und festigen, verbindet diese Struktur sie auch innerhalb einer Gesellschaft 

miteinander. Diese Gedanken Niebuhrs sind später bei Fowler wieder zu erkennen. Sie 

spielen eine Schlüsselrolle in den Entwicklungen, die sich innerhalb des Glaubens 

vollziehen (Fowler 1984, 1987). 

Ein anderer Denker, dessen Wirkung im Bereich der Glaubensentwicklungstheorie zu 

benennen ist, ist der Religionshistoriker Wilfred Cantwell Smith (1979). Anders als 

Tillich (1957) und Niebuhr, die „Glaube“ (faith) und „Glaubensinhalte“ (belief) nur 

undeutlich unterschieden, geht Smith von ihrer klaren Unterscheidung aus. Fowler 

(1988) folgt hierin Smith und unterscheidet selbst ausdrücklich „Glaube“ und 

„Glaubensinhalte“. In der Konsequenz konnte damit Glaube in den liberalen und 

pluralistischen Gesellschaften nicht mehr nur als eine religiös festgesetzte Größe und als 

Glaubensinhalt definierte Begrifflichkeit gesehen werden, sondern als etwas 

Allgemeingültiges, Tradition oder Konfession übergreifendes Phänomen.  

So definiert Fowler den Glaubensbegriff, von den religiösen Traditionen losgelöst, mit 

Hilfe von wissenschaftlichen Konzepten und empirischen Daten zu definieren. Auf 

diese Weise wurde der eher objektive und starre Charakter des konventionell-religiösen 

Glaubensverständnisses dynamisch konzeptionalisiert. Hierdurch hat sich ein neuer 

Horizont eröffnet, der die Beweglichkeit und Veränderbarkeit der kognitiven 

Konstruktionen des Glaubens betont. In diesem Sinne und im Gegensatz zu einer 

Festlegung des Glaubensbegriffs in Anlehnung an heilige Texte fasst Fowler den 

Glaubensbegriff als dynamische und erfahrungsgeprägte Grunderfahrung des 

Vertrauens auf. Hiermit wird das Vertrauen in Anlehnung an Erikson als Grundlage der 

religiösen Gefühle und Gedanken angesehen.  

Fowler fasst also den Glaubensbegriff formal möglichst weit, so dass unterschiedliche 

Religionen und auch Ideologien empirisch analysiert werden können. Glaube sei die Art 

und Weise, wie eine Person sich selbst, andere und die Welt erfährt basierend auf dem 

von ihr konstruierten Sinnhorizont. Somit überschreitet der Glaubensbegriff Fowlers die 

institutionelle Religion und umfasst auch individuelle „Wertemittelpunkte“, „Träume 

und Wahrheitserfahrungen“ und „master stories“, in denen sich der Mensch an religiöse 

Traditionen, Familie, Nationalität, Macht, Geld, Sexualität etc. bindet. In den pluralen 

Kontexten der Gegenwartsgesellschaft kann sich Glaube daher auf ganz 



Theoretischer Teil  

 10

unterschiedliche Größen beziehen, so dass sich zu einem angemessenen Verständnis 

gerade ein biographischer Zugang anbietet. Hierdurch bekommt der Begriff 

„Glaube“ (faith) mit Einbezug der göttlichen Ebene in seiner Ganzheit eine breitere 

Bedeutung. An dieser Stelle unterscheidet Fowler (1988) zwischen den Sichtweisen der 

Beziehung und des Wissens (Beziehung als Vertrauen–Wissen als Vertrauen). Das 

Vertrauen bildet sich demnach von der Geburt an durch die zwischenmenschlichen 

Beziehungen. Diese Beziehungen sind grundlegend innerhalb einer Gruppe und eines 

sozialen Umfelds, aber auch darüber hinaus von Bedeutung. Das Vertrauen ist 

gleichzeitig eine Zugangsweise zur Welt und dem Verstehen und Deuten dieser und 

schließt die ganze Persönlichkeit mit ein. Denn es enthält sowohl das moralische und 

soziale Bewusstsein, als auch psychische Fähigkeiten und umfasst die 

Persönlichkeitskonstruktion. Hier wird das Vertrauen zu einem menschlichen Wunsch 

und  Verlangen. Wir beschäftigen uns konstitutiv mit der Thematik des Glaubens, ohne 

dass wir uns explizit als religiös, katholisch, evangelisch, jüdisch oder muslimisch 

betrachten. An dieser Stelle kümmern wir uns in erster Linie um die Ordnung unseres 

Lebens und die Problemstellung, wie wir unser Leben deuten (Bucher/Oser 1988; 

Fowler 1991). 

1.2.3 Begriffe  in Anlehnung an die Entwicklungspsychologie 

Ausgehend von den skizzierten Wurzeln der Glaubensentwicklungstheorie Fowlers 

erkennt man das normative Interesse dieses Ansatzes. Die Grundannahmen der 

Glaubensentwicklungstheorie zeigen sich in Begriffen wie Struktur, Stufe und 

Entwicklung, die im Folgenden erklärt werden sollen.  

Struktur und Stufe: Struktur ist ein Verbund von einzelnen Erkenntnisleistungen, die 

das Individuum im Umgang mit seiner psychosozialen Umwelt konstruiert. Der Mensch 

wendet diese Schemata als Grundmuster auf unterschiedliche Inhalte und 

Inhaltsbereiche an. Er versucht dadurch die komplexen Situationen des Lebens zu 

verstehen und zu bewältigen. Die Schemata und Strukturen müssen dabei immer 

gedanklich weiterentwickelt und an die Wirklichkeit angepasst werden, wenn sie sich 

als falsch oder unzureichend erweisen (Grom 2000, S. 42). Die Strukturen, die in einer 

Zeitspanne die Interaktion mit der Umwelt prägen, werden als „Stufe“ bezeichnet. Auf 

jeder Stufe bilden die gedanklichen Strukturen eine kohärente Ganzheit. Mit diesen 



Theoretischer Teil  

 11

Begriffen versucht Fowler, die Weltdeutungsmuster des Individuums über die gesamte 

Lebenspanne systematisch zu beschreiben.  

Jede Stufe hat ihre eigene Zeit der Entwicklung. Diejenigen, die zur richtigen Zeit auf 

einer bestimmen Stufe bleiben, sind eigentlich nicht gezwungen auf die nächste Stufe 

überzugehen. Denn jede Stufe bietet dem Menschen zur Bewältigung von Lebensfragen 

und Schwierigkeiten eine Reihe von Fähigkeiten und Stärken im Glauben an. Es kann 

daher passieren, dass die Übergänge von einer Stufe auf die andere sich verzögern, 

schmerzvoll sind oder erfolglos verlaufen (Fowler 1991). 

Inhalte: Inhalte sind hierbei im Sinne der Bezogenheit des Individuums auf 

Wertzentren, wie Mythen, Rituale, Überzeugungen, Ideologien, Symbole, Gefühle usw. 

zu verstehen, durch die das eigene Leben interpretiert wird. Der Inhalt eines Glaubens 

wird im Allgemeinen durch Dogmen und Überzeugungen eines Wertesystems geprägt: 

Was der Mensch benutzt und womit er sein Macht- und Wertezentrum erklärt, bildet die 

Inhalte seines Glaubens (Fowler 2001). Strukturen hinsichtlich der Religion werden auf 

jeder Stufe von diesen Inhalten gestaltet und durch die Organisation der kognitiven 

Funktion in ein bestimmtes Format umgewandelt. 

Die Entwicklung: Der Stufenbegriff bringt den Entwicklungsbegriff mit sich. Der 

Glaube des Individuums entwickelt sich in einer Stufenfolge. Aber diese Entwicklung 

läuft nicht primär altersbezogen. So kann man beobachten, dass die Strukturen der Stufe 

drei und vier vom Jugendalter bis zum hohen Alter fortdauern (Slee 1996, S. 82). Trotz 

allem erfordert eine gesunde Entwicklung auch gewisse Stufentransformationen in 

bestimmten Zeiträumen (Fowler 1981 S. 273).   

Aspekte: Der Glaube kann in dem sechsstufigen Modell auf jeder Stufe durch 

festgelegte Aspekte beschrieben werden. Folwer unterscheidet die folgenden Aspekte: 

Logik, Moral, Perspektivenübernahme, Grenzen der sozialen Bewusstheit, Verortung 

von Autorität, Konstruktion von Kohärenz und Verständnis von Symbolen. 

Die Aspekte des Glaubens stehen in einem bestimmten Verhältnis zur Struktur und 

Stufe. Dieses Verhältnis ist im Hauptwerk von Fowler nicht hinreichend systematisch 

dargestellt, dies wird jedoch m.E. im Manual for Faith Development Research (Moseley 

et al. 1993; Fowler et al. 2004) geleistet. In diesen Arbeiten werden die Aspekte als ein 

Verbund der Sinndeutungen verstanden, um Struktur und Stufen diagnostisch erfassen 



Theoretischer Teil  

 12

zu können. Eine Beurteilung des Glaubens einer Person über die Aspekte hinweg 

ermöglicht eine empirisch valide Einschätzung der leitenden Strukturen der Person.  

Er beginnt mit Piagets Theorie der Logikentwicklung (1). Dieser Theorie zu Folge 

entwickelt der Mensch diverse Grundmuster, mit denen er die Inhalte und 

Inhaltsbereiche in seiner physischen und sozialen Umwelt verstehend strukturiert. 

Dieses Muster ist die persönliche Logik des Individuums.  

Perspektivenübernahme (2): Das Konzept der Perspektivenübernahme übernimmt 

Fowler von Selman (1980). Es handelt sich hierbei um eine Form, mit der der Mensch 

sein Selbst, die Anderen und die zwischenmenschlichen Beziehungen wahrnimmt und 

konstruiert (Moseley et. al 1993, S. 22).  

Kohlbergs Theorie der Moralentwicklung(3) ist ein weiterer Aspekt, dessen Fowler 

sich bedient. Dieser Aspekt beschreibt die Art und Weise, wie moralische Urteile gefällt 

und begründet werden.  

Fowler sieht die Notwendigkeit, darüber hinaus noch vier weitere Aspekte in seine 

Konzept mit aufzunehmen, um die Ganzheit des Glaubens auf jeder Stufe darzustellen. 

Die Grenze des sozialen Bewusstseins (4) bestimmt, welche Personen und sozialen 

Gruppen (Familie, Klasse, Ethnie) einbezogen werden, wenn der Mensch seine 

Sinngehalte ausbildet und ihnen eine Gestalt verleiht. Hierbei sind Antworten auf die 

beiden folgenden Fragen wichtig: Wer wird ausgeschlossen? Wie unterschiedlich ist die 

Reihe von den Erfahrungen und Weltbildern anderer, die der Mensch mit seinen 

eigenen koordiniert und systematisiert, wenn er sie von sich selbst, von anderen und der 

letzten Umwelt entwirft. Der Aspekt der Verortung von Autorität (5) bezieht sich auf 

die Konstruktion von Orientierung bei den Entscheidungen über Handlungen und 

Glaubensinhalte, die Anerkennung dieser Glaubensinhalte und Werte sowie die 

Verhältnisbestimmung gegenüber Autoritäten. Hier wird untersucht, wem Autorität 

zugeschrieben wird und wie sich diese Zuschreibungen über die Lebensspanne 

verändern (Fowler et. al 2004).  

Der Aspekt der Konstruktion von Weltkohärenz (6) beinhaltet die Weltanschauungen 

und die Konstruktion der sozialen Umwelt des Individuums (Moseley et. al 1993, S. 

24). Die Antworten auf die folgenden Fragen charakterisieren die Konstruktion dieses 

Aspekts. Wie wird den Erfahrungen des Individuums ein umfassender, einheitlicher 

Sinn verliehen?  Bis zu welchem Grad denkt das Individuum über seine Sinngehalte und 



Theoretischer Teil  

 13

deren Integration nach? Bis zu welchen Grad ist es sich dieser Sinngehalte sowie des 

Unterschieds zu den Sinngehalten anderer Personen oder Gruppen bewusst? Wie stark 

beschäftigt es sich mit der inneren Konsistenz zwischen Elementen seines Inneren und 

seines Weltsystems (Fowler 1991, S. 261)? 

Der Aspekt des Symbolverständnisses (7) beschäftigt sich mit dem Verhältnis der 

Bilder und Metaphern zum Transzendenten und mit der Zuschreibung eher wörtlicher 

oder metaphorischer Bedeutungen zu Symbolen und Mythen (Moseley et. al 1993, S. 

24).  

Die Entwicklung des Glaubens hängt von den strukturellen Veränderungen innerhalb 

dieser sieben Dimensionen ab. Diese Dimensionen bestimmen die gesamte Struktur des 

Glaubens. Logikform, Weltkohärenz und Symbolverständnis bilden einen Verbund, der 

die kognitiven Inhalte artikuliert. Der andere Verbund bezüglich der 

Perspektivübernahme, der Grenzen des sozialen Bewusstseins und des Moralurteils 

beschäftigt sich sowohl mit den kognitiven als auch psychosozialen Inhalten (Moseley 

et. al 1993, S. 25).  

1.2.4 Stufen und ihre Charakterzüge 

Der Glaube ist mit den sieben Dimensionen strukturell verknüpft und fest verbunden. 

Der Glaube ist somit die Spiegelung der durchschnittlichen Leistungen in Bezug auf die 

sieben Dimensionen. Somit entfaltet das Individuum an dem erreichten letzten Punkt 

innerhalb dieser dynamischen und ganzheitlichen Glaubensstruktur einen eigenen Stil 

der Bindung zu Anderen und zu der Umwelt. Strukturen hinsichtlich der Religion 

werden auf jeder Stufe von den Symbolen der religiösen oder philosophischen Systeme, 

dem Glauben, den Ritualen und Mythen gestaltet und durch die Organisation der 

kognitiven Funktion in ein bestimmtes Format verwandelt.  

Da der Glaube nicht stetig ist, sondern sich ein Leben lang verändert, kommt es zu 

Erneuerungen, Neustrukturierungen und Modifikationen. Jede unterschiedliche 

Lebenserfahrung bringt die Gedankenstrukturen in Bewegung. Um diesen Umstand zu 

veranschaulichen, analysierte Fowler Lebensgeschichten und zeigte damit auffallende 

Veränderungen klar und verständlich auf.  



Theoretischer Teil  

 14

Die Wandlung, die durch die Erfahrungen hervorgerufen wird, wird beim Individuum 

als Neubildung des eigenen Lebens in einem neugedeuteten Ensemble von Werten 

beschrieben (Fowler 1981, S. 281).  

Die kognitiv-strukturellen Unterschiede werden von der durchschnittlichen Stärke der 

stufenspezifischen kognitiven Strukturen, die das Individuum auf den sechs Stufen 

aufweist, festgelegt. Die festgelegten sechs Stufen bilden eine Hierarchie. Der Übergang 

auf die nächsthöhere Stufe ist nur dann möglich, wenn man die jeweils vorangehenden 

Stufen durchlaufen hat. Die Phasen zwischen den einzelnen Stufen sind zwar von 

Mensch zu Mensch unterschiedlich, jedoch vom Alter und den Lebenserfahrungen 

abhängig. Der Übergang von einer Stufe auf die andere kann bis zu zehn Jahre 

andauern. In Bezug auf die Reife sind die Charakterzüge der höheren Stufen im 

Gegensatz zu der jeweiligen Vorstufe zwar kompetenter, aber nicht wertvoller (Fowler 

et. al 2004). 

Fowler und seine Mitarbeiter haben 359 Befragten mit dem Faith Development 

Methode interviewt. Die transkribierten Interviews wurden anhand der erläuterten 

sieben Aspekte einer Strukturstufe zugeordnet, indem darüber entschieden wurde, 

welche der sechs Stufen am besten zu dieser Interviewpassage passt. Schließlich wurde 

die Stufe des Glaubens eines Befragten aus dem Mittelwert aller seiner so kodierten 

Antworten errechnet.  

1. Der intuitiv-projektive Glaube: Diese Stufe entspricht Piagets präoperationaler 

Stufe. Hier spielen Einbildungskraft, Geschichten und motivierendes Lob eine 

erhebliche Rolle. Das Kind ist egozentrisch und steht imitierend in Relation zu seinen 

Bezugspersonen. Im Glauben werden Vorbilder der Umgebung und Figuren aus 

Geschichten nachgeahmt. Durch Vorstellungsbilder gelangt das Kind zu einem ersten 

Verständnis des Verbotenen und Heiligen und wird so zu einem moralischen Wesen. In 

dieser Stufe läuft das Individuum Gefahr, dass die Vorstellungsbilder durch die 

Verstärkung von Tabus und moralisch-doktrinalen Erwartungen erheblich beeinflusst 

werden.  

2. Der mythisch-wörtliche Glaube: Diese Phase entspricht der Phase der konkreten 

Operation Piagets. Die Entwicklung erster Ansätze des logischen Denkens hilft dem 

Kind beim Verstehen der Welt. Auf dieser Stufe macht sich das Kind Mythen, 

Überzeugungen und Rituale zu Eigen, die die Zugehörigkeit zur eigenen religiösen 

Gemeinschaft symbolisieren. Die religiösen Überzeugungen und Symbole werden als 



Theoretischer Teil  

 15

wahr und real betrachtet. Beim Verstehen der Erfahrung werden die Mythen, Dramen 

und Geschichten zu wichtigen Mitteln, die Ereignisse und Erfahrungselemente in eine 

Struktur und kognitive Organisation bringen.  

3. Synthetisch-konventioneller Glaube: Während der Pubertät kann das Individuum in 

die dritte Stufe des Glaubens voranschreiten, in welcher formale Operationen und 

Krisen vorherrschen. Die neuen Lebenserfahrungen und Veränderungen des 

Jugendalters müssen neu erklärt und formuliert werden. Das Individuum vertraut den 

Vorstellungen, die in ihm ein Verlangen nach einer persönlicheren Beziehung zu Gott 

hervorrufen. Das Individuum verinnerlicht und identifiziert sich mit den Einstellungen 

von wichtigen Personen oder mit Gleichaltrigen und definiert auf diesem Wege seinen 

Glauben und seine Werte. Dieser Glaube und die Werte werden so wahrgenommen, 

dass daran von außen kaum Kritik ausgeübt werden kann. Das Individuum bemerkt 

kaum, dass seine Werte lediglich einige von vielen Werten sind; seine Werte nehmen 

die Gestalt einer Ideologie an. Die Gedanken an Ereignisse und Personen in der 

Weltgeschichte können zu Verunsicherungen hinsichtlich der Zukunft und persönlicher 

Beziehungen führen. Auf der anderen Seite können diese Gedanken auch einer 

gemeinsamen Sichtweise und Weltanschauung förderlich sein.  

4. Individuierender-reflektierender Glaube: Auf dieser Stufe werden der bisherige 

Glaube und die bisherigen Werte hinterfragt und umstrukturiert und das eigene Ich wird 

zum grundlegenden Orientierungspunkt. Es findet nun eine Abwendung von dem 

Vertrauen gegenüber äußerlichen Autoritäten und eine Hinwendung zur eigenen 

Autorität statt. Dieses führt zu bewussten Entscheidungen und einem „leitenden Selbst“.  

In dieser Phase ist das Individuum damit beschäftigt Mythologien, Rituale, Symbole 

und religiöse Traditionen kritisch zu hinterfragen und es besteht ein Bestreben, sie in 

begriffliche Formeln umzuwandeln. Dadurch verschafft sich das Individuum Klarheit 

über seinen Glauben. Das bedeutet aber nicht, dass das Individuum seinen Glauben z. B. 

als Christ, Jude oder Muslim aufgibt. Es heißt, dass das Individuum nicht mehr an 

unreflektierte Bindungen glaubt, sondern seine Bindungen mit bewussten 

Entscheidungen und verinnerlichten Überzeugungen reflektiert und somit seine eigene 

Identität bildet.     

5. Verbindender Glaube: Die Stufe ist fokussiert auf die Integration von Gegensätzen  

und die Akzeptanz von Widersprüchen. Auf diese Weise erwirbt das Individuum eine 

mehrdimensionale Perspektive auf die Komplexität der Welt. Religiöse Symbole 



Theoretischer Teil  

 16

können in einer neuen Welt aufgefasst werden, die von Paul Ricoeur (1981) als zweite 

Naivität bezeichnet wird. Man sehnt sich nach einer tieferen Verbindung mit der durch 

Symbole vermittelten Realität und zwar als ein Mensch, der an den Traditionen schon 

Kritik geübt und seine Bedeutungen in begriffliche Verständnisse übersetzt hat.    

6. Universalisierender Glaube: Diese letzte Stufe bringt Fowler in Verbindung mit 

einer gelungenen Integration der in Stufe fünf noch erfahrenden Widersprüche und 

ordnet ihnen Personen aus der Geschichte wie Mahatma Gandhi, Martin Luther King 

und Mutter Theresa zu. Allerdings sind diese Personen wegen ihrer globalen und 

konstruktiven Bedeutung Gefahren ausgesetzt. Fowler zufolge sei es kein Zufall, dass 

Gandhi und King einem Attentat zum Opfer gefallen sind. 

1.3 Kritik an Fowlers Theorie 

Nach der Veröffentlichung von Stages of Faith wird nicht nur Zustimmung, sondern 

auch grundlegende Kritik gegen Fowlers Modell publiziert. Diese Kritik enthält sowohl 

grundlegende Einsprüche gegen die kognitiv-strukturellen Theorien als auch die 

Ablehnung der sozialwissenschaftlichen Sicht auf Glaubenstheorien (Dykstra/Park 

1986; Fraas/Heinbrock 1986). Diese Kritik verdichtet sich in bestimmten Themen: Die 

Deutungskraft der Theorie, die Zuverlässigkeit der Datenerhebungs- und der 

Auswertungsmethode, die Definition des Begriffs “Glauben”, die Charakterzüge der 

Stufe sechs, das Verhältnis zur Lehre der institutionellen Religionen und die Frage der 

Beachtung geschlechtsspezifischer Unterschiede (Parks 1992).  

Insbesondere aber wurde Fowler kritisiert, weil seine Theorie keine traditionelle 

Definition des Glaubens offeriert. Doch Fowler versucht, gerade den Glauben als eine 

mehrdimensionale Struktur aufzuzeigen und diese zu beschreiben. Der Glaube umfasst 

demnach sowohl die bewussten als auch die unbewussten Prozesse. Er beherbergt die 

Dynamik der Seele und des Verstandes. Da der Glaube kein Subjekt, sondern eine 

Handlung ist, wird die Meinung in den Vordergrund gerückt, so dass der Glaube eine 

aktive, sich verändernde Eigenschaft besitzt, was eben nicht allein heißt, ein 

traditionsorientiertes Glaubenssystem zu besitzen oder an etablierten religiösen 

Aktivitäten teilzunehmen. Die Bemühungen, den Unterschied zwischen dem Begriff 

„Glaube“ (belief) und dem mit religiösen Inhalten zu füllenden Begriff 

„Vertrauen“ (faith) festzustellen und eine Theorie, die die Religionen umgreift, zu 



Theoretischer Teil  

 17

entwickeln, hat in der Glaubensentwicklungstheorie die religiösen Inhalte in den 

Hintergrund gerückt (Bucher/Oser 1988). 

Fowlers Theorie stellt „Glauben“, wie bereits dargestellt, als eine sehr breite Kategorie 

vor. Dabei strebt er eine Synthese von Tiefenpsychologie und strukturgenetischer 

Theorie an und betont die Bedeutung individueller Unterschiede. Trotz dieses 

ganzheitlichen Ziels wird die große Bedeutung der strukturellen Verhältnisse bezüglich 

der sechs Dimensionen von Fowler unterstrichen. Die Ganzheitlichkeit findet sich so in 

einem Widerspruch zu den strukturgenetischen Annahmen, denn letztere fordert einen 

präzisen Begriffsrahmen, wohingegen die Integration unterschiedlicher Theorieansätze 

zu einem neuen Ganzen Unschärfen verlangt (Fraas 1990). Ein anderer Kritikpunkt ist, 

dass die höheren Stufen normativ bewertet werden. Dass Fowler auf der einen Seite 

weiß, dass man die Werteorientierungen nicht einfach miteinander vergleichen kann, 

und trotzdem auf der anderen Seite die hierarchisch geordneten Stufen durch 

unterschiedliche Werthaltungsmuster beschreibt, wird als Widerspruch gesehen. 

Während sich die ersten vier Stufen mehr an die Entwicklungstheorie Piagets anlehnen, 

beziehen sich die darauf folgenden Stufen viel stärker auf lebensgeschichtliche 

Zusammenhänge  und theologische Argumente (Fraas 1990; Oser/Reich 1992). 

Weiterhin kann die komplexe Vernetzung der theologisch-normativen, sozial-

individuellen und inhaltlichen Perspektiven kaum präzise erforscht werden und es 

verbleiben  Spekulationsspielräume.  Aus diesem Grund begegnet man in zahlreichen 

Publikationen der Kritik, dass die Annäherung Fowlers eher theologisch ist und nicht 

psychologisch (Oser/Reich, 1992; Slee 1991).  

Trotz teilweise scharfer Kritik an Fowlers Theorie wurde die Annahme weitgehend als 

durchaus plausibel und sachgemäß rezipiert, dass sich die religiösen Vorstellungen 

abhängig von der Struktur des Denkens auf unterschiedlichen Stufen entwickeln. 

Während frühere Untersuchungen auf die ersten Stufen der Glaubensentwicklung nach 

der Theorie Piagets fokussierten, untersuchte Fowler die Glaubensentwicklung über das 

ganze Leben eines Menschen hinweg. Es ist mittlerweile breit akzeptiert, dass die 

kognitiven Fähigkeiten und Strukturen die religiösen Vorstellungen und Überlegungen 

beeinflussen. Entsprechend hat heute die Theorie Fowlers Eingang in die  

Religionspädagogik und Seelsorgelehre gefunden. Es kann nicht außer Betracht 

gelassen werden, dass diese Theorie einen wichtigen Beitrag zur Verbesserung der 



Theoretischer Teil  

 18

ethisch-religiösen Sozialisation und Erziehung und zur Bewältigung religiöser 

Entwicklungsstörungen leistet.  

Nachdem ich Fowlers Theorie und die Kritik in den USA und in Europa kurz 

beschrieben habe, versuche ich nun die Zusammenhänge und Überlegungen mit der 

Glaubensentwicklung innerhalb der islamischen Tradition zu untersuchen. Fowlers 

Theorie bietet eine Grundlage für meine Untersuchung über religiöse Sozialisation und 

Entwicklung von türkisch-muslimischen Jugendlichen aus der Türkei und Deutschland. 

Jedoch berücksichtige ich in meiner Arbeit auch die Perspektive Streibs (1997, 2001) 

hinsichtlich des Glaubensstil-Ansatzes.  

1.4 Streibs Glaubensstile-Perspektive  

In seiner Analyse behauptet Streib, dass die Kognitionstheoretiker die strukturelle 

Dynamik vom Selbst vernachlässigt hätten, indem sie das epistemologische Ich als 

einzigen Vertreter der Existenz angenommen haben. Doch Religion könnte besser 

verstanden werden, wenn sie mit der kognitiven Dynamik auch ebenso die 

Lebensgeschichte und Lebenswelt berücksichtigt hätten. Die Vernachlässigung des 

Religiösen in den Lebensgeschichten hat die kognitiven Theorien hinsichtlich Religion 

auf eine eingeschränkte Perspektive festgelegt. Streib macht in seinem Beitrag auf die 

Wichtigkeit der lebensgeschichtlichen und lebensweltlichen Wurzeln von religiösen 

Stilen aufmerksam.  

Eingebettet in den Zusammenhang der Lebensgeschichte und Lebenswelt verwirklicht 

sich die religiöse Transformation. Deswegen ist die Beachtung der Lebensgeschichte 

und Lebenswelt beim Verstehen des religiösen Stils von entscheidender Bedeutung. Die 

religiös-strukturelle Analyse ebenso die Transformation der lebensgeschichtlichen und 

die lebensweltlichen Kontextualisierung sollen als Stilanalyse ein Teil religiöser 

Untersuchung sein (Streib 1997).  

Mit dieser Theorierevision ist die zentrale Bedeutung von Sozialisationskontexten für 

die religiöse Entwicklung begründet (Streib 2001). Demnach ist zu erwarten, dass 

insbesondere religiöse Sozialisationsinstanzen (Familie, Schule, Moscheevereine und 

Korankurse) in Deutschland und der Türkei die Entwicklung einer bestimmten 

Glaubensstufe bestimmen. Zum Beispiel gibt es Hinweise, dass religiöse 

Gemeinschaften den Grad des Symbolverstehens beeinflussen können (Jablonski et al. 



Theoretischer Teil  

 19

1994), in Bezug auf muslimische Schüler/innen wird von einer vorherrschend 

wörtlichen Interpretation religiöser Texte berichtet (Ipgrave 2001). In den geplanten 

Interviews der hier vorgelegten Untersuchung sollen diese sozialen Einflüsse 

systematisch erfasst und auf ihr Entwicklungspotential hin untersucht werden. 

1.5 Glaubensentwicklung im Hinblick auf den islamischen Kontext 

In diesem Abschnitt wird das islamische Menschenbild anhand des Begriffs (Fitrah) aus 

der Schöpfungsgeschichte heraus im Koran dargestellt und das Verhältnis zwischen 

Individuum und Gesellschaft aus der Perspektive der wissenschaftlichen Tradition des 

Islams skizziert. Damit wird die Antwort auf die Frage gegeben, ob das Individuum im 

Islam in einem modernen Sinn gedacht werden kann und welches Verhältnis es 

zwischen dem Individuum, der Gesellschaft und der Religion gibt. Dieses Thema wird 

mit der Hilfe der islamischen Theologie diskutiert.  

Dabei verfolge ich zwei Zielperspektiven: 

1. Gibt es Anschlusspunkte und Schnittflächen der Glaubensentwicklungstheorie 

mit der islamischen Theologie bzw. der islamischen Anthropologie? 

2. Wie kann das islamische Menschenbild charakterisiert werden? 

Ziel der Darlegung und Auseinandersetzung ist die Reflexion religiöser 

Weltanschauungen bei muslimischen Jugendlichen in der Moderne besser zu verstehen.  

Denn die Moderne ist ein Projekt, welches das Individuum und die von ihm 

produzierten Werte in den Mittelpunkt stellt. Das heißt auch, das Individuum muss 

seine eigenen Lebensumstände und seine zwischenmenschlichen Beziehungen allein 

ordnen. Ohne die Berücksichtigung der Situation des Individuums unter der 

Herausforderung der Moderne, wird es nicht möglich sein, ein Bild vom gegenwärtigen 

muslimischen Individuum zu entwerfen. Andererseits ist es notwendig, “die Natur des 

Menschen” aus der Perspektive des Korans darzustellen. Dafür ist es erforderlich, das 

Menschenbild des Islams zu berücksichtigen, wonach das Individuum zuerst seinen 

Schöpfer und danach sein Selbst entdeckt. Der Weg zum Vertrauen in Gott geht durch 

das Selbstverständnis, wie es im berühmten Hadith von Propheten Mohammed 

dargestellt wird: „Wer sich selbst kennt, kennt seinen Gott“ (vgl. Al Asbahani 1984). 



Theoretischer Teil  

 20

1.5.1 Menschenbild im Islam  

Das theologisch-philosophische Menschenmodell im Islam ist grundlegend von den 

koranischen Begriffen und Symbolen geprägt, die die islamisch-wissenschaftliche 

Tradition stark beeinflusst haben.  

Das Menschenbild des Korans stellt immer eine Beziehung dar, nämlich die des 

Verhältnisses des Individuums zu Gott. Dem Islam zufolge ist Gott der einzige Schöpfer 

der Welt und jedes einzelnen Wesens. In diesem Zusammenhang ist der Mensch nicht 

zufällig auf die Welt gekommen, sondern er wurde als ein Wesen durch ein 

gemeinsames Elternpaar auf die Welt gebracht (vgl. Koran 49/13; 4/1). Deswegen ist er 

verantwortlich gegenüber Gott. Jedoch existiert Gott selbst absolut unabhängig von 

seiner Schöpfung. Gott hat den Menschen, nachdem er ihn aus Lehm erschaffen hatte 

(ebd. 15/26), in Vollkommenheit geformt und ihm seinen Geist eingehaucht (ebd. 

15/29). Obwohl es keinen Hinweis auf eine besondere Nähe und persönliche Beziehung 

zwischen Gott und Mensch im Koran gibt, wird diese Offenbarung jedoch besonders im 

Sufismus so interpretiert, dass Gott dem Menschen eine wichtige Stellung verlieh. Eine 

andere Interpretation zur Erschaffung des Menschen im Sufismus ist die Erschaffung 

des Menschen „nach Gottes Bild“ (Schimmel 1995), was aber im Koran nicht 

angedeutet wird. Deshalb ist der Mensch nicht als Bild Gottes zu verstehen, denn in der 

islamischen Denkweise gibt es keinen Vergleich zwischen dem Schöpfer und seinen 

Geschöpfen. Gott hat einen absoluten und unbegrenzten Willen bei seinen Handlungen. 

Jedoch sind der Wille und die Souveränität des Menschen eingeschränkt. Der Koran 

berichtet von der Erschaffung des Menschen in verschiedenen Weisen. So wird betont, 

dass Gott „den Menschen in schönster Form erschaffen hat“ (vgl. Koran 95/4). An einer 

anderen Stelle heißt es, dass „der Mensch schwach“ (ebd. 4/28) und „aus Ungeduld 

geschaffen wurde“ (ebd. 70/19). Obwohl es hier einen Widerspruch geben mag, ist der 

Mensch nach islamischem Verständnis in einer angeborenen besten Natur und 

Verfassung. Denn ihm wurde ein eingeschränkter freier Wille gegeben, damit er die von 

Gott gegebenen Pflichten und Vorschriften erfüllen kann. Falls der Mensch seinen 

freien Willen nicht auf dem richtigen Weg einsetzt, wird diese beste Natur des 

Menschen schwach und ungeduldig (Arslan 2006). Der Mensch wird von Gott als sein 

Nachfolger auf der Erde an die oberste Stelle der Schöpfung gestellt (ebd. 2/30). Denn 

nur der Mensch ist fähig, gute Werke zu tun und durch das Einhalten der Gebote Gottes 

Gefallen zu erlangen. Durch seine angeborene und natürliche Veranlagung, 



Theoretischer Teil  

 21

„Fitrah“ genannt, der die psychologische Natur des Menschen erklärt, ist der Mensch in 

der Lage, die Pflichten gegenüber Gott im Diesseits einzuhalten. Aus diesem Grund ist 

es von Bedeutung, den Begriff der Fitrah als Leitvorstellung des gottgewollten 

Menschseins  zu verstehen. Dieser Begriff könnte eine Brücke bauen, um der Situation 

des Individuums in der Moderne im islamischen Denkrahmen einen Sinn zu geben. 

1.5.1.1 Die Veranlagung des Menschen (Fitrah) 

Das islamische Konzept des Menschen stützt sich auf den Begriff Fitrah, der die 

menschliche Natur kennzeichnet. Ich möchte hier die Definition der Fitrah aus einer 

psychologischen Perspektive darstellen, um das islamische Menschenbild in heutiger 

Begrifflichkeit verständlich machen zu können. 

Im islamischen Kontext wurde und wird dieser Begriff bei der Auslegung des Korans 

und der Hadithe des Propheten Mohammed sprachlich und theologisch diskutiert. 

Indem die muslimischen Denker und Gelehrten sich auf die Verse des Korans (30/30; 

67/3; 21/30) berufen, definieren sie diesen Begriff als eine angeborene, natürliche und 

positive Veranlagung, die in allen menschlichen Wesen existiert. Durch diese 

Eigenschaft besitzt der Mensch ein positives Verhältnis nicht nur zum Glauben bzw. 

zum Transzendenten, sondern auch eine Prädisposition zu richtigen Handlungen. Der 

Begriff Fitrah bezeichnet die grundlegende Struktur und die erste Disposition des 

Menschenwesens von der Schöpfung aus, die von der äußerlichen Umgebung noch 

nicht beeinflusst wurden (vgl. Mohamed 1986, S. 74). Er bedeutet wörtlich die erste 

Schöpfung, erste Existenz und Konstruktion, mit der ein Kind von Geburt aus veranlagt 

ist.  

Die religiöse Definition von Fitrah, mit der der Mensch zur Anerkennung und Einheit 

Gottes findet, basiert auf folgendem Koranvers: 

“So richte dein Antlitz auf den Glauben wie ein Aufrechter (und folge) der �atur, die Gott 

geschaffen - worin Er die Menschheit erschaffen hat. Es gibt kein Ändern in Gottes Schöpfung. 

Das ist der beständige Glaube. �ur die meisten Menschen wissen es nicht“ (Koran 30/30). 

Aber diese menschliche Natur wird durch die äußerliche Umgebung bzw. die 

Sozialisationsbedingungen des Menschen verändert. Ein solches Verständnis begründet 

das folgende berühmte Hadith des Propheten Mohammed: 



Theoretischer Teil  

 22

“Jedes Kind ist mit der reinen �atur geboren. Dann wird diese �atur durch seine Eltern 

verändert. Wenn die Eltern Christen sind, wird das Kind zum Christen, wenn die Eltern Juden 

sind, wird das Kind zum Juden oder wenn die Eltern heidnisch sind, wird das Kind zum 

Heiden“ (Tirmizi 1987). 

Hier wird der Begriff Fitrah so interpretiert, dass der Mensch durch seine Veranlagung  

Gott erkennt und wahrzunehmen vermag. 

Der nachfolgende Vers weist ebenfalls auf die Bedeutung des Begriffs hin: 

“Und (damals) als dein Herr aus der Lende (w. aus dem Rücken) der Kinder Adams deren 

�achkommenschaft nahm und sie gegen sich selber zeugen ließ! (Er sagte:) „Bin ich nicht euer 

Herr?“ Sie sagten: „Jawohl, wir bezeugen es.“ (Dies tat er) damit ihr (nicht etwa) am Tag der 

Auferstehung sagt: „Wir hatten davon keine Ahnung.“ (Koran 7/172). 

Demnach  kommt jeder Mensch mit dem Bewusstsein der Einheit Gottes auf die Welt 

(Ibn Kesir 1992). Die klassischen Islamgelehrten wie Ebu Hanifa, Ibn Hazm, Fahreddin 

Razi und Ibn Arabi interpretieren daher  Fitrah  im Sinne der angeborenen Veranlagung 

zur Anerkennung der Einheit Gottes (Akcay 2002, S. 75). Aber diese Prädisposition 

reicht nicht aus, den Menschen zum Glauben zu führen. Der Mensch muss die Welt 

beobachten, um in einem inneren Entwicklungsprozess zur Einsicht der Einheit und 

Existenz Gottes zu finden. Der Koran schildert die Geschichte Abrahams (vgl. Koran 

6/7; 6/75; 21/51; 2/260) als ein Beispiel für den individuell-reflektierenden Glauben, der 

nicht nur durch die menschliche Veranlagung, sondern mit dem beschriebenen 

Entwicklungsprozess erreicht wird. Jeder Mensch wird mit dem Einheitsbewusstsein 

geboren, aber es ist erforderlich die Intelligenz und den Willen des Menschen in 

Gebrauch zu nehmen, um dessen bewusst zu werden. 

Die Natur, die sich auf dem System der göttlichen Einheit begründet, bietet dem 

Menschen Harmonie und Gleichgewicht in Zeiten der Widersprüche und Konflikte, die 

der Mensch erfährt und erlebt. In diesem Sinne kann der Mensch in einem lebenslangen, 

dynamischen Prozess zur einer persönlichen Einheit und Integrität finden, die dem 

Schöpfer selbst entspricht. Dieser islamische Entwicklungsgedanke ist nicht unähnlich 

zur Annahme Fowlers, dass die Glaubensentwicklung des Menschen in der Suche nach 

einem inneren Gleichgewichtszustand auf Ganzheit und Integrität hin strebt.  

Die gegenwärtigen muslimischen Sozialwissenschaftler, die von diesem Gedanken 

ausgehen, greifen dieses Thema anhand psychologischer Begriffe auf. Dieser Meinung 

zufolge hat der Mensch ein religiöses Empfinden (Sensibilität), das das Auftreten der 



Theoretischer Teil  

 23

ersten religiösen Urerfahrung ermöglicht. Aber diese religiöse Sensibilität, deren Inhalt 

sich am Anfang noch nicht strukturiert hat, unterscheidet sich von einer bestimmten 

religiösen Tradition und deren Werten. Dadurch kommt es zu einer Erfahrung, die eine 

Identität dieser Religion vermittelt und trägt (Hökelekli 1993; S. 131).  

Mohamed (1986), der eine Grundlage für die islamische Psychologie erarbeitet, 

definiert Fitrah als die Veranlagung zum Erkennen Gottes bzw. des Islams. Obwohl er 

den Begriff als angeborene Veranlagung definiert, kann er aber nicht darauf begrenzt 

werden. 

Die Ankündigungen des Korans an anderen Stellen, dass Gott einen Nachfolger auf der 

Erde erschaffen würde (vgl. Koran 2/30) und ihn vor den vielen, die Er erschaffen hat, 

auszeichnet (ebd. 17/70), weisen auf eine reiche komplizierte Natur und Fähigkeit des 

Menschen hin. Wenn man die Entwicklungsstruktur des Menschen beachtet, bemerkt 

man, dass diese nicht statisch, sondern progressiv und regressiv zugleich ist. Die Fitrah 

ist eine Eigenschaft mit Komponenten wie der freie Wille, Intelligenz, Auswahl- und 

Realisierungsvermögen, die von der Schöpfung aus jedem Menschen verliehen wurde. 

Ihre Verwirklichung und ihr Verlust hängen von den unterschiedlichen äußerlichen 

Bedingungen ab. Deshalb umfasst der Begriff Fitrah im Koran (30/30) nicht nur den 

Glauben, sondern auch die bio-psychologischen Eigenschaften des Menschen. Die 

menschliche Natur wird in der islamischen Theologie als die Gesamtheit der von Gott 

erschaffenen physiologisch-psychologischen Eigenschaften gesehen.  

1.5.1.2 Die Grundlage der menschlichen Aatur im Koran 

Von Anfang an erwähnt der Koran das Abenteuer der Existenz des Menschen. Im Koran 

werden die Erschaffung des Menschen, seine Stellung unter anderen Geschöpfen 

Gottes, seine Verantwortung, seine Eigenschaften, Kräfte und Schwächen, sein Tod und 

seine Auferstehung sehr lebendig dargestellt.  

Die wichtigste Legende im Koran, auf die sich das Modell des Menschen beruft, ist die 

Erschaffung des Urvaters Adam. Erste Berichte über den Menschen werden von der 

Ankündigung an die Engel entnommen, dass Gott „einen Nachfolger auf der 

Welt“ (Khalifa) erschaffen wird (vgl. Koran 2/20). In diesem Vers wird die 

Einzigartigkeit des Menschen unter all den Geschöpfen Gottes betont und seine Stellung 

als „Nachfolger Gottes“ erklärt. Somit sagt der Koran, dass der Mensch die 



Theoretischer Teil  

 24

Verantwortung dieser Nachfolge zu erfüllen hat (ebd. 2/22-29; 20/53). Die wichtigste 

Frage, die die muslimischen Gelehrten und Wissenschaftler beschäftigt, ist, warum  der 

Mensch zum Nachfolger auf der Erde eingesetzt wurde. Muslimische Theologen sehen 

den entscheidenden Grund im freien Willen des Menschen. Als Nachfolger hat der 

Mensch die Verantwortung zur Durchführung der Vorschriften und Ordnungen Gottes 

auf Erden (Yazir 2009). Kurz: Gott hat die Erde erschaffen, aber die Herrschaft den 

Menschen überlassen. Diese Herrschaft wird mit dem Begriff „Nachfolger“ artikuliert.  

Durch weitere Verse im Koran wird verständlich, dass dem Menschen die 

Verantwortung des Nachfolgers aufgrund der ihm verliehenen Eigenschaften gegeben 

wurde. 

“Wir boten das vollkommene Vertrauenspfand den Himmeln und der Erde und den Bergen, doch 

sie weigerten sich, es zu tragen, und schreckten davor zurück. Aber der Mensch nahm es auf 

sich. Fürwahr, er ist sehr ungerecht, unwissend.” (Koran 33/72). 

Der Koran nimmt in diesem Vers Bezug auf die Art des Menschen und äußert, dass das 

„Vertrauenspfand“ dem Menschen gegeben wurde, der schwach und vergänglich ist. 

Die islamischen Gelehrten sind sich einig, dass die Bedeutung des Vertrauenspfandes 

die Verantwortung und Verpflichtung des Menschen auf Erden ist. Die Situation des 

Menschen stellt sich damit als eine Prüfung dar, ob er dem Vertrauen Gottes gerecht 

wird oder nicht  (Yazir 2009). Diese Verantwortung bringt freilich eine Sanktion mit 

sich. Diese Sanktion ist hier die Tatsache, dass der Mensch von Gott über seine Taten 

auf der Welt zur Rechenschaft gezogen wird. Mit dem Begriff „Al-Emana“ im Vers 

(33/72), geht es um eine Hervorhebung des freien Willens des Menschen. Der Koran 

deutet damit an, dass der Mensch diese Aufgabe aufgrund seines freien Willens ohne 

Zwang erhält. Weil er die Ernsthaftigkeit und das Risiko dieser Aufgabe wohl nicht 

wahrnehmen und sehen kann, wird er in diesem Vers als „unwissend“ bezeichnet. Denn 

die Engel und andere Wesen weigerten sich, diese Aufgabe zu übernehmen mit der 

Befürchtung durch Ungehorsam grausam zu werden. Denn der Missbrauch des 

Vertrauenspfandes macht den Menschen grausam gegenüber der göttlichen Wahrheit, 

dem eigenen Selbst und seinen Mitmenschen. Aber diese Herzlosigkeit weist nicht auf 

das Potential, sondern auf den freien Willen des Menschen, durch den er Gutes sowie 

Böses in seiner Verantwortungsposition tun kann.  

Weitere Informationen über die Schöpfung des Menschen im Koran vermitteln, dass der 

Mensch aus Erde erschaffen wurde (15/28-29; 38/71) und dass diese Schöpfung sich in 



Theoretischer Teil  

 25

verschiedenen Stufen vollzogen hat (ebd. 35/11; 32/7; 37/11; 23/12; 15/26; 55/15). In 

diesen Versen werden die in der Natur vorhandenen vier Elemente wie Erde, Wasser, 

Luft und Feuer beim Prozess der menschlichen Erschaffung hervorgehoben. Nach 

Meinung muslimischer Theologen treten die biologischen und psychologischen 

Eigenschaften des Menschen als Resultat dieser  Komposition  auf. Die 

Zusammenführung zwischen den Elementen (die den menschlichen Körper bilden) und 

der Seele ergibt mit der Zeit die menschlichen Merkmale (Arslan 2006, S. 61). 

Die Gestalt und der Name des Menschen waren den anderen Geschöpfen Gottes bis zu 

seiner endgültigen Erschaffung, die mit dem Einhauchen einer Seele durch Gott 

vollendet wurde, unbekannt (vgl. Koran 15/28-29; 32/9). Wie der Körper allein keine 

Bedeutung hat, hat die Seele auch ohne den Körper keine Existenz. Die 

Zusammenführung der Beiden bildet die Identität des Menschen. Denn Gott befiehlt im 

Koran nach dem Einhauchen Seiner Seele und Beendigung der Erschaffung den Engeln 

„fallet ihm dienend nieder” (Simsek 1998, S. 40). Deswegen ist hier die Seele von 

großer Bedeutung für das menschliche Wesen. Die göttliche Seele ist es, die den 

Menschen einzigartig als Wesen macht. Die geistige Dimension, die dem Menschen mit 

seiner  Seele gegeben ist, ist die Quelle moralischer und religiöser Werte des Menschen 

(Arslan 2006, S. 65). 

Im Rahmen des so definierten Menschenbildes wurden in der islamisch-

wissenschaftlichen Welt die Begriffe des Selbst, der Ratio und des Herzens interpretiert.  

1.5.2 Förderung der Entwicklung des Glaubens oder der Seele  

Wie oben erwähnt, besteht der Mensch aus zwei Dimensionen  nämlich dem Körper und 

der Seele, die materiell-physikalisch und immateriell-metaphysisch sind. In diesem 

Zusammenhang gehört das Selbst, das im Arabischen mit „an-Nafs“ bezeichnet wird, 

zur immateriell-metaphysischen Dimension. Jedoch bezieht sich das Selbst aus 

verschiedenen Gründen auf den Körper bzw. die materiell-physikalische Dimension. 

Nach diesem Modell besteht jeder Mensch aus einer Seele, einem Körper und einem 

Selbst. Der Körper wird als das Haus des Selbst und der Seele des Menschen 

bezeichnet.  

Das so beschriebene klassische Menschenbild des Islam kann von dem 

Islamwissenschaftler Suleiman und der Psychologin Muhammad (2009) mit dem 



Theoretischer Teil  

 26

heutigen pädagogischen Diskurs in Verbindung gebracht werden. Mithilfe der Schriften 

Abu Hamid al-Ghazalis (gest. 1111), Imam Abdul-Qadir Al Gilanis (gest. 1165) und der 

Werke moderner Gelehrter wie Said Nursi (gest. 1960) fassen Suleiman und 

Muhammad das Menschenbild im Islam und die Grundzüge einer islamisch–

pädagogischen Psychologie in einem Text zusammen. Die Bedeutung des Textes liegt 

darin, dass er die islamischen Urbegrifflichkeiten beinhaltet und die klassischen Ansätze 

der islamisch-wissenschaftlichen Tradition mit den modernen wissenschaftlichen 

Perspektiven in Verbindung bringt. 

Ihrer Feststellung nach, handelt es sich beim menschlichen Körper um einen 

vergänglichen Bestandteil des Menschen. Der Körper, der als das materielle Werkzeug 

des Menschen beschrieben wird, vergeht mit dem Tod des Menschen. 

“Das Selbst gehört ebenfalls zum vergänglichen Teil des Menschen. So stirbt auch dieser mit 

dem Tode des Körpers. Im Rahmen des Dschihad-n-�afs (der Anstrengung im Bereich des 

Selbst), dem so genannten (Dschihadu-l-Akbar), also dem größten Dschihad überhaupt, versucht 

der Muslim sein Selbst zu erziehen und in einen an Gott orientierten Zustand zu 

bringen.“ (Suleiman/Muhammad 2009). 

Im Koran hat das Selbst (Nafs) die Bedeutung der inneren Welt des Menschen (vgl. 

Koran 33/37; 7/205). Es kennzeichnet die menschliche Art (Ebd. 19/128) und die 

Individualität der Person (ebd. 2/54; 3/69; 4/107). Nafs stellt daher eine wichtige 

Bedingung des Lebens dar. In diesen Versen wird der Begriff „innen” mit Nafs 

erläutert, wo Täuschungsabsichten aber auch die gedankliche Ausrichtung auf Gott 

ihren Ort haben. An verschiedenen Stellen des Korans wird der Nafs-Begriff als 

Ursprung des Handelns gebraucht. Das Selbst kann so das Handeln an Wünschen und 

Illusionen ausrichten (ebd. 53/23), Böses gebieten (ebd. 12/53) und auch die eigene 

Seele verführen. Im Zusammenhang mit Wünschen verschmilzt der Begriff Nafs oft mit 

den bösen Gelüsten. Die Gelüste erklären die Neigung des Selbst zu bösen Handlungen, 

die zu persönlichem Genuss und Profit führen, indem das Selbst vom Weg der 

Gerechtigkeit, Tugend und Ehrlichkeit abweicht (Arslan 2006, S. 88). Deshalb ermahnt 

der Koran, das Selbst zu erziehen und die bösen Gelüste im Selbst zu eliminieren. 

Ebenso wird im Koran erläutert, dass das Selbst sich selbst anklagt (vgl. Koran 75/2) 

oder befriedigt (ebd. 89/27-28). Die Neigungsfähigkeit in Form der Entwicklungs- und 

Wandlungsfähigkeit des Selbst wird am deutlichsten im siebten und zehnten Vers der 

Sure “Sonne (91)” durch die Übersetzung in Anlehnung an Max Hennig dargestellt: 



Theoretischer Teil  

 27

„Und bei einem (jeden menschlichen) Wesen (w. Bei einer Seele) und (bei) dem, der es geformt 

und ihm seine Sündhaftigkeit und seine Gottesfurcht (oder: (je nachdem) die ihm eigene 

Sündhaftigkeit oder Gottesfurcht?) eingegeben hat.“ Selig ist, wer es (von sich aus) rein hält 

(oder: (von seiner Sündhaftigkeit) reinigt; w. Wohl ergeht es dem, der...), aber enttäuscht wird 

(in seinen Hoffnungen), wer es verkommen lässt(?)“ (Koran 91/7,10).  

Hier wird angedeutet, dass der Mensch eine natürliche Beschaffenheit hat, die geeignet 

ist, sich zu entwickeln. Die Neigung des Menschen zu Gelüsten hat mit seinem 

Menschsein zu tun. Diese menschlichen Neigungen leisten einen Beitrag zu den 

Aufgaben des Menschen wie dem Aufbau der Welt, der Bewältigung von 

Schwierigkeiten und der Fortpflanzung der menschlichen Art. 

Es wird vom Menschen erwartet, dass er seine Neigungen in angemessener Weise lenkt, 

um den von ihm erwarteten Aufgaben verantwortungsvoll zu dienen. Abschließend sei 

festgehalten:  Auf der einen Seite hat das Selbst durch die menschlichen Wünsche und 

Anforderungen eine Verbindung zum Körper, und auf der anderen Seite hat es mit der 

Seele im abstrakten Sinne zu tun. 

Durch den Begriff Nafs stellt der Koran das Selbst des Menschen und seine 

immaterielle Struktur dar, die sich in der Harmonie mit seiner Ganzheit in den 

unterschiedlichen Situationen verändern und entwickeln kann. Aus diesem Grund ist 

das Selbst nicht die absolut schlechte Beschaffenheit des Menschen, sondern es ist eine 

Struktur, die erzogen und unter Kontrolle gehalten werden kann und muss. Allein durch 

diese Kontrolle gelingt es dem Menschen, diese Struktur weiterzuentwickeln (Arslan 

2006, S. 90). 

Bei der Weiterentwicklung und der Erziehung dieser Struktur bzw. der immateriellen 

Dimension (Nafs) des Menschen tritt die Bedeutung der mystischen Richtung 

(Sufismus) des Islam auf. Der Sufismus entstand zwischen dem 7. und 8. Jahrhundert, 

als der Islam immer stärker institutionalisiert wurde und die geistlichen Bedürfnisse des 

Individuums vernachlässigt wurden.  

Der Sufismus legt Wert auf die individuelle Erfahrung des Menschen. Er stellt mit Hilfe 

der Erfahrungen der Asketen bzw. des einzelnen, das Verhältnis des Individuums zu 

sich selbst, und seine Beziehung zu Gott in den Mittelpunkt und versucht auf diese 

Weise die Verhältnisse in positiver Hinsicht weiterzuentwickeln. Dazu gehört auch das 

Verhältnis zur Gesellschaft und zu den Mitmenschen. Deswegen ist es für den Sufismus 



Theoretischer Teil  

 28

wichtig, nicht die äußerliche Seite des Korans, sondern die innere Seite zu entdecken 

und sich vollständig Gott hinzugeben.  

Die Betrachtung der individuellen Erfahrung und Weiterentwicklung der immateriellen 

Dimension (Nafs) im Sufismus bietet einen Anschlusspunkt und Zusammenhang 

zwischen ihm und der Glaubensentwicklungstheorie. In dieser Hinsicht können die 

Stufen des Selbst nach der Lehre des Sufismus als eine Theorie der Entwicklung mit der 

Glaubensentwicklungstheorie Fowlers in Verbindung gebracht werden. Nach der 

sufischen Lehre ist die Entwicklung und Reife des Individuums nur durch eine Abkehr 

von materiell-weltlichen Dingen, von denen der Mensch abhängig ist, sowie einer 

Schulung auf der Ebene der immateriellen und geistigen Welt möglich.  

Da hier die religiösen Inhalte hervorgehoben werden sollen, kann (Kusat 2006, S. 121) 

die psychologische Dimension der menschlichen Entwicklung vernachlässigt und außer 

Acht gelassen werden. 

Es besteht eine interessante Ähnlichkeit zwischen den Theorien der menschlichen 

Entwicklung und den menschlichen Bemühungen, mit Gott im Einklang zu leben und 

zu seiner Einheit und Wahrheit zu gelangen. Aus dieser Perspektive kann der sufische 

Lebensstil als die religiöse Seite der Entwicklungspsychologie betrachtet werden. Wenn 

wir auf das Thema aus der Perspektive der Psychologie blicken, zeigt sich dagegen, 

dass die Menschen mit physiologischen, sozialen, emotionalen und geistigen 

Bedürfnissen geboren werden. Um diese Bedürfnisse zu stillen, bedürfen die Menschen 

einer Motivation. Damit tritt der Mensch in den Lebensprozess einer geistlichen 

Heiligung. Er kann die idealen, religiösen und moralischen Stufen in seiner 

Entwicklung erlangen, indem er von einer Stufe auf die andere übergeht (vgl. Altıntas 

1991). 

Auf den materiellen und immateriellen Ebenen ist der Mensch zwei verschiedenen 

Forderungen ausgesetzt. Dies sind die Forderungen Gottes und des eigenen Selbst. Der 

Mensch ist für beide Seiten empfänglich. Durch den freien Willen und seine Intelligenz 

ist der Mensch in der Lage, die negativen Einflüsse der Umwelt zu überwinden und auf 

die höchste (Nafs el-Mutmainna) Stufe der psycho-spirituellen Entwicklung ausgehend 

von der tiefsten (Nefs-i Emmare) Stufe zu gelangen (vgl. Schimmel 1985). Auf der 

letzten Stufe sind seine innere und äußere Beschaffenheit, seine Seele und sein Körper 

in der Lage, den Anforderungen seiner Fitrah als göttlichem Wegweiser zu folgen. 

Dadurch entwickelt sich der Glaube des Menschen in einer dynamischen Weise und 



Theoretischer Teil  

 29

erreicht eine psycho-spirituelle Integration bzw. Harmonie und inneren Frieden. Nach 

diesem Konzept sind die MuslimInnen verpflichtet, die Erfüllung der religiösen 

Vorschriften und Handlungen mit dem von Gott vorgegebenem Ziel einzuhalten, um 

somit den Status des vollkommenen Menschen (Al-Insan-Al-Kamil) erreichen zu 

können. Hier gibt es eine Förderung zur Entwicklung des Glaubens. Der Mensch soll 

vom nachahmenden Glauben (Taklidi Iman) zum bewussten Glauben (Tahkiki Iman) 

kommen. 

Der nachahmende Glaube ist ein Glaube, der generell durch das soziale Umfeld und 

speziell durch die Eltern/dem Familienkreis erfahren wird. Viele muslimischen 

Theologen betrachten den nachahmenden Glauben in der Kindheit als eine wichtige 

Lernmethode und betrachten es auch als ausreichend den hier erlernten Glaubensstil ein 

Leben lang beizubehalten. Jedoch können die Gläubigen, die solch einen Glaubensstil 

haben, durch gegenteilige Behauptungen und Bedenken in Zweifel geraten (Ok 2007).  

Der bewusste Glaube, der dem individuellen und reflektierenden Glauben der 

Glaubensentwicklungstheorie entspricht, wird in der sufischen Tradition durch die 

Förderung der Vernunft verinnerlicht.  

Neben dieser Entsprechung unterscheidet dieser „bewusste Glaube“ sich von dem 

individuellen und reflektierenden Glauben der Glaubensentwicklungstheorie darin, dass 

er nur die Inhalte der religiösen Überzeugungen umfasst. Denn Fowlers individuell-

reflektierender Glaube besteht nicht selten in Kritik und im Verlassen der religiösen 

Glaubenssysteme und Verhaltensregeln, die bislang selbstverständlich und biographisch 

verankert waren.  

Um einen solchen Glauben zu erlangen, muss man seinen Glauben auf der kognitiven 

Ebene mit Argumenten pflegen. Denn diese Argumente können den Glauben gegen 

Zweifel und gegenteilige Behauptungen stützen (Kılavuz 1987 S. 33). In den 

Aussprüchen des Propheten Mohammed sind Ermutigungen und Förderungen zum 

Übergang vom nachahmenden Glauben zum bewussten Glauben zu treffen (Müslim 

1981). 

1.5.3 Zu den Begriffen der Frömmigkeit (Takwa) und des Glaubens im Islam  

Die islamische Schöpfungsgeschichte besteht aus folgenden Bestandteilen: Nur der 

Mensch hat die Kraft, Beschaffenheit und die Pflicht, sich unter all den anderen 



Theoretischer Teil  

 30

Geschöpfen weiterzuentwickeln. Dies ist das Vertrauenspfand, das im Koran erörtert 

wird. Dieses Vertrauenspfand wird als die Verantwortung des Menschen gegenüber 

Gott interpretiert, während der Mensch die Aufgabe des Statthalters Gottes in der Welt 

erfüllt. Nur durch Anbetung ist es möglich, der Verantwortung dieses 

Vertrauenspfandes gerecht zu werden. Jedoch ist diese Verantwortung nicht nur auf die 

Anbetung Gottes im Sinne von Ritualen begrenzt. Sie sieht alle Taten des Menschen 

unter dem Gesetz der Ethik. Diese Interpretation unterstützt den Individualismus und 

die Entwicklung und Entfaltung der persönlichen Fähigkeiten. Das Individuum ist hier 

das Subjekt des Moralsystems, das sich auf die Religiosität (Frömmigkeit) begründet. In 

diesem Zusammenhang bietet der Koran eine Charakterisierung des Individuums, 

dessen Eigenschaften die Grundlage der Gesellschaft im islamischen Sinne darstellen. 

Es ist hier erforderlich, den vom Koran gegebenen Wert der Religiosität (Frömmigkeit) 

und des Moralsystems darzustellen, da die soziale und individuelle Wandlung und 

Bildung nur durch Werte und Moral möglich sind, die das Individuum in den 

Mittelpunkt setzen.  

Aus diesem Grund beschäftigt sich der Koran mit moralisch rechtmäßigen Haltungen 

und Handlungen. So werden moralisch richtige Verhaltensweisen, auch wenn sie nicht 

direkt religiöser Natur sind, sondern womöglich gesellschaftlichen, politischen 

Charakters sind, als Anbetungen anerkannt. Deshalb legt der Koran Wert auf jedes 

moralische Bemühen und die psychologischen Einflüsse, die einen klaren Verstand für 

das eigene Handeln schaffen. Ausgehend von der islamischen Moralvorstellung haben 

sich in der islamischen Geschichte zwei Rechtschulen um die Hauptfrage, ob die 

göttliche Offenbarung oder der menschliche Verstand die Grundlage der Moral ist, 

gebildet, die Aschari und Mutazile. Die Rechtschule der Aschariten nimmt als 

Grundlage der Moral die Offenbarung an, dagegen berufen sich Mutaziliten auf den 

menschlichen Verstand.  

Fazlur Rahman (1919-1988), der in der zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts ein 

bekannter Islamgelehrter und großer muslimischer Denker war, behandelt das 

Individuum und die Gesellschaft im Sinne des Korans und des westlichen klassischen 

philosophischen Diskurses als Professor am Center for Middle Eastern Studies an der 

Universität Chicago. Er behandelte viele Themen und Probleme im Hinblick auf den 

Islam in seinen Werke wie Islam (1979), Islam and Modernity (1982), Major Themes of 

the Qur'an (2009), Islamic Methodology in Histor (1965). Er stellt in seinem berühmten 



Theoretischer Teil  

 31

Werk „Islam and Modernity” (1982) fest, dass der mutazilitische Ansatz dem Koran 

näher steht. Die Polarisierungen zwischen den beiden Rechtschulen hatte zur Folge, 

dass ein Dualismus zwischen Verstand und Offenbarung entstand. Deshalb lehnt 

Rahman jede Art des Determinismus und des Fatalismus ab und kritisiert die 

sunnitische Theologie, die MuslimInnen zum moralischen und geistigen Niedergang 

geführt zu haben und für den Verfall und Abbruch der islamischen Zivilisation im 

Verlauf der Geschichte verantwortlich zu sein (Rahman 1979). Den Fatalismus 

ablehnend steht in seiner Denkweise das menschliche Streben an erster Stelle, ohne das 

jeglicher Erfolg oder Gewinn unmöglich ist. Somit sieht Rahman im Koran keinen Platz 

für den Dualismus zwischen Verstand und Offenbarung, da der Koran seine Anhänger 

zum Denken, Forschen und Verstehen aufruft. Dennoch spiegelt die innerliche und 

äußerliche Welt des Menschen die Zeichen Gottes, deren Einhaltung zur Wahrheit führt. 

Rahman (2009) geht davon aus, dass der Koran die psychische Situation des Menschen 

darstellt, und behauptet, dass der Koran nicht ein Buch der Philosophie, sondern ein 

Wegweiser ist, der zur Tugend und Moral führt. Sein Ziel ist die Thematisierung der 

ethischen Dimension, die dem Menschen durch seinen Verstand zugänglich ist, und 

woraus ein Moralbewusstsein erwachsen kann, das den Mensch zum gelingenden Leben 

führt. So ist die Frömmigkeit (Takwa) als die Grundlage der Moralvorstellung im Islam 

zu sehen.  

Der Mensch ist fromm, wenn er die Grenzen Gottes einhält und seine angeborenen 

Kräfte wahrnimmt. In diesem Zusammenhang ist der Mensch nicht frei und allmächtig 

wie Gott aber auch nicht hilflos wie ein Stein; sondern besitzt das Potential und die 

Kraft seine moralische Energie auf die höchste Stufe zu bringen und sich dadurch zu 

entwickeln. Das ist der Kern der Frömmigkeit des Menschen (Rahman 1993, S. 39). 

1.5.4 Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft 

Das Ziel des Korans ist somit, eine gesellschaftliche Ordnung auf der Erde zu bilden, 

die sich auf Moral und Gerechtigkeit gründet. Die Frömmigkeit ist der Maßstab für die 

Moral des Individuums. Weil aber das Individuum und die Gesellschaft in einer 

Wechselbeziehung stehen, muss sich die Frömmigkeit im gesellschaftlichen Kontext 

bewähren. Manche Wissenschaftler betrachten den Islam daher als eine kollektiv 

orientierte Religion (Tibi 1991; Kanacher 2003). Jedoch kann diese These nur auf ihre 



Theoretischer Teil  

 32

Stichhaltigkeit geprüft werden, wenn die Stellung des Individuums im Islam historisch-

systematisch analysiert wird (Rahman 1966, S. 319-330). 

Befunde, die diese These rechtfertigen, stammen aus der ersten Zeit des Islams. Die 

Themen im Koran befassten sich damals nicht explizit mit dem Individuum, sondern 

bezogen sich auf gesellschaftliche Themen wie die Gründung der islamischen 

Gemeinde, die Umma, als die wahre Gemeinde, die im Diesseits die Ver- und Gebote 

Gottes einhält. 

Diese Argumente stützen sich auf geschichtliche Tatsachen der Anfangszeit des Islams, 

jedoch bestätigen sie nicht die These, dass der Islam eine kollektive Religion ist. Nach 

dem Tod des Propheten Mohammed überschritten die Grenzen des Islam die arabische 

Halbinsel. Mit dieser Entwicklung vollzog sich der institutionelle und juristische 

Prozess der notwendigen Gründung einer staatlichen Verwaltung zu schnell. Die 

Lösung der Probleme, die durch diese schnelle Entwicklung auftauchten, erforderte eine 

Klasse von Gelehrten. Diese Gelehrten beeinflussten und lenkten das System bzw. den 

Staat und die Gesellschaft mit ihren Entscheidungen und Anwendungen. Die 

Konzentration auf Staat und Gesellschaft hatte zur Folge, dass das Individuum mit 

seiner psychisch-geistlichen Welt vernachlässigt wurde. Daher ist verständlich, dass die 

sufischen Bewegungen, die die innere Welt des Individuums in den Mittelpunkt stellen 

und sein geistiges Leben pflegen, genau zu diesem Zeitpunkt auftauchten. Somit kommt 

in ihren Lehren die andere Seite des Islams zum Vorschein, in der das Individuum 

Subjekt der Verantwortung ist. So wird offensichtlich, dass der Islam auf der Basis des 

Korans keine kollektiv orientierte Religion ist (Rahman 1966, S. 325). 

Die Antwort auf die Frage, warum der Mensch erschaffen wurde, greift die Stellung des 

Individuums und seine Beziehung zur Gesellschaft auf. Die Frömmigkeit ist hier nicht 

die Eigenschaft der Gesellschaft, sondern die des Individuums, jedoch kommt sie nur in 

der Gesellschaft zur Geltung. In der somit dynamischen Frömmigkeit, die bestimmte 

Werte und Normen besitzt, ist der Mensch dazu verpflichtet die Verantwortung 

gegenüber dem Vertrauenspfand zu pflegen und zu erfüllen. Aus diesem Grund muss 

der Mensch versuchen, diese Normen in seinem Selbst zu entdecken. Zuallererst gehört 

dazu, dass der Mensch selbst die Frömmigkeit in seinem Leben erlebt und nicht die 

ganze Gesellschaft. Denn wer nach dem Islam zur Rechenschaft gezogen wird, ist das 

Individuum selber und nicht die Gesellschaft (Rahman 1966, S. 321). Der Wert des 

Menschen als Individuum spiegelt sich im Islam in verschiedenen Bereichen wie der 



Theoretischer Teil  

 33

individuellen Verantwortung, in individuellen Rechten und Freiheiten und dem 

Personalitätsprinzip. 

Jedoch verlangt der Islam eine Kooperation mit der Gesellschaft und unterscheidet sich 

somit vom Menschenbild der Moderne, das dadurch gekennzeichnet ist, dass der 

Mensch isoliert und in seine Individualität eingesperrt ist. In diesem Sinne lehnt der 

Islam die Vorstellung vom Individuum der Moderne ab, die das Individuum an sich 

verehrt und als den Mittelpunkt und die Quelle der Werte sieht. 

Die alltäglichen Rituale des Islam fördern das Individuum, sich in der Gesellschaft 

einzubringen und zum friedlichen Zusammenleben beizutragen. Was das Individuum 

von anderen in der Gesellschaft unterscheidet, sind seine moralischen Charakterzüge. 

Der Mensch ist als das wertvollste und schönste Geschöpf von Gott erschaffen. Seine 

höchste Stellung gebührt ihm nicht wegen seiner Familie, seines Stammes oder 

gesellschaftlichem Status, sondern aufgrund seiner Individualität, seines Strebens und 

seiner  Frömmigkeit, was in der Abschiedspredigt des Propheten Mohammed betont 

wird (Suleiman 2009). Der moralische Charakter des Menschen ist geprägt durch die 

Begriffe wie Glauben, Islam und Frömmigkeit. Das Verständnis dieser Begriffe soll im 

Folgenden weiterhelfen, die Funktion und Stellung des Individuums und der 

Gesellschaft festzustellen. 

Der Begriff des Glaubens bedeutet neben Sicherheit und Frieden ursprünglich “mit dem 

Selbst gut umgehen”, “eine Sorge oder Leiden in sich zu spüren”. Jedoch bedeutet er im 

Koran, in Sicherheit, Ruhe und Frieden sein. Nur der Glaube an Gott verschafft den 

Zustand von Sicherheit und Integrität (Rahman 1975, S.170-171).  

Der Begriff Islam bedeutet “im Vertrauen und Frieden“ sein. Im Koran bedeutet er, dass 

das Individuum, das sich Gott hingibt, Frieden und Harmonie erlangen kann. Der Islam 

tritt als eine Folge des Glaubens auf. In diesem Zusammenhang ergänzen sich beide 

Begriffe. 

Der klassischen Meinung nach, wird der Glaube als die innerliche und geistige 

Lebensweise des Individuums definiert. Nach dieser Definition ist der Islam die äußere 

Darstellung dieser Lebensweise in den Handlungen des Individuums. Im Begriff des 

Islam artikuliert sich demnach die islamische Gesellschaft in ihrer religiösen 

Dimension. Islam ist dann in einem gewissen Sinne die organisierte Ausdrucksform des 

Glaubens.  



Theoretischer Teil  

 34

Die Frömmigkeit ist ein wichtiger Begriff, der sowohl den Glauben und als auch den 

Islam umfasst (Rahman 1975, S.170-171). Die Bedeutung der Frömmigkeit ist die 

Angst, die Vermeidung von Gottes Zorn und die Hingabe an Gott. Diese Gottesfurcht 

ist im Sinne der Verantwortung gegenüber dem Transzendenten zu verstehen. Die 

Funktion der Frömmigkeit bietet dem Individuum eine Kraft und Fähigkeit, durch die 

das Individuum sich selbst wahrnehmen und das Richtige vom Falschen unterscheiden 

kann. Dadurch verhält sich das Individuum mit dem Bewusstsein, am Jüngsten Tag von 

Gott zur Rechenschaft gezogen zu werden. Deshalb ist die Frömmigkeit nicht eine 

kollektive, sondern eine ganz individuelle Leistung. Das Individuum erreicht seine 

Vollkommenheit, indem es seine menschlichen Funktionen verwirklicht. Aus diesem 

Grund ist die Frömmigkeit immer dynamischer Natur und ausgerichtet auf die 

Rechenschaftspflicht im Jüngsten Gericht.  

Das Individuum, das sich in seiner Frömmigkeit entfaltet, versucht im Alltag seinem 

Selbst und seiner Umwelt einen geistigen, metaphysischen und moralischen Sinn zu 

geben. Dadurch pflegt es seine Frömmigkeit und gelangt auf die höchsten Stufen seines 

Daseins.  

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Gott den Menschen in einer besten 

Form erschaffen und ihm eine Seele eingehaucht hat, um ihm Leben zu schenken. Hier 

liegt die Betonung auf der erhobenen Stellung des Menschen unter den anderen 

Geschöpfen. Die wichtigsten Merkmale des Menschen sind seine Intelligenz und sein 

freier Wille. Aufgrund dieser Eigenschaften ist der Mensch als der Nachfolger Gottes 

auf Erden auserwählt, um die Welt aufzubauen und mit Gerechtigkeit zu regieren, ohne 

in Grausamkeit und Ungerechtigkeit zu geraten. Um die Mission des Nachfolgers zu 

erfüllen, wird der Mensch bei der Anwendung des Willen und der Intelligenz frei 

gelassen. Mit Vernunft und freiem Willen erkennt und unterscheidet er Recht und 

Unrecht. Der Mensch kann diese geistigen Eigenschaften benutzen, seine Natur zu 

ergänzen und Gott anzubeten oder ihn zu verleugnen. Das Konzept der Fitrah (Natur) 

als ursprüngliche Gabe bedeutet nicht nur eine passive Tendenz zu den guten und 

richtigen Handlungen, sondern eine dynamische Neigung und eine natürliche 

angeborene Veranlagung Übermächtiges oder Transzendentes zu erfahren und daran zu 

glauben. Obwohl alle Kinder in einem Zustand der Fitrah geboren sind, ist der Einfluss 

der Umwelt entscheidend; besonders der Einfluss der Eltern auf die Religion des Kindes 

wirkt entscheidend. Wenn keine negativen Einflüsse ausgeübt werden, kann das Kind 



Theoretischer Teil  

 35

selbstständig seinen angeborenen Eigenschaften, d.h. seiner Fitrah nachgehen und seine 

wahre Natur entfalten.  

In diesem Sinne hat jeder eine Veranlagung zur Gestaltung seines eigenen Lebens nach 

seiner Kapazität. Das heißt, dass es eine Anerkennung der unterschiedlichen 

Wahrnehmungen und Interpretationen von der islamischen Tradition gibt. Denn der 

Glaube an Gott ist nach dem Islam dynamisch und fähig, sich im Rahmen der 

individuellen Möglichkeiten weiterzuentwickeln. Aber im Verlauf der islamischen 

Geschichte wurde die dynamische Dimension des Glaubens zugunsten der Orthodoxie 

vernachlässigt und wurde zum Dogma. Dahingegen gibt es zahlreiche Hinweise im 

Koran auf die Glaubensentwicklung. Darüber hinaus bietet der Sufismus eine 

Erziehungslehre zum Glauben, die die Erfahrung des Individuums in den Mittelpunkt 

stellt. Dieses Erziehungs- bzw. Entwicklungsmodell fördert dem Menschen seinen 

Glauben dynamisch weiterzuentwickeln und zur Vollkommenheit zu gelangen. In 

diesem Zusammenhang gibt es Parallelen zwischen der islamischen Theologie und der 

Theorie der Glaubensentwicklung, die auf den islamischen Kontext übertragen werden 

können.  

1.6 Islamisierungsprozess der Türkischen Republik 

Im vorherigen Teil der Arbeit wurde das islamische Menschenbild anhand des Begriffs 

„Fitrah“ aus der koranischen Schöpfungsgeschichte heraus dargestellt. Ebenso wurde 

das Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft aus der Perspektive der 

wissenschaftlichen Tradition des Islam skizziert. Im nun folgenden Abschnitt soll die 

Stellung und Bedeutung des Islam im türkischen Alltag in einer historisch-

soziologischen Perspektive erläutert werden, so dass die Religiosität türkischer 

Jugendlicher aus ihrem gesellschaftlichen Kontext heraus verstanden werden kann.  

Im Prozess des Niedergangs des Osmanischen Reiches entwickelte sich die Bewegung 

um Atatürk zu einem neuen Machtzentrum, aus dem heraus im 20. Jahrhundert die neue 

Türkische Republik gegründet wurde. 

Das Modernisierungsprojekt, das in der osmanischen Epoche begonnen hatte, gewann 

mit Gründung der Türkischen Republik eine neue Stoßrichtung. So glaubte die erste 

türkische Regierung unter Kemal Atatürk (1923-1938) und seinem Nachfolger Ismet 

Inönü (1938-1950), dass sich der Islam aus der gesellschaftlichen Öffentlichkeit 



Theoretischer Teil  

 36

zurückziehen und in die Privatsphäre zurücktreten werde. Das Ziel war, in der 

türkischen Gesellschaft ein Bild zu erreichen, das dem europäischen Rationalismus 

entsprach. Jedoch wollte man vom Islam als einheitsfördernden Faktor unter der 

Bevölkerung in der Phase der Verstaatlichung profitieren und zugleich mit Reformen im 

Bereich der Religion eine säkulare Staatsgrundlage unterstützen. In einer ersten Reform 

wurde das Khalifat abgeschafft und das osmanische Alphabet durch das lateinische 

ersetzt. Im Jahre 1923 wurde der Islam im ersten Grundgesetz der Türkischen Republik 

als offizielle Religion des Staates erklärt, bis 1937 das Laizismusprinzip in das 

Grundgesetz aufgenommen wurde. Diese gewaltsame Übergangsphase vom 

Osmanischen Reich zum türkischen Nationalstaat brachte eine Spaltung von 

Bevölkerung und Staat mit sich. Denn mit dem Laizismusprinzip war der Sunni-Islam 

von nun an keine Staatsreligion, sondern nur noch eine Glaubensrichtung unteren 

anderen.   

In der Zeit Atatürks (1923-1938) wurden die islamischen Schulen, die Derwischklöster 

und die heiligen Grabstätten im Rahmen des Gesetzes zur Vereinheitlichung des 

Unterrichtswesens geschlossen, um die Bevölkerung vor den Einflüssen der Religion zu 

schützen. Dadurch wurden sowohl die Sunniten als auch die Aleviten, die schon immer 

ausgegrenzt wurden, von der gemeinschaftlichen Organisation und der Tradierung ihrer 

Religion ausgeschlossen. Neben diesen Maßnahmen wurden jedoch auch neue 

Einrichtungen geschaffen. An der Universität Istanbul wurde eine theologische Fakultät 

eingerichtet, an der Prediger und Vorbeter ausgebildet wurden, und an den Schulen 

wurde der Religionsunterricht eingeführt. Eine weitere Einrichtung war das „Präsidium 

für religiöse Angelegenheiten“, das verantwortlich über die an den Moscheen tätigen 

Religionsbediensteten war. In der Atatürk-Ära wurden die Hadithen des Propheten 

Mohammed und der Koran im Zuge der kemalistischen Modernisierungspolitik vom 

Arabischen ins Türkische übersetzt. Jedoch wurde zugleich der Religionsunterricht 

1927 an den städtischen Grundschulen abgeschafft. Aus der Verfassung von 1924 

wurde der 2. Artikel im Jahr 1928 gekündigt, wonach der Islam die staatliche Religion 

der Türkischen Republik war. Nach und nach wurden die Schulen zur Ausbildung von 

Vorbetern „Iman-Hatip-Schulen“ im Jahr 1930 und im Endeffekt auch die gerade neue 

gegründete Istanbuler Theologische Fakultät im Jahr 1933 wieder geschlossen. 

(Bilgin/Erichsen 1989). 1931 wurden die MitarbeiterInnen und Moscheen des im 1924 



Theoretischer Teil  

 37

gegründeten Präsidiums für religiöse Angelegenheiten an die Generaldirektion der 

Türkischen Stiftungen überlassen. 

Ab 1937 wandte die Türkische Republik das Prinzip des Laizismus konsequent an und 

bestand darauf, dass die Religion von der Politik getrennt wurde. Um die 

Nationalstaatsstrategie zu stärken, versuchte man die Kräfte religiöser Autoritäten unter 

der Bevölkerung zu schwächen. Diese Maßnahmen wurden damit gerechtfertigt, dass 

die Bevölkerung vom Druck der Religion befreit werden müsse. Aber diese Initiativen 

konnten die Einflüsse des Islams auf die Menschen nicht verhindern. Auf diesem Wege 

bekam man weder Unterstützung für den türkischen Nationalismus noch wurde die 

Bevölkerung säkularisiert. Dadurch, dass die öffentliche religiöse Praxis und Bildung 

behindert wurde, gestaltete sich die Religion unter der Bevölkerung als eine Art 

Untergrund-Bewegung (Akdogan 2000).  

Ab 1940 begann die Binnenmigration der Landbevölkerung in die städtischen Zentren. 

Somit wurde ein großer Teil der Bevölkerung zum ersten Mal mit den neuen Reformen 

konfrontiert. Als Widerstand und Reaktion versuchten viele Menschen gegen die 

radikalen Maßnahmen des Staates im Bereich der Religion ihre eigenen Institutionen zu 

gründen. Schließlich begann auch das religiöse Leben sich zu individualisieren; es 

entstanden illegale Koran-Kurse, die von der staatlichen Linie abwichen. Denn vor 

allem hielt die sunnitische Bevölkerung die religiöse Erziehung ihrer Kinder für sehr 

wichtig, was der Hauptgrund für den starken Widerstand gegen die 

Regierungsmaßnahmen war. Dagegen lehnte der alevitische Teil der Bevölkerung die 

Maßnahmen der Regierung im Bereich der Religion nicht ab. Sie zeigten keine 

Gegenmaßnahmen gegen den Abbau der Religion durch die Politik des Staates. Sie 

gründeten keine alternativen Einrichtungen, in denen ihren Kindern der alevitische 

Glaube vermittelt werden konnte. Deshalb gelang es ihnen kaum eine Struktur zu 

entwickeln, in der sich die religiöse Gemeinde erhalten konnte. Die Schließung der 

Derwischklöster und die Einschränkung der religiösen Praxis durch den Staat nahmen 

die Aleviten vergleichbar widerstandslos  hin. Dieses eher passive Einverständnis führte 

dann aus der Sicht Aktays (1999) dazu, dass die Werte des Allevitentums ihre 

Beständigkeit und Wirkung verloren.   

Aufgrund der antireligiösen Politik des Einparteien–Regimes (1923-1950) begannen die 

frommen und konservativen Schichten, sich um religiöse Charismatiker zu versammeln. 

Diese waren einerseits Said Nursi, Gründer der Nurculuk-Bewegung andererseits 



Theoretischer Teil  

 38

Süleyman Hilmi Tunahan, Gründer der Süleymancilik-Bewegung (Sitembölükcübasi, 

1995). Süleyman Hilmi Tunahan legte seinen Schwerpunkt auf Korankurse und 

Koranerziehung, wohingegen Said Nursi mit Publikationen zur Bewahrung des 

Glaubens beizutragen versuchte. 

Die zunehmende Opposition in der Regierungspartei “CHP”, der einzigen Partei der 

Türkischen Republik und die sich veränderten Weltkonjukturen erforderten die 

Einführung des Mehrparteisystems. In diesem Zusammenhang wurden zuerst die 

Nationale Entwicklungspartei (MKP) im Jahr 1945 und dann ein Jahr später die 

Demokratische Partei (DP) als neue Parteien gegründet.  

Das Programm der Partei “DP” forderte die Unterstützung der Privatisierung in der 

Wirtschaft, die Autonomie der Universitäten und die Rechte auf dem Arbeitsmarkt wie 

Streikrecht der Arbeiter. Diese Partei erlangte in kurzer Zeit ein großes Interesse und 

Sympathie unter der Bevölkerung.  

In der Zwischenzeit versuchte die Regierungspartei “CHP” die Kritik, die sich als 

„Religionsfeind“ an sie richtete, zu bewältigen und zu korrigieren. Sie begann, die 

Religion für die Ziele der Politik im türkischen Alltag zu instrumentalisieren. Dadurch 

entwickelte sich auch eine gewisse positive Stellung gegen über der Religion 

(Sitembölükcübasi 1995). Die Regierungspartei ließ zuerst den Religionsunterricht 

wahlweise an den Grundschulen zu. Außerdem wurde vor dem Wahlsieg der DP 

(Demokratische Partei) im Jahre 1949 eine neue theologische Fakultät in Ankara 

eröffnet.  

Die Moscheen und ihre religiösen Führungspersonen wie Imame, die 1931 an der 

Generaldirektion der Stiftungen institutionell verortet wurden, wurden in der Zeit der 

Volkspartei “CHP”, also im Jahr 1950, wieder in eine staatliche Institution für religiöse 

Angelegenheiten eingegliedert. Dazu gehören auch der Neubau von Moscheen, die sog. 

Iman-Hatip-Gymnasien und zahlreiche Korankurse, die staatlich organisiert und 

kontrolliert wurden. Denn die regierende Partei wollte mit diesen Veränderungen ihr 

Bild in den Augen der Bevölkerung im politischen Wettbewerb korrigieren. 

Außerdem betrachtete die damalige Regierung z.B. die Frömmigkeit der Bevölkerung 

als ein Schild gegenüber der Gefahr des Kommunismus, versuchte aber andererseits 

weiterhin die Entwicklung religiöser Gemeinden zu verhindern (Cakir 1996).  Dies 

waren auch zugleich die Gründe für die Errichtung des oben genannten Präsidiums für 



Theoretischer Teil  

 39

religiöse Angelegenheiten: Steuerung bis hin zur Manipulation der Volksreligiosität, 

Vermeidung des Risikos, dass religiöse Gemeinden die Initiative gegen den Staat 

ergreifen.  

Die am 14. Mai 1950 abgehaltene allgemeine Wahl wurde unter diesen politischen 

Bedingungen durchgeführt. Die Demokratische Partei gewann die entscheidende 

Mehrheit der Stimmen. Nach einen Monat der Regierungsbildung führte die neue 

Regierun den Gebetsruf wieder auf Arabisch ein, der in der Zeit von Ismet Inönü (1938-

1950) auf Türkisch gehalten wurde. Dies zeugt von neu gewonnenen religiösen 

Freiheiten im jungen türkischen Staat.  

Zu der Zeit der Einführung des Mehrparteiensystems gewannen die religiösen 

Bewegungen eine neue Stärke. Jedoch waren sie damals als Stiftungen oder Vereine 

noch nicht so weit organisiert und institutionalisiert. Denn die für solch eine Bewegung 

nötige islamische Elite oder eine organisierte islamische Öffentlichkeit existierte noch 

nicht (Dursun, 1995). Die konservativen Abgeordneten der DP im Parlament strebten 

die Öffnung der Vorbeter-Gymnasien und islamischen Instituten an und setzten in den 

Dörfern Vorbeter in den Moscheen ein. Es ist nach Akdogan (2000) auffällig, dass die 

islamische Bewegung oder die neue Islamisierung sich in dieser Phase beschleunigte. 

Zur gleichen Zeit tauchten auch die ersten Studentinnen mit Kopftuch an den 

Universitäten auf. Womit eine bis zur heutigen Zeit andauernde Kopftuchdebatte 

begann.  

Durch all diese Entwicklungen gewann die Religion neuen Einfluss unter der 

Bevölkerung. Sie fing an, sich in den 70er und 80er Jahren durch Vereine, Stiftungen, 

Medien und Bildungseinrichtungen in der Gesellschaft wieder öffentlich zu gestalten. 

Die religiösen Bewegungen wie die Bruderschaften (Tarikat) und Gemeinschaften 

(Dschemaat) waren in der Türkei zu einem Potenzial herangewachsen, das auch 

allmählich den Politikern auffiel. Es war mittlerweile offensichtlich, dass die religiösen 

Gemeinden weite Bevölkerungsteile mobilisierten und orientierten (Göle 1995).       

Hier ist die bedeutende Rolle der Zuwanderung vom Land in die Großstädte nicht zu 

vernachlässigen. Durch ihre Geschwindigkeit verursachte die Binnenmigration 

individuelle und soziale Probleme. In den Ballungsstädten nahmen Probleme wie  

Unsicherheit und Identitätsverlust unter den Menschen stark zu. Hier gewann die  

Religion eine neue Rolle und Funktion. In einem weiten Spektrum von der politisierten 

Islamisierung bis hin zu frommen Gemeinschaften erfuhr die religiöse Praxis eine neue 



Theoretischer Teil  

 40

Belebung (Türköne 1993). So füllten z.B. die religiösen Bewegungen, besonders der 

Sufismus, die Lücke, die durch die modern-materialistisch und rationalistische 

Philosophie im Bereich emotional-geistlicher Bedürfnisse entstanden war (Dursun 

1995). 

Die Urbanisierung brachte infrastrukturelle Probleme mit sich. Dazu zählen:  

ungeplante Siedlungen, Luftverschmutzung, illegale Müllabladeplätze, Nutzung 

belasteter Trinkwasserquellen und Korruption in der Kommunalverwaltung. Die 

Bevölkerungsteile, die darunter litten, orientierten sich an den religiösen 

Gemeinschaften, die in den Elendsvierteln Solidarität und soziales Engagement zeigten. 

(Saribay, 1995).  

Mit dem Militärputsch vom 12. September 1980 wurden religiöse Organisationen 

teilweise beschränkt, hingegen der Islam als politisches Instrument eingesetzt. Die 

Generäle setzten den Islam gezielt ein, um die Recht- und Linksextremisten, die 

kurdischen Separatisten, den islamischen Fundamentalismus und die Radikalisierung 

der Volksfrömmigkeit zu verhindern. Mit militärischem Befehl wurde im Grundgesetz 

von 1982 die Einführung des Religionsunterrichts als Pflichtfach beschlossen (Bilgen / 

Erichsen 1989). Turgut Özal (1983-1989 als Ministerpräsident; 1989-1991 als 

Staatpräsident), der der selbst dem Nakschibandi-Orden der Nakschibendi angehörte, 

schaffte die religiösen Stimmen an sich zu binden. Dann begann nach Adnan Menderes 

(1950-1960) eine zweite goldene Ära der religiösen Bewegungen. 

In dem Zeitraum von 1983 bis 1993 polarisierten sich die Einstellungen der türkischen 

Bevölkerung. Sie identifizierten sich entweder mit den unterschiedlichen religiösen 

Gemeinschaften und Ideologien oder mit den Laizisten. Der Islam bot insbesondere den 

Menschen aus der Unterschicht eine Identität, wohingegen die Elite ihre Identität im 

Laizismus fand. Deswegen formte sich die Religion zur sozialen Bewegung um. Die 

sozialen und wirtschaftlichen Forderungen wurden nun mit religiösen Argumenten 

ausgedrückt und unterstrichen. Aus diesem Grunde gelang es 1997 der RP 

(Wohlfahrtpartei) die Mehrheit der Stimmen in den Armenvierteln zu erlangen 

(Türköne, 1994). Wie schon erwähnt, kompensierten die islamisch-religiösen 

Bewegungen eigentlich die Probleme des Modernisierungsprozesses der Türkei. In 

diesem Zusammenhang war die RP jedoch kein Gegner der Modernität, sondern 

Anstreber einer islamischen Modernisierung.  



Theoretischer Teil  

 41

Von den 80er Jahren an wurden die MuslimInnen untereinander nach ihren politischen 

Richtungen  unterschieden. So stellen sich zwei Gruppen heraus: Auf der einen Seite 

konservative MuslimInnen und auf der anderen Seite moderne MuslimInnen (Bulac, 

1993). 

Durch die Stiftungen vereinigten sich die religiösen Gemeinschaften und islamischen 

Bewegungen. Die Menschen, die unter den oben genannten Umständen in Not lebten, 

entdeckten den Islam als neue Ressource ihrer Identität. Religiöse Gemeinden 

bereicherten ihre Aktivitäten. Diese Menschen wurden in wirtschaftlichen Bereichen 

aktiver. Es gab eine Explosion religiöser Publikationen. Die Anzahl islamisch 

orientierter Studierender  an den Universitäten nahm auffällig zu (Akdogan, 2000).  

Da der Islam für das Ziel, die territoriale Integrität des Landes zu bewahren, als 

bedeutsam galt, gewährte die amtliche Politik den religiösen Gemeinschaften und 

Gruppen erneut die Möglichkeit, ihren Aktivitäten nachzugehen. Die Gemeinschaften 

erreichten in Folge ihrer neuen Freiheiten einen Einfluss, den die politischen Parteien 

bemerkten. DYP, ANAP und RP führten in der Folge einen erbitterten Kampf um die 

religiösen Wähler zwischen den 80er und 90er Jahren. Die islamischen Gruppen 

konnten diesen Wandel nutzen, um ihrerseits ihren Einfluss auf die Politik zu 

vergrößern.  

1.6.1 Religiöse Vielfalt des Islam im türkischen Alltag 

Der Islam zeigt sich in der Türkei im religiösen Alltag sehr vielfältig. Besonders 

prominent sind der Volksislam, der staatlich kontrollierte Hochislam sowie der 

politische Islam.  

1.6.1.1 Volksislam 

Diese Art des Islams entstand aus der Mischung der alttürkischen Traditionen und den 

schriftlich-islamischen Theologien (Arslan, 2004). Deshalb hat diese Variante des Islam 

synthetisch-konventionelle Eigenschaften. In diesem Religionsstil verbinden sich die 

religiösen Elemente, die zur schriftlichen und offiziellen Religion gehören und die 

religiösen Überzeugungen der Volkstradition zu einer harmonischen Einheit. Gegenüber 

der islamischen Dogmatik weicht der Volksislam in vielen Punkt ab, weil er primär von 

Werten geprägt ist, die im Kontext des dörflichen Zusammenlebens lebensdienlich sind. 



Theoretischer Teil  

 42

(Günay 1999, S. 263). Dazu leisteten auch die Sufibewegungen einen großen Beitrag, 

die sich ab dem 9. Jahrhundert entwickelten. Denn innerhalb des Sufismus konnten 

auch mystische Praktiken Anerkennung finden, so dass die lokalen magischen Rituale 

im islamischen Kontext gepflegt werden konnten (Akca/Demirpolat 2003, S. 203-214). 

Die Sufi-Traditionen spielten somit eine Vermittlerrolle, weil die arabische Sprache und 

damit der Islam selbst für die türkischsprachige Bevölkerung zunächst unzugänglich 

war. Eine wichtige Quelle dieser Religiosität, die unter der Bevölkerung weitverbreitet 

ist, waren insbesondere die Derwischklöster in der osmanischen Zeit  (Dogan 2008).  

Heute liegt die Wirkungskraft des Volksislam vor allem darin, dass er überwiegend die 

einfachen Gläubigen anspricht. Ihr religiöses Verständnis organisiert sich gegenwärtig 

in den Sufi-Bewegungen (Tarikat) und nimmt Elemente des Heiligenkults sowie der 

Mystik in sich auf. Nach diesem Verständnis steht die Vorstellung im Vordergrund, 

dass der Mensch Gott erkennen und zeitweise in eine Harmonie bzw. Einheit mit ihm 

gelangen kann. Durch diese Vorstellung versuchen die Sufisten ihre Anhänger auf den 

Weg der Gotteserkenntnis zu führen. Nach der Abschaffung der Derwischklöster im 

Jahr 1924 lebten diese Bewegungen im Untergrund, indem sie sich informell um eine 

religiöse Persönlichkeit bzw. einen Ordensführer sammelten. Mit der Einführung des 

Mehrparteisystems und dem Ende des Zweiten Weltkriegs kamen sie wieder zum 

Vorschein. 

1.6.1.2 Hochislam 

Der sunnitische Islam hatte bereits vor der Islamisierung der Türken eine eigene 

politische Tradition. So entwickelte er eine systematische Rechtsordnung und Theologie 

innerhalb der ersten drei islamischen Jahrhunderte, die die Bedürfnisse eines Staates 

bewältigen können (Ocak 1999, S. 55). Aus diesem Grund ist es auffällig, dass die 

türkischen Staaten und ihre Herrscher, die damals zum Islam übertraten, einen großen 

Wert auf den sunnitischen Islam legten. Auf diese Weise konnte der sunnitische Islam 

in Anatolien eine herrschaftsstabilisierende  Funktion erfüllen.  

Jedoch auf der anderen Seite trat der Islam nicht immer in seiner sunnitischen 

Erscheinung auf. Es ist eine Tatsache, dass es unterschiedliche Erscheinungen und Stile 

des Islams unter der Bevölkerung gibt. Während die Städter die orthodox-islamische 

Vorstellung besitzen, hat der synkretistische Volksislam dagegen seine Anhänger unter 

der ländlichen  Bevölkerung. Wie bereits oben erwähnt, wurde diese Tradition durch die 



Theoretischer Teil  

 43

Derwischklöster bewahrt und bereichert. Im 17. Jahrhundert fing diese Tradition an, 

sich durch die Einflüsse der Medressen zu verändern, die sich am sunnitischen Islam 

orientierten (Köprülü 1996). 

Der Sunni-Islam spielt auch beim Aufbau des osmanischen Staatswesens eine wichtige 

Rolle. Die Institutionalisierung des Osmanischen Reiches mit seinen militärisch,  

rechtlich und finanziellen Regierungsinstrumenten –und Institutionen konnte auf der 

Grundlage des sunnitischen Islam erfolgen. Dadurch entstand die duale Spannung 

zwischen einem staatlich geförderten sunnitischen Hochislam und dem traditionell 

geprägten Volksislam  (Mardin 1993).  

Heute wird diese Art des Islam durch das Präsidium für religiöse Angelegenheiten 

geprägt (vgl. Wunn 2007). Die Überwachung der religiösen Literatur und die 

Verwaltung der geistlichen Ämter unterstehen diesem Präsidium. Es bietet auch 

zahlreiche Korankurse für alle Altersstufen an. Das Ziel des Präsidiums für religiöse 

Angelegenheiten liegt vor allem darin, eine Synthese zwischen Türkentum und Islam 

sowie Staat und Religion zu schaffen. Dadurch versucht es die Konflikte zwischen dem 

laizistischen Staat und dem türkischen Nationalbewusstsein und der islamischen 

Identität zu bewältigen.   

1.6.1.3 Politischer Islam 

Der politische Islam ist in der Spätphase des Osmanischen Reiches entstanden. Um 

diesen Begriff zu verstehen, ist es notwendig, seinen historischen Hintergrund 

darzustellen.  

In der Spätphase des Osmanischen Reiches verlor dieses nicht nur die nicht-

muslimischen Territorien, sondern auch seine muslimischen Länder. Um das alles zu 

verhindern und wieder neue Kräfte zu sammeln, wurde der Pan-Islamismus (der 

politisierte Islam) durch Cemalettin Afgani dargelegt. Damit wurden drei Ziele verfolgt: 

(1) Rückkehr zum Koran und der Tradition des Propheten als erste Quellen des Islam, 

(2) Wiedereinrichtung von „Idschtihad“, dem Verfahren zur Rechtsfindung durch eine 

unabhängige Interpretation der beiden Rechtsquellen Koran und Sunna im islamischen 

Rechtsystem und (3) Erweckung eines neuen Dschihadgefühls unter MuslimInnen. 

Folgende Hypothese wurde zur Entstehung des politischen Islam aufgestellt: Der  Islam 

war von Anfang an politisch. Schon während der Prophet Mohammed den Islam 



Theoretischer Teil  

 44

verbreitete, war es sein Ziel, einen islamischen Staat zu gründen. Der Koran beinhaltet 

Regeln bzw. Gesetze über einen islamischen Staat (Calislar 1997).  

Auf diese Weise sollte der  Islam dazu dienen, ein Modernisierungsprojekt zu beginnen 

und einen völligen Verfall des osmanischen Reiches zu verhindern. Allerdings führte 

das  Projekt des politischen Islam zu Identitätskonflikten, weil er die Denk- und 

Lebensweisen weiter Teile der Bevölkerung ignorierte (Kaplan 1997). Darüber hinaus 

erfassten die osmanischen Eliten weder die westliche Tradition noch die islamische 

Kultur. Dies war ein sensibles Erneuerungsprojekt, das von den osmanischen Eliten 

dem Volk empfohlen wurde. Dieses Modernisierungsprojekt verwandelte sich 

gleichzeitig in eine Ideologie gegen die Tradition, so dass sich kein nachhaltiger Erfolg 

zeigte (Özbek 1994). 

Durch die Liberalisierung und die Einführung des Mehrparteisystems in den 60er Jahren 

trat ein Anspruch der religiösen Menschen auf politische Wirksamkeit um den Orden-

Meister des Nakschibandi-Orden Mehmet Zahid Kotku (1897-1980) herum auf. Durch 

seine Anregung begannen seine Anhänger (davon besonders wichtig Necmettin Erbakan 

und Turgut Özal), auf der politischen Ebene den Grundriss des politischen Islam zu 

entwickeln. Es war damals auffällig, dass sie sich mit ihrem religiös motivierten 

politischen Engagement vom Volksislam der türkischen Konservativen unterschieden. 

Als Erbakan 1970 die erste religiöse Partei der Türkei (vgl. Wunn, 2007) gründete, 

begann eine Zeit der immer wieder Neugründung von Parteien mit unterschiedlichen 

Namen aber mit den gleichen Akteuren im Hintergrund, da das Verfassungsgericht 

diese Parteien immer wieder schloss. In dieser Bewegung verschmolzen zwei 

Generationen, die ein unterschiedliches Politikverständnis haben. Die erste Generation 

ist mehr traditionell und durch ein hierarchisches Denken in der Linie 

Nakschibendiorden geprägt und wendet noch die religiösen Diskurse auf der politischen 

Ebene an. Sie organisiert sich in der Partei der Glückseligkeit (Saadet Partisi). Dagegen 

ersetzt die zweite Generation auf wirtschaftliche und soziale Themen. Sie prägt  

überwiegend die Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung (AKP), die die heutige 

Türkei regiert.  

Wie oben diskutiert wird, spielt die islamische Religion von der Gründung der 

Türkischen Republik an eine bedeutende Rolle im türkischen Alltag. Dabei 

dokumentiert sich eine große religiöse Vielfalt in der türkisch-islamischen Gesellschaft 

von der Volksfrömmigkeit angefangen bis hin zur politischen Interpretationen des 



Theoretischer Teil  

 45

Islam. Diese religiöse Vielfalt, die unterschiedlichen Wahrnehmungen und 

Interpretationen, deren historische Wurzeln oben erläutert werden, beeinflussen die 

Religiosität und den Alltag der türkisch- muslimischen Jugendlichen.  

1.7 Zur religiösen Erziehung und Sozialisationsinstanzen im Allgemeinen 

Im folgenden Kapitel werden die Instanzen vorgestellt, in denen  türkische Kinder und 

Jugendliche in der Türkei und in Deutschland ihre religiöse Sozialisation erfahren. Es 

sollen die kulturellen und sozialen Hintergründe der im Rahmen des hier vorgestellten 

Forschungsprojekts untersuchten Jugendlichen aufgezeigt werden. Als 

Sozialisationsinstanzen werden die Familie, die Gruppe der Gleichaltrigen, die 

Gemeinde, die Schule, der Beruf und die Medien genannt (Schwab 1995). Diese spielen 

bei der Vermittlung der islamischen Religion an die nächsten Generationen ebenfalls 

eine wichtige Rolle.  

Wie bereits im Kapitel 2.5 erwähnt wurde, wird in islamischer Perspektive jeder 

Mensch mit der Fähigkeit zum Glauben an Gott geboren. Diese angeborene Fähigkeit 

wird von der Umgebung des Menschen geprägt. Um die ungünstigen Wirkungen der 

Umwelt zu verhindern, empfiehlt der Koran in der Sure 31,16 bis19 den muslimischen 

Eltern, ihre Kinder religiös zu erziehen. Deshalb steht die Familie als primäre 

Sozialisationsinstanz in Sachen Religion in der türkisch-muslimischen Gesellschaft an 

erster Stelle. Neben der Familie sind sowohl staatliche als auch Imam Hatip Schulen 

(berufsbezogene Gymnasien für zukünftige Vorbeter), Koran-Kurse der Moscheen und 

Theologische Fakultäten als Träger der religiösen Sozialisation in der gegenwärtigen 

türkischen Gesellschaft zu sehen. 

Diese Instanzen übernehmen die Aufgabe der religiösen Identitätsbildung und 

vermitteln die „rechte“ Praxis und Lehre an die nächste Generation. Dabei leistet die 

religiöse Erziehung einen wichtigen Beitrag zur Entwicklung des Individuums. 

1.7.1 Bedeutung und Inhalte der religiösen Erziehung  

Bevor die Rolle der Familie bei der religiösen Sozialisation dargestellt wird, sollen die 

Bedeutung und die Inhalte der religiösen Erziehung in der türkisch-muslimischen 

Gesellschaft beleuchtet werden.  



Theoretischer Teil  

 46

Den MuslimInnen ist vorgeschrieben, an die sechs Glaubensgrundsätze des Islams zu 

glauben und diese zu pflegen. Als verbindliche Glaubenslehre gilt: der Glauben an den 

einen, allmächtigen, allwissenden, allgütigen und barmherzigen Gott; die Einheit 

Gottes; der Glaube an die Gesandten Gottes; an die Offenbarungsbücher; an die Engel; 

an den Jüngsten Tag und die Auferstehung nach dem Tod; an die Vorherbestimmung , 

sei es im Guten oder im Schlechten (vgl. Öztürk 2007, S. 47).   

Denjenigen, die sich zu diesen Glaubensgrundsätzen des Islams bekennen, werden 

Aufgaben auferlegt, die sie gegenüber Gott, den Menschen und der Umwelt zu erfüllen 

haben. Diese religiösen Hauptpflichten sind zum Teil in den fünf Säulen des Islams 

definiert. Als diese gelten das Glaubensbekenntnis, die fünfmaligen Gebete, die 

sogenannte Almosensteuer, das Fasten im Monat Ramadan und die Pilgerfahrt nach 

Mekka. Wenn ein Muslim die Möglichkeit hat, dann soll er diese Pflichten erfüllen (vgl. 

Döndüren 1998).  

Die Pflicht des „Glaubensbekenntnisses“ bedeutet gemäß dem Koran von der Existenz 

Gottes überzeugt zu sein und zweifellos an Gott zu glauben. Es gibt zwei Gebetsformen 

im Islam; das rituelle Gebet (Salat) und das persönliche Gebet (Dua). Das rituelle Gebet 

muss ein Muslim fünfmal am Tag zu bestimmten Zeiten mit Versen aus dem Koran und 

in der vorgeschriebenen Form verrichten. Das persönliche Gebet hat keine bestimmte 

Form und es kann mit dem persönlichen Gebet im Christentum verglichen werden. Die 

Almosensteuer ist als eine Sozialabgabe an die Bedürftigen gedacht. Als Ziel des 

Fastens gelten die Darstellung der wahren Liebe zu Gott und die Einübung von 

Hoffnung, Geduld, Selbstdisziplin und Praxis des Mitgefühls und der Barmherzigkeit 

gegenüber den Bedürftigen. Die Pilgerfahrt nach Mekka sollte einmal im Leben 

unternommen werden, wenn es möglich ist. Sie soll die MuslimInnen an den Jüngsten 

Tag erinnern und das Bewusstsein stärken, dass sie nach dem Tod für ihre Taten vor 

Gott zur Rechenschaft gezogen werden. Diese Rituale sind der Ausdruck des Glaubens 

und der Unterwerfung unter den Willen Gottes (vgl. Öztürk 2006).   

Jede der Sozialisationsinstanzen versucht diese sechs Glaubensgrundsätze des Islam und 

die fünf Hauptpflichten als Werte und Grundlagen zu vermitteln.  

Der Islam versteht sich als eine Religion, die den Menschen in seiner Ganzheit 

betrachtet. Er adressiert den Menschen ganzheitlich durch seine Vorschriften und indem 

er ihn unter verschiedene Verantwortungen stellt. Neben der Vermittlung der religiösen 

Vorschriften sind die muslimischen Eltern für die seelische und körperliche 



Theoretischer Teil  

 47

Entwicklung ihres Kindes sowie die Vermittlung des mitmenschlichen Moralsystems 

verantwortlich. Denn der Mensch hat soziale Verantwortungen gegenüber der 

Gesellschaft. Das gesellschaftliche Leben und die individuelle Lebensweise lassen sich 

in der islamischen Tradition nicht voneinander trennen. In der Praxis jedoch wird nach 

meiner Beobachtung diese Dimension der religiösen Erziehung häufig vernachlässigt 

(vgl. Kap. 2.5) So sind viele türkische Familien überfordert, ein Familienklima zu 

gestalten, in dem islamische Tugenden wie Geduld und Mitgefühl gedeihen können. 

Eine optimale religiöse Erziehung müsste die bereits erwähnte katechistische 

Dimension und die im Folgenden beschriebene Ziele umfassen.   

“Die Eltern sind verpflichtet, auf die körperliche und seelische Entwicklung der Kinder zu 

achten, sie vor schlechten Umwelteinflüssen zu schützen und sie vor jeder �eigung zum Übel 

fernzuhalten, also von Lüge, Diebstahl, Beschimpfung, Streit usw. Darüber hinaus wird den 

Eltern im Koran geraten, sich um die Bedürfnisse ihrer Kinder zu kümmern und sie auf ihre 

Zukunft vorzubereiten. Sie sollen ihnen Zuneigung und Wärme schenken und ihnen in Liebe, 

Güte und Gerechtigkeit begegnen” (Alacacioglu 1998, S. 69-70).  

1.7.1.1 Familie 

Als Sozialisationsinstanzen ist in erster Linie die Bedeutung der Familie zu nennen. 

Denn die religiöse Sozialisation und Entwicklung des Kindes beginnt, wie bereits oben 

erwähnt, in der Familie und in den Bildungseinrichtungen. Doch die Familie hat einen 

viel größeren Einfluss auf die religiöse Sozialisation und Entwicklung des Kindes als 

alle anderen Institutionen. Die religiösen Grundkenntnisse wie die religiösen Werte, 

Sitten und die türkische Kultur werden von den Kindern zuerst durch die Familie 

erfahren und übernommen. Diese Vermittlung verläuft in der Sicht von Özdil (1999) 

erfolgreich, wenn die Eltern einen großen Wert auf die islamische Religion und die 

türkische Tradition legen und wenn sie selbst praktizierende MuslimInnen sind. In 

diesem Zusammenhang sind die Eltern bzw. die Familie für die Erziehung und die 

Kulturvermittlung an die nächsten Generationen zuständig. Dabei spielen sie als 

Vorbilder für ihre Kinder eine wichtige Rolle.  

Die meisten Familien verfügen über eine zu geringe religiöse Bildung. Deshalb sind sie 

nicht in der Lage, die Inhalte der Religion pädagogisch angemessen zu vermitteln. 

Deshalb lassen sich vielfach unangemessene Vorstellungen und problematische, 

entwicklungshemmende Methoden bei der religiösen Erziehung der Kinder empirisch 



Theoretischer Teil  

 48

beobachten (Selcuk 1991). In der Familie werden den Kindern von den Eltern und den 

Verwandten religiöse Vorbilder und Gottesvorstellungen vermittelt, die für die 

psychologisch-pädagogische Entwicklung der Kinder nach Selcuk nicht geeignet sind. 

Zum Beispiel wird die Erzeugung von Angst vor der Strafe Gottes als 

Erziehungsmethode gebraucht. Wenn die Kinder die von den Eltern bestimmten 

Verhaltensgrenzen überschreiten, drohen die meisten von ihnen mit dem Satz: „Sonst 

wird dich Gott verbrennen!“ (Selcuk 1991, S. 33). 

Viele der türkisch-muslimischen Eltern erwarten von ihren Kindern in religiösen 

Angelegenheiten ein Verhalten und eine Denkweise wie von Erwachsenen. Da sie keine 

angemessene religiöse Bildung besitzen, können sie die kognitive Entwicklung ihrer 

Kinder im religiösen Erziehungsprozess nicht beachten (Özeri 2004, S. 18). Für sie sind 

das Auswendiglernen einiger Suren oder Verse aus dem Koran, das Rezitieren des 

Korans, das Anbeten Gottes und die Einhaltung der richtigen Verhaltensregeln von 

großer Bedeutung. Die genannten Dinge werden als Zeichen der „richtigen“ religiösen 

Entwicklung  angenommen. Statt einer Erziehungsmethode, die die religiös-ethische 

Entwicklung, die religiösen Gefühle und ein angemessenes kognitives Verständnis der 

Religion in der Kindheit fördert, wird eine mechanische Methode in der Familie 

bevorzugt und durchgeführt. Jedoch führt diese Methode bei den Kindern zu einer 

Vernachlässigung der kindlichen Erfahrungen. 

Das Kind bringt die unangemessenen religiösen Vorstellungen und Verhaltensweisen 

aus dem familiären Kreis in die vorschulischen Institutionen mit. In der Türkei sind 

vorschulische Einrichtungen nicht so wie in Deutschland verbreitet. In den vorhandenen 

Einrichtungen werden jedoch keine Programme angeboten, die zur religiösen 

Sozialisation und zu einer angemessenen Entwicklung des Kindes beitragen können. 

Die Aufgabe der Schulen als soziale Instanz sollte es sein, diesen Kindern aus dieser 

Konfliktsituation heraus zu helfen. Doch die religiöse Erziehung außerhalb der Familie 

beginnt erst ab der vierten Klasse. Erst dann können relativ gesehen „professionellere“ 

Akteure zur religiösen Sozialisation und Identitätsbildung beitragen (vgl. Özeri 2004).  

1.7.1.2 Religionsunterricht an der Schule 

Nach dem Artikel 24 in der Verfassung der Türkischen Republik muss jeder in der 

Türkei lebende muslimische Schüler am Religionsunterricht teilnehmen. Er wird den 

Schülern und Schülerinnen an den Schulen unter dem Namen „Religionskultur und 



Theoretischer Teil  

 49

Morallehre“ gelehrt. Ab der vierten Klasse sind zwei Stunden an den Grundschulen und 

eine Wochenstunde an den Gymnasien als Pflichtfach eingeplant. Vom vierten 

Schuljahr an bis zum Ende der Mittelschule sind zwei Stunden in der Woche im 

Stundenplan der Kinder verankert.  

Auf diese Weise wird die religiöse Erziehung der Kinder und Jugendlichen unter 

staatlicher Kontrolle gehalten. Der Lehrplan und die Lehrbücher des 

Religionsunterrichts wurden unter der Aufsicht des nationalen Bildungsministeriums 

entworfen. Weil die Mehrheit der türkischen Bevölkerung der sunnitischen Konfession 

angehört, liegt der Schwerpunkt der Inhalte dieser Bücher im sunnitischen Islam 

(Bilgen/Erichsen 1988, S. 370).  

Folgende Themen werden im Unterricht behandelt:  

Glaubensgrundsätze und Hauptpflichten des Islam, der islamische Katechismus für den 

religiösen Alltag, türkisch-islamische Werte, Kultur und Tradition, die Ideen Atatürks, 

Vaterlandsliebe, Atatürk und Laizismus; die Gewissens- und Gedankenfreiheit und kein 

Zwang zur Ausübung des Glaubens durch den Schutz des Laizismusprinzips; andere 

Religionen; Distanzierung vom Aberglauben und eine tolerante Haltung gegenüber 

anderen Religionsgemeinschaften (Bilgin/Erichsen 1988, S. 371).  

Es ist auffällig, dass die Themen in einem Zusammenhang mit den Prinzipien Atatürks 

und der nationalen Einheit vermittelt werden. Das allgemeine Ziel des Unterrichtsfaches 

Religionskultur und Morallehre ist basierend auf das Amtsblatt des 

Erziehungsministeriums folgendermaßen zu beschreiben:  

Im Mittelpunkt des Religionsunterrichts steht der Islam. Daneben ist das Prinzip des 

Laizismus wichtig. Niemand darf zur religiösen Praxis gezwungen werden. Der Islam 

wird von konfessionellen Differenzierungen und Elementen des Volksglaubens 

gereinigt und in seinen Grundzügen dargestellt. Über die religiösen Themen hinaus 

sollen die Werte und Begriffe wie Vaterland, Volk, Flagge, Banner, Frontkämpferturm, 

Märtyrertum verinnerlicht werden, die die nationale Einheit und Gemeinschaft durch 

die Bande der Liebe, der Achtung, der Brüderlichkeit und der Freundschaft sichern und 

stärken (Alacacioglu 1998, S. 74). Neben der Kenntnisnahme der behandelten Themen 

soll der Religionsunterricht den Kindern und Jugendlichen eine Identifikation mit der 

nationalen türkischen Kultur ermöglichen.   



Theoretischer Teil  

 50

Abgesehen davon, dass der normativ-nationalistische Geist dieses Religionsunterrichts 

eine Entwicklung religiöser Autonomie erschwert, bedingt auch die starke Prägung der 

Inhalte vom Hochislam eine nicht unerhebliche Problematik. So wird die vom 

Volksislam geprägte familiäre Praxis als „Aberglaube“ diffamiert, so dass die Kinder 

den Religionsunterricht als eine weitere Quelle von Spannungen und Konflikten 

erfahren können. 

1.7.1.3 Korankurse als Ergänzungsunterricht 

Neben dem Religionsunterricht in der Türkei gibt es noch die zusätzlichen und 

freiwilligen Angebote der Korankurse zur religiösen Erziehung. Hier gibt es zwei 

Träger der Kurse. Der eine ist staatlich und gehört zum „Präsidium für religiöse 

Angelegenheiten“ und der andere ist privat und gehört zu den religiösen Gemeinden 

(siehe Kap. 2.6). Der letztere Träger wird durch das „Präsidium für religiöse 

Angelegenheiten“ insofern kontrolliert, als geprüft wird, ob sie eine angemessene 

religiöse Erziehung durchführen und ob die Methode pädagogische Minimalstandards 

erfüllt. Jede Koranschule muss festgelegte Lehrpläne und Programme vorweisen und 

dementsprechend ihren Kurs durchführen. Da die meisten türkischen Eltern geringe 

Kenntnisse über die Religion besitzen, schicken sie ihre Kinder in diese Kurse. Dadurch 

versuchen sie die Aufgabe der Vermittlung der religiösen Tradition zu erfüllen (Akbulut 

2003, S.34). Jedes Kind darf erst nach dem Grundschulabschluss und nur auf einen 

schriftlichen Antrag der Eltern hin den Korankurs besuchen.  

Neben der Vermittlung der Glaubensgrundsätze und der fünf Hauptpflichten des Islam 

werden in den Korankursen folgende Inhalte vermittelt: 

a. Lektüre des Koran: Aussprache des arabischen Koranalphabets und Regeln der 

Koranrezitation  

b. Buchstäbliches Auswendiglernen kürzerer Koransuren und Bittgebete, um die 

fünf Hauptpflichten und die Glaubensgrundsätze erfüllen zu können (Cebeci 

1996). 

Es wird kritisiert, dass die Korankurse traditionelle Methoden wie Auswendiglernen 

und Lehrervortrag verwenden und durch autoritäre Disziplinvorstellungen geprägt sind. 

Diese Kritik wird durch eine Untersuchung von Bayraktar belegt (1991). Die Ergebnisse 

dieser Untersuchung zeigen, dass 97% der Kinder die Bedeutung der 



Theoretischer Teil  

 51

auswendiggelernten Koransuren, Koranverse oder Bittgebete nicht verstanden haben 

und dass fast die Hälfte der Korankurslehrer den Koran nicht gelesen haben und auch 

kein anderweitiges Wissen über den Koran besitzen.  

1.7.2 Religiöse Erziehung und Sozialisationsinstanzen innerhalb der 

Migrationsbedingungen 

Im vorangehenden Abschnitt wurde erklärt, dass die Familie als eine zentrale Institution 

der religiösen Sozialisation sowohl in der Türkei als auch in Deutschland fungiert. Für 

die türkischen Migrantenfamilien in Deutschland ist eine starke Ausbildung der 

religiösen Identität ihrer Kinder in der westlich-christlich geprägten Gesellschaft von 

großer Bedeutung. Deshalb fühlen sie sich für die Vermittlung der islamischen Werte, 

der alltäglichen Rituale, Normen und Tradition verantwortlich.  

Als Folge entwickeln sich die Religiosität und das Verhältnis zum Islam der 

Jugendlichen ähnlich zur religiösen Prägung ihrer Herkunftsfamilie.  In diesem Prozess 

wird das islamische Bewusstsein auch mit der nationalen-türkischen Identität 

verbunden. Deshalb tritt der Islam als ein Bestandteil der islamisch-kulturellen und 

nationalen-türkischen Identität in den türkischen Familien auf. Aus diesem Grund ist es 

manchmal schwierig, den Islam von den türkisch-kulturellen Elementen zu trennen 

(Yalcin-Heckmann 1992). 

Laut Koran sind die muslimischen Eltern verpflichtet, ihren Kindern die Grundlagen 

des Islam zu lehren. Aber da sie Bildungslücken haben, sind sie nicht imstande, die 

religiösen Grundlagen an ihre Kinder weiterzugeben (Tosun 1993). Dazu gehört auch 

die arabische Sprache. Denn die islamischen Rituale, besonders das fünfmalige Gebet 

und das Rezitieren des Korans, müssen in arabischer Sprache durchgeführt werden. 

Deshalb wird die Aufgabe der religiösen Erziehung aus Mangel an Alternativen an die 

religiösen Organisationen in Deutschland übertragen. Anders als in der Türkei gibt es 

kein schulisches Angebot zur islamischen Bildung in Deutschland.  

Wie wir sehen, sind die Rolle und die Funktion der Sozialisationsinstanzen, wie der 

Familie und der außerschulischen Korankurse für die religiöse Erziehung und 

Sozialisation der türkisch-muslimischen Kinder und Jugendlichen in Deutschland von 

großer Bedeutung. Dieser Sachverhalt gilt vergleichbar auch für die Kinder und 

Jugendlichen in der Türkei. Allerdings gibt es auch Unterscheide zwischen der Türkei 



Theoretischer Teil  

 52

und Deutschland im Hinblick auf die religiöse Erziehung und Sozialisation. Diese 

werden im Folgenden zusammengefasst:  

Zurzeit bieten die deutschen Schulen keinen Religionsunterricht für die muslimischen 

Kinder und Jugendlichen in Deutschland an. Deshalb ist die Familie der primäre Ort, an 

dem eine religiöse Identität gebildet wird. In den Familien gibt es eine starke 

Verbundenheit mit dem nationalen Bewusstsein. Obwohl sie in der deutschen 

Gesellschaft leben, haben sie dennoch Informationslücken über die deutschen Werte 

und das Schulsystem. Da sie die Aufgabe der Vermittlung von religiösen und 

traditionellen Werten und Normen den türkisch-religiösen Vereinen überlassen, haben 

die Moschee-Vereine eine große Bedeutung in Deutschland. Sie vermitteln den Kindern 

und Jugendlichen die türkische Identität auf der Grundlage des Islam und der türkischen 

Geschichte. Neben der religiösen Erziehung bieten die Moschee-Vereine gemäß ihrer 

politisch-kulturellen Ziele auch zahlreiche Freizeitaktivitäten an (vgl. Alacacioglu 

1998). 

1.8 Konstruktion der religiösen Organisationen der türkischen 

MigrantInnen 

Nach der Angabe der Bundesregierung (2007) leben in Deutschland  ca. 3.4 Millionen 

MuslimInnen aus den unterschiedlichen Herkunftsländern. Die Türken bilden die größte 

Gruppe der MuslimInnen in Deutschland. Deshalb wird die Wahrnehmung des Islams 

in Deutschland stark durch die türkische Kultur bestimmt. Andererseits wird der 

Organisationsstil der in Deutschland lebenden MuslimInnen von der etwa 50 jährigen 

türkischen Migrationsgeschichte  geprägt. Weil diese Migration am Anfang als ein 

vorübergehendes Phänomen betrachtet wurde, wurde die kulturelle Dimension dieser 

Migration sowohl vom deutschen Staat als auch vom türkischen kaum berücksichtigt. 

Obwohl die Arbeiterwohlfahrt (AWO) in Deutschland sich stark für muslimische 

Gastarbeiter engagierte, war auch sie in dem religiösen Bereich nicht kompetent 

(Lemmen 2002, S. 25-27).   

Unter den MigrantInnen – besonders unter der ersten Generation - herrschte bis zum 

Anfang der 90er Jahre die Meinung, irgendwann in ihre Heimat zurückzukehren. Ihre 

Lebensplanung wurde von dieser Meinung geprägt. Aus diesem Grund fokussierten sich 

Engagement und zivile Initiativen auf die sozialen Probleme dieser Menschen. Denn ihr 



Theoretischer Teil  

 53

Ziel war die Rückkehr(t) in die Türkei. Das was sie verdienten, investierten sie in der 

Türkei. Als sie nach einer geraumen Zeit merkten, dass ihr Traum von der Rückkehr in 

die Heimat sich nicht mehr verwirklichen ließ, wurde die religiöse Praxis zu einem 

wichtigen Thema und eine Vielzahl entsprechender Vereine wurde gegründet.   

Der Anfang der sozialen und religiösen Organisationen liegt weit zurück.  Mit dem 

Rückgang der Arbeitsmigration nach Deutschland im Jahr 1973 wurde mit der 

Gründung der religionsorientierten Vereine begonnen. Die bisherigen kleinen 

Gebetsstätten wurden zu Moscheegemeinden. Es ist besonders auffällig, dass die 

muslimischen MigrantInnen bei der Gründung ihrer eigenen religiösen Einrichtungen 

auf sich selbst angewiesen waren und keine Unterstützung von außerhalb erfuhren. 

Auf Grund der mit dem deutschen Rechtssystem inkompatiblen Organisiertheit der 

muslimischen Bevölkerung konnten und können die muslimischen Organisationen nicht 

von den Möglichkeiten profitieren, die die Gemeinden anderer Religionen besitzen. 

Nachdem der Institutionalisierungsprozess beträchtlich fortgeschritten war, übernahm 

der türkische Staat eine aktive Verantwortung in diesem Bereich durch seine 

diplomatischen Vertretungen in den 80er Jahren, um die türkischen MigrantInnen von 

den inoffiziellen islamischen Organisationen fernzuhalten.   

Es ist auffällig, dass diese Vereine auf Grund fehlender kultureller und insbesondere 

religiöser Angebote entstanden. Frühestens Mitte der 80er Jahre tauchten in 

Deutschland Moscheen und Moschee-Vereine auf. Parallel dazu verstärkte sich in 

Deutschland auch die Zuwendung türkischer MigrantInnen zur Religion bzw. zum 

Islam. Diese Tatsache erkennt man an der Vervielfachung der Moschee-Vereine und 

Gebetsstätten. 

Diesem Prozess folgte die Bildung lokaler Verbände wie die „Islamische Gemeinde 

Hessen“. Anschließend wurden die überlokalen Verbände wie „Islamische 

Gemeinschaft Milli Görüs e.V.“, „Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion 

e.V.“ und der „Verband der islamischen Kulturzentren e.V.“ eingerichtet. Diese 

muslimischen Gruppierungen bildeten später den Zentralrat der Muslime als 

Dachorganisation (Trautner 2003, S. 60). Allerdings organisierte sich der Islam 

zunächst in erster Linie lokal. Erst in den 90er Jahren traten dann die Dachverbände auf, 

die heute bundesweit organisiert sind (Karakasoglu 2003, S. 12). 



Theoretischer Teil  

 54

Wunn (2007) füllt eine große Lücke in der deutschen Literatur ausgehend vom Mangel 

an tatsächlichem Wissen über die muslimischen Gruppierungen im deutschen Raum. 

Sie stellt diese Gruppierungen mit ihrem historischen Hintergrund und ihren religiös-

politischen Zielperspektiven ausführlich dar. Die heute bundesweit fungierenden großen 

religiös orientierten Organisationen werden nun vorgestellt. 

Eine davon ist die Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion e.V. (DITIB) 

(vgl.  Kap. 2.6.1). Sie vertritt die Interessen des türkischen Staates  in Deutschland. Ihre 

Ziele sind die Bindung der MigrantInnen an das Heimatland und die Verinnerlichung 

des Laizismus. 

Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüs e.V. (IGMG) organisiert sich unter dem 

Dachverband des Islamrats für die Bundesrepublik Deutschland. Sie vertritt die 

politische Linie von Necmettin Erbakan (vgl. Kap. 2.6.1.3) und ist gekennzeichnet 

durch ein sunnitisch-orthodoxes Islamverständnis. Ihre Ziele sind die Religionsfreiheit 

bezogen auf die nicht-staatlich organisierte islamische Religionspraxis in der Türkei, 

Veränderung des „Laizismus“-Prinzips und die Bewahrung einer kulturell 

eigenständigen, islamischen Identität in Deutschland. Jedoch gibt es heute innerhalb der 

Organisation Tendenzen in Richtung der türkischen Regierungspartei AKP. 

Der Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) vertritt einen konservativ-frommen 

Islam, der auf den Lehren von Süleyman Hilmi Tunahan (vgl. Kap. 2.6.1.1) (1888-

1959) beruht. Sein Hauptziel ist die Bewahrung und Förderung der islamischen Identität 

und spirituellen Praxis der MuslimInnen. Diese Organisation legt einen großen Wert auf 

die Rezitation des Korans und die Vermittlung des Katechismus an Kinder und 

Jugendliche. 

Eine andere Organisation ist der Zentralrat der Muslime in Deutschland (ZMD). Er 

zeichnet sich durch ein orthodoxes Islamverständnis und eine strenge Interpretation der 

islamischen Rechtslehre aus. 

Eine weitere wichtige Organisation ist die Union der Türkisch-Islamischen 

Kulturvereine in Europa e.V. (ATĐB). Sie ist konservativ-sunnitisch orientiert und ist 

eine Mischung aus Islam und türkischem Nationalismus. Sie wurde 1987 gegründet, um 

von der türkischen Tagespolitik Abstand zu gewinnen und sich von den Interessen, der 

in der Türkei beheimateten Parteien und Organisationen abzukoppeln. 



Theoretischer Teil  

 55

Die Föderation der Türkisch-Demokratischen Idealisten in Deutschland (ADÜTDF) ist 

die Auslandsorganisation der türkischen Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP). 

Sie besitzt eine nationalistische Ideologie und hat nur eine schwache religiöse Tendenz.   

Die Nurculuk-Bewegung unter dem Dachverband Jama’at-un Nur (Islamische 

Gemeinschaft des göttlichen Lichtes e.V.) ist durch konservative, sunnitische und 

nationalistische Aspekte geprägt. Diese Bewegung ist eine von unterschiedlichen 

Gruppierungen, die vom Gedankengut Said Nursis (vgl. Kap. 2.6) inspiriert werden. 

Auch die Bewegung von Fethullah Gülen zählt dazu. Gülens Bewegung hat ein 

modernes Erscheinungsbild. Sie ist eine von den Nurcus-Gruppen. Ihre Anhänger legen 

einen großen Wert auf Allgemeinbildung und den ınterreligiösen Dialog (vgl. Agai 

2004). 

Es gibt eine weitere Organisation, die vom sunnitischen Islam abweicht. Das ist die 

Föderation der alevitischen Gemeinden in Europa e. V. (AABF).  Sie vertritt die 

Aleviten in Deutschland und ist laizistisch-kemalistisch orientiert (vgl. Sökefeld 2008). 

Diese Organisationen fingen an, Einfluss auf die Migrationspolitik zu nehmen und sich 

mit den Integrationsproblemen zu beschäftigen. Seit den letzten Jahren zielen sie auf die 

volle staatlich-organisationale Anerkennung des Islam und die Einführung des 

islamischen Religionsunterrichts an den öffentlichen Schulen. Der im April 2007 neu 

gegründete Koordinierungsrat der Muslime in Deutschland (KRM) vertritt als 

Spitzenverband die vier größten islamischen Organisationen in Deutschland, in den seit 

dem 11. April 2007 begonnenen Beratungen des deutschen Innenministeriums. Die vier 

Verbände sind der Zentralrat der Muslime in Deutschland (ZMD), die Türkisch-

Islamischen Union der Anstallt für Religion (DĐTĐB), der Islamrat für die 

Bundesrepublik Deutschland (IRD) und der Verband der Islamischen Kulturzentren 

(VIKZ). 

Obwohl nicht alle Bedürfnisse dieser Organisationen von den Verantwortlichen 

entgegen genommen werden können, sind sie in manchen Bereichen dennoch 

erfolgreich, wie das Schlachten nach islamischen Vorschriften und der Bau 

repräsentativer Moscheen mit Minarett und Kuppel zeigen. Mit der Zeit wurden diese 

Einrichtungen auch zu Orten des Dialogs zwischen MuslimInnen und Nicht-

MuslimInnen (Karakasoglu 2003, S. 14-15). 



Theoretischer Teil  

 56

Es gibt auch Kritik an diesen Vereinen, besonders an den Dachverbänden, dass sie 

bezüglich ihrer inneren Struktur, des Organisationsstils und der Beziehungen innerhalb 

der Einrichtung nicht transparent sind. Außerdem ist es problematisch, dass ihre 

Führungsart monokratisch (alleinherrschend) zu sein scheint. Davon ausgehend wird 

von manchen Wissenschaftlern wie Dantschke (2003) behauptet, dass diese 

Organisationsstrukturen eine Anerkennung islamischer Organisationen in Europa 

erschweren. 

Das Engagement der türkischen Bevölkerung in Deutschland unterliegt historischen 

Veränderungen. Für die erste Generation der Gastarbeiter waren die Gewerkschaften 

und die religiösen Einrichtungen von besonderer Bedeutung. Dagegen organisiert sich 

die jüngere Generation lieber in Sportvereinen. Deshalb ist die Annahme Wilhelm 

Heitmeyers (1997) nicht angemessen, dass türkische Jugendliche sich besonders stark 

an islamischen Organisationen orientieren. Schumann (2006) schätz ein, dass sich diese 

Organisationen in den ersten zehn Jahren der Migration an den Interessen der Türkei 

orientierten. Doch mit der neuen Generation veränderten sich die Interessen und 

Beteiligungsformen an der deutschen Gesellschaft. 

Zusammenfassend haben sich die islamisch-religiösen Organisationsstrukturen des 

türkischen Islams mit der Migration in Deutschland durchgesetzt. Unter den 

MigrantInnen in Deutschland kann man sowohl die vom türkischen Staat gesteuerte 

Version des Islams als auch eine von den türkisch-religiösen Bewegungen interpretierte 

Version beobachten. Diese Organisationen entstanden in Deutschland durch türkische 

Gastarbeiter, die an ihren jeweiligen Wohnorten Gebetsstätten einrichteten. Doch sie 

orientierten sich an den religiösen Strömungen ihres Heimatlandes. In diesem 

Zusammenhang gehört jede außerstaatliche Organisation entweder zu einer 

Sufibewegung oder zu einer politischen Partei aus der Türkei. Trotz allem spielen sie 

eine wichtige Rolle für die Zukunft der türkisch-muslimischen Gemeinde. Vor allem 

bieten sie den türkischen Menschen eine Zuflucht, die sich an die deutsche 

Gesellschaftsordnung nicht so einfach gewöhnen können und unter dem Druck stehen, 

sich in die Gesellschaft zu integrieren. Neben der gemeinschaftlichen Unterstützung und 

dem Meinungsaustausch verbreiten sie ein Sicherheitsgefühl unter ihren Mitgliedern.   

Ein weiterer wichtiger Zweck der Gründung dieser Organisationen ist es, ihre eigene 

Kultur und Religion mit den Mitgliedern der Gemeinde kollektiv  zu erleben. Vor allem 

werden religiöse und kulturelle Feste gemeinsam gefeiert. Bei der Bewahrung der 



Theoretischer Teil  

 57

nationalen und religiösen Identität der jüngeren Generation spielen sie eine wichtige 

Rolle. Die  Erfahrungen von Diskrimination unter den türkisch-deutschen Jugendlichen 

verstärken die Bedeutung dieser Organisationen im Prozess der Identitätsentwicklung. 

Sie geben ihren Mitgliedern die Gelegenheit zur Selbstverwirklichung und zur Teilhabe 

an einem gemeinschaftlichen Alltag. Mitglieder, die Verantwortung in den 

Organisationen übernehmen, hatten und haben immer noch ein hohes soziales Ansehen. 

Eine nicht zu übersehende und gering zu schätzende Funktion dieser Organisationen ist 

die Repräsentation der MuslimInnen in der deutschen Gesellschaft (Siebert 2002, S. 

257).   

Die Vereine der MigrantInnen übernehmen wichtige Funktionen auch auf der lokalen 

Ebene. Neben der Unterstützung von Integrationsbemühungen in die deutsche 

Gesellschaft und der Verleihung einer Identität helfen sie ihnen bei der 

Weiterentwicklung der eigenen Herkunftskultur. Insbesondere vermitteln sie die 

türkische Sprache und muslimische Religion an die nächste Generation. Sie sind Orte 

für  Kinder und Jugendliche, an denen sie miteinander ihre spezifische Situation in 

Deutschland interpretieren und eine kontextspezifische Identität entwickeln. In diesem 

Zusammenhang findet man zahlreiche Referenzen unter den Interviews in Bezug auf 

diese Organisationen im empirischen Kapitel dieser Arbeit. In den Aussagen der 

Befragten wird ihre Bedeutung und Rolle sowohl als ein Zufluchtsort vor gefährlichen 

Eigenschaften bzw. Einflüssen der Straßen, wie dem Drogenkonsum, (Onur, 16) als 

auch ein Ort der Identitätsbildung (Fatma, 23) und der Bewältigung der Anonymität der 

Großstädte und der Isolation von der Gesellschaft (Senol, 25) deutlich. 

Frauen und Erwachsene können dort ihre Freizeit nach ihren kulturellen Vorlieben 

gemeinsam gestalten. Außerdem bekommen sie dort Unterstützung bei der Erziehung 

und bei finanziellen Schwierigkeiten. Dadurch wird eine geistliche und finanziell-

gemeinschaftliche Solidarität unter den Mitgliedern geschaffen.   

1.9 Empirische Bedingungen 

Um die Lebenswelt als bedeutsame Dimension der Glaubensentwicklung 

berücksichtigen zu können, sollen im Folgenden Ergebnisse der Sozialisationsforschung 

hinsichtlich ihrer möglichen Bedeutung für die Glaubensentwicklung beleuchtet 

werden. Zunächst soll dies für die türkischen MigrantInnen, besonders die türkisch-

deutschen Jugendlichen in Deutschland geschehen.  



Theoretischer Teil  

 58

1.9.1 Religiöse Sozialisation und Entwicklung in der deutschen Literatur 

Die vorliegenden Untersuchungen zur religiösen Sozialisation lassen sich in drei Phasen 

gliedern:  

1. Die ersten Untersuchungen, die in der ersten Hälfte der 70er Jahre durchgeführt 

wurden, fokussierten vor allem auf die Lebensbedingungen, Erziehungsvorstellungen, 

Wertorientierungen sowie die Heimatbindung und Heimatkultur der MigrantInnen in 

Deutschland (Holtbrügge 1975; Renner 1975; Schrader et al. 1976). Ende der 70er Jahre 

erschütterte die islamische Revolution im Iran die Welt und führte zu einer veränderten 

Wahrnehmung der MigrantInnen nicht nur in der Gesellschaft, sondern auch in der 

Forschung. Der politische Islam rückte ins Blickfeld und die Erkenntnis setzte sich 

durch, dass die muslimischen MigrantInnen in den europäischen Städten kein 

vorübergehendes Phänomen sind.  

2. Bei den Forschungen der 80er Jahre sind folgende Themen auffallend: die 

Rollenverteilung in der Familie, die Eltern-Kind-Beziehung, Erziehungsziele, die 

Wandlung im Selbstbewusstsein der Frauen, Einflüsse islamischer Normen und Werte, 

die Bedeutung des Islam bei der Bewahrung der türkischen Identität, 

fundamentalistisch-faschistische Einflüsse in Korankursen und Moscheevereinen 

(Neumann 1980; Willpert 1981; Nauck 1985; Nauck/Özel 1986). 

3. Mit Anfang der 90er Jahre hat sich scheinbar ein repräsentatives Bild der 

MigrantInnen in der deutschen Forschungsliteratur etabliert, das die türkische 

Familienstruktur, den Islam und die Besonderheiten der türkischen Kultur im 

Migrationsprozess umfasst.  

In der Familienstruktur der türkisch-muslimischen MigrantInnen ist nach den Studien 

von Alacacioglu (1999) und Öztürk (2006) der Vater die Autorität. Die Mutter kümmert 

sich um die Erziehung der Kinder. Sie ist Vermittlerin zwischen der autoritären Haltung 

des Vaters und den freiheitssuchenden Wünschen und Anforderungen der Kinder. In der 

Familie herrscht eine geschlechtsspezifische Rollentrennung. Der Vater gilt als 

Bewacher und Beschützer der Familie. Der Sohn trägt ergänzend zum Vater zum 

Familieneinkommen bei, dagegen hilft die Tochter der Mutter im Haushalt. Was 

Alacacioglu und Öztürk als Bild der türkischen Familien in Deutschland darstellen, 

scheint nicht repräsentativ. Denn die türkischen Familien werden als Teil der gesamten 

deutschen Gesellschaft von der rapiden sozial- und wirtschaftlichen Wandlung 



Theoretischer Teil  

 59

beeinflusst. Als Folge dieser Auswirkung verändern sich die klassisch-familiären 

Vorstellungen und Rollenaufteilungen und sind flexibler und weniger traditionell.  

Trotz der Kernfamilienstruktur ist in der Migrationssituation eine stärkere Bindung an 

das Verwandtschaftssystem in Deutschland festzustellen als im Herkunftsland. Auf der 

Basis der vorliegenden Ergebnisse werden verschiedene Themen wie islamisch-

kulturelle Werte, Identifikation mit dem Islam, Identitätsbildung zwischen dem 

Elternhaus und der Aufnahmegesellschaft als Integrationsproblem und islamische 

Vereine untersucht (Mihciyazgan 1986; Pfluger-Schindlbeck 1989; König 1989; 

Schiffauer 1991; Firat 1991). 

Der Begriff der Ehre ist mit dem Tabu der Jungfräulichkeit und sexuellen 

Unverletzlichkeit der Frauen verbunden. Der Gehorsam und die Achtung gegenüber den 

Älteren sowie Geborgenheit und Unterstützung für die Jüngeren seien unabdingbare 

Werte für die erste und zweite Generation. Die türkischen Jugendlichen erlebten die 

Widersprüche zwischen dem Elternhaus sowie der Schule in der Aufnahmegesellschaft 

und entwickelten dadurch eine Doppelidentität. 

Insgesamt auffällig ist jedoch, dass die Untersuchungen weitgehend auf den Bereich 

familiärer Sozialisation und Familienforschung beschränkt bleiben (Stöbe 1998). Eine 

Erweiterung stellt demgegenüber die Untersuchung von Heitmeyer et al. (1997) dar. Sie 

analysiert fundamentalistisch-islamische und nationalistische Tendenzen bei türkischen 

Jugendlichen und bezieht sie auf Einflüsse der Moscheen und Vereine (Heitmeyer et al. 

1997). In anderen Untersuchungen werden den Korankursen in den Moscheen und 

Vereinen ein starker Einfluss politischer Prioritäten und eine mangelhafte pädagogische 

Qualität bescheinigt (Alacacioglu 1998). Der Stellenwert des Islam ist groß (Stöbe 

1998) und leistet einen Beitrag zur Bewältigung von Isolation und bietet 

Erleichterungen beim Integrationsprozess (Akbulut 2003). Die Notwendigkeit des 

islamischen Religionsunterrichts an den deutschen Schulen zur Entwicklung der 

Identität bei türkisch-muslimischen Jugendlichen wird betont (Maraschke 2002).  

In den letzten Jahren konzentrieren sich einige Wissenschaftler auf individuelle 

Orientierungen der zweiten Generation in Bezug auf den Islam. Durch Fallanalysen 

wurden Typologien über Formen der Religiosität von muslimischen Jugendlichen 

vorgeschlagen (Tietze 2001; Klinkhammer 2000; Karakaşoğlu 2000). Tietze stellt vier 

islamische Identitätsformen der in Deutschland und Frankreich lebenden jungen Männer 

aus muslimischen Familien fest, die sie als ethisch, utopisch, ideologisch und kulturell 



Theoretischer Teil  

 60

bezeichnet. Klinkhammer schlägt für Frauen drei Formen moderner islamischer 

Lebensführung vor, die sie als traditionalisierend, exklusivistisch und universalisierend 

identifiziert. Beide Wissenschaftlerinnen verweisen darauf, dass die islamische Lehre 

nicht nur als traditionelle Religiosität aufgefasst wird, sondern sich daraus im 

Aneignungsprozess unterschiedliche Varianten und Formen entwickeln. Der Islam wird 

beim Individuum in der Moderne in unterschiedlicher Weise zu einem Teil des Lebens. 

Dabei treten verschiedene muslimische Typen auf, die die islamische Tradition mit den 

individuellen Erfahrungen und Lebensbedingungen verbinden.  

Klinkhammer (2000) untersuchte in ihrer empirischen Studie die moderne islamische 

Lebensführung von Migrantinnen, die sunnitischer und türkischer Abstammungen 

waren. Es wurden sieben Musliminnen im Alter von 20 bis 31 Jahren befragt. Die 

Interviewten berichteten von Problemen mit ihren Eltern wegen der oberflächlich 

religiösen Praxis und der patriarchalischen Geschlechtsrollenerwartungen. Für sie sei 

der Islam nicht über die Autorität ihrer Eltern zu erlernen. 

Bezüglich der Lebensführung unterteilt Klinkhammer folgende drei Typen: zwei der 

Befragten haben eine traditionalisierende islamische Lebensführung, drei Probandinnen 

eine universalisierende islamische Lebensführung und weitere zwei eine 

exklusivistische islamische Lebensführung.  

Für die Gruppe der traditionalisierend islamischen Lebensführung gehört der Islam zum 

biographischen Selbstverständnis. Eine der Probandinnen erwähnt, dass ihre Aktivität in 

der Nurculuk-Bewegung zu einer bewussteren Wahrnehmung des Islams geführt hat. 

Laut Aussage einer anderen Probandin sei der Islam im Alltag nicht bewusst präsent. 

Der Islam ist lediglich im familiären Alltag und in der Festordnung verankert. Somit sei 

hier keine Verinnerlichung oder Subjektivierung der islamischen Praxis zu beobachten.  

Bei einer Teilnehmerin aus der Gruppe der universalisierend islamischen 

Lebensführung erkennt man keine biographisch plausible Einstellung zur Religion. Sie 

sieht sich als eine Vermittlerin zwischen den Welten. Die rituellen Praxen nehme sie 

nur dann wahr, wenn sie in der Gemeinschaft oder mit den Kindern praktiziert werden. 

Eine weitere Person dieser Gruppe wandte sich der Religion erst durch den Tod eines 

Freundes zu. Klinkhammer deutet diese Wandlung als eine Islamisierung als Erkenntnis 

von Sinntranszendenz. Bei der dritten Person aus dieser Gruppe erkennt man eine 

bewusste Veränderung im Umgang mit dem Islam durch ihre lebensgeschichtlichen 



Theoretischer Teil  

 61

Erfahrungen. Zwar habe der Islam eine besondere Stellung in ihrem Leben, doch diese 

bestimme nicht ihr ganzes Leben und beeinflusse nicht ihr soziales Verhalten. 

Die dritte Gruppe, die Klinkhammer als exklusivistisch islamische Lebensführung 

bezeichnet, ist gekennzeichnet durch eine emotionale Innerlichkeit und islamisch 

geprägte Denkweise. Deshalb grenzen die Befragten ihre Lebensweise von der ihrer 

„westlichen“ Mitbürger ab. Eine von ihnen konstruierte nach einer gescheiterten Ehe ein 

nur aus ihren Freundinnen und Schwestern bestehendes Beziehungsnetz. In diesem von 

weiblichen Personen gebildeten Raum fühlte sie sich geschützt und unabhängig. Bei der 

zweiten Person, die eine exklusivistisch islamische Lebensführung aufzeigt, erkennt 

man nach Klinkhammer eine zeitlich biographische Entwicklung, in der sich die 

Probandin den emanzipatorischen Gehalt des Islams aneignete. Durch die Zugehörigkeit 

zur Religion findet eine biographische Selbstthematisierung statt. 

Im Bezug auf die Aneignung islamischer Glaubensinhalte stellt Klinkhammer drei 

unterschiedliche Richtungen fest. Bei der ersten Gruppe wird die Lebensgeschichte mit 

dem Islam verbunden, wodurch eine neue Strukturierung der bedeutsamen Dinge im 

Leben stattfindet. In der zweiten Gruppe fließen die ethischen Werte und spirituellen 

Erfahrungen in einige Bereiche des Alltags ein, aber das Selbstbild wird durch diese 

Faktoren nicht beeinflusst. Für die dritte Gruppe spielt der Islam als fundamentale 

Dimension eine große Rolle, wobei es um Ethik, Sinn und Transzendenz geht.  

Klinkhammer fragt auch nach der Modernisierung islamischer Lebensführungen bei 

ihren Probandinnen. Dabei stellt sie fest, dass allgemein gesehen bezüglich der 

religiösen Praxis Subjektivierungs- und Verinnerlichungstendenzen zu beobachten sind.  

Die vierte Gruppe besitzt eine kognitive Herangehensweise an den wahren Islam. Diese 

Teilnehmerinnen sind auf der Suche nach einem nichtsäkularen, islamischen Konzept, 

mit dem sie die Moderne gestalten möchten. Laut Klinkhammer ist das eine Tendenz 

der Modernisierung des Islam als Islamisierung der Moderne. Dabei gibt es eine 

Selbstentscheidung zum religiösen Lebensstil, ohne von den äußerlichen Bedingungen 

beeinflusst zu werden. Sie grenzen sich von den anderen drei Gruppen ab, um sich in 

einer kritisch-rezeptiven Haltung zur Moderne wie zum Islam zu positionieren. Hier 

fällt eine selbstbewusste Suche nach einem Gleichgewicht zwischen der Moderne und 

der Tradition auf. 

Yasemin Karakasoglu-Aydin (2000) führte 1996/97 eine Studie durch, in der sie eine 

Gruppe von türkischen Migrantinnen bezüglich ihrer Religiosität befragte. Diese 



Theoretischer Teil  

 62

Gruppe bestand aus 26 Studentinnen, die Pädagogik, Sozialpädagogik oder Lehramt 

studierten. 18 von ihnen waren Sunnitinnen und acht Alevitinnen. Es wurde eine 

qualitative Befragung unter Verwendung eines Leitfadeninterviews mit 

Konfrontationsfragen durchgeführt. Auf der ersten Ebene wurden die Dimensionen und 

die Intensität der religiösen Selbstverortung erfasst. Diese verbindet Karakasoglu-Aydin 

auf einer weiteren Ebene mit familiären, religiösen und schulisch-pädagogischen 

Paradigmata. Auf der zweiten Ebene wurden die Probandinnen bezüglich ihrer 

Vorstellungen zur allgemeinen religiösen Erziehung ihrer Kinder befragt. Einige Fragen 

bezogen sich auf die Selbsteinschätzung bzw. Selbstdarstellung ihrer Religiosität bzw. 

Nicht-Religiosität. Karakasoglu-Aydin untersuchte außerdem, welche spezifischen 

Berufe oder auch Institutionen ihre Probandinnen bevorzugten. Ein anderer Aspekt der 

Studie war die Bedeutung des Kopftuchtragens für die Probandinnen.  

Das Ergebnis dieser Untersuchung zeigte, dass die Probandinnen nicht nur durch das 

Elternhaus geprägt sind, sondern unterschiedliche Ausprägungen bezüglich ihrer 

Religion aufzeigen. Sie weisen weder eine volksreligiöse Einstellung noch eine 

politisch-fundamentalistische Auslegung des Islams auf. Karakasoglu-Aydin hält fest, 

dass die festgestellten religiösen Orientierungen der Untersuchung die Varianten eines 

modernistischen Islam darstellen. 

Die herausgestellten fünf unterschiedlichen Erfassungsmuster bezüglich der Religiosität 

sind die Folgenden:  

Die Atheistinnen: Die Probandinnen, die die Wissenschaft als eine unsichtbare Religion 

sehen und nicht an etwas Transzendentales glauben, werden von der Autorin zu den 

Atheistinnen gezählt und als Wissenschaftsgläubige bezeichnet. Diese Gruppe kann ihre 

Meinungen aufgrund der möglichen Ausgrenzung aus der Gesellschaft nicht 

offenkundig gegenüber der sunnitisch-türkischen Gesellschaft auslegen. Diese Personen 

würden einen nur formalen Bezug zum Islam aufrecht halten. 

Die Spiritualistinnen: In der Gruppe der alevitischen Probandinnen stellte die Autorin 

spirituelle Vorstellungen fest. Diese Gruppe lehnte rituelle und ideologische 

Dimensionen ab. Für sie haben der religiöse Glaube und das religiöse Erlebnis eine 

große Bedeutung. Sie fühlen sich von einem höheren Wesen geleitet und finden den 

Glauben an Gott im sozialen Miteinander wieder. Sie sehen die Religiosität als eine 

ethisch-moralische Richtschnur im Leben. 



Theoretischer Teil  

 63

Die alevitischen Laizistinnen: Diese Gruppe trennt die Glaubenswelt von der 

Lebenswelt und lehnt die Bezeichnung als Atheistinnen ab. Doch bei der Abgrenzung 

der religiösen und ethnischen Bereiche zeigt sich eine Unschärfe. Die Informationen 

über das Alevitentum bekommen sie meistens nur durch die mündlichen 

Überlieferungen. Da sie großen Wert auf Informationen über das Alevitentum legen, 

tragen sie bei ihren Eltern dazu bei, dass sich eine bewusste religiöse Praxis entwickelt. 

Die sunnitischen Laizistinnen: Für diese Probandinnen sei die Religion bei der 

Identitätsfindung sehr wichtig. Sie besitzen eine individualisierte, selbstbestimmte 

Auffassung und sind diesseitsorientiert. Für Karakasoglu-Aydin ist diese Auffassung 

ein Vorzeichen für ein säkulares Religionsverständnis. 

Die pragmatischen Ritualistinnen: Diese Gruppe sieht den Glauben als primären Faktor 

ihres Lebens an. Rituelle Praxis und religiöses Erleben sind wichtige Aspekte. Das 

Vollziehen religiöser Formeln bzw. Gebote, die Wichtigkeit der ethischen Werte und 

das soziale Engagement, das als ein Teil der rituellen Praxis angesehen wird, sind 

Aspekte, die in ihrem Leben eine große Rolle spielen. Alle rituellen Pflichten haben für 

diese Probandinnen eine Begründung. Die Unterstellung, das Kopftuch zu tragen, da sie 

sich einer politisch-religiösen Richtung angeschlossen hätten, empfinden diese 

Probandinnen als Missachtung ihres persönlichen, individualistischen Verständnisses 

des Islam. 

Die idealisierten Ritualistinnen: Für die idealisierten Ritualistinnen sei die Religiosität 

ein Lebensstil. Durch die Religion bilde man eine Identität, mit der man mit 

Gleichgesinnten in einer Gemeinschaft handelt und dadurch eine Geborgenheit erfährt. 

Begründungen der rituellen Pflichten werden nicht in Betracht gezogen. Für sie ist der 

Wille Gottes nicht hinterfragbar. Sie sind der Meinung, dass die rituelle Praxis den 

Alltag strukturieren müsse.  

Auf der Ebene der angestrebten Erziehungsinhalte und -ziele für die Kinder stellte 

Karakasoglu-Aydin fest, dass die ersten drei Gruppen, einen non-dirigistischen, 

dialogisch-offenen Erziehungsstil für ihre Kinder bevorzugen und eine 

geschlechtsrollenvorbereitende Erziehung ablehnen. Die Ritualistinnen dagegen trennen 

die allgemeine Erziehung nicht von der religiösen Erziehung, weil sie meinen, dass der 

Islam den Erziehungsstil definiert und plädieren für eine partielle Geschlechtertrennung. 

Im Bereich der Erziehungsziele sind alle Probandinnen für eine das Kind fördernde 

partnerschaftliche Erziehung und sehen die interkulturelle Erziehung als wünschenswert 



Theoretischer Teil  

 64

an. Nichtsdestotrotz sollen die Grenzen, die vom Islam vorgegeben werden, nicht 

überschritten werden.  

Die Ergebnisse bezüglich der zukünftigen Arbeitsplätze zeigten, dass nur vier von den 

26 befragten Personen sich darauf vorbereiten, in muslimischen Organisationen zu 

arbeiten. Alle anderen sehen sich in der Zukunft als Tätige in Einrichtungen der 

Mehrheitsgesellschaft, wo sie sich zum Teil auch als ausgebildete Experten sehen.  

Eine weitere Studie zum Thema wurde von Nikola Tietze (2001) vorgelegt, in der sie 25 

muslimische Jugendliche in Deutschland und in Frankreich befragt, um deren 

Religiosität und Identität zu untersuchen. In ihrer Arbeit stellt sie die Formen 

muslimischer Religiosität junger Männer in Deutschland und Frankreich vergleichend 

gegenüber. Dabei zeigen sich bei den Befragten vier verschiedene Formen der 

Religiosität, die aber nicht statisch sind, sondern zeitlich, örtlich und situationsbedingt 

variieren. Es sind die Folgenden: 

(1) In der Ethisierung wird die Religiosität rationalisiert und der Glaube als 

Handlungsanleitung konstruiert. Die religiöse Praxis macht das Individuum 

handlungsfähig und eröffnet Handlungsfelder. Die ethnische, nationale und kulturelle 

Dimension der Religiosität verliert hier an Bedeutung. Die Annäherung an Eltern und 

Bekannte, von denen man sich während der Sozialisation entfernt hatte, wird durch die 

religiöse Erinnerung ermöglicht.  

(2) Die Ideologisierung der Religiosität verleiht das Gefühl eine Gemeinschaft im 

sozialen Raum zu schaffen. Die Religion gewinnt für das Individuum Sinn durch ein 

bestimmtes soziales und politisches Denken. Die Praxis hat nur einen mechanischen 

Charakter. Sie dient der Bildung einer Gemeinschaft von Gleichgesinnten bzw. von 

Unterdrückten. Die Beziehung zur Gesellschaft wird durch einen Gegensatz 

charakterisiert: den zwischen der gebildeten Gemeinschaft und der existierenden 

Gesellschaft.  

(3) Die Utopisierung der Religiosität wird durch den Glauben, anders zu sein, und mit 

dem Gefühl, die Wahrheit zu kennen und entsprechend zu handeln, charakterisiert. Das 

ganze Leben und die ganze Lebensführung werden am erworbenen theologischen 

Wissen gerichtet. Eine Art Selbstreinigung findet durch die religiöse Praxis statt. Die 

religiöse Erinnerung richtet sich an die religiösen Gelehrten und Tradition.  



Theoretischer Teil  

 65

(4) Bei der Kulturalisierung der Religiosität stehen die Kultur und die Zugehörigkeit zu 

dieser im Vordergrund. Erst durch die Zugehörigkeit zu einer Kultur wird die 

Religiosität definiert. Die religiöse Praxis wird zur Gewohnheit und eher mechanisch 

vollzogen. Außer der Integration in ein bestimmtes Milieu hat die Religion keine andere 

Funktion. 

Tietze geht von der Annahme aus, dass der Islam zu einem unabhängigen 

Subjektivierungsfaktor geworden ist. Deshalb gibt es laut Tietze verschiedenste Formen 

der Religiosität unter den muslimischen Jugendlichen. Die einzelnen Dimensionen 

haben je nach Lebensphase und Lebensgeschichte für den Einzelnen eine größere oder 

eine weniger große Bedeutung. Der Wechsel zwischen den verschiedenen 

Glaubensformen geschieht nicht willkürlich, sondern entspricht einer sozialen 

Dynamik, die für Religion allgemein in der postindustriellen Moderne kennzeichnend 

ist. Jeder Übergang von einer Form zur anderen ist von einer Sinnkonstruktion 

abhängig. Er ist Ausdruck einer selbstbestimmten Persönlichkeit. So sind die 

muslimischen Ausdrucksformen als Momente religiöser Erfahrungen zu sehen. 

In der Öffentlichkeit werden laut Tietze die Muslime in Frankreich und Deutschland 

unterschiedlich wahrgenommen. In Deutschland wird der Islam mit der Integration 

türkischer MigrantInnen identifiziert. In Frankreich jedoch wird diese Thematik in 

Zusammenhang mit der Integration Jugendlicher, die sich in sozialen Brennpunkten 

befinden, gesehen. In beiden Ländern sind die muslimischen Jugendlichen von 

Arbeitslosigkeit und mangelnder Qualifizierung betroffen. Hinzu kommt, dass sie oft 

von der Mehrheitsgesellschaft als Ausländer abgestempelt werden und Mitglied oder 

Anhänger einer nicht anerkannten Religionsgemeinschaft sind. Das alles führt dazu, 

dass sich diese Jugendlichen bedroht fühlen, obwohl sie zum größten Teil ähnliche 

Gedanken und Lebensweisen wie ihre Gleichaltrigen aufzeigen.  

Tietze ist der Meinung, dass durch die Globalisierung in beiden Ländern die 

traditionellen Institutionen und Wertesysteme abgeschwächt wurden, die 

Individualisierung eine große Rolle spielt und das Individuum seine eigenen Werte für 

sich finden und somit seine eigene Biographie aufbauen muss. Gerade in diesem Punkt 

gibt der Islam den Jugendlichen einen Halt. Sie können sich mit den verschiedenen 

religiösen Formen des Islams identifizieren und somit in der Gesellschaft agieren. 



Theoretischer Teil  

 66

1.9.2 Religiöse Sozialisation und Entwicklung in der türkischen Literatur 

Die emprischen Untersuchungen zur islamischen Religiosität in der Türkei bearbeiten 

den Islam in seinem Verhältnis zum Individuum und der Gesellschaft. Die Beiträge 

stammen vornehmlich aus den Disziplinen der Psychologie, Soziologie und Theologie.  

In der neueren Forschung wird der Volksfrömmigkeit besondere Beachtung geschenkt, 

die sich in der Gesellschaft unabhängig von der Hochreligion entfaltet. In der meist von 

der religiösen Elite angeeigneten Hochreligion werden ideale Praxisformen und 

orthodoxe Lehren formuliert, die jedoch nicht den religiösen Alltag prägen. Hökelekli 

(1993) betont daher, dass es wichtig ist, die Vielfalt der Alltagspraxis sowie lokale und 

schichtspezifische Ausprägungen der Religiosität wissenschaftlich zu erfassen.  

In der Türkei beschreiben Studien insbesondere in der Sozialpsychologie eine große 

Vielfalt individueller Religiosität in der Bevölkerung. Einige Untersuchungen legen 

religiöse Typologien vor, um die Vielfalt der Volksfrömmigkeit zu erfassen. (Günay 

1999; Kiray 2000; Toprak / Carkoglu 2000; Arslan 2004; Mehmedoglu 2004).  

Ein erster Typ kann als alttürkische Volksfrömmigkeit bezeichnet werden. Dieser 

religiöse Typ stellt eine Mischung aus islamischer Tradition, Lebensbedingungen und 

vorislamisch-türkischer Kultur dar. Neben einem alttürkischen Glaubensinhalt zeichnet 

sich dieser Stil auch durch sufische Tendenzen und magischen Mythen aus. In dieser 

Religiosität spielt der Aberglaube eine große Rolle, z.B. der Besuch von heiligen Orten 

und Gräbern, an denen persönliche Wünsche und Gelübde formuliert werden. Insgesamt 

sind die Glaubensvorstellungen stark magisch und mythisch geprägt.  

In der Religiosität der Eliten und Hochgebildeten spielen der Koran und Aussprüche 

des Propheten eine wichtige Rolle. Dieser Typ vermittelt religiös-dogmatische Aspekte 

mit intellektuellem Hintergrund. Die religiösen Vorschriften werden von diesem Typ als 

mehrdimensional betrachtet und verinnerlicht. So wird das fünfmalige Gebet nicht nur 

dogmatisch richtig als Hauptsäule des Islam betrachtet, sondern ist auch Ausdruck von 

Sauberkeit und Ehrlichkeit.  

Die individuell-säkulare Religiosität wird nicht in der Öffentlichkeit ausgelebt und ist 

stark vom laizistischen Staatsverständnis geprägt. Die Beziehung zwischen Mensch und 

Gott bleibt privat. Religiöse Ge- und Verbote werden stark individuell interpretiert, 

wobei ein innerlicher Glaube mehr als ausgeübte religiöse Vorschriften zählt. So kann 

z.B. neben einem intimen Glauben an Gott auch Alkoholkonsum toleriert werden. Die 



Theoretischer Teil  

 67

privaten, innerlichen, religiösen Gefühle werden nicht mit den weltlichen Gewohnheiten 

in Verbindung gebracht, auch wenn sie offen gegeneinander stoßen. 

Die spirituelle Religiosität gibt dem religiösen Gefühl besondere Beachtung. In 

religiösen Lehren und Praktiken wird nach deren tieferen Bedeutungen gesucht. Dieser 

Typ kann sich auch als Teilaspekt bei allen anderen oben genannten Typen finden. 

Die Faktoren, die Einfluss auf die Religiosität haben, werden hier als personale und 

soziale präsentiert. Als personale Faktoren können Alter, Geschlecht, Bildung und 

Persönlichkeit gezählt werden. Zu den sozialen Faktoren gehören die Familie, die 

religiösen Gemeinschaften, die Schulen und die Korankurse. Die dargestellten 

Untersuchungen konzentrieren sich auf die Wirkung der beiden Faktoren auf die 

Ausprägung der Religiosität. 

Weitere Aspekte, die die Studien über die Religiosität herausgearbeitet haben, sind, dass 

sich ältere Menschen im Vergleich mit Jüngeren als religiöser beschreiben. Zugleich 

nehmen extremistisch-fundamentalistische Vorstellungen im späteren Alter ab. Des 

Weiteren werden im Allgemeinen mit der schulischen Bildung die religiösen 

Einstellungen liberaler und offener. Im Vergleich mit anderen europäischen Ländern 

oder der USA beschreiben sich Studenten in der Türkei gleichwohl deutlich religiöser. 

Gemessen an der Häufigkeit des Moscheebesuchs erscheinen Männer in der Türkei 

religiöser als Frauen. Dies lässt sich jedoch wahrscheinlich auf die geringere aktive 

Teilnahme der Frau in der Öffentlichkeit zurückführen, denn kulturell und traditionell 

bedingt ist der Moscheebesuch viel mehr eine religiöse Praxis von Männern. Daher 

erscheint der Moscheebesuch als ein weniger geeigneter Maßstab für die Religiosität in 

der Türkei. Wichtig für die Religiosität der Einzelnen ist die freiwillige Teilnahme an 

Korankursen (Onay 2004; Mehmedoglu 2004).  

Bei der Bestimmung der religiösen Haltung ist die Familie der Hauptfaktor. Jedoch 

liegen hierzu bisher keine umfangreichen Untersuchungen vor. Erste Befunde deuten 

jedoch darauf hin, dass Kinder aus religiösen Elternhäusern in der Regel mit 

heranwachsendem Alter religiöser werden (Peker 1998), wenngleich auch in Abwehr 

gegen eine zu strenge Erziehung religiöser Glaubenspraxen. Wenn in einer Familie 

mehrere Generationen leben, dann scheint die religiöse Praxis erfolgreicher tradiert zu 

werden. Großeltern vermitteln eher die mystisch-magischen Formen der Religiosität. 



Theoretischer Teil  

 68

Da die orthodoxe Praxis im Islam wichtig ist, werden die Vorschriften darüber den 

Kindern in der Familie vermittelt. Besonders verbreitet ist die Methode der 

Androhungen von Gottes Strafe bei Ungehorsam. Angst ist daher ein bedeutsamer 

Faktor in der religiösen Erziehung (Selcuk 1990; Özeri 2004). Der religiöse Unterricht 

an den Schulen ist im Wesentlichen eine Einführung in den Katechismus.  

Die Wirkung der religiösen Gemeinschaften auf die Religiosität des Individuums ist 

auffällig stark, insbesondere durch Vermittlung orthodoxer Praxis. Mädchen können 

z.B. durch die Drohung mit dem Höllenfeuer durch Anhängerinnen religiöser 

Gemeinschaften leicht verunsichert und verängstigt werden. Darüber hinaus ist zu 

beobachten, dass auch das „Präsidium für religiöse Angelegenheiten“ deutlich Einfluss 

auf die religiöse Dimension der türkischen Gesellschaft nimmt. Zum Beispiel werden 

den Predigern in den Moscheen die Predigtinhalte vorgegeben, die von 

Menschenrechten bis hin zum Tierschutz reichen können (Onay 2004). 

Weiter konzentrieren sich Untersuchungen, die bis 1993 durchgeführt wurden, auf 

Themen zur religiösen Entwicklungspsychologie. Jedoch umfassen diese Studien nicht 

das ganze Leben, sondern fokussieren bestimmte Lebensabschnitte und zielen somit im 

Allgemeinen auf eine bestimmte Altersgruppe (Hökelekli 1983; Yavuz 1983; Yaparel 

1987; Kayikli 2003). Empirische Forschungen zur lebenslänglichen Entwicklung sind 

nur begrenzt vorhanden.  

Eine der ersten in der Türkei durchgeführten empirischen Untersuchungen zur 

religiösen Entwicklung ist die von Özbaydar (1970). Sie hat einen Fragebogen 

bestehend aus 53 Fragen entwickelt, um damit die weite Verbreitung konventioneller 

religiöser Werte zu erheben. Konventionelle religiöse Werte konzipierte die Autorin 

dabei als „irrationalen Glauben” und stellt den konventionellen Orientierungen in 

kritischer Absicht einen „rationalen Glauben” gegenüber. Um die beiden Glaubensstile 

bezüglich Religion und Gottesvorstellungen zu differenzieren, wurden verschiedene 

Altersgruppen nochmals nach Geschlecht und Milieumerkmalen unterteilt. Beim 

Vergleich der Ergebnisse wurde festgestellt, dass die Unterschicht in der Zeit der 

Pubertät mehr „irrationale“ Vorstellungen hat. Jedoch nehmen diese 

„irrationalen“ Vorstellungen gegen Ende der Pubertät besonders in den oberen sozialen 

Schichten ab. Ab dem 20. Lebensjahr nehmen dann wieder konventionelle 

Vorstellungen zu. Ab dem 40. Lebensjahr allerdings beginnen wieder 

„rationalere“ Wahrnehmungen wie in der nachpubertären Zeit. Özbaydar stellte fest, 



Theoretischer Teil  

 69

dass der rationale Glaube und der religiöse Zweifel in den oberen sozio-kulturellen 

Schichten mehr verbreitet sind. 

Eine weitere empirische Untersuchung versucht die religiöse Vorstellungswelt und 

Entwicklung von Kindern im Grundschulalter von sieben bis zwölf Jahren in der 

Region von Erzurum zu behandeln (Yavuz 1983). Für diese Untersuchung hat Yavuz 

zuerst zahlreiche Interviews mit den Kindern durchgeführt. Aus den Interviewresultaten 

entwickelte er dann einen Fragebogen, mit dem 588 Kinder befragt wurden. Yavuz 

konnte feststellen, dass bei den 10 bis 12 jährigen Kindern ein höheres 

Entwicklungsniveau zum religiösen Glauben und den religiösen Vorstellungen 

vorherrscht als bei den sieben bis neun jährigen Kinder. Durch diese Ergebnisse wurden 

zwei Glaubensstile bei Kindern herausgearbeitet:  

1) Der explizite Glaube, der von den traditionell- religiösen Vorstellungen geprägt 

wird. 

2) Der implizite Glaube, der von der Tradition gefördert wird.  

Weiter wurde beobachtet, dass die Altersgruppe der sieben bis neun jährigen ein großes 

Interesse für religiöse Praxisformen und Bittgebete sowie religiöse Geschichten zeigt. 

Gegenüber dieser eher emotionalen Haltung der sieben bis neun Jährigen, hat die 

Altersgruppe der 10 bis 12 jährigen eine bewusstere Haltung gegenüber der religiösen 

Praxis entwickelt.  

Ebenso versuchte Yavuz mit seiner Studie die Gottesvorstellungen der Kinder 

empirisch zu differenzieren. Er stellt fest, dass die Gottesvorstellung von den intuitiven 

und kognitiven Fähigkeiten der Kinder und ihrem Bildungsniveau abhängt. Die 

Gottesgedanken der Kinder wechseln zwischen egozentrischen, anthropomorphen und 

„rationaleren“ Vorstellungen. Mit fortschreitendem Alter verabschieden sich die Kinder 

von der Nachahmung der religiösen Praktiken der Eltern und es beginnt ein 

Vertrauensverlust gegenüber den Eltern, die bisher im religiösen Bereich als Autoritäten 

galten. Auf der anderen Seite weist die Mehrheit der Kinder keine religiösen Zweifel 

auf. Dagegen, so wird in dieser Arbeit beobachtet, zeigten die Kinder während der 

Datenerhebungsphase den Wunsch, über religiöse Themen mehr zu lernen.  

Kayikli (2000) hat die religiösen Einstellungen und Verhaltensweisen von Personen im 

mittleren (40-59 Jahre) und höheren Alter (60-94 Jahre) in Adana im Vergleich 

untersucht. Der Autor hat einen Fragebogen zum religiösen Leben versendet, der Fragen 



Theoretischer Teil  

 70

über Glauben, Moral und religiöse Praxis beinhaltet. Die Ergebnisse zeigen, dass die 

Personen im späteren Alter mehr Wert auf die religiöse Praxis, besonders auf die 

gemeinschaftlichen Gebete legen und häufiger religiöse Deutungsmuster in ihrem 

alltäglichen Leben anwandten als die Vergleichsgruppe im mittleren Alter. 

Die bisher genannten empirischen Untersuchungen über die religiöse Entwicklung und 

Sozialisation in der Türkei sind eine Auswahl. Jedoch scheint es schwierig, in den 

Befunden dieser Untersuchungen ein systematisches und einheitliches Bild über 

lebenslange Glaubensentwicklung zu erkennen.  

Über die oben genannten Untersuchungen hinaus gibt es eine jüngste Studie von Üzeyir 

Ok (2007), die zum ersten Mal in der Türkei mit der Glaubensentwicklungstheorie und 

dem Faith Development Interview Fowlers arbeitet. Mit Fowler geht Ok davon aus, 

dass die Theorie zur Glaubensentwicklung kulturübergreifend ist. Somit versucht Ok 

die Theorie der Glaubensentwicklung und die zugehörige Anleitung zur methodischen 

Durchführung (Manual for Faith Development Research, Fowler et al. 2004) empirisch 

unter türkischen Bedingungen zu prüfen. In dieser Studie werden die verschiedenen 

Aspekte der Theorie, ihre historische Hintergründe und die an sie gerichtete Kritik 

behandelt. Oks Stichprobe von 25 Personen im Alter von 25 bis 56 Jahren (15 weiblich, 

10 männlich) stammt aus dem universitären Umfeld von Sivas. Unter diesen 

ProbandInnen erreicht Ok dem Ansatz Fowlers entsprechende Ergebnisse, die eine 

Häufung auf den Glaubensstufen drei und vier aufweisen. Die Bedeutung dieser Studie 

liegt darin, dass der Autor versucht, die Glaubensentwicklungstheorie ausführlich der 

türkischen wissenschaftlichen Welt vorzustellen und ihren eventuellen Stellenwert in 

der islamischen Theologie herauszufinden. Seiner Meinung nach fördern die heiligen 

Schriften – gemäß der islamischen Tradition ist das der Koran – die Fowlersche Vierte 

also die individuierend-reflektierende Stufe im Glauben. Entsprechend stellt er in seiner 

ganzen Untersuchung eine Haltung zugunsten der 4. Stufe fest.  

Da er in seiner Untersuchung keine empirischen Ergebnisse zur fünften verbindenden 

Stufe finden konnte, versucht er die Texte wichtiger historischer Persönlichkeiten wie 

Gazzali (dem größten und prominentesten Islamgelehrte in der islamischen Geschichte) 

und moderneren Prominenten wie Ahmet Altan (Schriftsteller und Intellektueller der 

modernen Türkei) nach der Fowler-Theorie zu analysieren, um ein Modell für den 

verbindenden Glauben der Stufe 5 entwerfen zu können.  



Theoretischer Teil  

 71

1.10 Fragestellung und Hypothese 

Aus den empirischen Studien wie auch aus der Analyse der Theorie Fowlers ergeben 

sich spezifische Leitgesichtspunkte für diese Arbeit. Die vorgestellten empirischen 

Studien aus Deutschland beschäftigen sich mit der Religiosität der Muslime und der 

Struktur ihrer religiösen Organisationen. Sie konzentrieren sich auf die 

Wiederaneignung der traditionellen Religiosität (Mihciyazgan 1994; Öztürk 2007; 

Sandt 1996), Konfliktbearbeitungen im Selbstkonzept (Karakasoglu 2000), sowie 

Tendenzen der Entwicklung einer modernen Individualität im Zusammenhang mit der 

muslimischen Integration in die westliche Gesellschaft (Schiffauer 1984).  

Diese Untersuchungen liefern die folgenden Ergebnisse:  

Karakasoglu (2000) diagnostiziert eine Tendenz zur Internalisierung der religiösen 

Kontrolle, die sich als eine Ressource im Integrationsprozess in die deutsche 

Gesellschaft darstellt. Klinkhammer (2000) differenziert weiterführend unterschiedliche 

Formen der Beziehung individueller Religiosität zur gesellschaftlichen Umwelt. Dazu 

zählt sie sowohl die Formen der Ästhetisierung des Islam bis hin zu Versuchen einer 

Islamisierung der Moderne. Hocker (1999) dagegen sieht eine auffällige Spannung 

zwischen schulischem und beruflichem Erfolg mit einer Tendenz zu traditionellen 

Grundsätzen. Tietze (2001) schließlich beobachtet unterschiedliche 

Subjektivierungsprozesse zwischen einer zweckrationalen Handlungslogik, die religiöse 

Tradition ideologisiert und einem traditionellen Handlungsprinzip, das die Religiosität 

kulturalisiert.  

Wie oben aufgelistet und analysiert, zeigt sich ein breites Spektrum von religiösen 

Orientierungen in diesen empirischen Studien, das sich auf unterschiedliche Formen der 

Bewältigung der Migrationserfahrungen zurückführen lässt.  

Neben den deutschen Studien gibt es auch zahlreiche türkische empirische Forschungen 

zu diesem Thema, die sich hauptsächlich auf die verschiedenen Varianten türkischer 

Religiosität konzentrieren. Jedoch fehlt es insbesondere an mehrdimensionalen 

Perspektiven und empirisch fundierter Referenztheorien, womit die religiösen 

Einstellungen der türkischen Jugendlichen differenziert beschrieben werden könnten. 

Diese Arbeit soll diese Lücken füllen, indem sie sich der religiösen Sozialisation und 

Entwicklung der türkisch-muslimischen Jugendlichen nicht nur von der islamischen 



Theoretischer Teil  

 72

Religion aus, sondern in einer mehrdimensionalen Perspektive unter Berücksichtigung 

ihrer Sozialisationserfahrungen nähert.  

In dieser Untersuchung wird das Thema in einer differenzierten Sichtweise behandelt, 

wie es sich bereits bei Tietze, Karakasoglu oder Klinkhammer finden lässt. Es wird 

nachgeforscht, in welchem Maße die Jugendlichen türkischer Abstammung in 

Deutschland und der Türkei Stellung gegenüber bestimmten religiösen Normen und 

Werten im Alltag nehmen und wie sich diese in ihrem Denken und Handeln 

widerspiegeln.  

Dafür setzt sich diese Untersuchung mit der religiösen Sozialisation und Entwicklung 

der türkisch-muslimischen Jugendlichen in der Moderne im Vergleich zwischen der 

Türkei und Deutschland auseinander. Dieses Thema besitzt besonders heute einen 

wichtigen Stellenwert, da wir in einer Zeit leben, in der die Muslime bereits ein 

integraler Bestandteil der Europäischen Union und der deutschen Gesellschaft sind. Die 

Arbeit soll ihre Schwerpunktsetzung nicht aus einer theologischen oder 

islamwissenschaftlichen Reduzierung der Perspektiven beziehen, sondern auch die 

psychologischen Entwicklungsprozesse erfassen und religionspädagogische 

Lösungsansätze der Gesamtproblematik skizzieren. Die Ergebnisse der Fowlerschen 

Theorie liefern nicht zuletzt für die Religionspädagogik wichtiges Material im Sinne 

einer leitenden Funktion bei der Vorbereitung und Reflexion didaktischer 

Inszenierungen. Die Entwicklungstheorien, die im christlichen Kulturkreis entstanden, 

erleichtern die Arbeit der Experten im religiösen Bereich. Entsprechende 

Modellentwicklungen, die als wissenschaftliche Basis für die religiöse Bildung von 

muslimischen SchülerInnen dienen könnten, fehlen jedoch bisher. Diese Arbeit kann 

somit einen Beitrag zur Vorbereitung und Weiterentwicklung einer Didaktik für den 

islamischen Religionsunterricht leisten. 

Bei der hier vorgestellten empirischen Untersuchung stehen die Entwicklungs- und 

Sozialisationsbedingungen sowie die Relevanz und die Bedeutungshintergründe von 

Religion, Kultur und sozialen Instanzen bei der Erschaffung eines Eigenbildes im 

Mittelpunkt des Interesses. Darum sollen in dieser Arbeit folgende Bereiche erforscht 

werden: 

– das Verhältnis zwischen Lebens- und Religionspraxis, Zukunfts- und 

Gottesvorstellungen und ihren kulturellen Wurzeln 



Theoretischer Teil  

 73

– das Schwanken zwischen Säkularisation und Religiosität 

– die Wirkung von religiösen Erfahrungen auf den Glauben 

– die Funktion der Religion im jugendlichen Alltag,  

– die Beiträge der islamischen Religion zur Bildung einer Identität in der 

Mehrheits- und Minderheitsgesellschaft  

– Sozialisation und Entwicklungsfaktoren der muslimischen Jugendlichen  

Die geplanten Analysen sollen dabei auf folgende Fragen Antwort geben:  

– Welche religiösen Sozialisationsinstanzen fördern und behindern eine bestimmte 

Weise der Glaubenshaltung?  

– Durch welche Glaubens- und Lebensvorstellungen findet eine solche 

Entwicklung im Bereich des Islams ihren Ausdruck?  

– Gibt es charakteristische Unterschiede zwischen Jugendlichen in Deutschland 

und der Türkei? 

Aus der Analyse der Theorie Fowlers lassen sich Aufgabenschwerpunkte ableiten, die 

als Ziele dieser Arbeit ausgewählt sind. Dafür sind an eine leitende Entwicklungstheorie 

besondere Ansprüche zu stellen. Einerseits bedarf es eines hinreichend weiten 

Glaubensverständnisses, um auch den Islam als bisher nicht entwicklungspsychologisch 

untersuchte Religion zu integrieren. Andererseits sollte der Fokus auf Inhaltsaspekte 

gelegt werden können, die für die religionspädagogische Diskussion im islamischen 

Kontext von Nutzen sind. Beides leistet die Theorie der Glaubensentwicklung von 

Fowler (1981), die hier als Untersuchungsinstrument gewählt wurde.  

Bei der Glaubensentwicklungstheorie sticht ihr kulturübergreifender Charakter hervor. 

Dies soll eben auch in der hier vorgestellten Untersuchung mit ihrem Vergleich von 

ProbandInnen aus der Türkei und Deutschland genutzt werden. Die Theorie Fowlers 

behandelt den Glauben nicht nur auf einer religiös partikularen, sondern auch auf 

globaler Ebene.  

Jedoch kann der Begriff “Glaube” auch die Inhalte einer bestimmten Religion umfassen, 

fokussiert allerdings auf die Sinnsuche von Individuen und leistet so einen wichtigen 

Beitrag zur Analyse individueller Weltanschauungen im pluralen Kontext. Parks (1992) 

charakterisiert die Theorie von Fowler wie folgt: 



Theoretischer Teil  

 74

„Die Theorie hat einen narrativen Stil, weil sie sich auf individuelle Lebensgeschichten 

einlässt. Dabei analysiert sie insbesondere die Aneignung religiöser und säkularer 

Symbole und Rituale. Auf diese Weise ermutigt sie das Individuum zum kommunikativen 

Austausch über Werte und Überzeugungen in einer pluralistisch, globalen Welt. Die 

Definition des Glaubens in der Theorie von Fowler umfasst sowohl die religiösen als 

auch säkularen Vorstellungen. Im pluralistischen Zusammenhang bietet die Theorie der 

Glaubensentwicklung eine dynamische Sprache, um die Religion und Religiosität zu 

verstehen (Parks 1992, S. 103).“ 

Somit bietet die Theorie Fowlers eine wichtige Grundlage zur Anerkennung der 

religiösen Vielfalt und unterschiedlichen Weltanschauungen. Die Anwendung der 

Methode Fowlers soll in dieser Arbeit zur Beschreibung der religiösen Pluralität in der 

deutschen Gesellschaft, die seit über 40 Jahren von muslimischen MigrantInnen geprägt 

ist, sowie der türkischen Gesellschaft, die von der sunnitisch-religiösen Tradition und 

dem Laizismusprinzip in der Staatsverwaltung geprägt ist, dienen. Dadurch könnte auch 

ein Beitrag zum Verständnis einer pluralistischen Liberalität entwickelt werden, die die 

Religion einschließt anstatt  sie auszugrenzen.  

Des Weiteren beschreibt der Begriff des Glaubens ein dynamisches Phänomen. Denn 

der Glaube kann sich verändern, von einem Stil zu einem anderen Stil übergehen und 

gleichzeitig seine Einheit im Hinblick auf verschiedene Strukturen in einer Harmonie 

bewahren. Die Dynamiken dieser Veränderung und Entwicklung können sich 

voneinander unterscheiden. Jedoch sind der soziale Kontext und die Sozialinstanzen bei 

dieser Entwicklung des Glaubens von Bedeutung. Deshalb ist es auch von diesem 

Aspekt aus bedeutsam, wie die religiöse Sozialisation und Entwicklung bei den 

Jugendlichen, die aus einer gleichen religiösen und kulturellen Tradition stammen, aber 

in unterschiedlichen sozialen Kontexten aufgewachsen sind, aussieht und welche 

charakteristischen Unterschiede bei ihren Glaubens- und Lebensvorstellungen 

vorkommen. Aus diesem Grund sollen auch Sozialisationsinstanzen wie Familie, 

Schule, Korankurse und Moscheevereine unter Migrationsbedingungen unter die Lupe 

genommen werden, damit festgestellt werden kann, welche Glaubensstufen diese 

Instanzen beeinflussen und welchen Glaubensstil sie fördern. 

Ergebnisse der empirischen Untersuchungen zur muslimischen Religiosität in der 

türkischen und deutschen Literatur (vgl. Kapitel 2.2) weisen eine konventionelle 

Religiosität unter muslimischen Jugendlichen sowohl in der Türkei als auch in 



Theoretischer Teil  

 75

Deutschland nach, die der Stufe 3 in Fowlers Modell entspricht. Davon ausgehend lässt 

sich annehmen, dass die Religiosität der türkischen Jugendlichen eher traditionell sein 

wird. Jedoch darf die Moderne mit ihrem individualisierenden Einfluss auch bei den 

türkisch-muslimischen Jugendlichen nicht außer Acht gelassen werden. Obwohl sie in 

einem traditionellen Milieu leben, wird angenommen, dass sie eine Tendenz zum 

„individuierenden Glauben“ (Stufe 4 im Sinne Fowlers) zeigen werden.  

Als weitere Hypothese kann ausgehend von den oben genannten empirischen Studien 

und den Analysen der theologischen, historischen und soziologischen Perspektiven 

postuliert werden, dass aufgrund der allgemein starken Familienbindung und der 

Orientierung an der Herkunftskultur ein Glaubensstil bei türkischen Jugendlichen 

vorherrscht, der den Stufen 3 und 4 zugeordnet werden kann. Gleichzeitig weisen die 

islamische Theologie und empirische Untersuchungen wie Klinkhammer, Tietze und 

Karakasoglu-Aydin jedoch darauf hin, dass auch eine offenere Interpretation möglich 

ist. Wichtig für diese Untersuchung wird vor allem sein, Bedingungen zu entdecken, die 

auch im Migrationskontext eine Entwicklung zu höheren Stufen begünstigen.  



Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente  

 76

2. Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente 

Dieser Abschnitt behandelt zuerst die Anzahl, Charakteristika, Sampling Strategien, 

unter dem Titel „Beschreibung des Samples“. Anschließend werden die 

Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente, durch die sich die Ergebnisse 

aus der Türkei und Deutschland in dieser Studie ergeben haben, dargestellt. Dazu 

gehören die Schwierigkeiten und die Beobachtungen, die durch Interviews gewonnen 

wurden. Am Ende dieses Abschnitts kommt die Beschreibung der Evaluationsprozesse. 

2.1 Beschreibung des Samples  

Die empirische Untersuchung zielt auf die türkisch-muslimischen Jugendliche im Alter 

von 15-25 Jahren ab. Um die kulturellen Unterschiede bei der religiösen Sozialisation 

und Entwicklung der türkisch- muslimischen Jugendlichen zu bestimmen, wurden die 

Jugendlichen aus unterschiedlichen Schulformen der Türkei und Deutschlands für diese 

Untersuchung  ausgesucht.  

Die Interviews kamen mithilfe von Einwanderern und ihren hier  errichteten Moscheen, 

Kultur- und Sportvereine zustande (vgl. Kap. 1.7.2). Die meisten wurden an der 

Universität Bielefeld an der Forschungsstelle für biographische Religionsforschung 

durchgeführt. Auf diese Weise führte ich in Deutschland in der Gegend von Nordrhein-

Westfalen die 29 Interviews mit türkisch muslimischen Jugendlichen im Alter zwischen 

15-25 Jahren.  

Nach Beendigung der Interviews in Deutschland, begann ich mit den Vorbereitungen, 

um im April 2006 für drei Monate  die empirische Arbeit in der Türkei durchzuführen. 

Damit die Objektivität der Untersuchung gewährleistet war, musste ich Personen 

erreichen, die die religiösen Unterschiede der Türkei widerspiegelten (vgl. Kap. 1.6.7). 

Für eine angemessene Kategorienbildung religiöser Lebensstile Jugendlicher in der 

Türkei griff ich daher auf die empirische Literatur zurück (vgl. Kap. 2.9.2). 

Es ergaben sich zwei Hauptkategorien: die religiösen und die nicht religiösen. Zu den 

religiösen gehören diejenigen, die an Schulen religiöser Gemeinschaften lernen, in 

Heimen dieser Gemeinschaften untergebracht sind, an religiös ideologische Gruppen 

gebunden sind, eine religiöse Erziehung bekommen und die, die ihre Religiosität auf 

eine individuelle Art und Weise ausleben. Innerhalb der nicht religiösen sind die 



Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente  

 77

folgenden Jugendlichen zu sehen: diejenigen, die der Religion gegenüber abgeneigt 

sind, überwiegend linksorientierte laizistische Jugendliche. In dieser Gruppe der 

Jugendlichen gab es auch einige, die das tägliche Leben lebten und die Religion nur als 

ein Teil der Kultur ansahen.    

In Istanbul nahm ich Kontakte auf und suchte passende Oberschulen aus. Istanbul ist 

eine kosmopolitische Stadt, in der Menschen aus unterschiedlichen sozialen Schichten 

leben. In meiner Untersuchung möchte ich wesentliche Schichten erfassen. Deshalb 

bestimmte ich Schulen in Ümraniye, Bagcilar, Esenler, Alibeyköy, den ärmeren 

Stadtvierteln Istanbuls, in Vaha, einem konservativen Stadtviertel der Mittelschicht, in 

Kadiköy und Besiktas, den  Stadtvierteln von Istanbuls Elite.  

Außerdem setzte ich mich auch mit einigen religiösen Gemeinschaften  und zivilen 

Einrichtungen in Verbindung. Während der Interviews wurden die Fragen der Faith 

Development der Reihenfolge nach abgefragt. Unter anderem wurden den Personen 

zusätzliche Fragen gestellt, um sie zum Reden anzuregen. Die Gespräche dauerten in 

der Regel 1-1,5 Stunden. Die kürzesten dauerten 30 Minuten und die längsten ca. 2 

Stunden. 

So konnten für die Zeit der empirischen Untersuchung ca. 40 Interviews angesetzt 

werden. Insgesamt haben so an den Interviews 70 türkisch-muslimische Jugendliche, 41 

aus der Türkei und 29 aus Deutschland, teilgenommen. 

2.2 Beschreibung der Methoden und Forschungsinstrumente 

Bei der Datenerhebung dieser Arbeit bin ich der Interviewmethode Fowlers gefolgt. An 

die Beteiligten wurden die 25 Fragen des Faith-Development-Protokolls gerichtet, die ja 

vier Bereiche umfassen: Lebensrückblick, Beziehungen, Werte und Verpflichtungen, 

Religion. Die Leitfragen des Faith Development Interviews wurden in einer türkischen 

Übersetzung nach dem Manual for Faith Development Research (Fowler et al. 2004) 

verwendet. Um zu prüfen, ob diese Fragen im Kontext der türkischen wie islamischen 

Kultur praktikabel sind, habe ich im Jahre 2004 drei Probeinterviews durchgeführt. 

Anhand dieser Interviews wurden die Fragen an die türkische Kultur angepasst. Vor 

allem mussten während der Interviews einige Fragen detaillierter erklärt werden, damit 

sie von den Interviewpartner/innen im Sinne des Fowlerschen Anliegens verstanden 

wurden. So gab es manchmal Verständigungsschwierigkeiten während des Interviews, 



Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente  

 78

weil einige Fragen sehr deutlich von christlichen Deutungsmustern ausgingen (z.B. der 

Unterschied zwischen “dem Gebet und Bittgebet”).  

Der Fragebogen Life-Tapestry Exercise (Fowler et al. 2004, S. 70), der eine 

Chronologie der Lebensgeschichte in Tabellenform vorsieht, wurde von meinen 

Versuchspersonen abgelehnt und weggelassen.  

Durch die vorhandene offene Interviewmethode kann man umfassende Kenntnisse über 

das Leben der Individuen und ihre Beziehungen erhalten (Streib, 1991, S. 62). Jedoch 

sind die eingesetzten Fragen zwar nicht ganz offen, aber thematisch fokussiert. Eine 

weitere Dimension der Interviewgespräche liegt in der Seelsorge und der religiösen 

Beratung. Die Beteiligten hatten nicht durchgängig den Eindruck, an einer 

wissenschaftlichen Untersuchung teilzunehmen, sondern sahen auch die Möglichkeit, 

ihre Sorgen im Bezug der Religion und den Herausforderungen des Lebens mitzuteilen 

und sich auszusprechen (Streib 1991, S. 62). Aus diesem Grunde sollte nach Streib 

derjenige, der die Interviews durchführt, eine seelsorgerliche Fähigkeit besitzen. Die 

Daten, die mit Hilfe dieser Fähigkeit erhalten werden, bilden das Hauptelement der 

Studie. Die Hauptsache der Glaubensentwicklungsuntersuchung sind die Äußerungen 

(utterance), die ein Forscher mit unterschiedlichen Personen einer Gesellschaft in der 

Kommunikation und vielleicht in der Interaktion herausfiltert, indem er von seiner 

eigenen persönlichen Perspektive bezüglich des Themas ausgeht (Streib, 1991, S. 205). 

Es gibt drei Dimensionen dieser Äußerungen, die bei der Interpretation berücksichtigt 

werden müssten: Expressive Dimension, propositionale Dimension und die 

zwischenmenschliche Dimension. (Streib 1991, S. 206).  

Streib macht darauf aufmerksam, dass der Mensch wie ein Text mehrere Bedeutungen 

hat und je nach Fremdperspektive unterschiedlich interpretiert werden kann. Aus 

diesem Grunde betont er, dass die Glaubensentwicklungstheorie einen hermeneutischen 

Zugang zu ihren Interviewpartner/innen gewinnt.  

Bei der Frage, ob sie einer Gemeinschaft angehören, beobachtete ich in beiden Ländern 

unterschiedliches Verhalten. Die Jugendlichen in der Türkei vermieden diese Frage, die 

Jugendlichen in Deutschland  gaben jedoch mit Stolz eine Antwort. Ok (2007) 

beobachtete, während seiner Arbeit in der Türkei im Bereich der Glaubensentwicklung, 

dass die Beteiligten sich gegenüber dieser Fragestellung zurückhaltend verhielten. Um 

diesen Zustand aufzuklären, weist er auf die geschichtlichen, politischen und kulturellen 

Bedingungen der Türkei  hin.  



Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente  

 79

Auf die Reaktion zu dieser Frage wirken sich also offenkundig der Grad der Liberalität 

des Staates und die positive vs. negative Beziehung des Staates zu den religiösen 

Institutionen aus. Es ist daher interessant, dass ein in Deutschland lebender türkisch 

muslimischer Jugendlicher sehr offen seine Angehörigkeit zu der bestimmten religiösen 

Gemeinde darlegt, jedoch ein in der Türkei im Wohnheim einer religiösen 

Gemeinschaft lebender Gleichaltriger seine Zugehörigkeit zu einer religiösen 

Gemeinschaft verneint.  

Beim Verständnis der Begrifflichkeiten wie Gebet, Ritual, Symbol und Spirituell, die 

sich innerhalb der Fragen befanden, gab es Schwierigkeiten. Diese Begrifflichkeiten 

stellen innerhalb der christlichen Kultur wichtige Elemente dar. Aus diesem Grunde 

kann man bei einem, der in einer muslimischen Kultur aufgewachsen ist, ein negatives 

Wahrnehmungsverhalten bei Fragen mit diesen Begrifflichkeiten sehen. Im Islam ist die 

tägliche Praxis sehr wichtig. Auf die Frage „Sehen Sie sich als gläubig, religiös, 

spirituell?“, bekam ich keine Antwort mit dem Begriff „spirituell“. Auch die Frage, ob 

sie eine andere geistliche Disziplin praktizieren, bekam fast keine Beachtung. Mit 

Gottesdienst verbindet der moslemische Jugendliche das täglich fünfmalige Gebet und 

sieht es als Maßstab der Religiosität. Aus diesem Grunde wurde versucht, diese 

Begrifflichkeiten und einige Fragen den Kulturbedingungen anzupassen.  

Schwierigkeiten während der Interviews: Es wurde bereits erwähnt, dass die Beteiligten 

Jugendlichen im Alter von 15-25 Jahren waren. Mit ansteigendem Alter erhöhte sich die 

Interviewzeit, so wie es Fowler auch erwähnt. Das Verständnis der Fragen unterschied 

sich je nach Alter und Bildungsniveau.     

Manchmal wurden die abstrakten Fragen nicht verstanden und es musste eine 

detaillierte Erklärung gegeben werden. Einige Fragen riefen Unsicherheit und Zweifel 

hervor. Während der ersten Probeinterviews habe ich bemerkt, dass meine Äußerung, 

ich sei ein islamischer Theologe, bei meinem Gegenüber Angst verursachte. Der 

Interviewte schien der Meinung zu sein, dass ich seine Religiosität verurteile. Deshalb 

habe ich mich entschieden, mich nicht als Theologe zu bezeichnen, sondern mich als ein 

Doktorand an der Forschungsstelle für biographische Religionsforschung vorzustellen. 

Auf diese Weise habe ich festgestellt, dass sich die Jugendlichen viel offener 

ausdrücken konnten.    



Datenerhebungsmethoden und Forschungsinstrumente  

 80

2.3 Beschreibung der Evaluationsprozesse  

Die mit Hilfe eines Tonbands aufgenommenen Interviews wurden transkribiert. Wie im 

Manual for Faith Development Research aufgezeigt wird, dauert die Übertragung eines 

einstündigen Gesprächs in Schrift ca. fünf Stunden. Die Interviews wurden in türkischer 

Sprache durchgeführt. Damit die mit Hilfe der Interviews gewonnenen Daten aus der 

Sichtweise von Experten ausgewertet werden konnten, mussten die türkischen Texte 

(insgesamt 25 Interviews, die 13 davon aus der Türkei und 12 aus Deutschland) ins 

Deutsche übersetzt werden. Aus diesem Grund habe ich die Interviews mit ähnlichem 

Inhalt in Gruppen zusammengefasst und aus jeder Gruppe 3 bis 4 Interviews für meinen 

Betreuer und meine Expertenfreunde ins Deutsche übersetzt. Die ins Deutsche 

übersetzten Interviews habe ich so wie es in dem Manual for Faith Development 

Research vorgeschlagen wird drei Mal im Hinblick auf die Bedeutung und 

Rechtschreibung hin gelesen und überprüft. Später habe ich die einzelnen Zeilen am PC 

durchnummeriert und ausgedruckt. Jedes transkribierte Interview wurde mittels der 

Scoring Sheet und nach den Kriterien, die sich in Manual for Faith Development 

Research befinden, bewertet.   

Mit Hilfe meiner gesammelten Erfahrungen an der Forschungsstelle für biographische 

Religionsforschung konnte ich die Daten auswerten. Außerdem wurden zur Prüfung der 

Interrater-Reliabilität die Interviews auch von  erfahrenen und fachkundigen 

Mitarbeitern der Forschungsstelle für biographische Religionsforschung evaluiert. Der 

Vergleich der Ratings zeigte eine weitgehende Übereinstimmung. In Fällen mit 

unterschiedlichen Bewertungen, wurden die Differenzen noch einmal kritisch überprüft 

und im Kollegenteam besprochen. 

Bei der Typisierung und dem Kulturvergleich wurden insgesamt 35 Fälle, 20 aus der 

Türkei, 15 aus Deutschland für die detaillierten Analysen der Glaubensentwicklung und 

narrativen Analysen ausgesucht. Exemplarische Fälle wurden für die vertiefenden 

Fallanalysen aufbereitet.  

 



Quantitative Ergebnisse  

 81

3. Quantitative Ergebnisse 

Wie man der Tabelle entnehmen kann, wurden mit 70 (29 aus Deutschland, 41 aus der 

Türkei) Personen im Rahmen dieser Arbeit das Glaubensentwicklungsinterview  

durchgeführt. 58,6% der deutschen ProbandInnen sind männlich und  41,3% weiblich.  

Dagegen sind  46,3% der türkischen ProbandInnen männlich und 53,6% weiblich (siehe 

Abb. 1).  

0

10

20

30

40

50

60

70

Deutschand
(n=29)

Türkei
(n=41)

Gesamt
(n=70)

Land

P
ro

z
e
n

t

männlich

weiblich

 

Abb.  1: Prozentualer Anteil der Stichproben nach Land und Geschlecht 

 

Wie bereits erwähnt wurde, werden in dieser Arbeit Jugendliche im Alter von 15 bis 25 

Jahre befragt. Der Altersdurchschnitt liegt bei den männlichen Befragten bei 18,9 und 

den weiblichen bei 20,7 Jahren. Im Kulturvergleich liegt der Mittelwert  der männlichen 

Probanden bei 19,5 und der  weiblichen Probandinnen bei 22,4 in Deutschland. Der 

Mittelwert des Alters  der Jungen aus der Türkei liegt bei 18,5 und der Mädchen bei 

19,8  (Siehe Abb. 2).  



Quantitative Ergebnisse  

 82

0

5

10

15

20

25

Deutschand
(n=29)

Türkei
(n=41)

Gesamt
(n=70)

Land

M
it

te
lw

e
rt

 d
e
s
 A

te
rs

 

männlich

weiblich

 

Abb.  2: Altersdurchschnitt der Stichproben 

Die Stichproben kommen aus unterschiedlichen Schulformen wie Haupt- und 

Realschule, Gymnasium, sowie der Universität. Ebenso gibt es schließlich auch die 

ProbandInnen, die schon beruflich tätig sind. Die Befragten, die noch die 

unterschiedlichen Schulformen besuchen, habe ich als „noch in schulischer 

Ausbildung“ gekennzeichnet. Denn es gibt nur eine Schulform in der Türkei, die dem 

Gymnasium in Deutschland entspricht. Diejenigen, die schon einen Schulabschluss 

haben und sich auf die Aufnahmeprüfung für den Hochschulzugang in der Türkei 

vorbereiten, werden als AbiturentenInnen bei der Bewertung behandelt (siehe Abb. 3). 

0

5

10

15

20

25

30

35

40

Deutschand (n=29) Türkei (n=41)

Land

P
ro

z
e
n

t Abitur

Berufstätig

noch in schul. Ausbildung

Studium

 

Abb.  3: Bildungsniveau und Tätigkeit der Stichproben nach dem Land 

 



Quantitative Ergebnisse  

 83

Die Evaluation von 70 Interviews zur Glaubensentwicklung zeigt einen leichten Anstieg 

der Glaubensentwicklung in Verbindung mit dem Alter, wie es die Abbildung 4 zeigt. 

Dies kann auf dem Hintergrund der bisherigen Forschung zur Glaubensentwicklung 

einschließlich der eigenen Forschung von Fowler erwartet werden. 

Darüber hinaus beobachten wir, dass die meisten Fälle (76,8%) der dritten Stufe des 

synthetisch-konventionellen Glaubens (85,4% bei den türkischen Stichproben, 64,3% 

bei den deutschen Stichproben) zugeordnet werden. Bei den Stichproben wurden 20,3% 

(12,2% aus der Türkei; 32,1% aus Deutschland) der zweiten Stufe des mythisch-

wörtlichen Glaubens zugewiesen. Der Stufe des individuierend-reflektierenden 

Glaubens wurden 2,9% (2,4% bei den türkischen Stichproben; 3,6% bei den deutschen 

Stichproben) der Fälle zugeordnet. Dieses deutet darauf hin, dass die 

Glaubensentwicklung der türkischen Jugendlichen etwas höher angelegt ist als die der 

deutsch- türkischen Jugendlichen. 

 

Abb.  4: Glaubensentwicklungsstufe und Alter der Stichproben 

 

Folgendes bestätigt dieses Phänomen ebenfalls; Die türkischen Stichproben haben einen 

Mittelwert von 3.2 (3,1 männlich; 3,3 weiblich) während die deutsch- türkischen 

Jugendlichen in Deutschland einen Mittelwert von 3,0 (2,9 männlich; 3,0 weiblich) 

haben. Es gibt eine Gemeinsamkeit der beiden Länder. Die Entwicklung im Glauben 



Quantitative Ergebnisse  

 84

der weiblichen Probandinnen ist in beiden Ländern höher als die der männlichen. Ein 

Grund dieses Ergebnisses kann das höhere Alter der weiblichen Probandinnen sein 

(siehe Tab. 1).  

 

Land Geschlecht Mean N Std. Deviation 

Deutschland Männlich 2,9 17 ,43284 

  Weiblich 3,0 11 ,29480 

  Total 3,0 28 ,38186 

Türkei Männlich 3,1 19 ,25831 

  Weiblich 3,3 22 ,26633 

  Total 3,2 41 ,27366 

Total Männlich 3,0 36 ,35388 

  Weiblich 3,2 33 ,29011 

  Total 3,1 69 ,33367 

Tab.  1: Mittelwerte der Glaubensentwicklung nach dem Geschlecht und Land 

 

Während wir fast keinen Unterschied zwischen säkularen und religiösen Fragen in den 

türkischen Stichproben finden, beobachten wir einen Unterschied in der Stichprobe der 

deutsch- türkischen Jugendlichen in Deutschland. Um diesen Unterschied genauer zu 

sehen, wurden die Antworten auf die weltlichen Fragen aus den Antworten auf die 

spezifischen religiösen Fragen im Faith Development Interview getrennt und berechnet. 

Sie haben einen Durchschnittswert von 3,1 für die weltlichen Fragen und einen 

Durchschnittswert von 2,9 für die religiösen Fragen. Wir schließen daraus, dass es 

möglicherweise einen kulturvergleichenden Unterschied gibt: Während sich die 

türkischen Jugendlichen in der Türkei und in Deutschland nur geringfügig in ihrer 

Entwicklung in Bezug auf weltliche Themen wie Logik, Perspektivenübernahme und 

Beziehungen unterscheiden, ist die Glaubensentwicklung von deutsch- türkischen 

Jugendlichen in Deutschland im Hinblick auf die spezifischen religiösen Bereichen 

etwas niedriger (siehe Tab. 2).  

 

 

 

 

 

 



Quantitative Ergebnisse  

 85

Land   weltlich Religiös FDI-Wert 

Deutschland Mean 3,1 2,9 3,0 

  N 28 28 28 

  Std. Deviation ,40070 ,40487 ,38186 

Türkei Mean 3,2 3,1 3,2 

  N 41 41 41 

  Std. Deviation ,32323 ,24046 ,27366 

Total Mean 3,2 3,0 3,1 

  N 69 69 69 

  Std. Deviation ,35887 ,33412 ,33367 

Tab.  2: Durchschnittswerte der weltlichen  und religiösen Fragen  

 

Die Stichproben dieser Untersuchung kommen aus unterschiedlichen Schulformen wie 

Haupt- und Realschule, Gymnasium, sowie der Universität. Ebenso gibt es schließlich 

auch die ProbandInnen, die schon beruflich tätig sind. Diese Bildungsformen wurden in 

der Abb. 3 eingeordnet und als prozentualer Anteil dargestellt. 

Diese Einordnung bzw. Darstellung gibt einen Überblick über das Bildungsniveau der 

Stichproben. Nach dem statistischen Vergleich zwischen der Glaubensentwicklung und 

dem Bildungsniveau wird ein Verhältnis zwischen beiden beobachtet (siehe Tab. 3). Je 

höher das Bildungsniveau ist, desto höher wird die Glaubensentwicklung. Die Stufe der 

Glaubensentwicklung ist höher bei den Studierenden (3,3) als bei denjenigen, die noch 

in die Schule gehen (2,9) oder Abitur (3,1) machen. Davon ausgehend kann ich sagen, 

dass die schulische Bildung  eine entscheidende Rolle bei der Glaubensentwicklung 

spielt, wenn sie angemessen und zeitgemäß angewendet wird.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Quantitative Ergebnisse  

 86

Land schulisch. Bildung Mean N Std. Deviation 

Deutschland Abitur 2,9 9 ,13333 

  berufstätig 3,2 3 ,25166 

  noch in schul. Ausbildung 2,5 6 ,40702 

  Studium 3,2 10 ,28848 

  Total 3,0 28 ,38186 

Türkei Abitur 3,2 12 ,33609 

  berufstätig 3,1 2 ,14142 

  noch in schul. Ausbildung 3,0 12 ,16765 

  Studium 3,3 15 ,24689 

  Total 3,2 41 ,27366 

Total Abitur 3,1 21 ,30899 

  berufstätig 3,2 5 ,21213 

  noch in schul. Ausbildung 2,9 18 ,34641 

  Studium 3,3 25 ,25929 

  Total 3,1 69 ,33367 

Tab.  3: Verhältnis zwischen dem schulischen Bildungsniveau und Glaubensentwicklung 

 



Qualitative Ergebnisse  

 87

4. Qualitative Ergebnisse 

4.1 Analyse der Fälle im Lichte der Aspekte Fowlers  

In der folgenden Analyse der Unterschiede zwischen Deutschland und der Türkei 

wurden zur Gliederung die Fowlerschen Aspekte der Glaubensentwicklung 

aufgegriffen. Das Kapitel wird also in 7 Schritten entfaltet.  

Zwischen den aus der gleichen muslimischen Tradition stammenden Jugendlichen 

treten einige länderspezifische Unterschiede aufgrund der kulturellen und politischen 

Bedingungen auf, in denen sie leben. Um diese Unterschiede darzustellen, wurden die 

Antworten der ProbandInnen auf die verwendeten Deutungsmuster hin gesichtet. 

Hierbei wurden die Ergebnisse schrittweise analysiert, gegliedert nach den sieben oben 

genannten Aspekten der Glaubensentwicklung. Die kulturellen Unterschiede beider 

Länder können so ans Licht gebracht werden.  

Es gibt allerdings auch Gemeinsamkeiten zwischen den Jugendlichen. Im Folgenden 

werden diese Gemeinsamkeiten und Unterschiede in Anlehnung an die 7 Aspekte der 

Glaubensentwicklung darstellt. 

4.1.1  Grenzen des sozialen Bewusstseins  

Um die Grenzen des sozialen Bewusstseins zu bestimmen, beinhaltet das 

Glaubensentwicklungsinterview drei Fragen. In diesem Zusammenhang erhebt die erste 

Frage, in welche Hauptabschnitte das Leben der ProbandInnen eingeteilt werden 

könnte. Mit Hilfe der anderen Fragen wird versucht, diese Dimension weiter zu 

erhellen. Diese Fragen beziehen sich auf  eventuelle Veränderungen in Beziehungen 

und zum anderen auf die Gruppen, Institutionen und Ideale, denen sich die Person nahe 

fühlt. 

Da die Befragten während des Interviews 15-25 Jahre alt sind und sich noch in der 

Ausbildungsphase befinden, ist es verständlich, dass besonders die jüngeren in ihrem 

Leben keinen Wendepunkt sehen und alles so ist, wie es sein sollte (Nuh, 16; Veli, 19). 

Doch mit dem Anstieg des Alters und des Bildungsniveaus, abgesehen von persönlichen 

dramatischen Ereignissen, treten „Wendepunkte“ bei den Jugendlichen in Erscheinung. 

Denn der Wechsel von Bildungseinrichtungen bietet den Jugendlichen die Gelegenheit, 



Qualitative Ergebnisse  

 88

das neue Milieu mit dem vorhergehenden zu vergleichen (Asu, 24; Dila, 22). Deshalb 

ist bei einer großen Mehrheit der Jugendlichen zu beobachten, dass sie ihr Leben im 

Zusammenhang mit der Ausbildung sowie vor und nach der Mittelschule, vor und nach 

dem Abitur oder Studium in Abschnitte teilen. Auf diese Weise findet die Person die 

Möglichkeit, die Unterschiede zu reflektieren und bekommt die Gelegenheit, sich selbst 

zu verändern und das eigene Selbstverständnis weiterzuentwickeln. Diejenigen, die in 

ihrem bisherigen Leben dramatische Erlebnisse erfahren haben, vor allem eine 

Trennung der Eltern, einen schlimmen Unfall oder Krisenerfahrungen eines 

Familienmitgliedes, definieren dies als Wendepunkte ihres Lebens. So gibt es auch 

ProbandInnen, die ihre erste Liebe, die Verlobung oder Ehe zur Einteilung heranziehen.  

Alle der Befragten aus der Türkei sind ledig, mit der Ausbildung beschäftigt und 

finanziell von den Eltern abhängig. In Deutschland hingegen sind einige bereits 

verheiratet (Ege, 22) oder verlobt (Can, 21).  

 Mit steigendem Alter, Bildungsniveau und persönlichen Erfahrungen wird die Selbst- 

und Weltwahrnehmung der Jugendlichen realistischer. Dies bringt Veränderungen in 

ihren Beziehungen, Lebensdeutungen und Zielsetzungen mit sich. Die Menschen, die 

den Lebensweg der Jugendlichen beeinflusst haben, spielen auch in der Selbstreflexion 

eine wichtige Rolle. Familienmitglieder wie Eltern oder ältere Brüder werden mit 

steigender Bildung und fortschreitendem Alter noch einmal neu wahrgenommen. In der 

Selbstreflexion der Jugendlichen können sie dann einen neuen Platz gewinnen und auch 

deutliche Kritik kann geäußert werden (Alp, 19; Seda, 22).  

Gymnasium und Studium bieten den Jugendlichen die Möglichkeit, sich in verschiedene 

Umgebungen zu begeben, unterschiedlichen Ideologien zu begegnen und sich mit dieser 

Vielfältigkeit auseinanderzusetzen. Die Interviews bestätigen, dass sich die Ansichten 

der Jugendlichen in beiden Ländern besonders durch das Studium verändern. Das 

Beispiel Asu (24), die aus einer strengen Umgebung stammt und während ihres Besuchs 

der Vorbeter-Prediger Schule daran glaubte, die Welt zu verändern, musste sich für ihr 

Studium von ihrer Familie verabschieden und ihre Umgebung verändern. Asu findet 

ihre neue Umgebung liberaler und die Religion hat dort keine Bedeutung mehr. Später 

bemerkt sie, dass ihre eigenen Ansichten gegen Kritik nicht standhaft sind. In dieser 

neuen Umgebung musste sie nicht nur ihre religiösen Ansichten ändern, sondern auch 

sich selbst und neue Perspektiven übernehmen. Auch Dila (22) aus Deutschland, die bei 

ihrer Mutter aufgewachsen ist und ihr Studium mit einem guten Abitur startet, fängt an, 



Qualitative Ergebnisse  

 89

in ihrer neuen Umgebung verschiedene Menschentypen und unterschiedliche 

Einstellungen zu entdecken.  Dila, die vor dem Studium auf ihr äußeres Aussehen sehr 

viel Wert legte, bemerkt durch das Studium, dass die Ansichten und Perspektiven eines 

Menschen viel wichtiger sind, als sein äußeres Erscheinen. 

Diese Wahrnehmungsveränderung beginnt meistens durch eine Beziehung zu einer 

Einrichtung oder einem Menschen. Manchmal können es ein Lehrer, ein Freund oder 

ein religiöses Vorbild sowie ein Verein in der Moschee sein, bei dem die Person sich 

engagiert (Baha, 17). Die Antworten auf die Frage, zu welcher Gruppe, Einrichtung 

oder Ideologie sich die ProbandInnen hingezogen fühlen, beinhalten auch Aussagen 

über den Erwerb neuer Perspektiven. Bei den Jugendlichen ist zu beobachten, dass sie 

durch die Konfrontation  mit der Frage, welche Beziehungen sie als wertvoll empfinden, 

auf die Einrichtungen hinweisen, in denen sie religiöse Erziehung genossen haben (Ege, 

22; Efe, 16; Buse, 18). Auf die Frage, welche religiöse Gruppen, Einrichtungen und 

Ansichten sie wichtig finden, nennen die Befragten in Deutschland ihre Beziehungen zu 

den in Deutschland agierenden Moscheen, Vereinen und religiösen Gruppen (Ege, 22; 

Nil, 23; Can, 21). Dagegen ist bei den ProbandInnen in der Türkei zu beobachten, dass 

sie darüber ungern sprechen. Es wird vermutet, dass der Grund dafür im 

Verwaltungssystem des türkischen Staates liegt. Religiöses Engagement wird in der 

Türkei  vom Staatsystem meistens als Auflehnungen gegen das laizistisch-kemalistische 

System angesehen.  

Ein anderer hierbei auftretender Unterschied ist die Funktion der Moscheen und 

religiösen Vereine. Bei den türkisch-deutschen ProbandInnen spielen die Moscheen, 

religiösen Einrichtungen und Gruppen in ihrer Persönlichkeitsentwicklung eine wichtige 

Rolle. Dies wird oft in den Aussagen der Jugendlichen erwähnt. Dagegen nennt kein 

türkischer Proband solche Einrichtungen. Das bedeutet, Moscheen in Deutschland 

haben im Vergleich zur Türkei eine sehr viel umfangreichere Funktion und für den 

Jugendlichen eine größere Bedeutung. Für Nuh (16) z.B., der einen traditionellen 

Glauben besitzt, hat die Beziehung zu seinen türkischen Freunden eine große 

Bedeutung. Er ist der Meinung, dass eine Freundschaft mit seinen deutschen 

Altersgenossen schwierig sei. Er argumentiert folgendermaßen: „Die Deutschen würden 

uns, also uns Türken, nicht verstehen.“ Deswegen hat er einen Freundeskreis aus dem 

Verein, der unter einer Moschee agiert und spielt dort Fußball. Auf die Frage, worauf er 

bei der Wahl seiner türkischen Freunde achtet, sagt er, dass er nur Freunde haben 



Qualitative Ergebnisse  

 90

möchte, die sich von Alkohol und Rauchen fernhalten. In diesem Zusammenhang sagt 

Nuh, dass sein Sportverein ihn von den Drogen fernhält.    

4.1.2 Perspektivübernahme  

Die Perspektivübernahme wird durch Fragen zur Beziehung zu den Eltern und anderen 

Personen, die einen biographischen Einfluss gehabt haben, erkundet. 

Bei den Antworten auf die Frage, welche Beziehung die Entwicklung der eigenen 

Persönlichkeit beeinflusste, ist ein deutlicher Unterschied zwischen beiden Ländern 

erkennbar. Fast bei allen Befragten mit Migrationshintergrund konzentrierten sich die 

Antworten auf den engen Familienkreis, besonders die Eltern. Bei den religiös 

erzogenen Jugendlichen spielen ebenso die Freunde, mit denen sie in religiösen 

Vereinen großgeworden sind, eine erhebliche Rolle.  

Die religiöse Orientierung der Eltern wird besonders beim Thema religiöse Erziehung 

thematisiert. Die Mehrheit der Jugendlichen, die ihre Weltsicht in einem religiösen 

Rahmen formulieren, beschreiben ihre Eltern religiös oder durch den Begriff 

„klassisch“ als traditionell (Jale, 23; Can, 21; Nuh, 16; Alp, 19). Die religiösen Gruppen 

und Einrichtungen, in denen die Eltern aktiv sind oder zu den sie eine Bindung haben, 

treten besonders in Deutschland als religiöse Erziehungseinrichtungen in Erscheinung 

(Ege, 22; Can, 21). Die Weltsicht und die Beziehung zur Religion des Probanden Ege, 

der in Deutschland geboren ist und zur Zeit des Interviews studiert, wurde von seinem 

Vater geprägt, der seit Jahren im Verein IMG aktiv ist und dort verschiedene 

Verpflichtungen übernimmt. Ege wächst in diesem Verein auf und ist heute dort aktiv. 

Eges Vater ist gegen die Erwerbstätigkeit der Frauen. Im Gebiet der Türkei, aus dem 

seine Eltern stammen und das er als Heimat bezeichnet, ist die Berufstätigkeit einer 

Frau nicht gern gesehen.  

Eine andere Probandin Nil (21), ein Mädchen aus der Türkei, dessen Eltern in den 80er 

Jahren in einer linken Partei aktiv waren, bezeichnet sich auch als eine linksorientierte 

Person. Solche Beziehungen zwischen den Ansichten der Eltern und denen der 

Jugendlichen sind fast in jedem Interview zu beobachten. 

Bei den Jugendlichen, die über die Eltern oder ein anderes Mitglied der Familie in einer 

religiösen Gruppe engagiert sind, ist ein traditioneller Glaube zu beobachten (Tuna, 19). 

Der religiöse und politische Aufbau der Gruppe prägt die Jugendlichen so wie ihre 



Qualitative Ergebnisse  

 91

Eltern (Reha, 18). Bei den Jugendlichen, deren Eltern der Religion eher distanziert 

gegenüber stehen, ist eher eine individuelle Religiosität zu beobachten. Dila (22), die 

eher in einer liberalen Umgebung aufgewachsen ist, ist ein gutes Beispiel dafür. Dila 

beschreibt ihre Mutter als nicht religiös, als eine, die kein Kopftuch trägt und Alkohol 

trinkt. Ihre Religiosität wird eher von individuellen Einstellungen bestimmt. Auch bei 

Gül (21), die in Deutschland lebt und studiert, sind inhaltlich viele individuelle 

Aussagen zu beobachten, obwohl sie das Gymnasium in der Türkei besuchte und am 

Pflicht-Religionsunterricht teilnahm. Auch sie beschreibt ihre Eltern als nicht religiös. 

Wiederum gibt es ProbandInnen, die hinsichtlich ihrer Ideologie Unterschiede zu den 

Eltern aufweisen, obwohl sie in einer religiösen und traditionellen Umgebung 

aufgewachsen sind. Ein gutes Beispiel dafür ist Alp (19) aus der Türkei. Er befindet sich 

auf Glaubensstufe 4 und zeigt ein Verständnis von Religiosität, das sich völlig von den 

Einstellungen seiner Eltern unterscheidet. Alp kritisiert die fehlende religiöse Praxis 

seines Vaters, obwohl dieser ihn zwang, das Freitagsgebet zu besuchen. Alp kritisiert 

dies als Doppelmoral.  

Die weiblichen Probandinnen in beiden Ländern beschreiben ihre Mütter als von ihren 

Ehemännern vernachlässigte Frauen und geben als Grund dafür an, dass sie ungebildet 

und finanziell abhängig sind. Deswegen sind die weiblichen Probandinnen motiviert, 

mehr aus sich zu machen, um nicht in die Lage ihrer Mütter zu geraten. 

In beiden Ländern gibt es ProbandInnen, deren Eltern geschieden sind. Es ist 

interessant, dass nur der Vater in diesem Fall beschuldigt wird (Efe, 16; Banu, 23; Dila, 

22; Ziya, 23).  

Als Fazit kann gesagt werden, dass die religiöse Erziehung eines Kindes in der Familie 

beginnt, sich in der Schule und im sozialen Umfeld fortsetzt. Natürlich hat die Familie 

in diesem Prozess den größten Anteil. Fowler beschreibt den Glauben als angeborene 

Fähigkeit, die später in der geeigneten Umgebung weiterentwickelt wird. Ähnlich weist 

auch Erikson darauf hin, dass die Wurzeln des Glaubens sich in der Kindheit 

entwickeln. Die Stärke der Beziehung zu Gott könnte von der Stärke der Beziehung der 

Eltern zu Gott während der Kindheit des Probanden abhängen und somit die 

Erfahrungen in der Kindheit die spätere Ausformung der  Glaubensentwicklung 

bestimmen. 



Qualitative Ergebnisse  

 92

In der Untersuchung wird deutlich, dass die Personen, die der Religion distanziert 

gegenüber stehen, weniger unter der Kontrolle der Eltern gestanden haben und die 

Personen, die eine starke Beziehung zur Religion haben, stärker von den Eltern erzogen 

worden sind. Andere bedeutsame Beziehungen der Jugendlichen hängen eng mit der 

Wahrnehmung der Religion zusammen. Viele ProbandInnen aus beiden Ländern 

empfinden die Beziehung zu einem Freund oder einer Freundin aus einer religiösen 

Gemeinschaft als wichtig. Die Ziele der religiösen Gruppen haben somit ebenfalls einen 

bedeutsamen Einfluss auf die Bildung von Weltanschauungen der Jugendlichen, 

besonders in politischer und ideologischer Hinsicht. Asu arbeitet neben dem Studium in 

dem Institut für einen Professor und legt viel Wert auf die Beziehung zu diesem 

Menschen. Seine politischen Ansichten findet sie wertvoll (Asu, 24). Für Baha sind 

seine Beziehungen zu den Freunden sehr wichtig, „die auf dem Weg Gottes sind und 

Mudschahid (Gottesmann) werden wollen.“ Wer diesem Bild nicht gerecht wird, könne 

für ihn nicht bedeutsam werden. Er möchte sich mit den Gruppen identifizieren, die sich 

dem Islam widmen (Baha, 17). Eine andere politisierte Aussage sehen wir bei dem 

nationalistischen Probanden Veli. Seine Vorbilder sind Yavuz Sultan Selim, ein 

mächtiger osmanischer Sultan, Atatürk und Hitler (Veli, 19). Ähnliche Aussagen sind 

auch in Deutschland zu beobachten. Die bedeutsamen Beziehungen für den Probanden 

Ege sind die Beziehungen zu Erbakan (Gründer verschiedener religionsorientierter 

Parteien in der Türkei), Ayatollah Khomeini und Hitler (Ege, 22). Für Nil, deren Eltern 

linksorientiert sind, haben die Helden der linken Parteien eine große Bedeutung (Nil, 

21). Ein anderer Proband aus Deutschland findet seine Beziehung zur türkischen 

Geschichte wichtig und bezeichnet sich selbst als Nationalist (Ülkücü) (Can, 21). 

Die Jugendlichen, die einen traditionellen Glauben besitzen,  bringen die Beziehungen 

zu ihren Familien, Freunden, dem Propheten oder dem/der Geliebten zu Sprache. 

Man kann durch die Angaben im Interview bei fast allen Befragten einen auffälligen 

familiären Einfluss auf die Perspektivübernahme und religiösen Einstellungen 

beobachten. Die religiösen Vereine sind in dieser Hinsicht auch wichtig für die 

Jugendlichen mit Migrationshintergrund. In der Türkei werden hingegen solche 

Beziehungen nur selten zur Sprache gebracht. Hier werden in erster Linie die 

Beziehungen zu Professoren, Lehrern, Gruppen, Schulfreunden oder historischen 

Persönlichkeiten genannt. Außerdem wird in den Interviews deutlich, dass die erste 

Liebe einen Einfluss auf die Persönlichkeitsentwicklung der Jugendlichen in beiden 



Qualitative Ergebnisse  

 93

Ländern ausübt. Wie bei der Perspektivübernahme gezeigt, gibt es für die deutsch-

türkischen Jugendlichen in Deutschland im Kulturvergleich zu ihren türkischen Peers in 

der Türkei weniger Möglichkeiten, Umgebungen und Institutionen, wo sie sich 

sozialisieren und engagieren können. Davon ausgehend kann man sagen, dass die 

deutsch-türkischen Jugendlichen in einem engen oder geschlossenen Kreis sozialisiert 

werden.  

4.1.3 Symbolverständnis  

Um das Symbolverständnis zu erheben, werden den ProbandInnen Fragen gestellt zur 

Veränderung ihres Gottesbildes, zu Situationen und Orten, wo sie sich im Einklang mit 

Gott und mit dem Kosmos fühlen, und allgemein, welches wichtige religiöse Symbole 

und Rituale für sie sind.  

Die Gottesvorstellungen, die in der Regel von der institutionellen Religionslehre 

geprägt sind, werden bereits im familiären Milieu tradiert. Die Erinnerungen der 

ProbandInnen an eine Veränderung ihrer Gottesvorstellung von der Kindheit bis heute 

sind sehr interessant. Vor allem ist es auffällig, dass die Gottesvorstellungen in der 

Kindheit anthropomorphe Züge haben. Gott wird von den Jugendlichen als „ein Riese 

im Himmel (Banu, 23), ein Mann mit großen Händen (Azra, 18) und ein Held eines 

Cartoonfilms, der Wunder bewirkt (Ece, 19)“  beschrieben. 

Es ist zu beobachten, dass diese durch  familiäre oder institutionelle (schulische wie 

außerschulische) religiöse Erziehung in der Kindheit vermittelten anthropomorphen 

Gottesvorstellungen sich im Jugendalter  verändern. In dieser Phase spiegelt sich das 

Bild Gottes in den Interviews als einer, der “verbrennt, bestraft (Can, 21)” und als “ein 

Bogyman (Gül, 21)”. So ein Gottesbild, das  in zahlreichen Fällen besonders in 

Deutschland zu beobachten ist, wird von vielen Eltern als eine Erziehungsmethode für 

ihre Kinder verwendet. Dadurch versuchen sie, ein unerwünschtes Verhalten oder eine 

unangemessene Einstellung des Kindes zu verhindern, indem sie sagen, dass Gott 

bestraft oder verbrennt, falls das Kind nicht Gehorsam zeigt (Özeri 2004 S. 17-18). 

Solch weite Verbreitung dieses Bildes vom verbrennenden und bestrafenden Gott kann 

teilweise auf die Migrationsbedingungen zurückgeführt werden.  

Obwohl sich die Struktur der türkischen Familie durch die Modernisierung verändert 

hat, konnte die Autorität der Eltern in der Familie ihre privilegierte Position bewahren. 



Qualitative Ergebnisse  

 94

Wegen der sozial- und wirtschaftlichen Lage werden die Jugendlichen in Deutschland 

von ihren Eltern früher unabhängig als ihre Gleichaltrigen in der Türkei. Die 

traditionelle Auslegung der islamischen Ethik  befiehlt den Kindern Gehorsam 

gegenüber den Eltern. Durch die Vermittlung der islamischen Religion an die Kinder 

bewahren die Eltern ihre Autorität in der Familie und verhindern, dass die Identität der 

Kinder in einer nicht vom Islam geprägten Gesellschaft verloren geht.  

Andere psychologische Gründe dieser Erziehungsmethode sind vorstellbar: Die Eltern 

besitzen keine ausreichenden Kenntnisse über den Islam, um ihre Kinder religiös zu 

erziehen. Falls die Eltern den Islam kennen, sind ihnen jedoch moderne, die religiöse 

Autonomie fördernde  Methoden  fremd. Außerdem ist es den Eltern wichtig, die 

Mächtigkeit Gottes in das Gewissen ihrer Kinder einzubetten, um sie von den 

befürchteten destruktiven Wirkungen des liberalen Milieus in einer Minderheitskultur 

fernzuhalten. Obwohl "Die Angst vor Gott" als eine wirksame Erziehungsmethode in 

der Kindheit erscheint, können ihre negativen Auswirkungen in der Beziehung zu Gott 

und zur Religion im späteren Lebensalter auftreten. Der Fokus auf die Gottesfurcht in 

der Erziehung kann zur Vernachlässigung anderer Dimensionen der Religion führen, 

insbesondere der Gottesliebe (Selcuk 1990).  

An dieser Stelle sollten die Bildungsinstitutionen die Aufgabe übernehmen, diese 

problematischen Gottesvorstellungen zu korrigieren. Jedoch fehlt ein voll realisierter 

Religionsunterricht für muslimische Kinder an den deutschen Schulen. Diese Aufgabe 

bleibt somit den Moscheen und Moscheevereinen überlassen. Hierbei kann die 

katechismuszentrierte religiöse Erziehung von pädagogisch unprofessionellen 

Lehrkräften verursachen, dass die unangemessenen Gottesvorstellungen lange Zeit die 

Phantasie der Kinder und Jugendlichen beherrschen.  

Das hängt auch mit einem wörtlichen Symbolverständnis zusammen. Aus meiner 

Lektüre der Interviews ergibt sich, dass die Gottesvorstellungen der türkischen 

Jugendlichen im Vergleich zu ihren deutsch-türkischen Gleichaltrigen breiter und 

offener angelegt sind. Bei den Jugendlichen, die mit der Pubertät an der Existenz Gottes 

zweifelten, ist es zu beobachten, dass sie im Laufe der Zeit diesen Zweifel hinter sich 

gelassen und einen eher stabilen Gottesglauben gebildet haben.    

 Die unterschiedlichen Inhalte der Gottesvorstellung: In den Interviews ist festzustellen, 

dass sich die in der Kindheit gebildete Gottesvorstellung in der Pubertätsphase zu 

verändern und zu entwickeln beginnt. Dadurch ergibt sich eine inhaltliche Vielfalt bei 



Qualitative Ergebnisse  

 95

der Gottesvorstellung. Um dies festzustellen, wurden ähnliche Ausdrücke in einer 

Datenbank gesammelt und dabei eine Einstufung vorgenommen. Die einfachste 

Gottesvorstellung ist ein Gott, der "undefinierbar und formlos (Nuh, 16)" ist. Einige 

Interviewpartner, die jünger sind, waren erstaunt über die Aufforderung, über Gott zu 

reden. in ihren Interviews zeigte sich, dass sie den Eindruck hatten, eine Sünde zu 

begehen oder die Grenzen eines Tabus zu überschreiten (Veli, 19; Asu, 24).  

Manche Jugendliche besonders aus der Türkei reagierten irritiert, wenn während des 

Interviews der Begriff “Tanri”, der im Alttürkischen „Gott“ bedeutet, gebraucht wurde. 

Sie verlangten von mir, dass ich den Begriff „Allah“ (Gott) statt Tanri verwende (Vaha, 

17). Dagegen zeigten die deutsch-türkischen Jugendlichen keine unterschiedliche 

Reaktion auf die Verwendung des Begriffs “Tanri” oder “Allah”. Zwar sind die meisten 

Interviews auf Türkisch durchgeführt worden. Jedoch wurden die Fragen über Gott auf 

Deutsch gestellt.  

Die vier unterschiedlichen Gottesvorstellungen, die während der Interviews zum 

Vorschein kamen, sind die folgenden:  

1. Die Gottesvorstellung des traditionsgeleiteten Typs: Nach dieser Vorstellung gibt es 

nur einen Gott und nichts ist ihm gleich. Dieser eine Gott ist allmächtig, ewig und 

allgegenwärtig. Er ist der Schöpfer, der alles, was es im All gibt, in der besten Form aus 

dem Nichts erschaffen hat. Und es gibt die „99 schönsten Namen Gottes“ wie der 

Wohltäter, der Beschützer, der Verzeihende, der Bewahrer, der  Gütige, der Geduldige, 

der Liebreiche, der Nachsichtige und der Gnädige. Das ist ein konventionelles 

Gottesbild, das von vielen Interviewpartnern zum Ausdruck gebracht wurde. Es ist auch 

offensichtlich, dass es von der religiösen Erziehung geprägt und gefördert wird.  Ohne 

darüber nachzudenken und es zu kritisieren, wird es übernommen. Häufig ist dabei 

Allah ein Gott, der denjenigen bestraft, der Schlechtes tut, und denjenigen lobt, der 

Gutes tut. Diese Vorstellung definiert darüber hinaus Gott mit den Worten “Es ist kein 

Mangel an seiner Gnade und seines Erbarmens über uns, auch wenn wir Fehler 

begehen“ (Azra, 18). Diese Art der Gottesvorstellung herrscht unter denjenigen, die in 

ihrem Leben keine tiefgreifenden Krisen erleben mussten.  

2. Spirituell-sufische Gottesvorstellung: Es ist festzustellen, dass bestimmte 

Lebensabschnitte die Inhalte der Gottesvorstellung bereichern. Wie im Fall von Can aus 

Deutschland: Er fiel in der Gymnasialzeit zweimal ins Heroinkoma und sein Schulleben 



Qualitative Ergebnisse  

 96

geriet aus den Fugen. Als er vom Gymnasium abgemeldet wurde, musste er nach 

diesem Ereignis sein Leben neu gestalten. In diesem Zusammenhang ist Gott für ihn 

über die Gottesvorstellung des traditionsgeleiteten Typs hinaus “eine ewige Liebe.” 

Die Gottesvorstellung der türkischen Studentin Banu, die ihre Kindheit und ihr 

Jugendalter mit Konflikten mit ihren Eltern verbrachte und wegen ihrer Scheidung 

psychologisch behandelt werden musste, zeigt ein sehr individuelles Profil: Bei ihr steht 

Gott als eine größte Macht als Nächstenliebe (bester Freund) im Herzen des Menschen, 

der alles in einer besten Form und Ordnung erschaffen hat (Banu, 23 ).  

Es ist auffällig, dass sich diese Art der Gottesvorstellung durch die Inhalte der 

persönlichen Erfahrungen und Kenntnisse profiliert. Die türkische Jugendliche Lale, die 

aus einer nicht-religiösen Familie stammt und von der New Age Bewegung beeinflusst 

ist, kommt letztendlich dazu, dass Allah überhaupt nicht der Gott ist, der von der 

institutionellen Religionslehre vermittelt wird. Darüber hinaus versucht sie ihre 

Gottesvorstellung in die Synthese mit dem islamischen Sufismus zu bringen. Demnach 

betrachtet sie Gott als  Namen einer schöpfenden Macht oder Energie. Diese Macht sei 

überall verstreut und die Menschen seien die Form göttlicher „Zerstreuung“. Er sei in 

unserem Innern. Für sie sei das der wahre Sufismus (Lale, 21).  

Diejenigen, die eine solche Gottesvorstellung haben, tendieren vor allem zu einer 

individualisierenden Begründung der religiösen Tradition. Ein schönes Beispiel hierfür 

ist der Fall von Ece. Sie hat außerhalb des obligatorischen Religionsunterrichts keine 

religiöse Sozialisation erfahren. Während des Gesprächs befand sie sich wegen der 

schlechten Beziehung zu ihrem ersten Freund in einer Krise, die sie mit Alkohol zu 

bewältigen versuchte. Gott ist für sie der Urbeginn der Menschheit und des Kosmos. 

Demnach ist jeder Mensch ein Teil von Gott. Ihre Vorstellung begründet sie mit einem 

Vers aus dem Koran “Ich habe den Menschen von meiner Seele eingehaucht.” (Ece, 19) 

Diese zitierte Aussage, gehört eigentlich zum Islamverständnis des Sufismus, der das 

Individuum in den Mittelpunkt stellt. Bei der Bildung dieser Gottesvorstellung spielen 

erweiterte religiöse Wissensbestände eine wichtige Rolle. Dabei ist offensichtlich, dass 

die religiöse Tradition von der Person in einer individuellen Interpretation angeeignet 

wird.  

 3. Individuierend-reflektierende Gottesvorstellung: Nach dieser Gottesvorstellung ist 

Gott einzigartig und umfasst die oben beschriebenen Gottesvorstellung des 

traditionsgeleiteten Typs und die spirituell-sufische Gottesvorstellung. Darüber hinaus 



Qualitative Ergebnisse  

 97

werden hier individuelle Inhalte durch die persönlichen Deutungen der eigenen 

Erfahrungen angeeignet.  

Dafür ist die Aussage einer deutsch-türkischen Studentin repräsentativ, die außerhalb 

der Schule, weder in der Familie noch im Freundeskreis, eine religiöse Sozialisation 

erfahren hat. Sie begann in der Pubertät die Existenz Gottes in Frage zu stellen. Existiert 

ein Gott überhaupt? Oder wenn es einen Gott gibt, warum herrschen auf der Erde 

Ungerechtigkeit und das Böse? Unter diesen Konflikterfahrungen gab sie  Gott einen 

Sinn mit der Metapher “eine starke Hand und ein Zufluchtsort, in dessen Handflächen 

man sich in Sicherheit fühlt”  (Gül, 21). 

Ähnliche Aussagen zu einer solchen Gottesvorstellung finden sich auch bei einer 

Abiturientin aus der Türkei, die vom alevitischen Islam geprägt ist. Ihre 

Gottesvorstellung hat individuelle Charakterzüge, da sie durch ihre eigenen Erfahrungen 

zu dieser Vorstellung kam. Wenn sie die Menschen, das Universum und alles 

beobachtet, bemerke sie überall eine Harmonie und eine Vollkommenheit. Ihrer 

Meinung nach könne das alles kein Zufall sein, ohne dass eine höhere Macht existiere. 

Diese Macht sei der einzige Gott. Gott habe das Gute, Böse und die Sünde in gleicher 

Weise erschaffen, damit die Menschen das Richtige finden können. Und wenn Gott den 

Teufel nicht erschaffen hätte, könne es dem Menschen nicht gelingen, Gott zu 

verstehen(Buse, 18).  

4. Politisch geprägte Gottesvorstellungen: Eine weitere Gottesvorstellung, die in den 

Interviews auftaucht, ist bestimmt durch politische  Ideologien der befragten Personen. 

Sie unterscheidet sich von den anderen Vorstellungen nicht aufgrund ihrer 

grundlegenden Glaubensinhalte, sondern ihrer politisch-ideologischen Ausrichtung. Am 

deutlichsten zeigt sich dieser Typ bei Asu. Während der Vorbereitung auf die 

Universität gab Asu ihr Bestes, dennoch schaffte sie ihre Prüfung nicht. In der Folge 

entwickelte  sie den Gedanken, dass sie als Muslima eine Ausgewählte sei und ein von 

Gott geliebter Mensch. Sie fragt Gott, warum sie dieses Scheitern erleben musste? Das 

Scheitern stand im Konflikt mit ihrem Erwählungsbewusstsein. Eine Lösung fand sie in 

der Vorstellung, dass sie eigentlich für den Kampf auserwählt war und nicht für die 

Bequemlichkeit. Ihre Gottesvorstellung ähnelt dem des traditionsgeleiteten Typen. Was 

sie allerdings von diesen unterscheidet, ist der von ihr benutzte Begriff der „von Gott 

ausgewählten Person“ (Asu, 24). Außerdem interpretiert sie die Abschnitte ihres 

Lebens in einem religiösen Deutungsrahmen. In all ihren Aussagen kommt ihre 



Qualitative Ergebnisse  

 98

Gottesvorstellung zum Vorschein, die sie als Kraft erlebt, gegen die Schwierigkeiten 

ihres Lebens zu kämpfen. Es verstärkt ihre politisch-ideologische Weltanschauung und 

macht ihren Glauben dynamisch. 

Ein anderer Fall ist Baha, der 17 Jahre alt ist und das Vorbeter-Prediger Gymnasium 

besucht. Er beschreibt Gott in der Linie der institutionellen Religionslehre. Er sagt, 

“dass Gott ein Schöpfer ist, auf dessen Seite man sich durchfechten muss” (Baha, 17). 

Deswegen ist sein Ziel im Leben, ein Mudschahid Gottes zu werden um gegen die 

Feinde und Gegner des Islams zu kämpfen. Wie im Teil der Typisierung deutlich wird, 

beantwortet Baha jede Frage unter Rückgriff auf religiöse Deutungsmuster.  

Gefühl der Harmonie mit Gott und dem Kosmos: In beiden Ländern fühlen sich die 

Jugendlichen im Allgemeinen an den heiligen Orten (Moscheen) und während der 

religiösen Rituale (fünfmaliges Gebet) in Harmonie mit Gott. Außerdem kommt das 

Gefühl mit Gott in Harmonie zu sein bei den Jugendlichen auf, wenn sie in eine 

Schwierigkeit geraten, wenn sie ein Problem oder Angst vor etwas haben. Einige 

Jugendliche, die von der Kindheit an religiös erzogen worden sind, heben das 

fünfmalige Gebet am Tag als Ort der Harmonie mit Gott hervor. Es gibt auch Aussagen, 

die sich auf das soziale Verhalten als Ort der Harmonie mit Gott und dem Kosmos 

beziehen (Tuna, 19).  

So fühlt sich zum Beispiel ein 19 jähriger Abiturient aus Deutschland bei einer sozialen 

Unterstützungsaktion  in Harmonie mit Gott und dem Universum. Auf die gleiche 

Weise glaubt eine andere Probandin aus Deutschland, dass die Ordnung im All und ihre 

eigenen kleinen Wunder im Alltag sie zur Harmonie mit Gott und dem Kosmos bringen 

(Gül, 21). Efe, der eine leidenschaftliche Religiosität zeigt, interpretiert die Frage 

ethisch und fordert, dass jeder Mensch in Harmonie mit Gott und dem Kosmos sein 

sollte. Deshalb rezitiert er auch unterwegs die Namen Gottes oder zitiert auswendig 

Verse aus dem Koran (Efe, 16). Nach der islamischen Ethik soll man in der Tat bei 

mitmenschlichen Beziehungen und allen sozialen Handlungen die Existenz Gottes nicht 

vergessen. Jedoch wird diese Lehre von Efe wörtlich aufgefasst. Und deswegen achtet 

er darauf, immer an Gott zu denken.  

Zwischen dem Glauben an Gott und dem sozialen Verhalten wird von den Befragten 

sonst ein eher schwacher Zusammenhang gesehen. Für sie ist der Maßstab der 



Qualitative Ergebnisse  

 99

Religiosität die Anbetung Gottes. Denn im Islam werden allgemein religiöse Rituale 

sehr wichtig genommen und dementsprechend in der Erziehung vermittelt.  

Symbole und Rituale: Diejenigen, die eine religiöse Erziehung erhielten, und eine 

positive Einstellung gegenüber der Religion besitzen, finden die fünf Säulen des Islams 

am wichtigsten und nennen diese als das Wichtigste im Bereich der Rituale (Tuna, 19; 

Can_21). Die rituellen Gebete sind für sie ein wichtiger Pfeiler der Religion und ein 

Maßstab der Religiosität. In ihrer Sicht disziplinieren sie das Verhalten und halten den 

Menschen fern vor Schaden und dem Bösen. Hier ist es auffällig, dass die 

Ernsthaftigkeit gegenüber den Ritualen von der Angst vor der Rechenschaft nach dem 

Tode im Jenseits getragen wird (Gül, 21).  

Das Ritual hält  das Bewusstsein der Beziehung des Individuums zu Gott wach und 

prägt dadurch den Alltag eines Gläubigen. Es muss von den MuslimInnen nach 

festgelegten Regeln erfüllt werden. Vor allem ist es beim Gebet erforderlich, etwas aus 

dem Koran in arabischer Sprache zu rezitieren. Es erfordert daher zumindest eine 

minimale Ausbildung im religiösen Bereich. Die schulische wie außerschulische 

religiöse Erziehung legt entsprechend einen Schwerpunkt bei der Rezitation des Korans, 

des Auswendiglernens der Verse und den fünf Säulen des Islams. Damit wird der 

Religionsunterricht meistens an der Schule oder in den Korankursen 

katechismuszentriert durchgeführt. Deswegen ist es nicht verwunderlich, dass die 

Jugendlichen in den Interviews die fünfmaligen Gebete als ein Maßstab der Religiosität 

und als Pfeiler der Religion erwähnen. 

Was die Symbole betrifft, glauben einige ProbandInnen, dass der Islam keine Symbole 

anerkennt und deswegen der Mensch alles erfüllen muss, was Gott verlangt (Baha, 17). 

Dass das rituelle Gebet das Leben in eine Ordnung bringt und den Menschen vom 

Bösen fernhält, wird von vielen  älteren und gebildeteren Befragten betont (Asu, 24; 

Ege, 22).  

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass ein wörtliches und eindimensionales 

Symbolverständnis unter den Jugendlichen, besonders den deutsch-türkischen, 

vorherrscht.            

Die Frage nach dem Beten im Faith Development Interview sollte für die muslimische 

Religiosität modifiziert werden. Jedoch bringt sie kein besonderes Ergebnis in dieser 

Untersuchung. Allerdings sagen diejenigen, die sich nicht für religiös halten, dass sie 



Qualitative Ergebnisse  

 100 

beten, wenn sie ein Problem oder eine Schwierigkeit haben. Da das Christentum das 

Beten als ein wichtiges Ritual betrachtet, wird diese Frage im Faith Development 

Interview benutzt. Aus der islamischen Sichtweise jedoch sollte im Interview der 

Begriff „Beten“ mit „das fünfmal am Tag verrichtete Gebet“ ersetzt werden. 

Bezogen auf die religionspädagogische Diskussion im islamischen Kontext und die  

Interviewanalysen im Kapitel 5, besonders zum traditionellen und ideologischen Typ, 

erweist sich das symbolische Verstehen als besonders bedeutsam. Das Symbolverstehen 

steht in Verbindung mit der individuellen Konstruktion von Autorität (Verbindlichkeit 

ritueller Verpflichtungen) und der Konstruktion von Kohärenz (Bearbeitung 

lebensgeschichtlicher Kontingenz). Dieser Aspekt wird in den Interviewanalysen weiter 

unten besonders beachtet.   

4.1.4 Forms of Logic (Piaget) 

Die Fragen nach einem Wendepunkt oder  Durchbruch im Leben, nach Krisen und der 

individuellen Umgangsweise mit Entscheidungen, Problemen und 

Veränderungswünschen werden für die Bestimmung der Form der Logik im Faith 

Development Interview herangezogen.  

In der Jugendzeit kann man durch die Veränderungen, die in der inneren und äußeren 

Welt hervortreten,  in eine Krise geraten. Die Jugendlichen wurden gefragt, wie sie sich 

in solchen Fällen verhalten, wenn sie in eine Krise fallen und wie sie diese Krise 

bewältigen. Sie gaben zwar unterschiedliche Antworten, aber wenn ihre Aussagen 

systematisiert werden, wird offensichtlich, dass in allen Fällen die Religion eine 

wichtige Funktion bei der Bewältigung von Krisen spielt. Obwohl die Ursachen der 

Krisen der ProbandInnen unterschiedlicher Art sind, wird  die Religion dabei als 

wichtige Bewältigungsressource verstanden. Für Veli zum Beispiel ist diese Welt das 

Feld der Bewährung für das Jenseits (Veli, 19). In gleicher Weise denkt Tuna, dass 

dieses Leben eine Prüfung ist, die vor Gott abgelegt wird. Alles, was man auf dieser 

Welt erlebt, gehöre zu dieser Prüfung. Aus diesem Grund ist für ihn alles erträglich, 

egal wie schlimm er betroffen ist (Tuna, 19).  Wenn Efe und Azra in eine Krise geraten, 

nehmen sie Zuflucht bei „Gott, dem Erbarmer und dem Barmherzigen“ (Azra, 18; Efe, 

16). Gül glaubt, dass ihr ein Engel in den Krisenzeiten hilft. Lale versuchte sich vor 

ihrer Hinwendung zur Religion in einer Krise  das Leben zu nehmen. Mit der 



Qualitative Ergebnisse  

 101 

Vermehrung ihres religiösen Wissens versteht sie ihre Krisen zunehmend als religiöse 

Herausforderungen. Sie denkt, dass die Religion etwas Gutes in den Krisenzeiten 

bewirken kann (Lale, 21). 

Es gibt zahlreiche Beispiele zu dieser Vorstellung in den Interviews. Die Zitate zeigen 

deutlich die positive Funktion der Religion bei der Bewältigung von Krisen. Dagegen 

ist bei den Jugendlichen, die nicht genügend Informationen über die Religion besitzen 

und sich von der Religion distanzieren, auffällig, dass sie das Leben als sinnloser 

erfahren, wie im Fall von Alp (19).  Ece (19) versucht ihre Krise mit Alkoholkonsum zu 

bewältigen. 

Bei einer wichtigen Entscheidungsfindung erweisen sich  Alter und Bildungsgrad als 

bedeutsame Faktoren. Die Eltern spielen dagegen eine besondere Rolle bei den 

Entscheidungen der jüngeren ProbandInnen, die die Oberstufe besuchen (Nuh, 16; 

Müge, 18). Jedoch gibt es zahlreiche ProbandInnen aus beiden Ländern, die meistens 

selbst eine Entscheidung treffen, nachdem sie sich an die Familie oder den 

Freundeskreis gewendet und das Thema diskutiert haben (Gül, 21; Alp, 19).  Allerdings 

achten viele junge Menschen auf die positiven und negativen Auswirkungen einer 

Entscheidung auf die Menschen in ihrer Umgebung (Buse, 18; Can, 21). Sehr wenige 

von ihnen treffen eine Entscheidung ganz allein (Lale, 21; Jale, 23). Der Grund hierfür 

kann das junge Alter (15-25) und die finanzielle Abhängigkeit von den Eltern sein.  

4.1.5 Verortung der Autorität  

Aus den Fragen, die zur Bedeutung des eigenen Lebens, des Glaubens und der 

moralischen Grundsätze gestellt werden, wird  die Verortung der Autorität im Faith 

Development Interview abgelesen.  

Auf die Frage, was dem Leben einen Sinn gibt, zeigen in beiden Ländern zwei wichtige 

Ergebnisse. Nach einigen von ihnen ist die Familie eine wichtige Instanz, die das Leben 

sinnvoll und wichtig macht (Nuh, 16) Für einige bedeutet der Sinn des Lebens, nach 

dem Willen Gottes zu leben. Im religiösen Kontext gehören die Gottesliebe und die 

Bewährung in Prüfungen, die Gott auferlegt, zum Lebenssinn (Reha, 18; Asu, 24). 

Beide Aussagen unterscheiden sich durch den Grad des Verhältnisses zur Religion 

voneinander. Für diejenigen, die der Religion nahe stehen, besteht der Sinn des Lebens 

darin, dass man die Prüfung auf der Erde mit Erfolg ablegen muss. Bei diesen Personen, 



Qualitative Ergebnisse  

 102 

die den Sinn des Lebens religiös definieren, ist zu beobachten, dass sie eine religiöse 

Erziehung erhalten haben. Auf der anderen Seite sehen die Jugendlichen, die sich von 

der Religion distanzieren oder gar keine religiöse Erziehung bekommen haben, ihre 

eigene Familie als den Sinn ihres Lebens an (Nil, 21; Ziya, 23; Dila, 22; Müge, 18). 

Die Interviewpartner befinden sich in ihren Ausbildungsphasen. Sie versuchen ihre 

Zukunft zu gestalten, was auch in ihren Äußerungen zum Ausdruck kommt. Fast alle 

der Jugendlichen, egal ob sie religiös oder nichtreligiös sind, drücken offensichtlich aus, 

dass sie gegenüber ihren Eltern und ihrer Familie verantwortlich sind. Diese 

Verantwortung spiegelt sich in der folgenden Art und Weise in den Interviews: das 

Gymnasium erfolgreich abschließen,  das Abitur machen, die türkische 

Hochschulzugangsprüfung bestehen und die Universität absolvieren und anschließend 

einen guten Beruf haben. Allerdings fühlen sich die religiös erzogenen ProbandInnen 

neben ihren Familien auch gegenüber der Religion verantwortlich (Vaha, 17; Tuna, 19). 

Außer einigen wenigen extremen Beispielen (Baha, 17) darf diese Verantwortung nicht 

im Sinne eines  religiösen Nationalismus oder Egoismus verstanden werden. Die 

Menschen und die Umwelt bestimmen die Grenzen dieser Verantwortung. Die 

gemeinsamen Aussagen in den Interviews über die wichtigsten Werte und Pflichten 

bestätigen, dass die externen Autoritäten wie Eltern-Familie und Gott bei den deutsch-

türkischen Jugendlichen große Bedeutung haben.  

Besonders die deutsch-türkischen Jugendlichen äußern die Vorstellung, dass es einen 

Konsens über moralische Regeln geben müsse. In den die Antworten spiegelt sich die 

Vorstellung in Formulierungen wie „es gibt” (Ege, 22) oder „es sollte moralische 

Grundsätze  geben“ (Alp, 19) „es muss vorhanden sein”(Dila, 22). Neben dieser 

Meinung findet sich bei einigen türkischen Jugendlichen die Meinung, dass sich die 

moralischen Grundsätze je nach Gesellschaft und Kultur unterscheiden können (Müge, 

18; Nil, 21). Ein möglicher  Grund, warum sich solche pluralitätsoffene Äußerungen bei 

den deutsch-türkischen Jugendlichen nicht zeigen, könnte darin bestehen, dass sie in 

einer pluralistischen Gesellschaft wie in Deutschland leben. Pluralistische 

Gesellschaften benötigen gemeinsame Werte, die die Menschen unabhängig von 

Kulturen und Religionen verbinden. 

Die Jugendlichen beider Länder haben bezüglich der moralischen Werte weitgehend 

ähnliche Meinungen. Dabei tritt die Moral mehr als die Religion in den Vordergrund 

und wird als wichtiger Grundsatz erwähnt. Ihrer Meinung nach beinhaltet die Moral die 



Qualitative Ergebnisse  

 103 

folgenden universellen Prinzipien: Gerechtigkeit, Ehrlichkeit, Hilfsbereitschaft, keinem 

Menschen Schaden zuzufügen und das Tabus des Ehebruchs (Asu, 24; Gül, 21; Ege, 22; 

Ece, 19).  

4.1.6 Weltkohärenz 

Die Fragen nach dem  Modell des reifen Glaubens, dem Sinn des menschlichen Lebens, 

dem Schicksal so wie dem Tod und ob man sich für religiös, gläubig oder spirituell hält, 

sind nach Fowlers Systematik aussagekräftig über den Glaubensaspekt der 

Weltkohärenz.  

Das Modell des reifenden Glaubens ist relativ mit dem Grad der religiösen Erziehung 

und der sozialen Umgebung zu sehen: Wie man in der Fallanalyse von Nuh sieht, ist er 

in Deutschland in einer traditionell türkischen Familie aufgewachsen und erhielt den 

Religionsunterricht von einer ehrenamtlichen Lehrerin (und nicht in  einem Korankurs). 

Für ihn gelten seine Eltern als Vorbilder reifen  Glaubens. Denn er meint, dass seine 

Eltern ihn in Schwierigkeiten und in Not großgezogen haben (Nuh, 16). 

Ebenso ist für einen anderen Probanden, der seit seiner Kindheit am Korankurs in 

Deutschland teilgenommen hat, sein Großvater ein Vorbild reifenden Glaubens. Denn 

sein Großvater teile seinen Alltag nach dem fünfmaligen Gebet ein und gestalte so sein 

Leben (Reha, 18). 

Vorbilder für einen „reifen“ Glauben aus dem Bereich der Familie  werden nur von den 

türkisch-deutschen Jugendlichen benannt.  Historische und religiöse Charaktere als 

Vorbildes des Glaubens wie z.B. der Prophet Mohammed, die osmanischen Sultane 

oder Ordensführer treten in beiden Ländern auf (Can, 21; Veli, 19).  

Die wichtigsten Merkmale des reifen Glaubens sind in der Sicht der interviewten 

Jugendlichen die Hingabe gegenüber Gott und die Erfüllung der religiösen Pflichten. 

Insbesondere sind eher traditionelle Jugendliche mit einer ausgeprägten religiösen 

Sozialisation dieser Ansicht  (z.B. Asu, 24).  

Solche Äußerungen finden sich in beiden Ländern  vielfach unter Jugendlichen. Die 

Gründe dafür dürften darin liegen, dass Inhalte im religiösen Unterricht sehr 

autoritätsorientiert aufgenommen werden und sich eine kritisch-religiöse Lernkultur 

kaum in der Praxis finden lässt. Kritisch-rationale Neuinterpretationen der eigenen 



Qualitative Ergebnisse  

 104 

religiösen Sozialisation zeigen sich daher weitgehend nur bei den älteren und 

gebildeteren Jugendlichen.  

Andere Interviews sprechen auch von der Möglichkeit, dass die Vorstellungen des 

reifen Glaubens selbst entworfen werden. Sie sind in drei Gruppen unterteilt:  

1. Für diejenigen, die den konventionell-synthetisch religiösen Stil  haben und religiös 

erzogen sind, ist der Gläubige nur reif, wenn sein Leben den Anforderungen der 

jenseitigen Welt entspricht (Vaha, 17; Tuna, 19).   

2. Für die Jugendlichen, die selbst nur in der Schule religiös erzogen sind, reicht die 

Erfüllung der religiösen Rituale nicht für einen reifen Gläubigen. Ebenso sollen auch 

das Verhalten und die Einstellungen ethischen Regeln entsprechen.  

3. Natürlich ist die äußere Erscheinung des Menschen – besonders für die nicht 

kopftuchtragenden Mädchen – kein  Maßstab für den reifen Gläubigen. Ihrer Meinung 

nach muss man sich im Islam  nicht bedecken.  Es reicht, ein reines Herz zu haben und 

aufrichtig und aus ganzem Herzen an Gott zu glauben (Gül, 21; Ece, 19).  

Die Jugendlichen, die die religiösen Rituale relativieren oder sie nicht als Kriterium des 

reifen Glaubens annehmen, stammen meist aus einer familiären Umgebung, in der 

religiöse Sozialisation unbekannt ist (Lale, 21).  

 Der Sinn des menschlichen Lebens auf der Erde wird von den meisten Jungendlichen 

als eine Prüfung artikuliert. Der Mensch soll ein Leben nach dem Willen Gottes führen, 

um die Prüfung im Jenseits zu bestehen. In diesem Zusammenhang muss der Mensch 

sich seines Verhaltens bewusst sein und berücksichtigen, dass er nach dem Tod 

aufgrund seines Verhaltens zur Rechenschaft gezogen wird. Diese Annahme, dass der 

Mensch nach dem Tod vor Gott zur Rechenschaft gezogen wird, ist eine wichtige Kraft, 

die den Glauben der jungen Muslime bestimmt und zur Auseinandersetzung anregt, egal 

ob sie religiös oder nichtreligiös sind. Die Überzeugung, dass die Bösen und 

Ungerechten im Jenseits bestraft  werden und die absolute Gerechtigkeit erfolgt, wenn 

sie in dieser Welt unbeantwortet bleiben, fasziniert sogar die jungen Menschen, die 

Zweifel an der Existenz Gottes und dem Leben nach dem Tode haben (Gül, 21).  

Gemäß den Aussagen von Fazlur Rahman (1982) sollte der Mensch nach dem Islam 

seinen Alltag und seine sozialen Beziehungen so gestalten, dass die religiösen Werte 

ihre Stellung beibehalten. Erst auf diese Weise kann das Individuum dem Menschenbild 



Qualitative Ergebnisse  

 105 

des Islams entsprechen. Wenn diese religiöse Überzeugung (das Leben als Prüfung) das 

ganze Leben prägt, könne einer moralischen Degeneration entgegengewirkt werden.  

 Fast alle der Jugendlichen, die der Meinung sind, dass der Sinn des Lebens darin 

besteht, die Prüfung auf dieser Welt zu bestehen, glauben, dass bei der Durchführung 

dieser Prüfung jeder Mensch mit seinem freien Willen agieren kann (Reha, 18; Ece, 19). 

Dies gilt ihrer Meinung nach auch bezüglich der Gestaltung ihres Lebens. Eine 

schicksalshingegebene Haltung findet sich bei den Jugendlichen kaum. Die 

ProbandInnen, die das Leben als eine schicksalhafte Begebung, als ein bereits 

vorgeplantes Szenario betrachten, haben keine ausreichende Religionserziehung 

bekommen oder sind in einer religionsdistanzierten Familie aufgewachsen (Nil, 21; 

Buse, 18; Nuh, 16).  

Zu dieser Thematik betonen die Jugendlichen die folgenden Aspekte: Es gibt einige 

Dinge im Leben, die das Individuum nicht beeinflussen kann. Dies sind die Wahl der 

eigenen Eltern, das Geburtsdatum und der Geburtsort. Außer diesen genannten Punkten 

kann sich der Mensch mit seinem freien Willen sein Leben selbst gestalten. Denn er hat 

einen Verstand, damit er durch ihn handeln kann und auch somit von dem, was er tut 

zur Rechenschaft gezogen werden kann. Durch seinen Verstand hat der Mensch die 

Verantwortung seiner Handlungen selbst zu tragen. Ansonsten hätte die Prüfung keinen 

Sinn. Gott jedoch weiß durch sein ewiges Wissen bereits vorher schon, was der Mensch 

mit Hilfe seines freien Willens tun wird.  

Nichtsdestotrotz kann man bei einigen Jugendlichen eine starke Schicksalsfügung 

beobachten. Aber bei denen, die eine religiöse Erziehung bekamen, herrscht die 

Meinung, dass man aufgrund des freien Willens für  seine Handlungen verantwortlich 

ist. Dass bis auf Ausnahmen der Teufel oder böse Mächte nicht verantwortlich für das 

Böse gemacht werden, ist ein Zeichen dafür, dass die Jugendlichen das Leben nicht nur 

als eine schicksalhafte Gabe betrachten.  

Auch wenn die religiösen Aussagen der Jugendlichen konventionell und synthetischer 

Art sind, zeigt sich durch den Vergleich ihrer Aussagen, dass ihr soziales Verhalten 

individuell geprägt ist. Nach Sandt (1996) befinden sich die muslimischen Jugendlichen 

in einem Zwiespalt zwischen der Idee des freien Willens auf der einen Seite und der 

absoluten Herrschaft Gottes über das Leben auf der anderen Seite. Diese Meinung wird 

hier nicht geteilt. Denn die meisten der ProbandInnen lehnen die strikte Fügung ab. 

Ihrer Meinung nach ist allein der Mensch von seinen Handlungen und seinem Verhalten 



Qualitative Ergebnisse  

 106 

verantwortlich. Gott jedoch könne durch sein ewiges Wissen bereits vorher sehen und 

wissen, was wir tun. Jedoch könne der Mensch durch die Erlaubnis Gottes einem 

Fehlverhalten vorbeugen, indem er Gott anbetet (Vaha, 17). 

Ein bestrafender oder belohnender Gott ist in Bezug auf das Verhalten eines jeden 

Menschen zu sehen. Einen Menschen, der seinem Gegenüber Schaden zufügt, bestraft 

er. Somit kommt der Gerechtigkeit eine große Bedeutung zu. Sie wird zu einem 

wichtigen Wert. Egal, ob ein Jugendlicher religiös oder nichtreligiös ist, in allen Fällen 

nehmen die Jugendlichen Bezug auf  die Logik einer Rechenschaft nach dem 

Tode.  Denn darin sehen sie eine Möglichkeit, dass die Ungerechtigkeit, die auf dieser 

Welt verrichtet wird, bestraft bzw. von Gott ausgeglichen wird. 

 Mit dem Tod assoziieren fast alle Jugendliche das wirkliche Leben nach dem Tode, die 

Rechenschaft, das Wohlbefinden im Paradies und das Feuer in der Hölle. Einige haben 

zwar in diesem Themenbereich in ihren Überlegungen Zweifel und Skepsis, lehnen dies 

doch nicht vollkommen ab. Die Intensivität der Angst vor dem Tode hängt von der 

Nichterfüllung der Prüfung auf dieser Welt ab. Als Maß der Erfüllung gilt die 

Observanz der religiösen Rituale (das fünfmalige Gebet, einschließlich des öffentlichen 

Freitagsgebets). Jugendliche jedoch, die in dieser Hinsicht Zweifel tragen, haben wegen 

der Idee des absoluten Nichts Angst vor dem Tode. Das Nichts flößt ihnen eine nicht 

auszuhaltende Angst ein. Möglicherweise ist das ein Grund der nicht absoluten 

Ablehnung des Jenseits. An dieser Stelle kann Müge aus der Türkei erwähnt werden, 

die bezüglich der Themen Paradies, Hölle und des Daseins Gottes eine atheistische 

Tendenz aufweist. Da ihre Eltern arbeiteten, wuchs Müge bei ihrer verstorbenen 

Großmutter auf, zu der sie eine feste Bindung entwickelte. Sie sagt, dass sie nicht an das 

Paradies und die Hölle glaubt. Doch bei den Äußerungen über ihre Großmutter kommt 

ihre Angst vor dem Nichts nach dem Tode zum Vorschein. An dieser Stelle macht sie 

die Bemerkung, dass es vielleicht doch ein Leben nach dem Tode gibt (Müge, 18). Eine 

andere Probandin (Gül, 21) äußert ihre Zweifel zu diesen Themen. Aber unter den 

religiösen Symbolen fasziniert sie die Rechenschaft nach dem Tode am meisten. Der 

Gedanke an die Prüfung, den Tod, die Rechenschaft, das Paradies und die Hölle 

verursacht bei den muslimischen Jugendlichen eine selbstbewusste starke Kontrolle 

über ihr Verhalten und ihr Handeln, über ihre Gedanken, ihre Ziele und ihre sozialen 

Beziehungen. An dieser Stelle darf nicht vergessen werden, dass ihnen die religiösen 

Begrifflichkeiten und Gedanken in einer von ihnen verstandenen Sprache und Logik 

nahe gebracht wurden. Es ist hier wichtig, dass der Glaube an die Rechenschaft nicht an 



Qualitative Ergebnisse  

 107 

sich “angstfreier”, sondern lediglich mit mehr Sicherheitsgefühlen verbunden ist, weil 

die Mehrheit der türkischen Bevölkerung so denkt. Deswegen kann man sagen, dass die 

Rechenschaft nach dem Tode so stark in der muslimischen Gemeinde sanktioniert ist, 

dass eine kritische Reflexion religiöser Vorstellungen immer automatisch sehr 

angstbesetzt ist.   

Fast jeder der Jugendlichen sieht sich selbst als religiös oder gläubig. Das 

Entscheidende hierbei ist die Einhaltung der religiösen Rituale wie zum Beispiel das 

fünfmalige Gebet. Falls die Person die religiösen Rituale verrichtet, insbesondere das 

fünfmalige Ritual am Tag, betrachtet sie sich als religiös (Asu, 24). Falls er das 

fünfmalige Gebet nicht verrichtet, sieht er sich dennoch als gläubig an (Nil, 21). Keiner 

der Befragten bezeichnete sich direkt als einen Atheisten.  

Für Jugendliche, die die religiösen Rituale nicht einhalten, ist die Einhaltung dieser kein 

Maßstab der Religiosität. Ihrer Meinung nach ist die Befolgung der allgemein gültigen 

moralischen Regeln auf der sozialen Verhaltensebene das Ausschlaggebende. In diesem 

Zusammenhang sehen sich diese Jugendlichen als gläubig, aber nicht als religiös an 

(Müge, 18). 

Sogar einige nicht Kopftuch tragende ProbandInnen sehen das Äußere als ein Maßstab 

der Religiosität. Da sie selbst kein Kopftuch tragen, sehen sie sich nicht als religiös an. 

Aber da sie an Gott glauben, betrachten sie sich als Gläubige (Buse, 18).  

Als Folge der unterschiedlichen Tendenzen unter den Jugendlichen kommt die folgende 

Darstellung zum Vorschein. Hier erkennt man die Verbindungen zwischen den 

Glaubensvorstellungen und dem Leben nach dem Tode. Der Unterschied besteht darin, 

dass die religiösen Jugendlichen die Gottesvorschriften für wichtig halten, aber die nicht 

religiösen Jugendlicher die sozialen Ordnungen bevorzugen. Jedoch treffen sich die 

Meinungen dieser zwei Tendenzen in dem Punkt, dass das Leben eine Prüfung auf der 

Welt ist und dass jeder nach dem Tode wegen seiner Taten auf der Welt zur 

Rechenschaft gezogen wird. Für die religiösen Jugendlichen ist der Maßstab der 

Rechenschaft die Einhaltung der religiösen Rituale, für die nicht-religiösen 

Jugendlichen ist er die Einhaltung der moralischen Grundsätze (siehe Abb. 2).  

 



Qualitative Ergebnisse  

 108 

Leben auf der Erde
durch den Verstand

und freien Willen

Auferstehung

Prüfung auf der Welt

Religiöse
Rituale

Rechenschaft vor Gott

Paradies

Soziale
Ordnungen

NichtreligiösReligiös

Gottes-
vorschriften

Moralische
Grundsätze

Dynamik des 
Glaubens

Tod

Hölle  

Abb.  5: Dynamik des Glaubens der religiös- und nicht-religiösen Jugendlichen 

4.1.7 Moralurteil  

Die InterviewpartnerInnen wurden über die Sünde, das Böse auf der Erde, die religiösen 

Konflikte, und was falsche oder richtige Handlungen sind, befragt, um die Form des 

Moralurteils der Person herauszuarbeiten. Die gemachten Aussagen über diese Themen 

zeigen die Entwicklung ihrer ethischen Sichtweisen.  

Die Sünde wird als das Begehen gottverbotener Dinge (Veli, 19; Ege, 22) oder von 

Dingen, die den Menschen schaden (Ece, 19), betrachtet. Außerdem wird mehrfach die 

Ansicht vertreten, dass Gottes Ver- und Gebote dazu dienen, den Menschen vor 

Schaden zu beschützen.  



Qualitative Ergebnisse  

 109 

Allgemein beschrieben, entsteht das Böse in der Sicht der Jugendlichen durch den 

Egoismus des Menschen. Es entsteht durch die Eigenschaften der Unehrlichkeit, der 

Ungerechtigkeit und der Habgier eines jeden Menschen (Reha, 18). Bei den Aussagen 

der ProbandInnen wird das Böse im Menschen zu einem vom Ego des Menschen und 

zum Anderen vom Teufel bestimmt (Can, 21). Das Ego verlangt das Schlechte bzw. das 

Böse und der Teufel bewegt den Menschen, dementsprechend zu handeln (Efe, 16). 

Dagegen erwartet Gott von dem Menschen, dass er Gutes tut. In so einer Situation muss 

der Mensch eine Entscheidung treffen, damit er die Prüfung besteht. Für viele 

Jugendliche hat das Böse eine wichtige Funktion beim Begreifen des Guten (Alp, 19; 

Buse, 18).  

Die Frage nach der Lösung von religiösen Konflikten wurde in zweierlei Hinsichten 

verstanden: Einerseits die religiösen Konflikte unter den MuslimInnen; andererseits die 

religiösen Konflikte zwischen den MuslimInnen und NichtmuslimInnen.  

Die Antwort auf die erste Sichtweise ist, dass man sich in erster Linie den schriftlichen 

Quellen, dem Koran, zuwenden, oder auch Experten und hohe Geistliche um Rat bitten 

sollte (Gül, 21; Ece, 19). 

Falls Konflikte zwischen den MuslimInnen und NichtmuslimInnen bestehen, sollte sich 

keiner in die Sachen des anderen einmischen. Jeder solle dem Anderen mit Respekt 

gegenüberstehen, ihn tolerieren und den Dialog suchen (Ege, 22; Baha, 17).  

Gefragt, wodurch festgelegt wird, was richtiges und falsches Verhalten ist, nennen die 

Jugendlichen  die Gesellschaft, die Religion und das Individuum. Für die meisten spielt 

die Gesellschaft und die Religion die größte Rolle. Die türkisch-deutschen Jugendlichen 

betonen, dass für sie die Religion eine entscheidende Rolle besitzt (Azra, 18). Für die 

Jugendlichen in der Türkei spielt die Gesellschaft dagegen eine größere Rolle (Müge, 

18). Jugendliche, die von einer religiösen Umgebung entfernt aufgewachsen sind, 

unabhängig in Deutschland oder in der Türkei, sehen die Gesellschaft und vor allem das 

Individuum als bestimmende Faktoren (Asu, 24; Gül, 21).  

Es ist interessant, dass bei der Frage nach dem richtigen oder falschen Verhalten in 

Deutschland die Religion und in der Türkei die Gesellschaft als Instanz hervorgehoben 

werden. Dieses Phänomen kann folgendermaßen erklärt werden: Die in Deutschland 

lebenden muslimischen Jugendlichen sehen die Religion als Faktor, der die richtigen 

und falschen Verhaltensweisen festlegt, da sie in der von der christlichen Religion 



Qualitative Ergebnisse  

 110 

geprägten deutschen Kultur leben. Dadurch sind sie in der Lage den Unterschied zu 

erkennen und dies Bewusstsein wahrzunehmen, weil die Religion einen Selbstwertstatus 

unabhängig von der gesellschaftlichen oder beruflichen Karriere bereitstellt und daher 

in Deutschland für die türkischen Jugendlichen wichtiger ist. Der Verweis auf die 

Gesellschaft in  der Türkei kann mit der Herrschaft des Kollektivismus erklärt werden. 

Aus diesen Gründen sollte dieses Resultat nicht als eine überraschende Sache gesehen 

werden. Nichtsdestotrotz erkennt man die Wirkungen des individuell zentrierten 

Modernismus bei den muslimischen Jugendlichen.  

Als Endergebnis erkennt man bei den Jugendlichen folgende Sichtweise: Die Sünden 

sind die schlechten Dinge und das falsche Verhalten, das den Menschen Schaden 

zufügt. Das Böse gibt es, damit das als Gegenteil fungierende Gute seine Bedeutung 

findet. An dieser Stelle gibt es eine Didaktik. Das Böse wird, wie die meisten es sagen, 

vom Ego des Menschen verursacht. Ob dieses Verhalten dann falsch oder richtig ist, 

wird von der Religion und von der Gesellschaft festgelegt. Nicht wenige der Befragten 

meinen, dass das jeweilige Verhalten von den jeweiligen Individuen und deren 

Absichten festgelegt wird. Die Absicht eines Menschen trägt im islamischen 

Verständnis eine große Rolle, das auch die Jugendlichen sichtbar geprägt hat. Demnach 

sollte das Verhalten einer Person der Absicht nach beurteilt werden. 

Zu der Thematik der Moralbeurteilung äußern sich die Jugendlichen in einer kulturell 

geprägten Art und Weise. Sogar diejenigen, die der Religion am entferntesten stehen, 

finden die Moral wichtig und wertvoll. Diese Ansicht wird von den Jugendlichen für 

den dauerhaften Erhalt der Gesellschaftsordnung und des Weltfriedens als bedeutsam 

gesehen. Denn zum Teil wird ethisches Verhalten für ein soziales Miteinander höher 

angesehen als religiöse Werte.  

In diesem Abschnitt wurden die Faktoren und Bestandteile der religiösen Sozialisation 

und Entwicklung muslimischer Jugendlicher im Kulturvergleich dargestellt, um ihr 

religiöses Verhalten, ihre Einstellungen, ihre Wahrnehmungen und ihre 

Weltanschauungen empirisch zu verstehen. Wie oben gezeigt wird, sind die wichtigsten 

Institutionen, die auf ihre religiöse Sozialisation und Entwicklung und Einstellungen 

wirken, die eigene Familie und ihr Verhältnis zu religiösen Institutionen.   

Dass sie in einem engen bzw. familiären begrenzten Umfeld im religiösen Sinne 

sozialisiert werden, gilt auch für die deutsch-türkischen Jugendlichen. Dagegen haben 



Qualitative Ergebnisse  

 111 

ihre türkischen Peers mehr Chancen und ein günstigeres Umfeld, um ein reicheres 

Sozialverhalten zu übernehmen.  

Dieses Ergebnis kann mit der Minderheitssituation erklärt werden. Auf der einen Seite 

die Gesellschaft in Deutschland, die vom Christentum geprägt ist, auf der anderen Seite 

die Gesellschaft in der Türkei, die vom Islam geprägt ist. Wenn es sich um die religiöse 

Sozialisation und Entwicklung der deutsch-türkischen Jugendlichen handelt, treten zwei 

prägende Institutionen in Deutschland auf, die Familie und die Moscheevereine. Diese 

Situation ist ein Grund dafür, warum der synthetisch-konventionelle Glaube unter ihnen 

herrschend ist.  

Mit diesem Abschnitt, in dem die Art und Weise des Glaubens von Jugendlichen im 

Allgemeinen behandelt und diskutiert wird, wird eine Grundlage für den folgenden 

Abschnitt gebildet. Ausgehend hiervon stellt der nächste Abschnitt die Typen mit 

unterschiedlichen Dimensionen ihres religiösen Stils durch die einzelnen Fallanalysen 

dar.  

 

4.2 Zur Typisierung religiöser Orientierungen türkisch-muslimischer 

Jugendlicher  

Wie oben gezeigt wurde, sind die Faktoren, die die religiöse Sozialisation und 

Entwicklung der jungen Menschen beeinflussen, nach 7 Aspekten der 

Glaubensentwicklungstheorie analysiert worden. Darüber hinaus werden auch die 

Verhaltensweisen, Einstellungen, Wahrnehmungen und Vorstellungen mit Schlüssel-

Wort-Methode analysiert und die individuell-kulturellen Unterschiede dargelegt. 

In diesem Abschnitt werden die Unterschiede in den religiösen Stilen mit Hilfe von 

Fallanalysen veranschaulicht. Daraufhin wird jedes Interview im Ganzen mit 

Betrachtung auf die verschiedenen Dimensionen typisiert. Als Folge dieser Typisierung 

werden hier die verschiedenen Typen mit markanten Beispielen vorgestellt. Um die 

Unterschiede zu bestimmen, werden die Typen am Ende des Abschnitts miteinander 

verglichen. 

Die Datenerhebungsmethode und Auswertungsweise dieser empirischen Untersuchung 

basieren auf der aktuellen Methodenliteratur der Forschung zur Glaubensentwicklung, 



Qualitative Ergebnisse  

 112 

dem Manual for Faith Development Research (Fowler, et al. 2004). In unserer nach 

diesen Kriterien erfolgten Auswertung befinden sich die türkisch-muslimischen 

Jugendlichen auf der synthetisch-konventionellen Glaubensstufe 3 und individuierend-

reflektierenden Stufe 4. Offenbar erreichen weniger ProbandInnen den individuierend- 

reflektierenden Glauben (siehe Abb. 4).  

Es stehen also zwei Glaubensstufen im Vordergrund, die synthetisch-konventionelle 

und die individuierend-reflektierende Stufe. Diese entsprechen auch den beiden 

Glaubenstypen der islamischen Theologie, die im theoretischen Teil vorgestellt wurden. 

Der Koran bezeichnet diese Glaubensorientierungen als nachahmenden und bewussten 

Glauben (1.2.3). In der Praxis herrschen heute die islamischen Verständnisse unter der 

türkisch-muslimischen  Bevölkerung, die im theoretischen Teil mit dem Titel der 

Sozialisationsbedingungen wie Volksislam- und politischer Islam behandelt wurden 

(2.1.1.). Diese soziologische Realität spiegelt sich in meinen Daten wieder. Darüber 

hinaus gibt es auch Gruppen in der türkischen Gesellschaft, die von der staatlichen 

Ideologie geprägt sind.  

Davon ausgehend ist eine Typisierung der Biographieverläufe eines der wichtigen Ziele 

dieser qualitativ-empirischen Untersuchung, und diese soll in diesem Kapitel vorgestellt 

werden. In diesem Analyseschritt ergeben sich die Typen, die unter den türkisch- 

muslimischen Jugendlichen in beiden Ländern im Vordergrund stehen. Diese 

Typisierung ergibt sich aus dem kontrastiven Vergleich der unterschiedlichen Fälle aus 

beiden Ländern.  

Bei der Analyse und Typisierung wurden die folgenden Dimensionen beachtet:  

− Die Dimension des Verhältnisses der Sozialisationsinstanzen, wie der Familie, 

der schulisch- und außerschulischen religiösen Bildung  

− Die Dimension der biographischen Folgeprozesse 

− Die Dimension der kognitiv-strukturellen Bearbeitungsweise der religiösen 

Themen und Inhalte 

− Die Dimension der Zukunftsperspektiven 

− Die Dimension der Bewältigung von Problemlagen (Bewältigungsstrategien) 

− Die Dimension der Emanzipation und Gleichberechtigung  



Qualitative Ergebnisse  

 113 

Bei der Typisierung spielen mehrere Dimensionen eine wichtige Rolle. Dabei werden 

nur sechs Dimensionen wegen ihres signifikanten Verhältnisses zueinander ausgewählt. 

Die Beziehung der Familie zur Religion, die religiöse Sozialisation in der Kindheit, die 

Art und die Intensivität Intensität der religiösen Erziehung, die einen traditionell-

religiösen Stil fördern, bilden die Grundlage bei der Typisierung. Die Wendepunkte des 

Lebens und die dramatischen Ereignisse und die wechselnde Umgebung erfordern die 

eigenen religiösen Überzeugungen und Vorstellungen neu zu interpretieren und zu 

strukturieren. Diese Auseinandersetzung kann eine Veränderung im synthetisch-

konventionellen Glauben verursachen. Deswegen ist die Berücksichtigung der 

Dimension der biographischen Folgeprozesse im Leben des Individuums wichtig von 

Bedeutung. Jeder Stil bietet dem Individuum eine Perspektive bei der Gestaltung der 

eigenen Zukunft und einen Ausweg bei der Bewältigung der Probleme im Alltag. 

Nach dem Lebensstil können Emanzipationskämpfe unter den weiblichen Probandinnen 

wegen der vernachlässigten Mütter in ihrer Kindheit oder einen 

Gleichberechtigungskampf unter den Jugendlichen mit Migrationshintergrund wegen 

der diskriminierenden Erfahrungen in der Schule beobachtet werden. Das Verhältnis 

dieser Dimensionen und ihre Intensivität bauen die unterschiedlich-religiösen Stile auf. 

Dieser Aufbau wird im Folgenden durch die Fallanalyse dargestellt. 

Der Grund hierfür ist der Volksislam, der die Grundlage der Volksfrömmigkeit bildet. 

Seitdem türkische Volksgruppen den Islam angenommen haben, entwickelten sich 

verschiedene Verbindungen des Islam mit  vorherigen Lebensorientierungen, die heute 

noch in den unterschiedlichsten Formen in der türkischen Gesellschaft vorkommen.  

Jedoch wandelt sich der Volksislam durch den stark politisch aufgeladenen 

Religionsdiskurs in der türkischen Gesellschaft um. So gibt es gesellschaftliche 

Gruppen, die eine Re-Islamisierung der türkischen Gesellschaft, orientiert an den 

islamischen Quellen, anstreben (siehe Kap. 1.6.1.3). Auf der anderen Seite befürchten 

jedoch staatliche Institutionen, dass diese Bestrebungen das laizistische Staatsprinzip 

der Türkei untergraben, so dass der Staat selbst bestrebt ist, die religiösen 

Orientierungen der Bevölkerung im Einklang mit dem Laizismus zu gestalten.  

Diese Spannung spiegelt sich in religiösen Orientierungen wieder, die von der 

Volksfrömmigkeit abweichen, aber trotzdem mit ihr verbunden sind. So stehen sich der 

politische Islam und der vom Laizismusprinzip geprägte Islam gegenüber. Der 

Ausgangspunkt des politischen Islams ist die Hinwendung zu den authentischen 



Qualitative Ergebnisse  

 114 

Quellen der Religion, wie Koran und Hadithe. Dafür ist eine höhere Bildung im Sinne 

der islamischen Theologie erforderlich und nicht bloß der Religionsunterricht der 

staatlichen Schulen. Auf der anderen Seite versucht die Türkische Republik nicht nur in 

der Regierung das Laizismusprinzip durchzusetzen, sondern auch in der Bevölkerung, 

die Religion in der Privatsphäre lebt und dabei die Vernunft und nicht religiöse Dogmen 

in den Vordergrund stellt. In diesem Zusammenhang hat die staatliche Bildungspolitik 

einen bedeutsamen Einfluss auf die religiöse Orientierung der Jugendlichen, so dass 

laizistische Haltungen sehr ausgeprägt sein können und handlungsrelevant werden. 

Ebenso zeigen die Analysen der Interviews auffällige Unterschiede je nach familiärem 

Milieu, das die Kindheit der Befragten geprägt hat, nach Bildungseinrichtungen, die den 

Religionsunterricht verantworten, und nach dem Verhältnis der Eltern zu den 

Einrichtungen, Organisationen und Gruppen, die die religiöse Sozialisierung ihrer 

Kinder prägen. Wie bereits oben erwähnt, spielt bei der religiösen Erziehung der Kinder 

die Beziehung der Eltern zur Religion und deren Einrichtungen eine wichtige Rolle. 

Aufgrund der engen Beziehung von Religion und Politik in der türkischen Kultur wohnt 

der Auswahl einer Einrichtung für den außerschulischen Religionsunterricht in 

Deutschland durch die Eltern dabei immer auch eine politische Dimension inne.  

Somit sind die Sozialisationsbedingungen im Hinblick auf die religiösen Orientierungen 

der Jugendlichen als wichtiges Unterscheidungsmerkmal für unsere Typisierung zu 

beachten. Die Typisierung eröffnet damit einen Weg, die einzelnen Fälle vergleichen zu 

können und die Relationen zu den anderen Dimensionen herzustellen.  

Vor dem Hintergrund unserer theoretischen Analyse kann von vier grundlegenden 

religiösen Orientierungen der türkisch-muslimischen Jugendlichen ausgegangen 

werden, die im Folgenden anhand exemplarischer Fallbeispiele validiert werden soll:  

1. Traditioneller Typ 

2. Ideologischer Typ  

3. Laizistischer Typ 

4. Individualer Typ 

 



Qualitative Ergebnisse  

 115 

4.2.1 Traditioneller Typ 

Den ersten unserer Typen bezeichnen wir als traditionsgeleiteten Typ. Dieser Typ wird 

von der Religiosität der Familie und der sozialen Umgebung geprägt. Das Milieu, in 

dem die Person geboren und aufgewachsen ist, spielt dabei eine entscheidende Rolle. 

Dieser Typ entscheidet sich nicht bewusst für eine Religiosität, sie wird ihm von seiner 

eigenen Familie und von seinem sozialen Umfeld vermittelt.  

Die Fallcharakteristika dieses Typs sind die folgenden:  

Eine traditionell- religiöse Sozialisation in der Kindheit durch die Eltern. Die religiöse 

Erziehung ist vom Verhältnis der Eltern zur Religion und Tradition bestimmt. Auch die 

Zukunftspläne werden von den Prioritäten der Familie, insbesondere den 

Eltern geprägt.  

Ohne ein kritisches Bewusstsein werden hier die Werte, die von der Familie und der 

Umwelt angeboten werden, übernommen. Die lässt sich auf die Homogenität des 

religiösen Erfahrungskontextes dieser Jugendlichen zurückführen. So stimmen die 

Bildungseinrichtungen, die in der religiösen Erziehung involviert sind, mit den 

Erwartungen der Eltern überein. Ebenso werden bei den Freundschaften die 

gemeinsamen Werte berücksichtigt, die der eigenen Familie oder dem eigenen Milieu 

entsprechen.  

Dieser Typ teilt sich in zwei Gruppen: Die erste stellt eine leidenschaftliche Religiosität 

in der Handlungspraxis wie im Diskurs dar. Die andere ist traditionsgeleitet  religiös nur 

im Diskurs und zeichnet sich ansonsten durch eine kulturelle Prägung aus.  

Die weiblichen Probandinnen des traditionellen Typs zeigen implizit und unbewusst 

eine Tendenz zur Emanzipation: Der Typ der kulturellen Religiosität glaubt, dass die 

Kultur bzw. die Gesellschaft die Frauen vernachlässige; der Typ der leidenschaftlichen 

Religiosität glaubt, dass die Religion oder die islamische Theologie die Rechte der 

Frauen ignoriert. Die türkisch-deutschen ProbandInnen betrachten das Problem der 

Gleichberechtigung besonders im Bezug auf die Vernachlässigung der Jugendlichen mit 

Migrationshintergrund.  

In einem traditionell religiösen Elternhaus aufgewachsen zu sein, ist in dieser 

Glaubensweise der wichtigste Aspekt. Dies gibt die Richtung des Lebens für die 

betreffende Person an und formt somit ihre Zukunft. Bei der religiösen Erziehung 

(besonders der außerschulischen in Deutschland) sind die familiälen Einstellungen zur 



Qualitative Ergebnisse  

 116 

Religion entscheidend und bestimmend. In der Türkei fördert vor allem der 

obligatorische Religionsunterricht nach der 4. Klasse diesen traditionsgeleiteten Typ. 

Wie die deutsch-türkischen Eltern mit der religiösen Erziehung für ihre Kinder 

verfahren, hängt mit den Bedingungen der MigrantInnen in Deutschland zusammen. 

Die traditionell-religiösen Eltern haben bei der Auswahl einer Einrichtung für den 

Religionsunterricht für ihre Kinder in Deutschland wenig Alternativen. Die Kinder 

werden in einen der relativ wenigen verfügbaren Korankurse geschickt. Wenn diese in 

Deutschland auch von unterschiedlichen Gruppierungen mit unterschiedlichen religiös-

ideologischen Zielen angeboten werden, sind die Korankurse durchweg 

traditionsgeleitet-konservativ. Das Verhältnis der Eltern zu diesen Gruppen, d.h. die 

religiös/politische Haltung der Eltern hat einen entscheidenden Einfluss auf die Wahl 

des Umfeldes, in der das Kind religiös sozialisiert werden soll. Somit werden schon 

beim Erlernen der Grundregeln der Religion die Weltanschauung und die Gedanken der 

Jugendlichen geprägt. Bei den Kindern, die den Korankurs in einer Gruppe besuchen, in 

der die Eltern engagiert sind, sind die politisch- religiösen Ansichten, die 

Weltanschauung, religiösen Wahrnehmung dieser Gruppen besonders einflussreich auf 

die Zukunftsperspektiven und die religiöse Sozialisation. Jedoch haben die Eltern, 

die  kein Engagement in einer Gruppe zeigen, wenig wirksamen Einfluss auf die 

religiöse Sozialisation und Entwicklung der Persönlichkeit ihrer Kinder.Man muss 

bedenken, dass in den meisten türkischen Familien Religion ein entscheidender Faktor 

für das Verhalten innerhalb der Familie und gegenüber dem sozialen Umfeld ist. z.B. 

sind Gehorsam gegenüber den Eltern oder Achtung und Hilfe älteren Menschen 

gegenüber Werte, die stark im Islam verwurzelt sind. Religion hat mit ihrem 

Wertsystem und ihrer Praxis im sozialen und kulturellen Verhalten erheblichen Einfluss 

auf das Individuum. Denn Werte wie Achtung, Gehorsamkeit, Liebe und Solidarität 

werden in der Familie durch die Religion gefördert. Daher ist es naheliegend, dass die 

Familie von der religiösen Tradition unterstützt wird. Im Gegenzug ist die Familie 

bereit sich, die Religion und die religiösen Werte zu stützen und weiter zu vermitteln. 

Denn ihr ist die Religion für ihre eigene Existenz und für die Kontinuität der sozialen 

Ordnung wichtig.  

Unter den Bedingungen der Migration verstärkt sich diese gegenseitige Abhängigkeit – 

jedenfalls in traditionsgeleiteten Milieus: Religion und Familie sind voneinander 

abhängig, damit beide in der Moderne erhalten bleiben. Davon ausgehend legt sich die 



Qualitative Ergebnisse  

 117 

Vermutung nahe, dass die türkisch-deutschen Jugendlichen familienorientierter sind als 

ihre Peers in der Türkei.  

Die Charakteristika der Glaubensentwicklung des traditionellen Typs sind die 

folgenden:  

Die Eltern, das  familiäre Milieu, vor allem die Moscheevereine bestimmen die Grenzen 

des Sozialbewusstseins besonders in Deutschland. Wichtige Akteure bei der Bildung 

des sozialen Bewusstseins und bei der Übernahme von Perspektiven sind die Eltern, 

vorbildliche Persönlichkeiten aus der türkisch-islamischen Geschichte und die 

islamischen Organisationen in Deutschland.  

Ein eindimensional-wörtliches Symbolverständnis dominiert bei den Jugendlichen in 

beiden Ländern. Die Gottesvorstellung wird von dem bestrafenden und belohnenden 

Gott der früheren Kindheit geprägt. Auffällig dabei ist, dass die Gottesvorstellung durch 

den Grad der religiösen Erziehung inhaltlich angereichert wird. Jedoch ist auch 

festzustellen, dass von den Befragten die Vorgaben der institutionellen Religion mehr 

oder weniger nur auswendig gelernt werden. Die Moscheen sind die Orte der Harmonie 

mit Gott und der Natur. Die wichtigsten Rituale sind die fünf Säulen des Islams (siehe 

Kap. 1.7.1).  

Die Religion tritt hier als eine Hilfe bei der Krisenbewältigung auf. Bei der Lösung 

eines Problems oder einer wichtigen Entscheidung wenden sich die ProbandInnen an 

Eltern und an nahe stehende Personen.  

Religion und Familie sind auch zentrale Faktoren der Sinnfindung für die Jugendlichen 

in beiden Ländern. Die Befragten des traditionellen Typs fühlen sich in ihrem Verhalten 

gegenüber den Eltern und der Religion verantwortlich. Für die Ordnung der 

Gesellschaft erkennen sie universale moralische Grundsätze an, Autoritäten aus der 

Familie und dem religiösen Bereich erfahren dabei große Achtung.  

Als reifer Gläubiger wird der angesehen, der die religiösen Vorschriften einhält. Das 

Leben ist eine Prüfung, die jeder Mensch vor Gott ablegen muss. Diese Prüfung legt 

jeder Mensch mit Gebrauch seines freien Willens ab. Auf der Grundlage der eigenen 

Handlungsentscheidungen wird man nach dem Tod von Gott zur Rechenschaft gezogen. 

Auffällig ist hier allerdings, dass das richtige Handeln häufig auf die Einhaltung 

ritueller Pflichten begrenzt wird und kaum auf Tugenden kompetenter Lebensführung 

(Lernbereitschaft, Offenheit gegenüber Veränderungen) generalisiert wird.  



Qualitative Ergebnisse  

 118 

Als Sünde werden die Verhaltensweisen und Einstellungen angesehen, die von Gott 

verboten sind. Diese Verbote sind zum Schutz des Menschen da. Das Böse ist 

unangemessenes Verhalten, das Ego des Menschen verursacht das Böse. Religiöse 

Konflikte sollen mit Hilfe der heiligen Schriften oder religiösen Experten gelöst 

werden.  

Zusammenfassend beschränkt sich das Religionsverständnis dieses Typs auf die fünf 

Grundprinzipien Islams. Beten, Hilfsbereitschaft, Sittlichkeit sowie sich für die 

Mitmenschen, für das Vaterland und die ganze Menschheit nützlich zu machen, sind die 

auffälligsten Eigenschaften bzw. Ideale dieses Typs. Hier herrscht auch Meinung vor, 

dass der Islam mit Wissenschaft und Vernunft vereinbar ist. Die unterschiedlichen 

Meinungen und religiösen Überzeugungen in einer Gesellschaft werden von diesem Typ 

akzeptiert und die Unterschiede mit Toleranz betrachtet. 

Innerhalb des traditionsgeleiteten Typs können zwei Orientierungen unterschieden 

werden, die sich nach der Intensität der Religion im Alltag unterscheiden. Sie können 

als leidenschaftlich und kulturell bezeichnet werden. Der Fall Efe ist ein Beispiel für die 

leidenschaftliche Variante und der Fall Nil ist ein Beispiel für die kulturelle 

Orientierung. Obwohl beide von den institutionellen Religionslehren geprägt sind und 

eine positive Haltung gegenüber der Religion besitzen, unterscheiden sie sich 

hinsichtlich der Bedeutung der religiösen Rituale und der Ver- und Gebote im Alltag. 

Bei Efe hat die Religion eine große Bedeutung im Alltag. Dagegen nimmt die Religion 

in Nils Leben wenig Platz ein. Gleichwohl erfüllt die Religion bei beiden ihre 

konventionelle Funktion als ein Teil der gesamten Kultur, indem sie die Personen mit 

ihrem Milieu zusammenhält. Freilich ist diesen Varianten des traditionsgeleiteten Typs 

nicht bewusst, dass sie schicksalshaft in einer Umgebung verwurzelt sind, die diese 

Haltung hervorgerufen hat und unterstützt. Gegen die Verhältnisse, in denen sie leben, 

üben diese ProbandInnen keine Kritik aus. 

4.2.1.1 Fallanalyse des traditionsgeleiteten Typs „Auh“ 

„Mhm .. ja .. also .. weil ‘Gott es vorgeschrieben hat, mhm .. + halten wir die .. äh ..  

religiösen Rituale wie .. Fasten und das fünfmalige Gebet ein.“ ($uh 1, Pas 74) 

 



Qualitative Ergebnisse  

 119 

Familiärer Hintergrund: Nuh (17 Jahre alt) ist das jüngste von drei Kindern. Seine 

Familie kommt aus dem Ort X im mittleren Norden der Türkei. Er ist in der Stadt Y in 

NRW geboren. Seine Schwester, die seit fünf Jahren verheiratet ist, studiert 

Germanistik, sein Bruder ist von Geburt an behindert. Seine Mutter ist Hausfrau, die 

jedoch bis vor acht Jahren in einer Textilfirma gearbeitet hat. Sein Vater ist Arbeiter in 

einer Fabrik für Autoteile. Seine  Eltern sind beide 53 Jahre alt. Zur Zeit des Interviews 

ist Nuh in der 11. Klasse eines Gymnasiums. Als er gefragt wurde, ob er sein Leben in 

unterschiedliche Abschnitte einteilen könne, antwortete er, dass er das nicht machen 

könne, weil es keine großartigen Veränderungen in seinem Leben gibt. Er sagt:  

„Mhm .. na ja, es sind, keine großartigen Dinge in meinem Leben passiert. Ich bin .. 

ganz ‘normal‘ aufgewachsen. Es gibt  mhm keinen Abschnitt.“ (�uh 1, Pas. 2) 

Sozialisationsbedingungen: Nuh wächst in einem traditionellen türkischen Elternhaus 

auf. Statt des Korankurses in einer Moschee bevorzugen seine Eltern die religiöse 

Erziehung ihres Sohnes durch eine Freundin seiner Mutter.  Für ihn ist der 

Fußballverein einer Moschee sehr wichtig, in dem er seit seiner Kindheit spielt. 

Er beschreibt seine Mutter als eine religiöse Frau, weil sie fünfmal am Tag betet. Sein 

Vater tut das  nicht: 

„*Meine Eltern sind religiös. ‘Meine Mutter betet fünfmal am Tag, mein Vater nicht. 

Mhm .. dagegen geht er ‘regelmäßig zum... Freitagsgebet.“ (�uh 1, Pas. 29) 

sagt er. Aus seiner Sicht stellen seine Eltern ein Modell reifen Glaubens dar.  Dies 

begründet er wie folgt:   

„Ja .. also .. mhm .. ich, ich habe .. meine Eltern als Idol. Es ‘gefällt mir, dass sie 

religiös sind. ‘Sie sorgen sich .. um uns. *Sie kamen (aus der Türkei) hierher und ... und 

haben ..mhm .. uns mit ‘geringen Mitteln aufgezogen und kümmern sich .. äh .. + um 

unsere Bildung.“ (�uh 1, Pas.43) 

Manchmal ist er mit seinen Eltern nicht zufrieden, weil sich seine Eltern zu sehr 

einmischen, wenn er abends ausgehen möchte. Denn Nuh empfindet, dass sie ihn 

manchmal wie ein kleines Kind behandeln. Aber bei sehr wichtigen Entscheidungen 

oder Problemen wendet er sich zuerst an seine Eltern.  

Für ihn ist auch sein Freundeskreis sehr wichtig. Er kennt seine Freunde seit seiner 

Kindheit, fühlt sich mit ihnen verbunden und betrachtet sie wie seine Geschwister. Sie 

treffen sich nach der Schule und verbringen gemeinsam ihre Freizeit. Er erzählt, dass er 



Qualitative Ergebnisse  

 120 

in einem Viertel mit vielen türkisch-stämmigen Bewohnern lebt, so wie seine Freunde 

auch. Die Eltern seiner Freunde sind mit seinen Eltern befreundet. 

Dimension der Bewältigungsstrategie: Bei der Perspektivübernahme spielen die 

Personen und die Dinge aus dem religiösen Bereich eine große Rolle. Wenn Nuh 

gefragt wird, wer auf seine persönliche Entwicklung Einfluss hat, nennt er seine Eltern. 

Im Weiteren sagt er:  

„Jaaa .. meine Eltern. Also .. ich, ich ‘habe viele Freunde, die, die verdeutscht sind. 

Aber .. äh .. meine Mutter hat mir den Koran beigebracht und *sie brachten uns jedes 

Jahr in die Türkei. ‘Meine Mutter schickte mich .. zum Korankurs.“ (�uh 1, Pas. 4) 

Weil er selber nicht trinkt und raucht, „sollten“ seine „Freunde auch so sein. Sie sollten 

nicht lügen und gute Menschen sein.“ Warum  der Fußballverein einer Moschee für ihn 

sehr wichtig ist, erklärt er folgendermaßen:  

„Ich spiele ‘Fußball .. äh .. in der Mannschaft der Moschee. .. Hilal Sport. .. *gehört 

zur Yunus Emre Moschee. Ich .. ich ‘spiele seit meiner Kindheit. *Das ist mein Hobby. .. 

Mhm .. somit .. ziehen sie auch .. äh ..Jugendliche an. *Das gefällt mir. ... Man ‘lässt 

uns nicht verwahrlosen. Wir ‘versammeln uns alle. Mhm .. sie schützen uns .. und .. 

mhm .. *wir verbringen unsere Zeit, + ohne dass wir in falsche Kreise geraten. .. Äh .. 

die Straße ist, ‘sehr gefährlich. Es gibt ‘schlechte Menschen und .. mhm .. Gefahren,  

wie z.B. Heroin.“ (�uh 1, Pas. 23-25) 

Dimension der Zukunftsperspektiven: Den Sinn seines Lebens sieht er in seiner 

eigenen Familie und in seinen Freunden. Er fühlt sich gegenüber seinen Eltern 

verantwortlich. Aufgrund dieser Verantwortung plant er, die Schule erfolgreich 

abzuschließen.  Er glaubt, dass es in Deutschland ohne Abschluss schwierig ist, eine 

Arbeit zu finden. Er hat eine Freundin türkischer Herkunft, die er heiraten möchte, wenn 

er einen ordentlichen Job hat.  

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Als ich ihn fragte, was und wer Gott für ihn 

sei, berichtete er wie folgt:  

„Mhm .. jaa .. also .. Gott .. ich, ich ‘glaube an Gott. Gott sei Dank, wir sind Moslems. 

Es gibt .. mhm .. ja .. also .. es gibt ‘einen Gott und der ist groß.“ (�uh 1, Pas. 9) 

Als Kind wusste er nicht so genau, wie Gott ist: 

„Als Kind wusste ich das nicht so genau. Ich dachte, mhm .. ja,  *Gott sei ein Mann. 

Ein ‘großer und starker Mann.“ (�uh 1, Pas. 9) 



Qualitative Ergebnisse  

 121 

Jedoch weisen seine heutigen Gedanken eine klare Abwendung von anthropomorphen 

Merkmalen seiner Gottesvorstellung auf:  

„Jetzt denke ich nach. Also, Gott, Gott ist ‘kein Mensch. Er, ja .. Er hat kein Bild. ‘Gott 

ist eben Gott. Man .. mhm .. kann, ja also, ja ihn schlecht beschreiben.“ (�uh 1, Pas. 

11) 

In dem Satz „Gott ist eben Gott“ ist erkennbar, dass Nuh im Anschluss an theologische 

Leitlinien eine abstrakte Ebene in seinem Gottesbild erreicht. Das zeigt, dass er ein 

wörtlich-eindimensionales Symbolverständnis der Stufe 2 hinter sich lässt.  Unter dem 

Gesichtspunkt eigenen „Nachdenkens“ zeigt sich hier somit ein Aspekt der Stufe 4, auf 

der anderen Seite sind die Begründungen von Nuh auch stark konventionell-islamisch 

geprägt (kein Bild, kein Mensch), so dass seine Gottesvorstellung auch Aspekte der 

dritten Stufe einschließt. In der Moschee fühlt er sich Gott nah. „Wenn ich ausgehe, 

habe ich andere Dinge im Kopf“ sagt er. Wichtig ist für ihn, „als ein Moslem an Gott zu 

glauben.“ Weil Gott das vorgeschrieben hat, muss man seiner Meinung nach die 

religiösen Rituale wie Fasten und das fünfmalige Gebet einhalten. Er hat keine Zeit, das 

fünfmalige Gebet am Tag zu verrichten. Stattdessen betet er, wenn er ins Auto einsteigt 

oder wenn eine Klausur bevorsteht.  

Der moralische Grundsatz, über den sich alle einig sind: 

„Mhm .. ja .. also es .. es ist es eine Grundregel, ‘so zu leben, dass man niemandem 

Schaden zufügt. Mhm .. ich, ich .. *möchte nicht, ..+ dass jemand etwas erlebt, ..‘was 

ich selbst nicht gut finde.“ (�uh 1, Pas. 49) 

Er glaubt, dass Gott unser Leben beeinflusst und unser ganzes Leben bestimmt. Dazu 

äußert er sich wie folgt:  

„*Wenn .. wenn jemand stirbt .. dann .. mhm .. ‘denken wir sofort an den Tod und sagen 

uns .. wir werden eines Tages auch sterben. *Ich war sehr jung .. +als mein Onkel 

gestorben ist. ‘Das war sehr schrecklich für mich. Mhm .. ‘ich glaube, dass, dass .. sie 

im Paradies .. +bei Engeln sind. Ja .. also .. ‘nach dem Tod kommen wir entweder in 

das Paradies oder in .. die Hölle, .. *je nach dem .. mhm .. +was wir im Leben getan 

haben. ‘Die Hölle ist ein sehr schlechter Ort. ‘Die Menschen, die .. mhm .. im Leben 

Schlimmes getan haben, .. +kommen dort hinein und .. äh .. verbrennen. *Danach weiß 

ich nicht genau. .. Mhm .. ich denke .. es hängt davon ab, ‘wie schlecht diese Menschen 

waren. … Äh .. wie im Gefängnis, .. ‘nachdem sie ihre Strafe in der Hölle abgesessen 

haben, .. +kommen sie in das Paradies. Mhm .. wie soll ich das beschreiben .. mhm .. 



Qualitative Ergebnisse  

 122 

‘im Paradies .. werden alle Wünsche wahr. .. da gibt es keine .. ‘schlechten Dinge. 

‘Dort gibt es keine Gewalt und kein Terror .. mhm .. also .. so wie es auf der Welt der 

Fall ist. Ja , ..mhm .. ‘es ist ein sehr schöner Ort.“ (�uh 1, Pas. 55-58) 

Er denkt, dass alles Sünde ist, was dem Koran widerspricht, wie z.B. die Keuschheit vor 

der Ehe zu brechen. Er glaubt, dass das Böse auf der Welt von dem schlechten 

Verhalten der schlechten Menschen ausgeht. Zu dieser Thematik macht er folgende 

Aussage:  

„Die, die äh .. Ursache des Bösen ist wiederum das ‘schlechte Umfeld des Menschen, + 

in dem er aufgewachsen ist. Man kann .. mhm .. auch von .. ‘schlechten Freunden + 

beeinflusst werden.“ (�uh 1, Pas. 80) 

Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, sollten sie laut Nuh den 

Koran sehr genau lesen und entsprechend interpretieren, um die Konflikte zu lösen.  

 

Zusammenfassend lässt sich Nuh folgendermaßen typisieren (siehe Tab.4). 

 

FDI 
Score 

Glaubensstufe Glaubensweise Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Bewältigungsstrategie 

2,9 
Von 
mythisch-
wörtlichen 
zum 
synthetisch- 
konventione
llen 

traditionell - traditionell türkische  
Migrantenfamilie          
- privater 
Koranunterricht  
- familiengebundener 
Freundeskreis 

 - Verantwortung 
gegenüber seinen Eltern     
- Streben nach einem 
erfolgreichen 
Schulabschluss  
- einen Arbeitsplatz zu 
finden                         
- eigene Familie zu 
gründen  

behütend-präventive 
Funktion der Eltern, 
des Freundeskreises 
und des Sportvereins 
der Moschee  

Tab.  4: Typisierungsaspekte von Auh 

 

4.2.1.2 Fallanalyse des traditionsgeleiteten Typs „Efe“  

„. *Der Koran ist für uns .. ähh .. wie soll ich das sagen .. mhh. Also, .. ein, eine .. 

‘Botschaft. ‘Ein Dokument, .. das uns zeigt, .. wie wir dieses Leben .. mhm .. und das 

Jenseits leben sollen.“ (Efe 2, Pas. 32)  

Familiärer Hintergrund: Efe ist 1990 in einem armen Viertel in Istanbul geboren. 

Seine Eltern kommen ursprünglich aus unterschiedlichen Städten der nördlichen Türkei. 

Efe hat noch drei ältere Schwestern. Als Efe elf Jahre ist, lassen sich seine Eltern 



Qualitative Ergebnisse  

 123 

scheiden. Da seine Mutter noch mal heiratet und sein Vater keinen Kontakt  mehr zu 

ihnen hat, müssen die Großeltern sich um ihn und seine Schwester kümmern. Nach der 

Grundschule fängt er mit dem Korankurs an, um Hafith (Person, der den ganzen Koran 

auswendig rezitieren kann) zu werden. Vor einem Jahr bekam er seine Hafith-Urkunde 

und setzte sich dann durch die Hilfe seines Koranlehrers in Kontakt mit einer 

Ordensgemeinde. Zur Zeit des Interviews ist er in der 9. Klasse der Vorbeter- 

Predigerschule und wohnt im Wohnheim dieses Ordens. Der Orden übernimmt die 

Kosten dieser Ausbildung. Efe glaubt, dass die Trennung seiner Eltern ein Wendepunkt 

in seinem Leben war. Zu diesem Thema erzählt er folgendes: 

„‘Wegen meiner Mutter und .. meinem Vater sind wir (Geschwister)  psychisch.. 

mhm ..+ etwas kaputt. Äh ..  ‘Die Trennung der Eltern, .. macht die Psyche eines Kindes 

kaputt. ‘Als sie sich trennten, .. war ich sehr traurig. ‘Über die Frage, .. warum sie sich 

getrennt hatten, ..mhm .. * habe ich mir ständig .. Gedanken gemacht.“ (Efe 2, Pas. 2) 

Sozialisationsbedingungen: Da sich sein Vater nicht um den Unterhalt der Familie 

kümmerte, musste Efes Mutter alles alleine bewältigen, bis sie sich von ihm trennte und 

einen anderen heiratete. In dieser Situation trug Efe in seiner Kindheit schon 

Verantwortung für seine kleine Schwester. Wenn seine Mutter zur Arbeit ging, musste 

er auf seine Geschwister zuhause aufpassen. Er lobt die Mühe seiner Mutter mit einem 

Hadith vom Propheten Mohammed:  

„*Ich erinnere mich, .. +an das Verhältnis mit ihnen im Kindesalter. ‘Mein Vater 

kümmerte sich überhaupt nicht um uns. ‘Um die Kinder kümmern sich sowieso meistens 

die Mütter. Unser Prophet sagt: „das Paradies liegt unter den Füßen der Mütter.“.  

Mhm .. In diesen Worten .. ‘verbirgt sich ein Schatz. ‘Die meisten Mütter ähh..kümmern 

sich um ihre Kinder. *Da meine Mutter sich sehr um uns kümmerte, ..+ war meine 

Kommunikation mit ihr sehr gut.“ (Efe 2, Pas. 54) 

Seine Mutter hat drei weitere Kinder aus ihrer jetzigen Ehe.  Er denkt, dass die Situation 

seiner Mutter im Moment noch schlimmer ist, da ihr Mann ebenfalls kein guter 

Ehemann ist. Deshalb hat er keinen intensiven Kontakt mit seiner Mutter. Dennoch 

fühlt er sich verantwortlich ihr gegenüber. Wenn er Geld sparen kann, das ihm von der 

Ordensgemeinde als Stipendium gegeben wird, schickt er es seiner Mutter. Da nach der 

Trennung seiner Eltern seine Großeltern für ihn und seine drei Schwestern sorgten, sind 

sie die prägenden Personen in seiner religiösen Sozialisation. Er beschreibt sie wie 

folgt:  



Qualitative Ergebnisse  

 124 

„Also, mhm .. ‘Meine Großmutter ist eine .. sehr gute Frau. .. Sie mag es .. * anderen 

Menschen zu helfen. ‘Wenn ich zu ihr gehe, .. kontrolliert sie sofort, .. +ob ich sauber 

bin oder nicht. Mhm .. *sie mag Jungen mit langen Haaren nicht. Wenn ich meine 

Haare vorne .. ‘etwas lang wachsen lasse, .. +wird sie böse auf mich.[...] ‘Immer 

wieder sagt sie mir, .. dass die Kleidung, die Aussprache und .. das Verhalten .. mhm .. 

+eines jungen Mannes .. *korrekt sein sollten. [...] Sie mag nur Jungen,.. *die sich 

benehmen.“ (Efe 2, Pas. 62) 

Den zweiten Ehemann seiner Großmutter nennt er Großvater. Trotzt der Annahme, die 

Stiefgroßväter seien nicht gut, hält Efe ihn für einen guten Menschen. Er stellt ihn 

folgendermaßen vor:  

„ ‘Man denkt immer, .. dass, .. dass .. Stiefgroßväter, .. + schlecht sind. ‘Aber das ist 

nicht immer so. ‘Mein Großvater, .. er ist, .. ein sehr guter Mensch. ‘Er behandelte 

uns, .. sehr gut. ‘Er hat uns, .. mhm ..  nie als .. Außenseiter .. + betrachtet. *Er hat eine 

Stieftochter. Also, mhm ..  ‘sie ist unsere Stieftante. ‘Meine Großmutter hat noch .. 

+zwei Töchter. Also, .. wir haben, .. wir haben drei Tanten. ‘�ormalerweise müsste 

mein Großvater .. + nur für seine Tochter und .. meine Großmutter sorgen. ‘Aber unser 

Großvater sorgt, .. für sechs Personen. ‘Er hat uns nicht abgeschoben. ‘Er betet fünfmal 

am Tag. ‘Er nimmt mich auch mit zum Beten, .. + zur Moschee.“ (Efe 2, Pas.  38)        

Durch die Orientierung und Förderung, die ihm sein Stiefgroßvater zuteil werden ließ, 

entscheidet er sich nach der obligatorisch schulischen Bildung für den Korankurs und 

möchte Hafith zu werden. Beim Korankurs übernimmt ein Korankurslehrer die 

Verantwortung für Efe.  

„ ‘Denn ich habe weder Mutter, ..  *noch Vater. ‘Wer soll mir denn, .. einen Weg 

aufzeigen? Äh .. ‘Der Verstand eines Kindes, ..  kann nicht alles erfassen. Mhm .. als ich 

im Korankurs war, .. ‘ hat sich mein Lehrer sehr um mich gekümmert. ‘Gott soll  mit 

ihm einverstanden sein. ‘Er hat mir stets Ratschläge gegeben, .. mhm .. +damit ich 

studiere. ‘Er war, ..  immer bei mir. *Er hat mich, mhm .. +von schlechten Dingen 

ferngehalten. Er hat mir, ..  ‘sowohl finanziell als auch moralisch beigestanden.“  (Efe 

2, Pas. 34) 

Dimension der Zukunftsperspektive: Der Meinung seiner Großmutter nach wäre es  

Efes einzige Chance für eine gute Zukunft weiter zur Schule zu gehen. Deswegen 

unterstützte sie ihn in dieser Hinsicht. Darüber berichtet er folgendes:  

„‘Denn, .. meine Großmutter, .. mhm .. hatte die Verantwortung .. auf sich genommen. 

‘Gott segne sie. *Keine Mutter, .. kein Vater. ‘Der einzige Ausweg für mich war, .. 



Qualitative Ergebnisse  

 125 

+eben, .. ‘zur Schule zu gehen. ‘Um nicht in falsche Bahnen ..äh .. zu geraten, .. und .. 

und .. ein Außenseiter zu werden, .. +entschied ich mich, ..* zu studieren. Und, .. ja, .. 

*so habe ich die achte Klasse beendet.“ (Efe 2, Pas. 8) 

Es ist auffällig, dass die Trennung seiner Eltern seine Sichtweise auf das Leben völlig 

verändert hat. Vor ihrer Trennung hörte oder sah er die Nachrichten über die 

Straßenkinder, die aus der Bahn gerieten, deren Eltern getrennt waren. Daraus zog er 

eine Lehre. Diese Kinder wurden so, weil ihre Eltern so wie seine Eltern waren. Er sagt: 

„‘Die Trennung meiner Eltern, .. hat meine .. mhm .. *Sichtweise zum Leben verändert. 

‘Damals guckten wir uns �achrichten an. ‘Die Situation der Kinder, .. +deren Eltern 

getrennt waren, .. *sahen wir im Fernseher. ‘�icht nur Kinder, .. die, .. die in so einer 

Situation sind, .. [geraten aus der Bahn]. Aber, mhm .. ‘in den meisten Fällen verlieren 

sie ihr Gleichgewicht und .. und .. *ihre Psyche leidet darunter. ‘Das Kind weiß auch 

nicht, .. was es macht. ‘Daraus habe ich mir eine Lehre gezogen. ‘Diese Kinder wurden 

so, .. mhm .. +weil ihre Familien so waren, .. *wie unsere. ‘Sie sind aus der Bahn 

geraten, .. das, .. darf ich nicht machen. *Durch die Gebete zu Gott .. und ..  und ‘mit 

Hilfe von mehreren Leuten, .. +habe ich mich entschieden, .. mhm ‘mich weiterzubilden. 

‘Ich denke, .. das .. dass sich auf diese Weise meine Sichtweise verändert hat. ‘Und ich 

habe mich entschieden, .. zu studieren. ‘Die Lehrer, .. mhm .. die aus dem Koran gut 

und schön rezitierten, .. +gefielen mir. ‘Ich beneidete sie. Und, .. so, .. bin ich auf 

diesen Weg gekommen. ‘Habe mit der Vorbeter-Prediger Schule begonnen. ‘Später 

möchte ich .. mhm .. Imam werden .. und .. und .. gleichzeitig .. Theologie studieren ..  

und .. mhm .. +Prediger oder Mufti  werden.“ (Efe 2, Pas. 26-30) 

Er fühlt sich für seine Schwestern verantwortlich. Deswegen sagt er, dass er die 

Verantwortung für seine Schwestern übernehmen wird. Er muss studieren und eine gute 

Arbeit finden, um für sie sorgen zu können.  

Er glaubt, dass die Menschen nicht nur an sich denken sollten, sondern auch an die 

Mitmenschen, wie der Prophet Mohammed es sagte. Muslime sind die Nachfolger des 

Propheten, sie müssen auf seinen Wegen gehen. Sie sollten hilfsbereit sein, denn der 

Prophet hat das, was er mehr hatte, als er brauchte, an die Armen verteilt. Dieser 

Leitsatz spiegelt sich in Efes Gedanken:  

„ ‘Unser Prophet hat auch gesagt, .. +dass wir nicht nur an uns denken, .. ‘sondern 

auch an die Mitmenschen in unserer Umgebung denken sollten. ‘Wir sind seine Folger. 

‘Wir müssen auf seinem Wege gehen. ‘Ob wir es wollen oder nicht, .. *das ist ein 

Befehl. ‘Wenn du ein Moslem bist, .. musst du das machen. Mhm .. *Ich half den Armen. 



Qualitative Ergebnisse  

 126 

‘Denn unser Prophet hat .. von dem .. was er mehr hatte, ... als er brauchte, ..  *an die 

Armen verteilt. Im Moment, .. bin ich, ..  ‘in keiner guten Situation und andere 

Menschen helfen mir. ‘ Sie kümmern sich um mich. ‘Wenn ich eine gute Position 

erreiche, .. +werde ich denen helfen, .. *die darauf angewiesen sind.“  (Efe 2, Pas. 80-

81) 

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Wenn das Wort Gott fällt, denkt Efe an den 

Schöpfer. Seiner Meinung nach kann man sich sein Dasein nicht vorstellen. Das erste, 

woran er denkt, ist, dass er die Menschen aus dem Nichts erschaffen hat. Er ist 

derjenige, der uns das Sehen, Hören, Gehen und Sprechen gegeben hat. Im Moment 

können wir reden. Wenn er es jedoch wünscht, hat er die Macht dazu, unseren Mund zu 

schließen. Efe erzählt über seine Gottesvorstellung:  

„ ‘Ich habe ihn mir… ähhh… so vorgestellt. Die Gottesliebe .. mhm .. macht .. ‘den 

Menschen glücklich. *Habe ich mir gedacht… ähh…mhm… ‘ich dachte an die Zeiten 

unseres Propheten. ‘Denn Gott kannst du dir nicht .. äh .. als eine .. Form vorstellen. 

*Er hat keine Eigenschaften. .. *Er gleicht keinem.  .. Mhm .. ‘Wurde nicht erschaffen. 

‘Wurde nicht geboren. .. Mhm .. ‘Hat nicht geboren, .. *sagt man. .. Und .. ‘ wir 

glauben natürlich daran. ‘Alle Offenbarungen, .. die von von ihm gesandt wurden, ..  

sind rechte Religionen. ‘Wir glauben an alle. .. Alles, .. mhm .. ‘was er gesandt hat, .. 

bezeugen wir mit der Zunge und bestätigen es mit unserem Herzen. .. ‘So ist, .. meine 

Vorstellung von Gott.“ (Efe 2, Pas. 42) 

Ein anderer Grund, warum er Theologie studieren möchte, ist, dass er Arabisch lernen 

und den Koran verstehen möchte. Er glaubt, dass es viel wichtiger ist, den Sinn des 

Korans zu verstehen, als ihn wie ein Papagei auswendig aufzusagen. Den Inhalt 

auszuleben findet er viel wichtiger. Für ihn ist der Koran „… eine Botschaft, ein 

Dokument, das uns zeigt, wie wir dieses Leben und das Jenseits leben sollen.“  

Dimension der Bewältigungsstrategie: Efes leidenschaftliche Religiosität ersetzt die 

Obhut der Eltern. Bei Problemen und Unsicherheiten des Lebens sucht er seine Zuflucht 

in der Religion oder im Leben des Propheten Mohammed. Dadurch bewältigt er die 

Schwierigkeiten in seinem Leben. Während des Interviews erwähnt er immer wieder die 

Trennung seiner Eltern. Dieses Ereignis prägt sein Leben und seine Gedanken. Als sein 

Vater die Familie verließ, überlegte er, wie es mit dem Leben weiter gehen sollte. 

Aufgrund des Stereotyps, dass die Kinder von getrennten Eltern auf den Straßen Drogen 

konsumieren und anderen Leuten Schaden zufügen, wandte er sich mit der 

Unterstützung seiner Großeltern der Religion zu. Efe sagt, dass er immer zu Gott betet, 



Qualitative Ergebnisse  

 127 

damit er ihn vom schlechten Weg fernhält. In seinem Interview versuchte er immer 

wieder Parallelen zwischen seinem und dem Leben des Propheten Mohammeds zu 

ziehen. Die folgende Aussage macht dies deutlich:  

„*Meine Mutter hat mir als Kind immer .. aus der .. mhm ..+ Lebensgeschichte des 

Propheten .. erzählt. ‘Es hat mir gut getan, .. mhm .. meine Religion im jungen Alter .. 

+kennen zu lernen. .. Äh .. ‘In den schlechten Zeiten ..+ habe ich mich .. an ihr 

festgehalten. (...) Also, .. ‘�ach der Trennung meiner Eltern .. mhm .. +war der einzige 

Ort, .. wo ich mich verbarg ,.. * Gott…  Ich habe zu ihm gebetet, .. ‘damit ich nicht aus 

der Bahn geriet .. und bete heute immer noch .. darum. .. Mhm .. *Ich habe keine 

Eltern. .. ‘Sie wissen, dass unser Prophet auch keine Eltern hatte. .. Er war auch ein 

Waisenkind. .. *Deshalb bete ich stets zu ihm, .. +eine gute Stellung im Leben zu 

finden .. und ..  und .. *dass Gott meine Sünden vergibt. Mhm .. *Ich bete so „‘Gebe 

diesem islamischen Land noch mehr Schönes und Gutes.“ (Efe 2, Pas. 6; 10; 46) 

Zusammenfassend lässt sich Efe folgendermaßen typisieren (siehe Tab. 5). 

 

FDI 
Score 

Glaubensstufe Glaubensweise Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Bewältigungsstrategie 

3 synthetisch- 
konventionell 

traditionell - Familie 
- Korankurs 
- Vorbeter-Prediger 
Gymnasium 
- Anschluss an der 
Ordensgemeinde 

Ehescheidung 
der Eltern 

- Verantwortung 
gegenüber seinen 
Schwestern und den 
Armen  
- Studium  
- gute Arbeitsstelle 
bekommen 

orientierend- 
kompensierende 
Funktion der Religion 
bei der Bewältigung 
der familiären 
Belastungen 

Tab.  5: Typisierungsaspekte von Efe 

4.2.1.3 Fallanalyse des traditionsgeleiteten Typs „Ail“  

„Ich gehe manchmal in die Disco, ..  und ..  *bewahre trotzdem meine Persönlichkeit, 

..  +meinen Glauben und ..  ‘meine eigene Kultur an jedem Ort, .. egal, .. *wo ich 

bin.” ($il 3, Pas. 77) 

Familiärer Hintergrund: Die 20-jährige Nil ist die jüngste Tochter einer türkischen 

Migrantenfamilie. Sie gehört der zweiten Generation in Deutschland an. Ihre Mutter ist 

Hausfrau und ihr Vater leitet das Freizeitzentrum einer Moschee, die zu DITIB 

(Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion e.V.) gehört. Nil hat zwei ältere 

Brüder, der eine ist Lehrer an einer Tanzschule und der andere studiert Psychologie an 

einer Universität in der Nähe ihres Wohnortes. Aus ihren Angaben ergibt sich, dass Nil 

bis heute in einer ost-westfälischen Stadt lebt, in der sie mit ihren überwiegend 

türkischstämmigen Gleichaltrigen die Grundschule abgeschlossen hat. Die Realschule 



Qualitative Ergebnisse  

 128 

war für sie ein Wendepunkt in ihrem Leben.  Diese Schulform bot ihr eine neue 

Umgebung, in der sie sich vorher nie befand. Hier gab es wenige türkisch- deutsche 

Mitschüler. Seit dem vergangenen Jahr, in dem sie  die Fachoberschulreife erreicht 

hatte, ist Nil auf der Suche nach einem Ausbildungsplatz. Zeitweise findet sie einen Job 

und arbeitet kurzfristig, so dass sie etwas Geld verdient. 

Aus Nils Angaben, dass ihre Mutter gottesfürchtig und ihr Vater typisch türkisch sei, 

kann der Schluss gezogen werden, dass sie in einem religiös-traditionellen Elternhaus 

aufgewachsen ist. Zudem ist Nil mit einem Türken verlobt, der sieben Jahre älter ist als 

sie. Sie kennt ihn seit drei Jahren. Zur Zeit des Gesprächs traf sie Vorbereitungen für die 

Eheschließung. Sie glaubt, dass die Beziehung zu ihrer Mutter schief läuft, weil sie sich 

überall einmische. Denn Nil zufolge übt ihre Mutter Druck auf sie in Bezug auf die 

Ehevorbereitungen aus. Ihr Verlobter spielt eine große Rolle in ihrem Leben. Sie denkt, 

dass sie Selbstvertrauen und Selbstbewusstsein durch ihn erlangt hat. Ihre Freundinnen, 

mit denen sie aufgewachsen ist, haben ebenfalls einen türkischen 

Migrationshintergrund. 

Sozialisationsbedingungen: Die Faktoren, dass ihre Mutter religiös und ihr Vater 

traditionell ist und an ihrem Wohnort türkische Einwanderer wohnen, sind wichtige 

Elemente, die Nils Persönlichkeit, ihre Gedankenweise und ihren Lebensstil prägen. 

Darüber hinaus spielt der Wochenendkorankurs, den sie von Kindheit an besuchte, eine 

wichtige Rolle bei der Entwicklung ihrer Identität. 

In ihrer Lebensgeschichte sieht sie keine Transformation. Deshalb ist es verständlich, 

dass sie ihr Leben nach Schulzeiten einteilt und diese als Einschnitte in ihrem Leben 

sieht.  Für sie ist der Wechsel von der Grundschule auf die Realschule ein Wendepunkt 

in ihrem Leben. Um ihre Fachoberschulreife zu bekommen, wechselte sie den Ort, an 

dem ein neuer Freundeskreis entstand. Sie lernte dort unterschiedliche Menschen 

kennen. Sie passte sich ihnen aber nicht an und versuchte sich von ihnen fern zu halten. 

Denn aus ihrer Sicht gesehen, gab es dort viele schlechte Dinge, die sie nicht nennen 

wollte. 

Die Moschee ist für sie eine sehr wichtige Instanz. Denn dort finden Aktivitäten statt 

und man kann dort seine Freizeit verbringen. Sie sagt, dass es nicht nur ein religiöser 

Ort sei, sondern auch ein Ort, an dem sich die Mädchen treffen und amüsieren können. 

Zurzeit ist sie dort die Sprecherin der Mädchengruppe. Die Moschee gehört der Milli 

Görüş- Organisation an. Nil macht zu dieser Thematik folgende Aussage:  



Qualitative Ergebnisse  

 129 

„Also, .. die Moschee ist für mich ein ‘sehr wichtiger Ort. *Wir haben uns dort 

amüsiert, gesprochen, .. + unsere Freizeit mit diversen Programmen gefüllt.  Mhm .. ‘es 

ist nicht nur ein Ort der Religion. ‘Für mich ist es .. eine sehr wichtige Einrichtung. Die 

Frauenbeauftragte ist eine ..  ähh .. sehr gute Frau, .. *für unsere Erziehung hat sie viel 

beigetragen. ‘Sie hat auch eine höhere Position bei ``Milli Görüs’’ .. +und damit wir 

nicht auseinander gingen, .. kam ich zu dieser Position. ‘Im Moment können wir uns 

nicht gut organisieren. ‘Wenn wir uns sammeln, .. sind wir gerade mal 20 Leute … 

*aber irgendwie schaffen wir es nicht. *In den nächsten Tagen werde ich die Leute 

wieder zusammen rufen. (…) ‘Ich bin nicht dort, .. weil sie der Milli Görüs- 

Organisation angehört. Hier gibt es nur die eine Moschee. ‘Für mich ist es nicht 

wichtig. Mhm ..  Ich würde auch zu Diyanet oder Süleymancis gehen.“ (�il 3, Pas. 45-

47) 

Ähnliche Aussagen finden wir auch bei anderen türkischen Jugendlichen. Auf die 

Frage, ob das Nichttragen des Kopftuches ein Problem für sie darstelle, gibt sie 

folgende Antwort:  

„Sie wissen, .. dass, dass * ich nicht bedeckt bin. Mhm ..  ‘Aber wenn ich zur Moschee 

gehe, .. +bedecke ich mich. *Das stellt kein Problem dar. ‘Eigentlich möchte ich mich 

bedecken, .. aber .. *ich schaffe es nicht. Ich mache es nur, .. mhm .. wenn ich zur 

Moschee gehe. ‘Ich möchte es immer tun. .. Doch ..  das Leben draußen führt einen .. zu 

anderen Dingen.“ 

Auf die Frage, warum sie sich bedecken möchte, gibt sie die Antwort:  

„Mhm .. *weil [das Nichtbedecken]  eine Sünde ist.(I: Ist das eine Sünde?) B: 

‘�atürlich. ‘Eigentlich bin ich .. ja .. in der Moschee tätig .. +und wenn ich kein 

Kopftuch trage.. +habe ich ja kein Unterschied zu denen, die keins tragen. Und .. ‘wenn 

ich ein Kopftuch tragen würde, .. *würde ich auch allgemein auf meine Kleidung 

achten.“ (�il 3, Pas. 51-53) 

Dimension der Bewältigungsstrategie: Nach einer Analyse der Angaben fällt auf, dass 

sie von Kindheit an in einer Moschee sozialisiert wird. Ihre Sozialisation findet in den 

Wochenendkursen und durch das Engagement in dieser Moschee, insbesondere in der 

Freizeitgestaltung, statt. Sie findet für sich einen Mittelweg - zwischen den Erwartungen 

ihrer Umgebung wie der Moschee oder der Familie auf der einen Seite und den eigenen 

modern geprägten Lebensvorstellungen andererseits. Einerseits bietet die Modernität 

dem Individuum ein verlockendes Leben und auf der anderen Seite erwartet die 

Tradition von ihm die Verhaltensmuster, die im Verlauf der Jahrhunderte entstanden 



Qualitative Ergebnisse  

 130 

sind und angewendet wurden und werden. Eine hohe Anzahl an Jugendlichen in beiden 

Ländern bastelt sich aus beiden einen eigenen Lebensweg. Deswegen ist dieser Fall 

besonders aufschlussreich für viele türkische Jugendliche in Deutschland. In diesem 

Zusammenhang können wir in der folgenden Aussage von Nil Konkretes erfahren:  

„‘Egal, .. wo sich der Mensch befindet, .. er sollte sich nie von den Dingen entfernen, .. 

+die er für richtig hält. (...)‘Ich gehe manchmal in die Disco, ..  und ..  *bewahre 

trotzdem meine Persönlichkeit, ..  +meinen Glauben und ..  ‘meine eigene Kultur an 

jedem Ort, .. egal, .. *wo ich bin. (...) Also, ... unser Verhalten und unsere Gedanken, .. 

‘sollten sich nicht je nach Ort und Zeit verändern. ‘Ehrlichkeit, Vertrauen und 

ähnliches .. *sind globale ethische Werte.“ (�il 3, Pas. 77) 

Nil befindet sich in den Hochzeitsvorbereitungen, wobei sie Probleme mit ihrer Mutter 

hat.  

„.. Mit meiner Mutter oft, … ‘in letzter Zeit habe ich oft .. Streitigkeiten, .. *wir 

verstehen uns halt nicht immer. *Diese Sachen .. bedrücken mich in letzter Zeit. Mhm .. 

‘Die übertriebene Zuneigung in letzter Zeit. .. ‘Werde heiraten und von zu Hause 

ausziehen .. +und deswegen gibt es Streitigkeiten. Meine Mutter denkt, .. dass, das sie 

mich auf die Hochzeit vorbereitet, *sie versteht mich nicht. .. ‘Sie ist auch krank. Mhm .. 

Sie hat mehrere Krankheiten. *Ich versuche Sie immer zu verstehen und  .. und .. sie 

nicht zu kränken. .. Das letzte, mhm .. was ich machen würde,  *ist Ihr das Herz zu 

brechen. .. ‘Aber ich erwarte auch, .. dass sie mich ein bisschen versteht. Und äh .. 

‘wenn noch dazu gelästert wird, ..  ist es richtig schlimm. (�il 3, Pas.29-31) 

Doch ihrer Meinung nach versteht ihre Mutter sie nicht. Während des 

Interviewzeitpunktes befindet sich Nil mitten in einer Krise. 

„‘Auf der einen Seite meine Mutter, .. auf der anderen mein Vater und meine Brüder, .. 

wiederum auf der anderen mein Verlobter. Mhm .. ‘Ich versuche es jedem zu Recht zu 

machen, .. *soweit es mir gelingt. ‘Deshalb verliere ich auch. *Ich habe keine Kraft 

mehr….+.in letzter Zeit ist die Beziehung mit meiner Mutter nicht mehr auszuhalten.“ 

(�il 3, Pas. 32) 

Wie hier gesehen werden kann, versucht Nil eine Harmonie zwischen den Gegensätzen 

Modernität und religiösen Tradition herzustellen. In Bezug auf die Heirat verhält sie 

sich auch in gleicher Weise, wenn sie mit Schwierigkeiten konfrontiert wird. Sie sagt, 

dass sie nicht gedacht hätte, dass das Heiraten so schwierig sein kann und es lieber 

gelassen hätte. Laut Nil belastet die Uneinigkeit  zwischen ihrer Familie und der Familie 

ihres Verlobten ihre Beziehung zu ihrem Verlobten. Für sie ist die Beziehung zu ihrem 



Qualitative Ergebnisse  

 131 

Verlobten sehr wichtig. Bevor sie ihn kennen lernte, war sie eine zurückhaltende, sich in 

einer Gruppe nicht äußernde Person. Sie glaubt, dass sich ihre Persönlichkeit mit ihrem 

Verlobten in die positive Richtung hin entwickelt hat. Deswegen sollte ein guter 

Moslem für sie sehr geduldig sein. Ihre Geduld zeigt sich in der Beziehung zu ihrem 

Verlobten. Sie sagt, dass sie in ihrer Beziehung sehr geduldig wäre und es immer noch 

sei. Denn er wäre eine Person gewesen, die schlecht handelte, als sie ihn kennen 

lernte.  Sie versuchte ihn auf den rechten Weg zu bringen. Sie gab ihm Ratschläge. Er 

war von ihr beeindruckt und veränderte sich. Und dazu sagt Nil folgendes: 

„Und .. mich hat er verändert. Ich, .. ich habe .. ‘mehr Selbstbewusstsein bekommen. 

*Seine Veränderung machte mich glücklich, +denn ich hatte .. etwas ‘Gutes getan. Das 

war .. ‘mein Erfolg.“ (�il 3, Pas. 8) 

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Die Frage, wer oder was Gott sei, kann sie 

schwer beantworten:  

„...mhhh..  tja, .. meistens, .. *wenn ich nicht klar denken kann, .. +ist es eine Macht,  

die, mhm .. die mich, zu der richtigen Entscheidung bringt und .. beschützt. Ähh .. ja .. 

‘habe Schwierigkeiten es zu erklären. Äh .. Ich, ich sehe ihn .. als eine Kraft, die mir in 

Zeiten, in denen ich nicht weiß, was richtig oder falsch ist, …* mir dieses zeigt.“  (�il 

3, Pas. 20) 

Während der Gebete in der Moschee fühlt sie sich Gott nahe. Sobald sie sich von dort 

entfernt, verschwindet auch dieses Gefühl, als ob nichts wäre. Sie sagt, dass es traurig 

sei, aber dass dies auch die Tatsache sei. Sie glaubt, dass sie die Bedeutung des Korans 

nicht weiß, aber sie hält es für wichtig, ihn zu lesen. Denn der Koran ist wichtig für sie, 

weil die Muslime ihrer Meinung nach ihr Leben nach dem Koran richten sollten. Sie 

betet ab und zu, findet dabei Ruhe und denkt, dass ihre Angelegenheiten sich dadurch 

erleichtern.  

„…ich bete, wenn ich mich hinlege, wenn ich Angst habe, wenn einiges schief 

läuft. Äh, ..  *Ab und zu bete ich, .. ‘aber nicht immer. ‘Wenn ich bete habe ich eine 

innerliche Ruhe. .. *Meine Arbeit erleichtert sich. (I: machst du auch Bittgebet?) B: 

Ja, .. *Mach ich. �achts, ..* nach dem ich Koran gelesen habe ..+ und mich hinlege, .. 

oder ..  ‘wenn ich vor etwas Angst habe, .. oder, .. auch wenn einiges schief läuft, .. 

*dann bete ich.“ (�il 3, Pas. 103-105) 

Über die Thematik des Schicksals versucht Nil logisch nachzudenken. Sie findet, dass 

der Mensch sein eigenes Schicksal bestimmen kann. Für viele Angelegenheiten gibt es 



Qualitative Ergebnisse  

 132 

immer zwei Möglichkeiten: das eine ist das Gute, das andere das Schlechte. Wenn der 

Mensch ihrer Meinung nach das Schlechte wählt, bestimmt er somit sein eigenes 

Schicksal. Für sie ist der Tod nur ein Übergang. Es hängt vom Handeln des Menschen 

auf dieser Welt ab, ob er in die Hölle oder in das Paradies kommt. Nil behauptet, dass 

sie aufgrund ihrer Lebensweise kein guter Mensch sei, aber das sie einen festen Glauben 

besäße. Sie sagt, dass Richtiges und Falsches sich je nach Personen ändere. Doch dann 

macht sie folgende Bemerkung:  

„…Mhm .. ‘�icht immer. .. ‘Kommt auf die Handlung an. *Manche Sachen sind nicht 

wichtig .. und und .. äh .. ‘andere wiederum sind wichtig. ‘Ob richtig oder nicht, .. dass 

ist von der einzelnen .. Person abhängig. Mhm .. ‘Meiner Meinung nach ist es wichtig, 

.. +die Konsequenzen abzuwägen. .. ‘Ein Fehlverhalten ist erst dann ein Fehlverhalten, 

..  +wenn du genau weißt, .. dass .. das falsch ist, .. *was du tust. .. Aber.. ‘manchmal 

kann es auch passieren, .. das man glaubt, .. etwas Gutes getan zu haben, .. +und das 

war .. dann .. doch was schlimmes. ‘Das Gewissen des Menschen entscheidet über gut 

und schlecht, ..+ aber, .. aber auch die Religion.“ (�il 3, Pas. 73) 

Sünden sind Nils Ansicht nach die schlechten Dinge, die der Koran als solche festlege. 

Die Quelle des Bösen sei das weltliche Denken der Menschen, deren mangelnde 

Frömmigkeit und Unhöflichkeit. Sie glaubt, dass wir aus diesen Gründen schlechte 

Dinge und Katastrophen erleben. 

Dimension der Zukunftsperspektive: Da sie sich zum Zeitpunkt des Interviews in den 

Hochzeitsvorbereitungen befindet, tritt bei ihr der Gedanke an das Familienleben immer 

wieder in den Vordergrund.  

Für sie liegt der Sinn des Lebens im Erreichen und Streben nach den gesetzten Zielen. 

Die wichtigsten Verantwortungen für Nil sind die gegenüber ihrem Verlobten und ihrer 

eigenen Familie. Die Eheschließung nimmt sie sehr wichtig. Sie sagt, dass man für die 

Eheschließung die eigene Verantwortung übernehmen sollte. Der Glaube ist ein 

wichtiger Faktor, den sie mit ihrer Eheschließung gänzlich ausüben möchte, indem sie 

insbesondere das fünfmalige Gebet verrichtet und sich bedeckt.  

Auf die Frage, was sie in ihrem Leben ändern würde, gibt sie die Antwort, dass sie nach 

der Realschule sofort mit einer Ausbildung hätte anfangen sollen. Denn im Moment hat 

sie Schwierigkeiten, einen Ausbildungsplatz zu finden. Damals haben ihre Lehrer ihr 



Qualitative Ergebnisse  

 133 

nahe gelegt, die Fachoberschulreife zu machen. Sie hätte  doch lieber sofort nach der 

zehnten Klasse mit der Ausbildung beginnen sollen. Allerdings hätte dies nicht 

geklappt. Wenn sie eine Gelegenheit in der Zukunft finden könne, würde sie eine 

Ausbildung beginnen. Zusammenfassend lässt sich Nil folgendermaßen typisieren 

(siehe Tab. 6). 

 

FDI Score 
Glaubensstufe Glaubensweise Sozialisationsbedingung Zukunftsperspektive Bewältigungsstrategie 

2,8 vom mythisch-
wörtlichen zum 
synthetisch- 
konventionellen 

traditionell 
 

- Eltern  
- Freundeskreis 
- Korankurs und 
Engagement in der 
Moschee 

- Verantwortung 
gegenüber Eltern  
- einen 
Ausbildungsplatz zu 
finden  
- eigene Familie zu 
gründen 

Kompromissfinden 
zwischen gegensätzlichen 
Lebensumständen 

Tab.  6: Typisierungsaspekte von Ail 

4.2.1.4  Fallanalyse des traditionsgeleiteten Typs „Buse“ 

„... meine Mutter sagt mir immer „ studiere und sei hilfreich für deine Kinder. Schau 

mal. Ich konnte nicht studieren, da ich eine Frau bin.“ (Buse 4, Pas. 26) 

Familiärer Hintergrund: Buse ist als einzige Tochter einer alevitischen Familie, die 

noch einen älteren Sohn hat, in einer von Aleviten geprägten Stadt geboren. Als sie vier 

Jahre alt war, mussten ihre Eltern wegen des begrenzten Arbeitsmarkts in eine große 

Stadt im Westen umziehen. Sie ist in einem armen Stadtviertel in dieser Stadt 

aufgewachsen. Ihre Mutter, die 44 Jahre alt ist, ist Hausfrau und ihr Vater, 45 Jahre, ist 

ein Bauarbeiter.  Ihr älterer Bruder, der einen Schulabschluss hat, arbeitet als Verkäufer. 

Sie kritisiert ihn, da er keine gesellschafts-politischen Interessen hat und nicht weiter 

studieren möchte.  

Als Schülerin musste sie in den Sommerferien in einer Textilfabrik arbeiten und zum 

Haushalt ihrer Familie finanziell beitragen. Sie glaubt, dass sie durch das erste 

Einkommen das Mitspracherecht in der Familie bekam.  

Ihr liebster Onkel, der vor einem Jahr  im Militärdienst bei einer Auseinandersetzung 

mit PKK- Kämpfern umgekommen ist, veränderte ihre Gedanken und ihre innere Welt. 

Zur Zeit des Gesprächs war sie 18 Jahre alt und bereitete sich auf die Aufnahmeprüfung 

vor, um einen Platz an einer Universität zu bekommen. 

Sozialisationsbedingungen: Buse beschreibt ihre Eltern als alevitisch gläubig. Davon 

ausgehend kann gesagt werden, dass sie in einem traditionellen Elternhaus 



Qualitative Ergebnisse  

 134 

aufgewachsen ist. In der Schule nahm sie am obligatorischen, sunnitisch orientierten 

Religionsunterricht teil.  

Die alevitische Gemeinde ist auch besonders wichtig für ihre religiöse Sozialisation und 

Entwicklung. Ein Ideal reifen Glaubens ist für Buse eine Person, deren Verhalten, 

Gedanken und Gefühle gut sind. Für sie ist der Dede (Vorbeter in der alevitischen 

Gemeinde) ein Vorbild:  

„Also .. ‘Wir nehmen als Aleviten ihn dort (Cemevi: Andachtshaus) als einen religiösen 

Charakter wahr. .. ‘Wenn .. ähh ..  ich dort hingehe, .. +sagt der Dede mir „Ohh meine 

Tochter Buse wie geht es dir, wie läuft es in der Schule? �un schaff schon die Prüfung 

in diesem Jahr. Für dich und für die Gesellschaft ist das wichtig.“ Dieser Mensch ist 

für mich wunderbar.“ (Buse 4, Pas. 47) 

Für sie ist die Lehre des Alevitentums sehr wichtig:  

„ ‘Ja ich gehe dorthin. ‘Es tut mir gut. .. Mhm .. ‘Wenn ich dort hingehe, ..+ lerne ich 

viel. Also, es werden .. ‘3 Kerzen im Andachtshaus vor dem Dede angezündet. Mhm .. 

‘Eine von diesen Kerzen .. symbolisiert die Wissenschaft, .. die andere das Herz ähh ..  

und die dritte die Vernunft. ‘Das Gespräch von Dede erhellt das Licht im Menschen. Es 

ist so, .. das .. mhm .. ‘seine Gespräche machen meine Vernunft, .. meine Gedanken und 

mein Herz klar. Mhm .. *Unser Dede erklärt uns, .. +auf eine angemessene Weise .. 

oder in einem Diskussionsstil, .. ‘wie wir unser Wissen in die Tat umsetzen können. .. 

‘Zum Beispiel sind wir als Aleviten Muslime. .. ‘Ich stelle ihm die Fragen zu den 

Widersprüchen .. mhm .. +mit dem Islam, .. ‘warum wir nicht die fünfmaligen Gebete 

verrichten .. und warum wir nicht fasten, .. +obwohl wir Muslime sind. ‘Müssen wir sie 

nicht einhalten, .. wenn wir Muslime sind?“ (Buse 4, Pas. 49) 

Danach erklärt sie aber, dass das Alevitentum keine Religion ist:  

„Mhm .. ‘Er versucht mir .. logische Antworten .. +auf diese Fragen zugeben. ‘Es 

gefällt mir. Wenn ich einen Widerspruch  finde, .. wende ich mich an ihn.   

‘Der Alevitentum ist .. äh .. keine Religion. Mhm .. Es ist eine Philosophie .. und .. *ein 

Lebensstil. .. Also, .. *im Alevitentum .. gibt es den Glauben an den Propheten, .. +an 

die Auferstehung und .. an die Vorbestimmung. ‘In diesen Punkten .. mhm .. gibt es 

keinen Unterschied .. zum .. äh ..  Islam. .. Also, .. ‘die Sunniten jedoch meinen, .. dass .. 

mhm .. sie echte Muslime sind. Ja, .. aber .. mhm .. ‘sie gehören nur einer der 

Konfessionen des Islams an.  .. ‘Die Sunniten vertrauen .. wie soll ich das erklären, .. 

mhm .. blindlings auf den Islam. .. Dann mhm .. *werfen sie uns  vor, .. dass .. ‘wir 

falsch liegen und der Glaubenslehre des Islam widersprechen.“ (Buse 4, Pas. 51-52) 



Qualitative Ergebnisse  

 135 

Wie oben zu lesen ist, wird in dieser Falldarstellung und im Folgenden ausführlicher 

aus dem Interview zitiert. Der Grund für die nun längeren Zitate liegt darin, dass sich 

aufgrund höherer erzählerischer Begabung die Inhalte der Interviews entsprechend 

ändern.  

Der biographische Folgeprozess: Vor einem Jahr ist ihr Onkel, der Jurastudent war, 

im Militärdienst bei einer Auseinandersetzung mit PKK- Kämpfern gestorben. Sie 

glaubt, dass er einen wichtigen Einfluss auf ihre persönliche Entwicklung hatte:  

„‘Ich bin seit meiner Kindheit .. mhm .. mit meinem Onkel aufgewachsen. .. Also, .. ‘er 

war ein großartiger Leser. .. Äh .. Ich bin von dem geprägt, .. ‘was er gelesen hat .. oder 

wie er sich engagiert hat. .. Mhm .. ‘Seine Meinungen fanden .. einen .. +Eindruck bei 

mir. Wegen meiner .. mhm .. geistigen Entwicklung .. bin ich ihm .. ‘immer dankbar und 

schuldig.“ (Buse 4, Pas. 6) 

In dem Gespräch mit Buse wird deutlich, inwiefern der Tod ihres Onkels ihre 

Meinungen verändert hat:  

„... Mhm .. *Mit seinem Tod .. mhm .. gelang es mir, .. ‘auf meinen Egoismus zu 

verzichten. Äh .. na ja .. ‘Ich dachte immer, .. dass der Tod sehr weit von meiner 

Umwelt entfernt sei. .. *Mit seinem Tod,  .. +verwandelte der Tod .. mhm .. ‘sich zu 

einem einfachen Geschehen .. äh .. in meinen Augen..“ (Buse 4, Pas. 10) 

Nach seinem Tod fing sie an, die Spuren ihres Onkels zu verfolgen. Somit öffnete sich 

für Buse eine Tür zur anderen Welt. Sie geht zu den Cafés, die er besuchte, liest die 

Bücher, die er lass, wie Maxim Gorgie, Orhan Pamuk und Artikel von Karl Marx, die 

ihm gehörten. Da ihr Onkel Jura studierte, will Buse auch Jura studieren. Im Weiteren 

äußert sie:  

„Er behauptete etwas nicht einfach so. Zuerst recherchierte und las er darüber. Ich 

wunderte mich über seine Perspektive. Durch ihn habe ich gelernt, gelegentlich selbst 

zu urteilen.“ (Buse 4, Pas. 12) 

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Buse drückt ihre Gottesvorstellung in der 

folgenden Passage folgendermaßen aus:  

„Mhm .. ja .. *ich stelle ihn mir .. +nicht als eine .. Form vor. .. ‘Wenn ich das Kosmos 

und die Menschen sehe, .. +verstehe ich, .. dass er .. ‘eine Kraft und eine Energie ist. 

Mhm .. also, .. *im Weltall gibt es keinen Platz für den Zufall. ‘Gott hat die Sünde, .. die 

Wohltat und .. das Böse und Gute erschaffen, .. damit die Menschen die Wahrheit 

finden. ‘Wenn Gott diese nicht erschaffen hätte, .. hätte das Leben keinen Sinn. Mhm .. 



Qualitative Ergebnisse  

 136 

‘Wenn es keinen Teufel gäbe, .. wäre es schwierig, .. mhm .. *Gott zu verstehen. ‘Ich 

glaube nicht, .. dass der Mensch zufällig existiert. ‘Gott ist eine Kraft, .. an die man 

glauben muss. ‘Sein �ame ist nicht wichtig. .. Mhm .. *Es ist egal, .. +ob er Gott oder 

Allah genannt wird. .. ‘Wenn Gott (Tanri) gesagt wird, .. sind die Meisten böse. Also, .. 

‘es ist wichtig, .. dass die Menschen .. an eine tendenzielle Kraft glauben … +und ihre 

Existenz annehmen. .. ‘Ich kann das als Glück bezeichnen. .. Mhm .. ‘Andere können 

das Gott nennen. .. Aber mhm .. ‘schließlich gibt es eine äh .. übersteigende Macht, .. 

der .. *der  wir alle vertrauen. Mhm .. ‘Wenn ich in einer vom Christentum geprägten 

Gesellschaft geboren wäre, .. wäre ich als Christin aufgewachsen. .. Aber .. ich  würde 

auch an eine übersteigende Kraft glauben. .. �ur .. ‘ihr �ame wäre anders.“ (Buse 4, 

Pas. 18-20) 

Obwohl Buse ihren Glauben an Gott äußert, betet sie nicht. Für sie sind die Gebete zwar 

wichtig, aber die „menschliche Beziehung und der Umgang mit den Menschen sind am 

wichtigsten.“ Sie begründet ihre Gedanken mit dem historischen Charakter in der 

Geschichte der alevitischen Kultur:  

„ Es gibt einen Vers von Pir Suldan [einer der großen alevitischen Geistlichen]: „Wenn 

du ein Herz gebrochen hast, reicht es nicht, dieses Herz wieder zu erwerben, egal, was 

du dafür tust.“ Also, mhm .. na ja .. ‘beim Gespräch versuche ich, .. mein Gegenüber 

nicht zu beleidigen .. mhm .. oder zu stören. ‘Das ist wichtig für mich, .. was man 

Benehmen nennt. .. Mhm .. Ich denke auch, .. äh .. ‘dass die besten.. Gebete, .. mhm .. 

das reine Denken, .. ein schönes Herz und eine reine .. mhm ..  Seele zu haben .. sind. .. 

‘jedoch gibt es Gebete .. und auch Fasten. .. Mhm .. Aber, .. ‘jedes Gebet soll ein 

eigenes Denksystem haben. .. ‘Das Fasten heißt nicht hungern. .. *Das Fasten heißt .. 

+Selbstbeherrschung, .. mhm .. sich vom schlechten Verhalten, .. äh .. ‘wie 

Beschimpfungen .. und .. Misshandlungen fernzuhalten.“ (Buse 4, Pas. 14) 

Sie sagt, dass ihre Eltern ihr einiges über die Religion beigebracht haben und dass sie 

das alles verinnerlicht hat, weil sie diese Dinge für richtig hält.  Aber falls sie etwas 

Falsches in dem ihr beigebrachten Islam sieht, kann sie sich ihrer Meinung nach von 

dieser Sache entfernen und sich etwas anderem zuwenden. Sie sagt auch, dass dies ihre 

bereits erworbene Identität zeigt. Denn sie kann laut ihrer Meinung weiter als ihre 

Eltern denken und handeln.  

In den Zeiten, in denen Buse glücklich ist, fühlt sie sich Gott nah. Dazu äußert sie sich 

wie folgt:  



Qualitative Ergebnisse  

 137 

„mhm .. +wenn ich in Schwierigkeit gerate .. oder .. ja .. so .. Fehler mache, .. *öffne 

ich meine Hände und bitte um Hilfe. Mhm .. ‘�ur Gott ist eine Existenz für mich, .. die 

ich um Hilfe bitten kann. .. Äh .. *�ach der Bewältigung der Schwierigkeit, .. + bedanke 

ich mich bei ihm. .. Denn ich denke, .. ‘dass er mir geholfen hat.“ (Buse 4, Pas. 43) 

Sie nimmt am Gottesdienst und Semah im Cemhaus teil. Semah ist ein wichtiges Ritual 

im Alevitentum.  

Buses Meinung nach gibt es keine Grundsätze, über die wir uns alle einig sind. Sie 

glaubt, dass es moralische Werte jeder Gesellschaft gibt, die aus ihren eigenen 

Bedingungen entstanden sind. Diese Meinung kristallisiert sich aus der folgenden 

Passage heraus:  

„‘Wenn ich sage, .. dass ich Türkin bin, .. sollte man einschätzen, .. +was meine 

moralischen Werte sind. Also, .. ‘Ich bin gegen ..mhm .. das moralische Benehmen von 

Europa. ‘Ich kann das keinesfalls akzeptieren. .. Mhm .. wie soll ich das erklären, .. 

also .. ‘die Gesellschaften müssen ein eigenes moralisches Wertesystem haben. .. 

Mhm .. ‘Ich bin stolz eine Türkin zu sein. *Wenn man Engländer .. oder Amerikaner 

sagt, .. +fallen mir unmoralische Dinge ein. ‘Sie haben kein moralisches System. .. 

‘Wenn man türkisch sagt, .. +fällt mir unser Werturteil ein. ‘Deshalb bin ich .. gegen 

den Beitritt der Türkei in die EU. .. Sie wissen, .. dass die Türken .. auf die eigenen 

Werte nicht leicht verzichten können. ‘Deshalb haben sie Angst davor. Äh .. ‘Wir, 

verändern uns als Türken nicht so leicht.“ (Buse 4, Pas. 62) 

Der Sinn des Lebens besteht ihrer Auffassung nach in der Vermehrung der guten Taten. 

Man lebt im Jenseits so, wie man auf dieser Welt lebt. Das Leben ist eine Prüfung. Nach 

der Prüfung werden wir im Jenseits das bekommen, was wir auf dieser Welt verdient 

haben.  Das heißt für sie, dass wir nach dem Tode zur Rechenschaft gezogen werden 

und gemäß unserer Taten entweder in die Hölle oder ins Paradies kommen. Sie versucht 

eine Philosophie bezüglich des Todes aufzubauen. Ihre Aussage zeigt ihre 

philosophische Überlegung:  

„Äh .. na ja, .. mhm .. *Der Tod ist .. +eine menschliche Sache. .. ‘Wenn es keinen Tod 

gäbe, .. könnte das Chaos .. mhm ..zwischen .. äh ..  den Generationen auftreten. .. ‘Ich 

glaube daran, .. dass wir nach dem Tode .. zur Rechenschaft gezogen werden .. und .. 

mhm .. gemäß unseren Taten  .. entweder .. äh .. in die Hölle oder ins Paradies gehen 

werden.“ (Buse 4, Pas. 68) 



Qualitative Ergebnisse  

 138 

Buse hält sich selber für religiöser als diejenigen, die sich als religiös bezeichnen. Die 

Religiosität sieht sie nicht als die Verrichtung des fünfmaligen Gebets, das Fasten im 

Ramadanmonat oder das Tragen des Kopftuchs an.  

„Also, .. Ich finde .. ‘mich religiöser, .. als diejenigen, .. die sich als religiös bezeichnen. 

*Die Religiosität heißt nicht, .. mhm .. +die fünfmaligen Gebete zu verrichten, .. im 

Ramadan zu fasten, oder Kopftuch zu tragen. *Ich habe Freundinnen, .. die .. die.. 

mhm .. Kopftuch tragen. Also, .. ich, ich kann nicht für alle sprechen. Aber,  .. ‘es gibt 

einige von ihnen, ..die, ..die, finde ich ..  schlechter sind .. als ich. .. Äh .. und ..  ‘ich 

finde mich religiöser als sie. .. *jedoch besteht die gute Religiosität des Menschen 

darin, .. +eine gefestigte Moral zu besitzen .. und .. mhm .. und .. ‘die religiösen 

Pflichten einzuhalten. ‘Ich bin aber nicht so.“  (Buse 4, Pas. 72-74) 

Die richtigen oder falschen Handlungen sind laut Buse zufolge relativ. Wir können 

etwas mit einer guten Absicht tun, die Ergebnisse können aber auch schlecht oder falsch 

sein, meint sie. Die Falschheit oder Richtigkeit wird von der Umwelt des Menschen 

bestimmt. Also die Gesellschaft setzt sie fest. Die Sünde ist ihrer Meinung nach das, 

was dem Menschen schadet. Wenn es das Böse nicht gäbe, könnten wir das Richtige 

nicht erkennen. Das Böse ist in dieser Welt anwesend, damit wir die Bedeutung des 

Guten kennen lernen können.   

Dimension der Zukunftsperspektive: Der Sinn ihres Lebens ist das eigene Streben, 

die Bemühung und  das Vorbildsein. Sie sagt, dass das Leben wechselhaft ist und dass 

die Menschen sich verändern. In diesem Kontext verändert sich der Sinn des Lebens 

von Mensch zu Mensch. Für sie ist der Sinn des Lebens an der Universität zu studieren 

und danach einen Job zu haben, für ihre Familie und ihre Kinder nützlich zu sein. 

Unabhängigkeit und Freiheit sind weitere wichtige Werte für Buse. Dazu äußert sie sich 

folgendermaßen:  

„‘Meine Heimat und.. mhm .. meine Landsleute müssen selbständig .. und unabhängig 

sein.“ (Buse 4, Pas. 39) 

Buse zufolge sollte jeder Schüler in den Ferien arbeiten, um die Familie finanziell zu 

unterstützen. Dadurch sollen sie die Schwierigkeiten des Lebens erfahren. Zur Zeit des 

Gesprächs strebt sie einen Platz an einer Universität an. Sie glaubt, dass sie durch das 

Studium einen guten Status in der Gesellschaft und ein gutes Einkommen haben kann.  

 

 



Qualitative Ergebnisse  

 139 

Dimension der Bewältigungsstrategie: 

„Hm .. ‘Ich bereite mich auf die Aufnahmeprüfung .. +für die Universität .. vor. *Wenn 

ich  denke, .. ‘dass ich nicht bestehen werde, .. mhm .. ja also ..*gerate ich in diesem Punkt 

in Zweifel oder Krisen. … Ich, .. ich .. mhm .. halte mich fern .. von den Menschen, .. *um 

das zu bewältigen. ... ‘In solchen Zeiten kann ich .. die Menschen .. äh .. nicht ertragen. ‘Ich 

höre ganz allein Musik. ‘Ich baue einen Turm aus Sand auf. *Beim Aufstellen der Flagge, .. 

+stürzt mein Turm ein. .. Aber .. ich versuche, .. ‘den Turm wieder aufzubauen.“ (Buse 4, 

Pas. 24) 

Ihre Entscheidungen trifft sie im Allgemeinen allein und hält das für angemessen. Weil 

ihr Name „Buse“ - Vertrauen bedeutet, denkt sie, dass die Menschen immer auf sie 

vertrauen:  

„Die anderen Freunde fragen mich bei ihren eigenen wichtigen Entscheidungen. (...) 

Ich vertraue auf meine eigenen Entscheidungen.“ (Buse 4, Pas. 56) 

Dimension der Emanzipation: Sie sagt, dass ihre Mutter eine wichtige Person in ihrem 

Leben ist, weil sie sich mit ihren schulischen Angelegenheiten und ihrer Zukunft 

beschäftigt. Ihr Vater ist in ihren Augen nur derjenige, der das Geld verdient und ihrer 

Mutter Geld gibt. Sie glaubt, dass er sich kaum um ihre Probleme kümmert. Ihre Mutter 

ist Hausfrau. Sie hofft, dass Buse studieren und einen guten Job bekommen wird. Ihre 

Mutter sagt ihr immer: 

„Studiere und sei hilfreich für deine Kinder. Schau mal. Ich konnte nicht studieren, da 

ich eine Frau bin. Deswegen kann ich euch nicht helfen.“ (Buse 4, Pas. 26) 

Das motiviert sie zum Studium. Sie glaubt, dass sie ihre Mutter glücklich machen wird, 

wenn sie die Aufnahmeprüfung besteht. 

Ausgehend von der Geschichte ihrer Mutter versucht Buse sich stark und selbstbewusst 

auf die Zukunft vorzubereiten. Denn sie glaubt, dass ihre Mutter in der Familie 

vernachlässigt wurde und sie deshalb ungebildet und finanziell von ihrem Mann 

abhängig geblieben ist. Aus diesem Grund möchte sie weiter studieren und später einen 

guten Job  haben und somit die Vorurteile gegenüber Frauen überwinden.  Eine andere 

Sache, die von ihr überhaupt nicht akzeptiert werden kann, ist der gesellschaftliche 

Druck. Sie glaubt, dass die Gesellschaft die Frauen nach ihrer Kleidung bewertet. Ihrer 

Meinung nach stigmatisiert die Gesellschaft die Frauen moralisch defizitär, wenn sie 

sich nicht bedecken.  Hier sieht man ihre Emanzipation im Bezug auf die 

Lebensgeschichte ihrer Mutter und den gesellschaftlichen Druck.  



Qualitative Ergebnisse  

 140 

Buse gibt ein Beispiel:  

„Mhm .. Also, .. ‘wenn ich andere nicht störe, .. +bin ich für meine Kleidung und mein 

Verhalten selbst verantwortlich. .. Also, .. ‘niemand darf sich .. in meine Sachen 

einmischen. .. ‘Ich bin auch gegen den gesellschaftlichen Druck. .. ‘Was geht es andere 

an, .. äh .. wie ich mich kleide .. +oder dass ich kein Kopftuch habe. [...] .. ‘Wenn ich 

andere nicht störe, .. dürfen auch meine Eltern mich nicht eingrenzen.“ (Buse 4, 

Pas.39) 

Sie fühlt sich ihrer Mutter gegenüber verantwortlich. Sie versucht sie glücklich zu 

machen, indem sie ihr das gibt, was ihre Mutter in ihrer Kindheit nicht erleben konnte 

und indem sie ihre Erwartungen erfüllt. Sie will ihr, wenn sie einen gut bezahlten Job 

hat, eine Wohnung schenken. Zusammenfassend lässt sich Buse folgendermaßen 

typisieren (siehe Tab. 7). 

 

FDI 
Score 

Glaubensstufe Glaubensweise Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation-
Gleichberechtigung 

Bewältigungs- 
perspektive 

3,1 synthetisch- 
konventionell 
 

traditionell 
 

- Eltern 
- sunnitischer 
Religionsunterricht 
- sunnitisch-alevitsche 
Umgebung und 
Freundeskreis 
- alevitisches 
Andachthaus  

Tod ihres 
Onkels 

- Verantwortung 
gegenüber Eltern 
- Studium 
- eine gute 
Position in der 
Gesellschaft 

Aufgrund der 
Lebensgeschichte 
ihrer Mutter 
Kritik 
gesellschaftlicher 
Erwartungen 

ehrgeizig 
aber 
gleichzeitig 
fatalistisch 

Tab.  7: Typisierungsaspekte von Buse 

4.2.2 Ideologischer Typ  

Leidenschaftliche Orientierungen auf der ideologischen Ebene prägen den 

ideologischen Typ. Im religiösen Sinne zeigt dieser Typ ähnliche Charakterzüge wie der 

traditionsgeleitete Typ. Der Unterschied zu diesem Typ ist, dass die Religion in 

Verbindung mit Politik und Ideologie im Alltag Ausdruck findet. Bei der Verbreitung 

und Begründung der Ideologie spielt die Religion eine wichtige Rolle. So handelt es 

sich hier um eine Mischung religiöser und politischer Motive.  

Der Islam wird von diesem Typ im Anschluss an die heiligen Schriften (Koran, 

Hadithe) als Ordnungsmacht des öffentlichen und privaten Lebens gesehen. Die Texte 

aus diesen Quellen gelten in ihrer Bedeutung als dogmatisch fixiert und können nicht 

verändert  werden. Meinungsverschiedenheiten und die daraus entstehenden 

Diskussionen werden von vornherein abgelehnt, indem man sich auf eine 

konventionelle Deutung der heiligen Schriften stützt. Die Regeln und Vorschriften 



Qualitative Ergebnisse  

 141 

decken alle Bereiche des Lebens ab, wie Familie,  Bildung, Kultur, Kunst und 

Wirtschaft. Aus diesem Grunde ist es für diesen ideologisch bestimmten Typ nicht 

möglich, unabhängig von religiösen Dogmen für nicht-religiöse Lebensbereiche 

Lösungen zu entwickeln.    

Wenn leidenschaftliche religiöse Orientierungen von einer Ideologie angesteckt werden, 

ergibt sich daraus der ideologisch geprägte Typ. Man kann bei diesem Typ eine klare 

familiär-religiöse Primärsozialisation erkennen. Darüber hinaus ist dieser Typ von einer 

streng religiösen Erziehung und Bildung in Institutionen wie Korankursen oder 

Vorbeter-Prediger Gymnasium geprägt.  Dieser Typ, der sich aus diesem strengen 

Bildungsprozess heraus entwickelt, führt entweder eine religiös-extremistische 

Lebensart oder engagiert sich in einer politischen Bewegung. Durch das Engagement in 

der Politik kann dieser Typ sich weiterentwickeln und eine allgemeine politische 

Sprache erwerben, wobei die politischen Intentionen religiös motiviert bleiben. Die 

Träger dieses Typs sind die politischen Parteien und ihre Stiftungen in der Türkei. In 

Deutschland fungieren sie als Tochterorganisationen, die durch Moscheen und 

Moscheevereine unter MigrantInnen tätig sind.  

 Die Fallcharakteristika dieses Typs sind:  

1. Die religiösen Ver- und Gebote werden im Bezug auf den Alltag eher wie beim 

traditionsgeleiteten Typ bestimmt. Was diesen Typ vom traditionsgeleiteten 

unterscheidet ist, dass er seine religiösen Vorstellungen als unveränderbare 

Überzeugungen ansieht.  

2. Er besitzt ein starkes Bewusstsein und Vertrauensgefühl in seine eigenen 

Gedanken, die er verteidigt und für die er sich engagiert. Dieses Bewusstsein 

kann man auch in der Identität dieses Typs beobachten, wie z.B. bei dem Treffen 

einer wichtigen Entscheidung und dem Übertragen dieser in das eigene Leben.  

3. Statt einer reflexiven Glaubensentwicklung zeigen sich Veränderungen, die im 

Wesentlichen durch außerschulische Bildungseinrichtungen gefördert werden. 

Die Fähigkeit an tief-religiösen Diskursen zu partizipieren, stellt jedoch nicht 

unbedingt einen Zuerwerb reflexiver Kompetenzen dar, da weitgehend nur 

institutionelle Deutungsmuster als dogmatisches Wissen angeeignet werden.  

4. Es gibt eine hohe Sensibilität gegenüber Notlagen der Mitglieder der eigenen 

religiösen Gruppe, die aber kaum darüber hinausreicht.  



Qualitative Ergebnisse  

 142 

5. Die Meinungen, die verinnerlicht werden, sind oft das Motto der ideologischen 

Institutionen. Sie werden meist unbewusst und kritiklos übernommen. Eine 

Reflexion möglicher alternativer Sichtweisen findet nicht statt.  

6. In erster Linie spielen die Eltern eine wichtige Rolle dabei, dass sich die deutsch-

türkischen Jugendlichen diesem ideologisch geprägten Typ  anschließen. In der 

Türkei jedoch spielen die öffentlichen und nicht-öffentlichen religiösen 

Institutionen eine wichtige Rolle. Das Engagement der Eltern in einer 

ideologischen Organisation prägt jedoch auch dort die Weltanschauung und den 

Lebensstil der Jugendlichen.  

7. Bei den weiblichen Probandinnen dieses Stils ist der Kampf für die 

Emanzipation in der Gesellschaft auffällig in beiden Ländern.  Bei den 

männlichen Probanden ist Anstrengung für die Gleichberechtigung besonders 

wichtig in Deutschland.  

8. Ein starkes „Wir-Bewusstsein“ beherrscht diesen Typ.  

9. Prominente Islamisten oder charismatische Führer der religiös-nationalistischen 

Bewegungen spielen für die Jugendlichen eine große Rolle.  

10. Für die Jugendlichen stehen diese Persönlichkeiten derart im Vordergrund, dass 

sie häufiger als der Prophet Mohammed erwähnt werden.  

11. Bei der Konfrontation mit Problemen und in Krisensituationen zeigt dieser Typ 

eine starke Persönlichkeit und ergreift selbst die Initiative, um sie zu bewältigen.  

4.2.2.1 Fallanalyse des Ideologischen Typs „Baha“ 

„Meine Idee ist ein Mudschaid [Kämpfer für den Islam) zu werden, .. mhm .. auf dem 

Weg zu Gott(…) gegen alle Gegner und Feinde des Islams (…) zu kämpfen .. äh .. 

+und dem Islam zu dienen.“ (Baha 5, Pas. 38) 

 

Familiärer Hintergrund: Baha ist in Stadt X (im Süden der Türkei) geboren. Er ist das 

jüngste von 6 Kindern. Baha ist in einem traditionell-religiösen Elternhaus 

aufgewachsen, bis er von den Eltern in eine Großstadt in die Marmara-Region geschickt 

wurde, um dort den Korankurs im Internat zu besuchen. Seit vier Jahren lebt er weit 

vom Elternhaus im Wohnheim einer religiösen Gruppe mit Gleichaltrigen zusammen, 



Qualitative Ergebnisse  

 143 

die auch von ihren Eltern für diesen Zweck hergeschickt wurden. Vor zwei Jahren 

verlor er seinen Vater, der an Krebs litt. Zur Zeit des Interviews ist er 17 Jahre alt und in 

der 10. Klasse des Gymnasiums.  

Sozialisationsbedingungen: Baha denkt, dass er als jüngstes Kind der Familie ein 

wenig verwöhnt aufgewachsen ist. Er beschreibt seine Eltern als religiös und sagt, dass 

sein Vater mit religiösen Themen keinen Druck auf ihn ausübte. So formulierte sein 

Vater die Praxis des fünfmaligen Gebets lediglich als Angebot an seine Kinder.  

Trotz der Religiosität seiner Familie prägte Baha eine Distanz zur Religion, weil er 

schlechte Erfahrungen mit dem Imam im Korankurs gemacht hatte.  

In der Antwort auf die Frage nach seiner Gottesvorstellung berichtet er anders als die 

bisherigen Interviewpartner:  

„ `Mit 8-9 Jahren ging ich zum Korankurs der Moschee. Mhm .. +Der Imam behandelte 

die Kinder `sehr schlecht, .. verstand die Kinderpsychologie gar nicht. ..+ Mhm .. Wer 

die Hausaufgaben nicht hatte, .. `wurde von ihm geprügelt.“ (Baha 5, Pas. 18) 

Die Misshandlungen des Imams entfernen ihn von der Moschee, so dass Baha bis zu 

seinem Wechsel in die Großstadt nicht mehr gern in die Moschee ging. Für ihn ist der 

Umzug nach Istanbul ein prägender Abschnitt seines Lebens. Nachdem er die 

Grundschule abgeschlossen hatte, kam er dorthin, um den Internatskorankurs zu 

besuchen. Jedoch hat er sich gleichzeitig dafür entschieden, das Vorbeter-Prediger 

Gymnasium zu absolvieren. Er glaubt, dass es dadurch in seinem alltäglichen Leben 

kaum zu Veränderungen gekommen ist. Jedoch veränderten sich seine Vorstellungen 

hinsichtlich wissenschaftlicher und religiöser Themen. Er geht davon aus, dass er in 

Istanbul durch den Internatskorankurs und das religiöse Gymnasium vor allem seine 

Religion kennengelernt und vertieft hat. Er findet es sehr wertvoll, dass er dort ihm 

bedeutsame religiöse Menschen getroffen hat, an denen er sich orientiert. Dann richtet 

er die Kritik an seine Gleichaltrigen:  

„`Die meisten meiner Gleichaltrigen nehmen Schauspieler oder Fußballprofis als Idol 

an. .. Mhm ..+ Ich habe mir als Idol .. äh ..religiöse Persönlichkeiten 

ausgesucht.“ (Baha 5, Pas. 4) 

Der biographische Folgeprozess: Baha lebte vor zwei Jahren so, wie er wollte:  

“ Jaa .. `Auf jeden Fall kam es dazu. .. Mhm ..  Vor 3 Jahren lebte ich nach Belieben. .. 

Äh .. ` Ich war jemand, .. mhm .. der bequem lebte und gerne Jeanshosen trug. .. Mhm .. 



Qualitative Ergebnisse  

 144 

+ Ich denke aber nicht, .. mhm .. `dass jemand etwas zu meinem Selbstbewusstsein 

beigetragen hat. ..Mhm ..  Ich war schon immer einer, .. äh .. der selbstbewusst 

war, ..mhm .. seine Rechte verlangte .. äh .. und sich wehrte. ...+ Diese Eigenschaften 

besitze ich von Geburt an. .. Mhm .. `Ich habe sie nicht erst durch die Beeinflussung 

anderer erworben. .. Mhm .. Aber es gab Menschen, .. *die meine Gedankenweise 

beeinflusst haben.” (Baha 5, Pas. 12) 

Jeanshosen zu tragen ist seiner Meinung nach nicht gut. Baha besitzt ein starkes 

Selbstbewusstsein, was er selber entwickelt zu haben scheint. Denn er hält sich für eine 

Person, die nach wie vor selbstbewusst ist und ihre Rechte verlangt und sich wehrt. 

Desweiteren denkt er, dass er diese Eigenschaften von Geburt an besitzt. Im weiteren 

Gesprächsverlauf gibt er Hinweise, die seine Sichtweise illustrieren:  

„.. Mhm .. `Der Schriftsteller Kadir Misiroglu, .. äh .. der mir seit drei Jahren bekannt 

ist, mhm .. ist eine Person, .. die meiner Persönlichkeit .. äh .. *und meinen Gedanken 

einen guten Beitrag geleistet hat. … Mhm .. `Mit ihm hat sich meine Perspektive 

verbessert. Äh .. Jaa .. Ich habe durch ihn die Antworten nach Fragen gefunden, .. 

mhm .. +wie ein Muslim sein soll, .. mhm .. wie er denken und leben soll.“ (Baha 5, 

Pas. 14) 

Dieser Schriftsteller war damals in der Türkei unter Islamisten sehr bekannt und seine 

Werke waren prägend.  

Dimension der Zukunftsperspektive: Im Interview mit Baha wird deutlich, wie stark 

sich dieser islamistische Schriftsteller, den er oft nennt, auf seinen Lebensstil und seine 

Denkweise auswirkt. Jedoch ist für ihn der wichtigste Mensch vor allem der Prophet 

Mohammed, gefolgt von den Gefährten des Propheten und den Sultanen des 

Osmanischen Reiches, wie Fatih Sultan Mehmet, Yavuz Sultan Selim und Abdulhamid. 

Er bezeichnet sie als seine Vorbilder:  

„Mhm .. Jaa .. `Meine Vorbilder sind die Persönlichkeiten in der Geschichte. .. Mhm .. 

*Denn sie haben sich dem Islam gewidmet .. mhm ..  und ihm `sehr viel gedient und auch 

dafür gekämpft. .. Mhm .. Ihre Dschihadvorstellung fasziniert mich.“ (Baha 5, Pas. 6) 

Auch in seiner Umwelt findet er ähnliche Vorbilder:  

„Es gibt heute .. mhm .. auch `solche Menschen wie Kadir Misiroglu (Schriftsteller), 

Musa Topbas (Ordensführer von dem �akshiband-orden) und die muslimischen 

Brüder,.. äh .. + die mich beeindrucken.“ (Baha 5, Pas. 10) 



Qualitative Ergebnisse  

 145 

Baha unterschätzt seine Religionskenntnisse durch den Korankurs und bildet mit dieser 

Ansicht einen konkreten Kontrast zu den restlichen Befragten. Für ihn bedeutet der 

Islam mehr als die Kenntnis und die Erfüllung der religiösen Rituale und Pflichten. 

Bahas Auffassung vom Islam und des Muslim-Seins beinhaltet diese Aspekte, 

überschreitet diese jedoch bei weitem, indem er den Kampf für den Islam und den 

Dschihad gegen die Feinde des Islams als wichtigstes Kriterium des Muslim-Seins 

betrachtet. In seinen Aussagen wird deutlich, dass er sich dieses ideologische 

Bewusstsein durch den erwähnten Schriftsteller angeeignet hat:    

„Mhm .. Mein Ziel war es, .. damals ein .. Imam zu werden .. mhm .. und damit meinen 

Lebensunterhalt zu verdienen. Äh .. *Ich bin hierhergekommen, .. +um sowohl für diese 

Welt, .. als auch für das Jenseits zu arbeiten. Dann habe ich .. mhm .. `Kadir Misiroglu  

kennen gelernt. .. Mhm .. Er war damals im hohen Alter. .. +Er war so ungefähr 70. .. 

`Für den Islam hatte er sehr viel gekämpft. .. Mit ihm mhm .. hat sich meine Meinung 

verändert. .. Mhm .. `Sollte ich für mich leben, .. nur in meiner eigenen Welt mich auf 

das Jenseits vorbereiten, .. +fragte ich mich. .. Mhm .. `Meiner Meinung nach, .. besitze 

ich die Eigenschaft eines Führers. Mhm .. +Als ein Kleinhändler könnte ich auf dieser 

Welt wohl leben .. mhm .. und mit meinen religiösen Praxen das Jenseits verdienen. .. 

Aber, mhm ..` ich bin geeignet als Führungspersönlichkeit. Mhm .. Ich möchte die 

Menschen lenken, .. äh .. ihnen Eindruck machen, .. mhm .. für den Islam kämpfen und 

den Menschen zeigen, ..+was richtig und was falsch ist.“”  (Baha 5, Pas. 24) 

Sein jetziger Lebenssinn ist es, Gottes Willen zu erlangen. Wenn er gefragt wird, wie 

man den Willen Gottes erlangen kann, antwortet er “Wenn ich all seine Wünsche 

befolge.” Sein Glaube ist der Islam. Dschihad und Bekämpfung sind wichtige Werte 

und Verpflichtungen für ihn. Wenn er gefragt wird “Dschihad und Kampf gegen wen?” 

dann sagt er “gegen alle Gegner und Feinde des Islam.” Er sagt, dass es viele 

Gleichaltrige um ihn herum gibt, von denen die meisten nach dem Schulabschluss in 

ihrer Heimat Imam oder Prediger werden. Er fügt hinzu, dass er sich Freunde aussucht, 

die auf dem gleichen Weg schreiten, wie er im Folgenden sagt:  

“… denn auch sie setzen sich für den Islam ein und wollen der Menschlichkeit nützlich 

sein.”(Baha 5, Pas. 36) 

Bearbeitungsweise der religiösen Themen: Durch die familiäre Erziehung stellte sich 

Baha in der Kindheit Gott wie seinen Vater vor, aber dennoch als Kraft, die den 

Menschen erschaffen hat, ihm hilft, Gefälligkeit erweist, ihm den Segen, das Glück und 



Qualitative Ergebnisse  

 146 

die Wohltat verleiht. Diese Denkweise behielt er bis zum Korankurs in Istanbul bei. Als 

er nach seiner heutigen Meinung gefragt wird, antwortet er:  

“ ´Gott ist für mich der, der .. mhm .. das Weltall aus dem �ichts aufs Schönste 

geschaffen hat, .. +der in allen Dingen, .. Sinn und Weisheit verborgen hat. .. ´Wir 

können ihn .. mhm .. auf dieser Welt nicht erfassen, äh .. +denn unser Verstand kann 

nur die Dinge in dieser Welt wahrnehmen. Mhm .. `Wenn er will, wird er sich uns im 

Paradies zeigen. .. *Er ist ein Schöpfer, .. auf dessen Seite ich kämpfen muss.“ (Baha 5, 

Pas. 26) 

Baha glaubt, dass man sich besonders während des Gebets Gott nahe fühlen kann. Aber 

er fühlt sich Gott nahe und ist schon dann glücklich, wenn nur sein Name erwähnt wird 

oder wenn er sich in entsprechenden Kreisen oder an entsprechenden Orten befindet. 

Der Islam, der Koran und die Hadithe sind für ihn sehr wichtig. Seiner Meinung nach 

kennt der Islam jedoch keine religiösen Symbole. Als Ritual nennt Baha 

selbstverständlich das fünfmalige Gebet an erster Stelle. Wenn er gefragt wird, warum 

das fünfmalige Gebet wichtig ist, argumentiert er, dass das Gebet eine wichtige Säule 

des Islams ist. Er verrichtet es, weil Gott es vorgeschrieben hat.  

Moralische Regeln bestimmen für Baha, was richtig oder falsch ist:  

“ `Diese werden mhm .. von den moralischen Regeln bestimmt. Ähh .. mhm (denkt) 

+moralische Regeln sind lokal. .. Mhm .. Also, ´ die moralischen Regeln werden von 

der eigenen Religion bestimmt.” (Baha 5, Pas. 60)  

Was eine Handlung als falsch oder richtig bestimmt, ist seiner Meinung nach der Islam. 

Er ist gegen alles, was gegen den Islam verstößt. Baha glaubt, dass die Menschen aus 

verschiedenen religiösen Traditionen sich über die Glaubensinhalte nicht einig sein 

können. Aber im Hinblick auf die moralischen Grundsätze sollten sie in vielen 

Bereichen übereinstimmen, wie Ehebruch, Mord, Lüge und Misshandlung. 

Wenn er eine wichtige Entscheidung treffen muss, dann geht Baha wie folgt vor:  

„Wenn die Entscheidung, .. mhm .. `die ich treffen muss, .. äh .. logisch sein soll, .. mhm .. 

+kann ich mich dafür selber entscheiden. .. *Ich lasse mich auch manchmal von meinen 

Familienangehörigen .. mhm .. +und den mir wichtigen Personen beraten.” (Baha 5, Pas. 54)  

Gefragt nach seiner Meinung zu religiösen Konflikten, antwortet Baha, dass ein Dialog 

zwischen MuslimInnen und ChristInnen sinnlos ist. Denn wenn der Imam für die 



Qualitative Ergebnisse  

 147 

Einheit Gottes plädiere und der Pfarrer die Trinität vertritt, bestehe keine Möglichkeit 

einer Einigung über die Glaubenslehre.  

„Mhm .. `Aber die unterschiedlichen Religionsangehörigen .. mhm .. können im 

Rahmen des alltäglichen Lebens .. den Dialog durchführen wie in der Zeit des 

Propheten Mohammed, .. mhm .. ja .. so wie er nach der Auswanderung von Medina mit 

Christen und Juden ein Abkommen getroffen hat. .. Mhm .. `Sie lebten, äh .. ohne sich 

gegenseitig zu stören zusammen. .. Mhm .. *Aber es kann keine Übereinstimmung .. 

mhm .. im Bezug auf die Überzeugungen geben.” (Baha 5, Pas. 95) 

Dimension der Bewältigungsstrategie: Baha kennt keine Krisenzeiten, in denen er 

keinen Sinn im Leben gesehen hat.  

„ Äh ... `Mein Vater hatte Krebs. ..Mhm .. +Aber das hat mich nicht zu tiefst 

beeinflusst. .. `Schließlich wird jeder geboren,  lebt und stirbt. *Wir werden auch 

sterben. .. +Mhm .. `Es ist nicht wichtig auf dieser Welt lange zu leben, .. viel wichtiger 

ist, .. äh  ..wie wir hier leben. ” (Baha 5, Pas. 28) 

Wenn er aber Trost braucht oder sich allein fühlt, geht er auf Friedhöfe. Denn der Tod 

ist für ihn eigentlich eine schöne Motivation für eine gute Persönlichkeit.  

„Wenn ich mich langweile oder mich allein fühle, .. mhm .. gehe ich auf  Friedhöfe. 

*Der Tod wirkt eigentlich als eine gute Motivation .. äh .. für die Entwicklung der guten 

Persönlichkeit.  Wenn ich dort hingehe, mhm .. `fühle ich mich wohl. .. Äh ..+ Denn ich 

denke, wie die Knochen der im Grab liegenden Menschen zertrümmert sind, .. mhm .. 

`und dass sie auf dieser Welt nur ihre Taten während der 60-70 Jahre hinterlassen 

haben. .. `Jetzt können sie nichts mehr machen. ..*Wenn ich so denke, kann ich mich an 

meinen Ideen festhalten. +Die Friedhöfe helfen mir bei der Verbesserung meiner 

Psyche.“ (Baha 5, Pas. 30) 

 

Zusammenfassend lässt sich Baha folgendermaßen typisieren (siehe Tab. 8). 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Bewältigungsstrategie 

Baha, 17 3,3 synthetisch-
konventionell 

ideologisch - Familie 
- Internatkorankurs  
- Vorbeter-Prediger  
- Anschluss an die 
Ordengemeinde 

Kennenlernen 
eines 
hochangesehenen 
politisch-
religiösen 
Schriftstellers 
(Kadir Misiroglu) 

- Verantwortung 
gegenüber dem 
Islam 
- Kampf gegen 
Feinde des Islam 

- religiöse Distanzierung 
gegenüber den eigenen 
Gefühlen  
- starkes 
Selbstbewusstsein durch 
religiöse Vorstellungen. 

Tab.  8: Typisierungsaspekte von Baha 



Qualitative Ergebnisse  

 148 

4.2.2.2 Fallanalyse des ideologischen Typs „Can“ 

„Ich bin ein wenig national veranlagt. .. mhm .. +Dort kann ich mich mehr entfalten 

und habe dort sehr vieles gelernt. Äh ..  Meine Ideologie wurde dort geformt.“ (Can 

6, Pas. 28) 

Familiärer Hintergrund: Can, der zur Zeit des Interviews 21 Jahre alt ist, ist das 

jüngste Kind und in Deutschland auf die Welt gekommen. Sein Vater ist 66 und schon 

pensioniert und lebt in Deutschland, nachdem er lange als Gastarbeiter in einer Fabrik 

gearbeitet hat. Seine Mutter ist 59 Jahre alt und Hausfrau. Die Eltern, die sieben Kinder 

haben, kamen aus einer Stadt der türkischen Schwarzmeerregion nach Deutschland.  

Can ist 13 Jahre jünger als sein ältester Bruder. Nach seiner Angabe ist er in einem 

religiös-traditionellen Elternhaus aufgewachsen. Von der Kindheit bis zur Pubertät 

besuchte er den Wochenendkurs an verschieden Moscheen. Seine schulischen 

Leistungen ermöglichten ihm den Besuch des Gymnasiums. 

Während seiner Gymnasialzeit kam er mit Drogen in Kontakt. Als Folge des 

Rauschmittelkonsums fiel er zwei Mal ins Koma. Can verlor auch die Möglichkeit am 

Gymnasium zu bleiben, da er zweimal das Klassenziel nicht erreicht hat und musste 

daraufhin zur Berufsschule wechseln. Nach der Bewältigung seines Drogenproblems 

schloss er seine Berufsschule erfolgreich ab. Zur Zeit des Interviews studiert er 

Wirtschaftsrecht an einer Fachhochschule und ist im Begriff die Ehe mit einer 

türkischen Frau einzugehen, die ebenfalls studiert.  

Sozialisationsbedingungen: Über seine Schulzeit, das Gymnasium, seinem 

zweimaligen Sitzenbleiben und dem Übergang auf die Berufsschule erzählt Can wie 

folgt:   

„Mhm .. Ich habe geglaubt .. mhm .. und die Religion gelernt .. äh .. und war trotzdem 

erfolglos in der Schule, dachte ich. .. Mhm .. `Mein türkischer Freund war erfolgreicher 

als ich, .. mhm .. obwohl er nicht so gläubig war. Später habe ich mein Interesse an der 

Schule verloren .. mhm .. und .. äh  *habe mich entfernt.“ (Can 6, Pas.20) 

Er bemerkte, was er in seinem Leben verloren hat, nachdem er ins Koma gefallen war. 

Im Interview wird jedoch auch deutlich, dass genau das Koma eine Veränderung bei 

ihm in Gang brachte:  

„ Hmm .. Also .. *Einmal bin ich in Ohnmacht gefallen. ..Da habe ich überirdische 

Sachen gesehen, .. mhm .. ich war 16 oder 17. +Ich hatte auf einmal Atembeschwerden 



Qualitative Ergebnisse  

 149 

und mir wurde schwarz vor den Augen .. mhm .. und bin dann in Ohnmacht gefallen. 

Mhm .. Wie lange ich weg war weiß ich nicht und mhm .. es war keiner bei mir. Mhm .. 

`Während ich in Ohnmacht gefallen bin .. mhm ..  wurde ich wie in Horrorfilmen von 

Geistern oder Djinis von Kreaturen, .. mhm .. die man nicht wirklich sehen kann 

angegriffen. +Durch meine Angst hatte ich dann Atem Aussetzer. Mhm .. �un .. Der 

Mensch hat ja einen Überlebungswillen, mhm .. ich habe gedacht jetzt ist es vorbei und 

äh .. *hatte Angst vor dem Tod. .. +�ach diesem Vorfall habe ich jeden Schritt, mhm .. 

den ich gemacht habe mit Sorgfalt getan. Mhm .. Zu der Zeit habe ich, mhm .. wie soll 

ich sagen, .. mhm .. ein sehr komisches Leben geführt. `Ich war nie wirklich von der 

Religion weg, mhm .. aber auch nicht voll da. .. Mhm .. Vielleicht war dieser Vorfall 

eine Warnung, .. +ich habe mich dann der Religion mehr hingezogen gefühlt. `Einen 

Vorfall habe ich dann noch erlebt. .. Mhm .. +Ich hatte Atemprobleme und mhm .. 

dachte ich ersticke.“ (Can 6, Pas.16-18) 

Cans Krise steht mit einem schweren Familienschicksal in Beziehung. Zwei seiner 

älteren Brüder, die selber eine Familie und Kinder haben, litten an einer tödlichen 

Krankheit als Can 14 Jahre alt war. Can musste sich um seine Brüder kümmern, die ihre 

alltäglichen Bedürfnisse ohne Hilfe nicht verrichten konnten. Er erzählt heute, was er 

durch die Krankheit von seinen Brüdern gelernt hat:  

„… Ich habe zwei kranke Brüder, deren Krankheiten haben .. mhm .. auch meine 

Ansichten zum Leben verändert. Mhm .. `Einer meiner Brüder hat �ierenprobleme .. 

mhm .. und der andere hat Muskelschwund. .. Mhm .. +Der mit den �ierenproblemen .. 

mhm .. +ist 33 und der andere Bruder 35 Jahre alt. Mhm ..(...) +Beide sind 

verheiratet .. mhm .. und äh .. das hat mich sehr getroffen mhm .. und .. mhm .. sehr 

mitgenommen. Sie sind .. mhm .. halt meine Brüder. .. `Man denkt halt nach .. mhm .. 

und man konnte sehen .. mhm .. wie schnell sich das Leben verändern kann. .. Mhm .. 

*Meine Ansicht gegenüber Menschen hat sich geändert. .. Mhm .. Habe die 

Schwierigkeiten im Leben gesehen. .. Äh .. +Es lief nicht alles gut. .. Mhm ..  Meine 

Brüder konnten nicht alles selber erledigen und mhm .. `ich musste Ihnen helfen. Mhm .. 

Im jungen Alter äh .. in gewisser Weise Verantwortung zu übernehmen mhm .. hat mich 

reifer gemacht.“ (Can 6, Pas. 12) 

Im weiteren Interview wird deutlich, dass Can sich um die Reorganisation seines 

Lebens bemüht hat. Er schloss seine Schule mit Erfolg ab und erhielt nach einem 

Praktikum einen Platz an einer Universität im Bereich der Rechtswirtschaft.  

Sozial engagiert sich Can im Verein „Idealistenverein“ (Türkisch-nationalistische 

Organisation in Deutschland) und identifiziert sich mit dieser Gruppe. Er hält sich für 



Qualitative Ergebnisse  

 150 

„ein bisschen nationalistisch.“ Wenn er gefragt wird, was die Ziele dieser Bewegung 

sind, erzählt er über die Einheit aller Türken, Muslime und der Verkündigung des 

Namen Gottes auf der ganzen Welt. Warum diese Bewegung in Deutschland für ihn 

wichtig ist, erklärt er, indem er aussagt, dass er sich dort wohl fühlt und sich ausdrücken 

kann:  

„. Mhm .. `Ich bin auch in dem Verein tätig. Wir haben eine Mehteran Gruppe, mhm ..  

organizieren dies, und helfe wo ich kann. I: Wie lange bist du schon da? C: Seit 2-3 

Jahren. Mhm .. Vorher habe ich keine anderen türkischen Vereine besucht. .. `Durch 

Fatih meinem Kindheitsfreund bin ich dazu gekommen. .. +Ich bin stellvertretender 

Jugendabteilungsbeauftragter. .. Äh .. Ich mag deren Aktivitäten. Zur Zeit ist es zwar 

eher ruhig, .. *aber wir machen schöne Sachen für die Jugendlichen.“ (Can 6, Pas. 38-

40) 

 Der ideologische Charakter von Cans Glaubensstils zeigt sich im folgenden Satz:  

„`�atürlich, mhm .. der Idealistenverein. Ich bin ein wenig national veranlagt. .. mhm .. 

+Dort kann ich mich mehr entfalten und habe dort sehr vieles gelernt. Äh ..  Meine 

Ideologie wurde dort geformt. `Die schönen Dinge versuche ich umzusetzen.“ (Can 6, 

Pas. 32) 

Can ist sehr an der Türkei orientiert und engagiert sich in einer türkisch-

nationalistischen Organisation, obwohl er in Deutschland geboren und aufgewachsen 

ist. Kritiklos übernimmt und verinnerlicht er die nationalistischen Einstellungen. Es ist 

deutlich, dass er die Grundsätze der türkisch-nationalistischen Bewegung als seine 

eigene Meinung wiedergibt:  

 „.. Mhm .. Einer meiner wichtigsten Gedanken ist es natürlich Türkei weiter 

voranzubringen, mhm .. dass es ein starkes Land wird. Mein Land und meine Religion 

sind mir sehr wichtig, ..mhm .. das wir ein gemeinsames Volk sind. +Aus diesem Grund 

unterstütze ich mhm .. die Gedanken des Ideallistenvereins und mhm .. deswegen ist der 

Verein mir wichtig. Äh .. *Sie eignen sich unsere schöne Geschichte an mhm .. und 

geben das den nächsten Generationen weiter.“ (Can 6, Pas.  32) 

Dimension der Zukunftsperspektive: Can teilt sein Leben in Abschnitte auf der Basis 

von Beziehungserfahrungen ein. Seine Verlobung ist der Wendepunkt seines Lebens. Er 

glaubt, dass sich sein Blickwinkel auf die Heirat mit der Verlobung verändert hat und er 

der Religion nähergekommen ist. 



Qualitative Ergebnisse  

 151 

Da er die Verlobung als eine wichtige Entscheidung annimmt, glaubt Can, „dass man 

Veränderungen in seinem Leben machen muss, um sich auf die Ehe 

vorzubereiten.“ Somit fing er an, Orientierung über die Ehe und das Familienleben zu 

suchen. Dafür pflegt er weiterhin seine Beziehung zu dem „Idealistenverein“, da er 

Veranstaltungen zur Ehe und dem Familienleben aus islamischer Perspektive bietet.  

„Mhm .. *Wenn Menschen wichtige Entscheidungen in Ihrem Leben treffen, äh .. 

müssen Sie Ihr Leben auch in gewisser Weise umkrempeln. (...) Mhm .. `Bevor ich sie 

kennengelernt habe war ich verantwortungslos. .. Mhm .. Das, was halt die Jugend so 

mit sich bringt,..+ich befand mich in einer Leere zu der Zeit. ...*Ich hatte keine Ziele im 

Leben, … habe nur in den Tag hinein gelebt. .. Mhm .. `Aber heute ist das nicht mehr 

so…  Jetzt habe ich gewisse Verantwortungen.  ..Mhm n.. Bereite mich für die Ehe 

vor, ..mhm .. muss meine Zukunft nun danach planen. ..+Ich muss eine gute Basis 

erschaffen .. mhm .. um eine gute Familie zu gründen.“ (Can 6, Pas. 4) 

In seiner Perspektive spielen seine Eltern eine wichtige Rolle:  

„.. Mhm .. Also .. `Meine Eltern spielen auch eine sehr große Rolle in der Entwicklung 

meines Lebens. .. Mhm .. Sie haben mir über die Religion erzählt, .. mhm .. mich 

geschützt. Äh .. mhm .. `Zu der Zeit habe ich nach meinem eigenen Kopf gehandelt, .. 

mhm .. aber habe im nach hinein gemerkt, .. mhm .. +dass Sie recht hatten. .. Mhm .. 

*Ich wurde auch von Ihnen gefördert in Schulangelegenheiten.“ (Can 6, Pas. 6) 

Obwohl er wie viele seiner Peers in der Adoleszenz oppositionelle Meinungen zu seinen 

Eltern hatte, fing er nun an, ihnen Recht zu geben und sie besser zu verstehen. Die 

Eltern Cans haben natürlich auch einen wichtigen Anteil an seiner Studienwahl. 

Er glaubt, dass seine Eltern seine Hochachtung verdienen, weil sie ein erfolgreiches 

Leben aus dem Nichts für ihn in einem fremden Land geschaffen haben, dessen Sprache 

sie nicht mal kannten. „Deswegen bin ich stolz auf sie“, sagt er. Er fühlt sich 

entsprechend verpflichtet, selbst erfolgreich zu sein.  

Eine weitere Person aus der familiären Umgebung, die auf die Persönlichkeit Cans 

Einfluss hat, ist sein Onkel, der im Familien- und Berufsleben erfolgreich ist. „Ich 

glaube, dass ich meinen Onkel als Vorbild ansehe.“ 

Darüber hinaus benennt er als wichtige Beziehung noch seine Verlobte bzw. sein 

Verhältnis zu ihr. Sie studiert wie Can an der Universität. Er beschreibt seine Verlobte 

genauso konservativ wie sich selbst, beide gehen davon aus, dass sie eine Familie nach 

dem klassisch-türkischen Familienmodell gründen.  



Qualitative Ergebnisse  

 152 

Auch in diesem Bereich orientiert er sich an Deutungsmustern der Grauen Wölfe.  

„Äh .. Ich bin stolz auf unsere Vorfahren. +Ich nehme Sie mir als Vorbild. .. Mhm .. Sie 

waren aufrecht und mutig. .. Ich fühle mich Ihnen sehr nahe. Das Volk zu seiner Zeit 

und mhm .. deren Lebensweise fasziniert mich. Der Mut, .. mhm .. vor allem die 

Gerechtigkeit nach gewonnenen Kriegen, äh .. dass Sie die Feinde nicht tyrannisiert 

haben. ..+Diese Sachen habe ich in dem Idealistenverein gelesen und mhm .. mich in 

Sozialwissenschaften weiterentwickelt. `Diese Sachen kommen in dem Verein an erster 

Stelle.“ (Can 6, Pas. 28) 

Aus diesem Zitat wird deutlich, dass die türkische Geschichte für Can eine starke 

Identität bietet; dies wird ihm durch die Veranstaltungen der Grauen Wölfe vermittelt.  

Dimension der Gleichberechtigung: Can scheint in Deutschland 

Ausländerfeindlichkeit und Diskriminierung erlebt zu haben: „Die Gesellschaft sieht 

mich natürlich als fremd an, obwohl ich hier geboren und aufgewachsen bin und gut 

Deutsch spreche.“ Seine Erfahrungen dazu teilt er wie folgt mit:   

„MHm .. `Als ich auf dem Gymnasium war, mhm .. wurde ich von einigen Lehrern 

verachtet… mhm  .. Ich saß mit einem türkischen Freund nebeneinander und der Lehrer 

beleidigte uns und sagte: „ Seit Ihr auf dem türkischen Pazar“ oder „wollt Ihr 

türkisches Kaffee?“.  .. Mhm .. Im Endeffekt ist es auch Diskriminierung und einem 

deutschen werden solche Sachen nicht gesagt. (Can 6, Pas. 36) 

Viele Jugendliche wie Can fühlen sich von den Behörden zweit- oder drittklassig 

behandelt. So versuchen sie ihr Verhalten und ihre Einstellungen in Deutschland zu 

kontrollieren und die Türken hier gut zu repräsentieren. Can ist ein gutes Beispiel dafür:  

„Mhm .. `Ich bin zwar hier auf die Welt gekommen und aufgewachsen, äh .. aber sehe 

mich nicht als ein deutscher. Ich bin Türke. .. Mhm .. +Aber versuche trotzdem ein Teil 

davon zu sein. Mhm .. Weil ich Türke bin, äh .. versuche ich keine Fehler zu 

machen. ..Ich denke ich präsentiere die Türken und mhm .. verhalte mich 

dementsprechend..“ (Can 6, Pas. 36) 

Es lässt sich hier vermuten, dass die Konfrontation türkischer Jugendlicher in 

Deutschland mit ihrem Fremdsein, ihrer Kreativität und Leistungsfähigkeit lähmend 

sein kann.  

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Als Can über seine Kindheit, über die 

Korankurswochenenden, an denen er, wie viele muslimisch-türkische Kinder, teilnahm 

und über seine damalige Gottesvorstellung befragt wird, assoziiert er bei diesen 



Qualitative Ergebnisse  

 153 

Gedanken „Angst und Hölle.“ Bei einem Moscheebesuch mit seinem Vater im Alter 

von 8-9 Jahren, hörte er dort eine Predigt zur Gottesfurcht. Seine kindliche Welt wurde 

lange von dieser Gottesvorstellung geprägt. Die Aussagen Cans zeigen, wie die 

Gottesfurcht statt Gottesliebe in der geistlichen Welt eines Kindes heranwachsen und 

sich negativ auswirken kann:  

„Mhm ..Ich bin in jungem Alter schon zur Moschee gegangen. Äh ... Jaa .. `Wenn Allah 

gesagt wurde habe ich immer .. mhm .. ich glaube Angst bekommen. .. +Weil ich mit 

Verboten zum ersten mal konfrontiert wurde hatte ich natürlich .. mhm ..  in gewisser 

Weise Angst. Aber, mhm ..  später wenn immer Allah gesagt wurde habe ich immer an 

die Hölle gedacht.“ (Can 6, Pas. 14) 

Kritische Reflexionen oder Alternativen zu dieser Gottesvorstellung hat Can nicht 

kennen gelernt. Es besteht hier Grund zur Annahme, dass Can lange mit dieser Angst 

konfrontiert wurde, auch wenn er dazu nicht direkt Stellung nimmt.  

Aber in Cans Interview sehen wir auch, wie sich Gottesvorstellungen bei einem 

Jugendlichen durch die religiöse Erziehung und im weiteren Lebenslauf bilden und 

weiterentwickeln können:  

„… Jetzt kann ich nichts Genaueres sagen. .. Mhm .. *Man sagte, man sollte Allah nicht 

in jungen Jahren seiner Meinung nach mit irgendwelchen Sachen verbinden. .. Aber 

man verbindet Ihn trotzdem. +Wie eine Wolke als Beispiel, mhm .. aber später als ich 

den Islam gelernt habe, .. äh .. wusste ich das Allah überall und in allem ist. *Und jetzt 

also, mhm, ' wenn wir über Allah denken, ist er überall und er ist, wie soll ich sagen, 

eine Liebe, .. was ich rausgefunden habe.“ (Can 6, Pas. 14) 

Auf die Frage, wo er sich Gott nahe und mit dem Kosmos im Einklang fühlt, antwortet 

er, dass er sich Gott nah fühle, wenn er glücklich und allein oder beim Gebet in der 

Moschee sei.  

Das fünfmalige Gebet am Tag finden wir fast in jedem Interview als Antwort auf die 

Frage nach dem wichtigsten religiösen Ritual, besonders bei Jugendlichen mit 

synthetisch-konventionellen Glauben. Eine verdichtete und exemplarische 

Formulierung der Bedeutung des fünfmaligen Gebets für die Jugendlichen ist folgendes 

Zitat aus dem Interview mit Can:  

„Das fünfmal beten am Tag ist für mich sehr wichtig (Rituelles Gebet). ... Mhm .. Das, 

mhm .. was uns vielleicht als Moslem von anderen unterscheidet, .. `nicht vielleicht, .. 

äh .. durch Beten bekommen wir eine bessere Moral. I: Warum ist das rituelle Beten 

wichtig? C: ...Hmm .. Also .. `Es ist ein sehr wichtiges Gebet. .. Eher als ein Befehl 



Qualitative Ergebnisse  

 154 

bringt es die Gläubigen zu schöneren Gedanken. .. Mhm .. +Es ermöglicht moralische 

Werte und Erfolg… Mhm .. ` Beim rituellen Gebet ist die Mystik sehr wichtig. …  Durch 

das Beten gelangt der Mensch zu gewissen Dimensionen, mhm .. kann ich sagen.“ (Can 

6, Pas. 72-74) 

Hier wird deutlich, dass das fünfmalige Gebet eine wichtige Funktion bei der 

Identitätsbildung und Selbstunterscheidung von anderen spielt. Weitere Funktionen 

schildert Can wie folgt:   

„Ja ich bete. Zum Freitagsgebet gehe ich. Ich versuche auch fünfmal am Tag zu beten. 

Ich finde Frieden, wenn ich Freitags bete. Meine Liebes und Bamherzigkeitsgefühle 

blühen auf. Und wie Sie wissen ist da noch Himmel und Hölle.“ (Can 6, Pas. 76) 

Was richtig oder falsch ist, legt nach Cans Meinung der Mensch selbst fest. Er denkt, 

dass der Mensch ein Gewissen hat, mit dem er das entscheiden kann. Wenn er aus der 

Sicht der Religion überlegt, denkt er an die Scharia, die seiner Meinung nach festlegt, 

was richtig oder falsch ist.  

Religiöse Konflikte sollten laut Can durch gegenseitige Toleranz gelöst werden. Aber er 

sagt, dass es einige Tatsachen gibt, deren Überwindung schwierig ist, wie z.B. das 

gemeinsame Gespräch eines Imams und einem Pastor. Der Pastor würde das, was der 

Imam ihm erzählt, nicht verstehen, da er das Erzählte nicht erlebt hat. Deshalb sollte 

man geduldig und tolerant sein.    

Dimension der Bewältigungsstrategie: Das Studium an einer Universität gibt Can, so 

wie den anderen in Deutschland studierenden Versuchspersonen, ein starkes 

Selbstbewusstsein. Die schulische Ausbildung wird allgemein bei den in Deutschland 

und in der Türkei lebenden muslimisch-türkischen Familien als sehr wichtig angesehen 

und die Eltern legen großen Wert darauf. Falls eines der Kinder es geschafft hat, an die 

Universität zu kommen, übernimmt es eine wichtige Rolle, wenn es um Entscheidungen 

und deren Umsetzung geht. Daher gewinnen diese Jugendlichen ein gestärktes 

Selbstbewusstsein. Zusammenfassen lässt sich Can folgendermaßen (siehe Tab. 9).  

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Gleichberechtigung Bewältigungsstrategie 

Can, 21 3 synthetisch- 
konventionell 

ideolo-
gisch 

- traditionell-religiöse 
Familie  
- Korankurse an den 
Moscheevereinen  
- Engagement in einer 
türkisch- 
nationalistischen 
Gruppe  

- Befreiung vom 
Drogengebrauch  
- Rekonstruktion 
eines neuen 
Lebens 

- Abschluss seines 
Studiums  
- Verantwortung 
gegenüber der Familie, 
dem türkischen Volk 
und dem Islam  
- eine islamisch 
Familie gründen  

diskriminierende 
Erfahrungen in der 
Schule und im 
Kontakt mit  
Behörden 

- kompensierende 
Funktion  ideologisch-
religiöser Einstellungen 
in Krisenerfahrungen  
- starkes 
Selbstbewusstsein durch 
seine ideologischen 
Vorstellungen  

Tab.  9: Typisierungsaspekte von Can 



Qualitative Ergebnisse  

 155 

4.2.2.3 Fallanalyse des ideologischen Typs „Asu“ 

„das, was die Religion mir erlaubt, kann ich ohne Bedenken  ausleben.” (Asu 7, Pas. 

148) 

Familiärer Hintergrund: Asu, die derzeit 24 Jahre alt ist, kam als das vierte Kind ihrer 

Eltern in einer kleinen Stadt in Türkei auf die Welt. Sie hat sechs Geschwister. Ihr Vater 

ist 48 Jahre alt und ihre Mutter 50. Ihr Vater war der Leiter eines Vorbeter-Prediger 

Gymnasiums, das Asu und alle ihre Geschwister absolvierten. Ihre Mutter ist Hausfrau 

und hat keinen Schulabschluss. Die anderen Geschwister studierten islamische 

Theologie und Religionspädagogik nach dem Gymnasium. Asu hingegen wollte 

Kommunikation und Medien studieren. Da sie das Vorbeter-Prediger Gymnasium 

besuchte, wurden ihr bei der zentralen Aufnahmeprüfung der Universitäten sehr viele 

Punkte abgezogen. Diese Ungerechtigkeit prägte ihr Leben und ihre Vorstellungen, die 

im ganzen Interview beobachtet werden konnten.   

Asu blieb nur die Möglichkeit eines zweijährigen Studiums an einer Fachhochschule. 

Sie gab aber den Kampf nicht auf, um ihr Ziel, Kommunikation und Medien zu 

studieren, zu erreichen. Nachdem sie das zweijährige Studium an der Fachhochschule 

beendet hatte, bestand sie die Übergangsprüfung zum Bachelorstudium an einer 

renommierten Universität. Zur Zeit des Interviews studierte sie weiter und arbeitete in 

Teilzeit als studentische Hilfskraft an einem privaten Institut, das in den 

Religionswissenschaften tätig ist. Außerdem wohnte sie derzeit im staatlichen 

Wohnheim mit Kommilitoninnen unterschiedlicher Meinungen und Weltanschauungen.  

Sozialisationsbedingungen: Asu beschreibt ihren Vater als einen ehrgeizigen und 

prinzipienfesten Lehrer. Er war in der Stadt X Schulleiter des Vorbeter-Prediger 

Gymnasiums. Wegen seiner politisch-islamischen Gedanken wurde er oft vor Gericht 

gestellt und zwölf Mal ins Exil geschickt. Da der Kampf ihres Vaters in ihrer Kindheit 

stattfand, hatte er große Auswirkung auf ihre Persönlichkeit. Weiter erzählt Asu:   

„Also, .. Mhm .. ‘Obwohl er zahlreiche Exilsaufenthalte hinnehmen musste, .. +machte 

er kein Zugeständnis.. mhm .. und .. ‘verzichtete nicht auf die Dinge, ..+ die er für 

richtig hielt. .. Ähh .. ‘Meine Persönlichkeit .. mhm .. hat Ähnlichkeiten mit meinem 

Vater. .. Äh ..  ‘Da die ersten Exilsaufenthalte meines Vaters .. +in meiner Kindheit 

waren, .. *habe ich ihn als eine Person .. * in Erinnerung, +die seine Koffer 

vorbereitet.. mhm .. und keinem einen Dank schuldet.“ (Asu 7, Pas. 16) 



Qualitative Ergebnisse  

 156 

Es ist auffällig, dass Asu nicht nur in einem religiösen Milieu, sondern in der 

Konfrontation mit dem politisch- und bürokratischen Kampf ihres Vaters sozialisiert 

wurde. Sie gesteht auch selber, dass sie aus einer konservativ-, geschlossenen 

Umgebung stammt. Über den Besuch eines Vorbeter-Prediger Gymnasiums hinaus 

befand sich das Elternhaus in einem Viertel, in dem die meisten religiösen Familien 

wohnten. Bis zu Beginn ihres Studiums war die „andere“ Welt für Asu unbekannt und 

andere Weltanschauungen unvorstellbar.  

Auf dem Gymnasium gab es Jungen- und Mädchenklassen, die in getrennten Gebäuden 

waren. Mit dem Aufenthalt in der Stadt X für das Studium wurde sie mit der anderen 

Welt und anderen Weltanschauungen konfrontiert. Sie spürte deutlich den Unterschied 

zwischen ihrer eigenen Welt und der der anderen. Sie erfuhr, dass ihre Kommilitonen 

über Themen wie Sex etc., die für sie ein Tabu darstellten, ganz frei diskutierten. Ihrer 

Meinung nach bestand ein moralischer Unterscheid zwischen ihr und den anderen. Denn 

sie praktizierten nicht nur diese für sie unmoralischen Dinge, sondern diskutierten auch 

sehr offen mit den Dozenten darüber. Sie erzählt ihre schockierenden Beobachtungen 

im Folgenden:  

„�aja mhm... ‘An die Tafeln wurden unmoralische Karikaturen [über Sexualität] 

gezeichnet, .. *allein über deren Gedanken man sich schämte. .. Mhm .. ‘Als ich mich in 

so einer Umgebung fand, .. fragte ich mich, .. äh .. +wo ich denn sei. Hmm .. ‘Ich fühlte 

mich so .. wie die Menschen .. mhm .. in den Zeichentrickfilmen, .. +die vom 

Steinzeitalter in das Raumzeitalter kommen.“ (Asu 7, Pas. 32) 

Biographischer Folgeprozess: Als Asu auf dem Gymnasium war, konnte sie sich nicht 

vorstellen, dass es noch andere Welten außer ihrer eigenen Welt gibt, denn sie lebte in 

einem sehr homogenen Umfeld. Ihr Vater und ihre Mutter waren ihre Vorbilder. Ihre 

Geschwister, die zur Vorbeter-Prediger Schule gingen, hatten ähnliche Einstellungen. 

Im Hochhaus wohnten Nachbarn, von denen sieben Lehrer an der Vorbeter-Prediger 

Schule waren. Aber als sie zum ersten Mal in die Stadt X ging, bemerkte sie, dass es in 

der Türkei auch Menschen gibt, die nicht fasten. Sie erzählt weiter:  

„ Also .. mhm .. ich dachte, .. ‘dass die Welt so ist, .. wie in unserem Hochhaus und .. 

äh .. wie in unserer Schule. Jaa, dann .. *später in X Stadt an der Grenze des Balkans, .. 

mhm .. fing ich an zu sagen: „Oooo, guck dir den an, der fastet.“ (lacht). Also, 

jaa ..äh .. ‘diese Veränderung an mir, mhm .. habe ich sehr stark bemerkt. .. Am 



Qualitative Ergebnisse  

 157 

Anfang, .. war ich noch darüber traurig, .. ‘dass die Leute nicht fasteten. .. ‘Ich freute 

mich, .. +wenn ich ein paar traf, .. *die fasteten.“   (Asu 7, Pas.46) 

Dimension der Bewältigungsstrategie: Seit ihrer Kindheit war Asu immer erfolgreich 

und eine der besten Schülerinnen ihrer Klasse während ihrer Gymnasialzeit. Wenn an 

der Schule ein Chor eingerichtet oder ein Theaterstück aufgeführt werden sollte, war sie 

immer in der Hauptrolle und als Klassensprecherin wurde immer sie gewählt. Doch mit 

dem Ende der Schulzeit endete auch diese Form der Anerkennung und sie empfand eine 

Leere. Keiner erinnerte sich mehr an sie. Desweiteren hatte sie einen Schulabschluss 

von einem Vorbeter-Prediger Gymnasium, der für sie auf dem Weg ins Studium 

Nachteile brachte, da ihr im Zusammenhang mit der Aufnahmeprüfung für die 

Universität Punkte abgezogen wurden. Deshalb sind für Asu auch die Absolventen von 

Religionsgymnasien die sicheren Verlierer. Zukunftsperspektivisch befand sie sich in 

einem erbitterten Kampf. Obwohl sie mehrmals an der Aufnahmeprüfung für den 

Hochschulzugang teilnahm, erreichte sie keinen Studienplatz. Damals hat sie daran 

gedacht Selbstmord zu begehen. Sie sagt dazu:  

„Du bemühst dich so sehr .. und .. tust alles, .. +aber nur wegen ein paar 

Erdkundefragen, .. *kannst du deine Träume nicht verwirklichen. *Es war ungerecht. .. 

Diese Denkweise hat mich, .. *in eine Krise gebracht.(...) Also, .. ‘wenn ich meinen 

Glauben nicht gehabt hätte, .. + hätte ich Schlimmes getan.[…] Mhm .. Das war, .. 

‘kein sehr guter Gedanke. ‘Der gehörte nicht mir. Alle, .. äh .. um mich herum, .. 

dachten so .. ‘und ich glaubte auch daran. .. Mhm .. ‘Es gibt Gott und .. während seines 

Daseins, .. äh .. kann ich mich nicht umbringen.“ (Asu 7, Pas. 90) 

Ihre letzte Vorbereitung auf die Prüfung machte sie in Stadt X weit vom Elternhaus 

entfernt im Internat, wo sie einen Vorbereitungskurs besuchte. Eigentlich wollte sie 

nicht mehr dort hingehen. Aber alle um sie herum zwangen sie dazu. Sie musste wieder 

die gleichen Aufgaben lösen und noch einmal die gleichen Themen lernen. Die seit drei 

Jahren andauernde Beschäftigung mit den gleichen Inhalten belastete sie sehr. 

Folgendes waren ihre Gedanken:  

„Mhm .. ‘Du bist zwar ein perfekter Mensch, .. aber, .. äh .. hast nichts in der Hand. .. 

Äh .. also, .. ‘ich wollte immer ein guter Kritiker und Autor werden. Mhm .. Man wird 

mit solchen Idealen groß, .. ‘aber man kann nicht einmal einen Schritt nach vorne 

machen. .. Alle, alle deine .. ‘Ziele und Träume .. mhm .. werden verhindert. *Für mich 

hatte alles ein Ende.“ (Asu 7, Pas. 80) 



Qualitative Ergebnisse  

 158 

Als Asus Vater eines Tages aufgrund eines Anliegens die Stadt X besuchte, in der Asu 

sich auf die Prüfung vorbereitete, befand sie sich gerade fast am Ende ihrer Hoffnungen 

auf ein Studium. Ihr Vater redete zehn Minuten mit ihr und zitierte Verse aus dem 

Koran, die magische Auswirkungen auf sie hatten. Sie erzählt über diese Unterhaltung:  

„Mhm ... Also. .. ‘�ach dem Gespräch mit meinem Vater, .. mhm .. (laut und aufgeregt) 

war die Krise, die mich zur Verleugnung Gottes und ..äh ..  zum Selbstmord 

drängte, .. +plötzlich in Luft aufgelöst.“ (Asu 7, Pas.  84) 

Schließlich bestand sie glücklicherweise die Aufnahmeprüfung für den 

Hochschulzugang und bekam einen Studienplatz in der Stadt X, die als liberal gilt und 

wenig religiös ist. Da sie in einem staatlichen Studentenwohnheim wohnte, fühlte sie 

sich ganz allein und fremd in dieser unreligiös-liberalen Umgebung. Dann versuchte sie 

mit den anderen, die religiös waren und wie sie ein Kopftuch trugen, eine Gruppe zu 

gründen. Diese Gruppe bestand aus Studentinnen, die überwiegend vom Vorbeter-

Prediger Gymnasium kamen. Auf diese Weise versuchten sie sich vor den schlechten 

Einflüssen jener neuen Umgebung schützen. 

Nach einiger Zeit bemerkten sie, dass jeder sich doch angepasst hatte und so die 

Funktion der Gruppe überflüssig geworden war. Jeder versuchte einen guten, einen 

guten Abschluss zu machen.      

Asu glaubt, dass sie durch das Studium und durch den Aufenthalt in den verschiedenen 

Kontexten lockerer geworden ist. Denn sie kann, im Gegensatz zu früher, heute freier 

reden. Ihrer Meinung nach wird man von der Umgebung beeinflusst. Dennoch kann 

man bei Asu nicht von Entwicklung reden, denn sie stellt die Vorgänge so dar, als ob 

sie durch die negativen Auswirkungen der heterogenen Umgebung beeinflusst und ein 

entspannterer Mensch geworden sei. Doch sieht sie diese Entwicklung nicht nur positiv, 

sondern beschreibt diese Erfahrung als unvertretbare Entfremdung von ihrem 

eigentlichen Moralsystem. Zurzeit liest sie über islamische Ethik, um die negativen 

Auswirkungen der unterschiedlichen Umgebungen zu verarbeiten und die verlorenen 

Werte ihrer ehemaligen moralischen Welt wieder zu finden. 

Wenn Asu eine wichtige Entscheidung zu treffen hat, handelt sie meistens nach ihren 

eigenen Gedanken. Auch wenn sie manchmal von ihrem Vater Rat einholt, folgt sie 

dennoch dem, was sie für richtig hält. Sie sagt darüber:  



Qualitative Ergebnisse  

 159 

„‘Diese Eigenschaft ist bei mir sehr gegensätzlich. .. Mhm .. ‘Religiöse Gefühle sind 

zwar wichtig, .. äh .. aber sie sind auch themenabhängig. *Manchmal denke ich: das 

was die Religion mir erlaubt, kann ich ohne Bedenken  ausleben. Also, .. mhm .. ‘es 

gibt ja eine Aussage von Umar [dem Khalifen]: „‘Wegen der Angst, .. mhm .. eine 

Sünde zu begehen, .. verabschieden wir uns manchmal von neun, .. +oder zehn 

erlaubten Dingen. Wenn, .. wir uns .. ‘zwischen Verboten und Erlaubten entscheiden 

müssen, .. mhm .. +neigen wir zu den Erlaubten.“ .. Mhm .. ‘Das gefällt uns auch. *Ich 

bin auch so. *Ich entscheide mich, .. +frage nach und .. mhm .. ‘entscheide mich dann 

wieder um (lacht).“ (Asu 7, Pas. 148) 

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Als Asu ein Kind war, war der Name Gottes 

mit Angst verbunden. Deshalb glaubt sie, dass bei ihr die Wirkung der Angst größer als 

die der Belohnung ist und die Angst steht bei ihr jeweils an erster Stelle. Wenn sie 

gefragt wird, warum sie an die Angst denkt, sagt sie:  

„Mhmm…äh. Alsoo, .. ‘wenn man Gott sagt, .. +habe ich Angst … ‘Eigentlich hat mir 

keiner gesagt, .. *dass ich in die Hölle komme, .. aber, mhm .. ‘jetzt habe ich Angst, .. 

+eine schlechte �ote zu bekommen. .. Ich denke, .. ‘wenn die Angst vor schlechten 

�oten da ist, .. +bin ich motivierter, .. erfolgreich zu sein. Ich denke nie .. mhm .. ‘an 

die Belohnung, .. wenn ich gut bin, .. aber mhm .. aber ..  *ich habe .. öfter Angst vor 

dem, .. äh .. *was geschehen kann, .. +wenn ich schlecht bin.“  (Asu 7, Pas. 60) 

In ihrer Kindheit dachte sie außerdem an Gott, wenn sie ein Minarett sah. Sie glaubt, 

dass sie die Größe Gottes mit dem größten Minarett identifizierte. Diese Identifikation 

verwarf sie bis zum Ende der Grundschulzeit. Dann bemerkte sie, dass das Minarett 

nicht Gott war.   

Bei der Vorbereitung auf die Aufnahmeprüfung für den Hochschulzugang erlebte sie 

Zweifel an Gott, da sie sich erfolglos immer wieder auf dieselbe Prüfung vorbereitete. 

Daraufhin begann sie, Gott die Frage zu stellen, warum das so sei. Sie dachte, dass Gott 

nicht nur streng, sondern gleichzeitig auch gnädig sein müsste. Er müsste auch eine 

Seite der Liebe haben. Dann führte sie ihre Erfahrung zur Gnade und Liebe Gottes. Ihre 

Gedanken brachten sie dazu zu denken, dass sie als Moslem ein ausgewählter und ein 

von Gott geliebter Mensch ist. Jedoch fragte sie Gott in dieser Zeit: warum dieses Leid? 

Warum dieses Elend? Wenn sie denn auserwählt ist, warum tut Gott ihr das an? Im 

Nachhinein bemerkte sie, dass sie eigentlich für den Kampf auserwählt ist. Nicht für die 

Bequemlichkeit.  



Qualitative Ergebnisse  

 160 

Asu setzt sich auch mit ihrer Erziehung auseinander und stellt fest, dass sie von ihren 

Familienangehörigen seit ihrer Kindheit falsch geprägt wurde. Ihr wurde von ihrer 

Familie zu verstehen gegeben, dass sie alles erreichen konnte, was sie anstrebte. Auf 

diese Weise gaben besonders ihre älteren Schwestern Asu das Gefühl, als ob sie nach 

dem Gymnasium ihre Universitätsstadt erobern könnte. Jedoch war ihr neues Umfeld 

ein großer Fehlschlag für sie.   

„.. Mhm .. *in so einer konservativen Umgebung .. äh .. wirst du so erzogen, .. ‘als ob 

die Außenwelt genau so ist, .. *wie deine gelebte Welt. .. Mhm .. ‘�a dann, .. gehe und 

erobere sie. Hmm, alsoo, .. *aber sie sagen dir nicht, .. +dass es auch Atheisten gibt. .. 

Äh .. ich habe mein Zimmer .. mhm .. ‘mit einer Atheistin geteilt. Wenn ich aus dem 

Koran rezitierte, .. ‘hörte sie ganz normal Musik. […]‘Keiner hatte mir erzählt, .. dass 

ich mich in so einer Situation befinden werden würde. .. Also, .. ‘wie soll ich das 

erklären, ..  +ich war nicht vorbereitet, auf so was im Leben. Ich musste mich .. mhm ..  

‘unvorbereitet mit solchen Dingen .. +auseinandersetzen. [...] .. ‘Mir wurden nur die .. 

mhm .. positiven Seiten des Lebens gezeigt. .. Mhm .. *sie haben mir nicht gesagt, .. äh .. 

‘dass ich irgendwann einen Atheisten treffen könnte. Äh .. *Abu  Lahab [größter Feind 

des Propheten Mohammed in seiner Zeit] kennen wir .. mhm .. aus den Büchern. ‘Dass 

es heute noch Abu Lahabs gibt, .. +wurde uns nicht gesagt. Ja, also, .. mhm .. das habe 

ich, .. ‘durch die Erfahrung, erfahren. Mhm .. und, .. in der Hinsicht .. *ist mein 

Selbstvertrauen null.“ (Asu 7, Pas. 54-56) 

Das fünfmalige Gebet ist sehr wichtig für Asu. Wenn jemand sie heiraten möchte, wird 

er als erstes gefragt, ob er das fünfmalige Gebet verrichtet. Wenn er das fünfmalige 

Gebet nicht verrichtet, ist es für Asu unvorstellbar ihn zu heiraten. Denn sie glaubt, dass 

die Disziplin der Religion durch das Verrichten des fünfmaligen Gebets zum Vorschein 

kommt. Sie denkt: 

„Also, .. mhm .. das fünfmalige Gebet fängt, .. ‘morgens früh an .. und, hält bis zum 

späten Abend .. und, .. sollte auch, .. +während den Reisen verrichtet werden. Jaa, .. 

‘falls mein Gegenüber, dieses in sein Leben etabliert hat, .. +heißt das für mich, .. *dass 

er diszipliniert ist. Mhm .. ‘wenn er das nicht geschafft hat, .. äh .. +ist er nicht 

diszipliniert und seriös.“ (Asu 7, Pas. 130) 

Wenn sie gefragt wird, ob es ein religiöses Symbol gibt, das für sie besonders wichtig 

ist, möchte Asu gerne über ihr Kopftuch reden. Sie beschwert sich, dass die meisten das 

Kopftuch als Symbol ansehen. Aber für sie ist es überhaupt kein Symbol. Dann 

beschreibt sie, wie ein Symbol sein sollte. Das, was Etwas ins Gedächtnis ruft, hat einen 



Qualitative Ergebnisse  

 161 

Symbolcharakter. Zum Beispiel ist das Tragen eines Ringes mit einem osmanischen 

Motiv ein Symbol für sie. Sie denkt folgendermaßen:  

„Aber, .. äh .. ‘außer dem Kopftuch .. habe ich keine andere Alternative.  Mhm .. 

‘deshalb kann es kein Symbol sein. *Stellen sie sich vor, .. +sie sind in einem Land der 

Blinden. ‘Können die Menschen dort sagen, .. mhm .. dass sie ihre Augen rausnehmen 

werden, .. ‘weil ihre Augen bei ihnen andere Dinge ins Gedächtnis rufen. *Das 

Kopftuch ist ein Teil von mir. .. Mhm .. *wenn es nicht da ist, .. +verliert das Leben an 

Bedeutung. ‘Als ich zum ersten Mal nach X [ihre Universitätsstadt] ging, .. mhm .. und 

[an der Universität] eine Perücke tragen musste, .. +habe ich das gemerkt.[ ...] ‘Ich 

wollte das Studium aufgeben, .. äh .. +aber meine Mutter hat mich daran 

gehindert.“ (Asu 7, Pas. 189) 

Als sie gefragt wird, ob sie anderen mit dem Kopftuch, das sie trägt, nicht eine 

symbolische Denkweise zeigt, antwortet sie:  

„Äh ... nein, ‘ich glaube nicht , .. +das ich ihnen so etwas vermittle. Also, .. mhm .. 

‘wenn sie die Menschen auf der Welt, .. mhm .. nach der Definition des Islams fragen, .. 

+kommen sechs Milliarden verschiedene Definitionen. Das heißt, .. äh .. ‘ich glaube an 

etwas, .. aber .. *zwinge mein Gegenüber nicht dazu. ‘Das ist mein Glaube. ‘Falls ich 

das als einen Zwang, .. mhm .. meinem Gegenüber aufsetze, .. +dann wird es zum 

Symbol. ‘Sie sollen mich nur in Ruhe lassen. *Ein Mensch .. mhm .. +sollte sich 

während seiner Gottesdienste .. äh .. in Ruhe gelassen fühlen, .. ‘genau so wie, .. wenn 

er beim Wassertrinken in Ruhe gelassen werden sollte. ‘Denn durch die Gottesdienste 

wird, .. direkt der Geist ernährt. *Ich möchte die Ruhe, .. den Frieden. Mhm .. ‘�ichts 

anderes.“ (Asu 7, Pas.  191) 

Dimension der Zukunftsperspektive: Asu glaubt, dass sich ihre Sichtweise bezüglich 

ihrer selbst und bezüglich den Menschen in ihrer Umgebung seit Beginn der 

Fachhochschulzeit veränderte. Zum ersten Mal erfuhr sie, wie schwer es sich weit weg 

von den Eltern lebt. Außerdem musste sie auch die diskriminierenden Erfahrungen auf 

der Universität ertragen, weil sie einen Schulabschluss vom Vorbeter-Prediger-

Gymnasium hatte und sie aus einem religiös geschlossenen Milieu in eine offene 

liberale Umgebung kam. Was sie erlebte und was ihre Zukunftsperspektive beeinflusste, 

erzählt Asu so: 

„Mhm .. Äh .. Einer unserer Professoren .. mhm .. fragte uns .. in der ersten Stunde, .. 

mhm .. ‘wer von welcher Schule kam .. mhm .. und was wir später machen wollen. *Ich 

erzählte, .. mhm .. +dass ich von der .. mhm .. Vorbeter-Prediger-Gymnasium komme .. 



Qualitative Ergebnisse  

 162 

und  .. mhm ..  ‘eine gute Journalistin werden möchte. .. *Er hat mich nur so 

angeguckt..  und .. mhm .. +herabschauend „hoffentlich“ gesagt.“ (Asu 7, Pas. 8) 

Das Verhalten des Professors hatte sie sehr gekränkt. Diese Erfahrung verschaffte ihr 

eine hohe Motivation mit Erfolg ihr Studium abzuschließen und dann die 

Übergangsprüfung zum Bachelor zu schaffen. Nach erfolgreichen Bemühungen 

absolvierte Asu schließlich die Universität und bekam sogar ihr Zeugnis von der Hand 

jenes Professors. Gelassen, ruhig und von sich überzeugt sagt Asu dazu:  

„.. Also, .. ‘ Ich freute mich , .. ihm gezeigt zu haben, .. +dass ich das schaffen konnte. .. 

‘Sein Verhalten vor zwei Jahren gegenüber mir, .. war der Grund dieses Kampfes, .. 

+den ich natürlich gewonnen hatte. .. Mhm .. *Gleichzeitig war er mein Berichtslehrer. 

Äh .. Er sagte mir, .. ‘, dass er keinen Fehler von mir in den Berichten in meinem 

Berufsleben erwartet, .. +da er mir vertraut. Äh .. mhm .. *Ich hatte ihn dazu 

gebracht, .. dass zu sagen. (lächelt)..  ‘Ich habe es geschafft .. ‘Das reicht mir.“  (Asu 7, 

Pas. 10)     

Asu, die im Bereich der Medien und Kommunikation Journalistin werden möchte, kennt 

prominente Autoren und Politiker in der Türkei persönlich, denen gegenüber sie sich 

sehr ungebildet fühlt. Z. B. nahm sie an einem Seminar des Staatssekretärs, der jetzt der 

Außenminister der türkischen Regierung ist, teil, wobei sie feststellte, dass sie noch viel 

zu lernen hatte.  Deswegen findet sie jetzt folgendes wichtig: Beten und Wissen: 

„Mhm .. für mich ist .. äh .. ‘jetzt folgendes wichtig; .. beten und wissen.  Also, .. mhm .. 

*ich versuche diese beiden Begriffe .. mhm .. ‘mit Inhalt zu füllen. ‘Mit Wissen meine 

ich, .. das zu wissen, .. +was nicht unwichtig ist. Und, mhm .. *in Bezug auf meinen 

Glauben .. äh .. ‘das Gebet zu verrichten. Jaa, .. nun bin ich .. mhm .. irgendein 

Religiöser, .. der .. der das versucht. ‘Ich glaube, .. dass ..  das Gebet .. mhm .. mit dem 

Alter einen höheren Stellenwert einnimmt. *Der Wunsch nach mehr Wissen, .. äh ..  

+kommt aus dem Grunde zustande, .. ‘weil ich mich unwissend fühle.“ (Asu 7, Pas. 

124) 

Dimension der Emanzipation: Die Bildung ihres Vaters ist Asu ein Ansporn. Ihren 

Vater betrachtet sie als Vorbild. Dagegen ist ihre Mutter eine Frau vom Lande. Sie liebt 

ihre Kinder über alles und ist eine sehr aufopfernde Frau. Obwohl ihr Mann so oft ins 

Exil musste, blieb sie bei ihren Kindern, um sich um sie zu kümmern. Asu glaubt, dass 

sie und ihre Geschwister auf kultureller Ebene nichts von ihrer Mutter gelernt haben. 

Sie beschreibt ihre Mutter und ihre Denkweise im Folgenden:  



Qualitative Ergebnisse  

 163 

„Also, .. sie ist eine Mutter, .. ‘wie jede türkische Mutter. ‘Sie sagt: „Meine Tochter soll 

studieren, .. mhm .. sie soll nicht das durchmachen, ..was ich durchgemacht habe“. .. Ja, 

also .. *manchmal hat sie mich .. deshalb sehr bedrängt.“ (Asu 7, Pas. 94) 

Ihre Mutter konnte nur die Grundschule besuchen. Ihr Vater hat sie nicht weiterhin zur 

Schule geschickt, weil sie ein Mädchen war, obwohl sie Lehrerin werden wollte. Aus 

diesem Grund möchte sie immer noch, dass Asu Lehrerin wird. 

Obwohl Asu ihren Vater zum Vorbild hat, bemerkt sie mit der Zeit und mit den 

Erfahrungen, dass er zwar ein lockerer Mensch ist, aber gleichzeitig seine 

Entscheidungen wie ein Diktator trifft , das womöglich durch sein Amt als Rektor eines 

Vorbeter-Prediger-Gymnasium kam, das er 20 Jahre lang ausübte und in dem er sehr 

streng war. 

Dann kommt sie darauf zu sprechen, dass er zwar ein sehr guter Vater, aber ein 

schlechter Ehepartner war, da er sehr eifersüchtig war und seine Ehefrau immer 

vernachlässigte.  

„Also, ..  mhm .. es tut mir leid, .. äh .. ‘mehr kann ich nicht erzählen, .. denn das wird 

zu persönlich.[…] ‘Mein Vater ist ein sehr religiöser Mensch. Äh .. wenn er der 

Meinung ist, .. das, .. ‘dass er einen Menschen gewinnen wird, wird er sich nicht 

weigern, .. mhm .. +sich Stunden lang mit ihm zu unterhalten. Aber, .. ‘wenn seine Frau 

an der Reihe ist, .. +tut er das nicht. ‘In dieser Hinsicht kann er .. mhm .. unseren 

Propheten nicht als .. Vorbild nehmen. Als Vater .. mhm .. *ist sein Vorbild der 

Prophet, .. äh .. aber .. ‘als Ehemann nicht. Er, mhm .. er hat meine Mutter .. mhm .. 

‘sehr unterdrückt. ‘Die aufopfernde Seite meiner Mutter .. äh .. gefällt mir sehr.“ (Asu 

7, Pas. 112) 

Zusammenfassend befinden sich die Typisierungsaspekte von Asu im Folgenden (siehe 

Tab. 10). 

 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation-
Gleichberechtigung 

Bewältigungsstrategie 

Asu, 24 3,3 synthetisch- 
konventionell 

ideolo-
gisch 

- religiös- konservative 
Familie und Umgebung 
- Vorbeter-Prediger 
Gymnasium 

- Konfrontation mit 
dem geringen 
Status ihres 
Schulabschlusses  
- Studium an einer 
liberalen und wenig 
religiösen Stadt 

- nach dem 
Abschluss des 
Studiums Journa-
listin zu werden  
- Verantwortung 
gegenüber dem 
Islam - religiöses 
Lebensführen 

unbewusster Kampf 
zur Emanzipation 
wegen der 
Vernachlässigung 
ihrer Mutter 

- religiöse 
Einstellungen als 
Verhaltensnormen 
 - starkes 
Selbstbewusstsein 
durch ideologische 
Vorstellungen 
 

Tab.  10: Typisierungsaspekte von Asu 

 



Qualitative Ergebnisse  

 164 

4.2.3 Laizistischer (Säkularer) Typ:  

Auch bei der Entwicklung des laizistischen Typs spielen die Sozialisationsbedingungen 

in der Kindheit ebenfalls eine wichtige Rolle. Die Distanz der Eltern gegenüber der 

Religion und die begrenzte schulische wie außerschulische religiöse Erziehung in der 

Kindheit unterscheiden diesen Typ von den anderen. Diese beiden Elemente bestimmen 

in erster Linie die Eigenschaften dieses Typs.  

Dieser Typ hat zwei Orientierungen. Zum einen macht er sich den pluralistischen 

Ansatz zu Eigen. Der Islam ist hier nicht in erster Linie Garant normativer Rituale, 

sondern Orientierung für das soziale Verhalten im Alltag. In der Gesellschaft müsse 

man sich nach universalen moralischen Grundsätzen verhalten. Der laizistische Typ 

geht vom reinen Herzen und einer guten Absicht aus und kann so auch 

kompromissbereite Gläubige  tolerieren. Jedoch übt er Kritik an der Religiosität des 

ideologischen Typs, weil diese dem Gedanken der Toleranz durch ihre religiösen 

Normierungsbestrebungen widerstrebe.  

Dieser Typ kritisiert nicht den Islam, den er als einen Teil der türkischen Kultur 

betrachtet. In dieser Hinsicht zeigt er Ähnlichkeiten mit dem traditionellen Stil. Anders 

als dieser ist er jedoch engagierter Religiosität gegenüber kritisch eingestellt. Damit 

zeigt sich auch, dass der laizistische Typ im Kern säkular ist, jedoch sich im Diskurs 

religiöser Sprache bedient.  

Dieser Typ hat eine starke Tendenz zur allgemeinen Kultur und zum Lebensstil der 

Moderne. Jedoch versucht der laizistische Typ der Religion einen Platz einzuräumen, 

zumindest soweit es keine größeren Umstände bereitet. Religion wird dabei als 

Privatsache gesehen; Religion als öffentliche Ideologie und als Mittelpunkt des Lebens 

ist hingegen suspekt. Damit steht der laizistische Typ in einer starken Spannung zum 

ideologischen Typ. Diese Polarität prägt historisch gesehen den politischen Diskurs der 

Türkei entsprechend stark.  

Unter den Interviews sind, anders als bei den Jugendlichen aus der Türkei, nur wenige 

laizistische Fälle unter der türkisch-deutschen Jugendlichen zu finden. Wenn wir 

laizistische Fälle in Deutschland finden, kommen deren Eltern oder zumindest ein 

Elternteil aus einem  laizistisch geprägten Umfeld der Türkei. Jedoch zeichnet sich die 

türkisch-deutsche Version dieses Typs durch größere Toleranz gegenüber engagierter 



Qualitative Ergebnisse  

 165 

Religiosität aus. Denn ihre Kritik richtet sich anders als bei den Parallelfällen aus der 

Türkei nicht direkt gegen Personen, die Religion in ihrem Leben praktizieren. 

Die Fallcharakteristika dieses Typs sind:  

1. Eine religiöse Sozialisation im familiären Bereich ist nicht erkennbar oder 

unerheblich. 

2. Die religiöse Intensität und Häufigkeit ritueller Praxis im Alltag ist gering.  

3. Es gibt eine kritische Betrachtung der Personen, die die Religion im Mittelpunkt 

ihres Lebens sehen und sie in der Öffentlichkeit leben. Deshalb zeichnet sich der 

laizistische Typ in der Türkei mitunter durch eine stereotyp-antireligiöse 

Einstellung aus, die sich jedoch nicht gegen die kulturelle Verankerung des 

Islams in der Türkei richtet.  

4. Dagegen haben die deutsch-türkischen Jugendlichen mehr Toleranz gegenüber 

Personen, die den Islam im Mittelpunkt ihres Lebens stellen. Das kann mit der 

starken Akzeptanz des Pluralismus in der deutschen Gesellschaft 

zusammenhängen.  

5. Bei besonders ausgeprägten Formen dieses Typs werden auch atheistische 

Einstellungen dokumentiert.  

4.2.3.1 Fallanalyse des laizistischen Typs „Dila“ 

„‘ich möchte nicht täglich fünfmal beten. .. Mhm .. ‘Für mich ist die Persönlichkeit 

wichtig ..+ und dass man ein reines Herz hat.“ (Dila 8, Pas.  42) 

 

Familiärer Hintergrund: Dila wurde im Jahr 1985 als zweites Kind türkischer Eltern 

in Deutschland geboren, die beide ursprünglich aus derselben Stadt im Westen der 

Türkei stammen und später noch eine Tochter bekommen haben. Dila ist in NRW in 

einem nichtreligiösen Elternhaus aufgewachsen.  

Ihr Vater, der 45 Jahre alt ist, wurde als Kind von seinen Eltern im Rahmen der 

Familienzusammenführung nach Deutschland geholt. Er hat einen Berufsschulabschluss 

und arbeitet als Möbeldesigner in einer Firma in Süddeutschland. Ihre Mutter hat einen 

Hauptschulabschluss aus der Türkei. Durch die Heirat wanderte sie im Alter von 17 

Jahren nach Deutschland ein. Sie ist als Arbeiterin in einer Fabrik beschäftigt. Im Jahr 



Qualitative Ergebnisse  

 166 

1999 ließ sie sich vom Vater ihrer 3 Kinder scheiden und  kümmerte sich seither allein 

um die Kindererziehung, womit  sie überfordert gewesen ist. Dila beschreibt ihre Mutter 

mit folgenden Sätzen:  

„‘Meine Mutter ist eine starke Frau. .. ‘Sie konnte kein Deutsch. .. *Sie war eine Frau .. 

mmhm ..  ‘mit Ausdauer. .. ‘Eine lockere Frau. .. ‘Sie trinkt Alkohol .. aber .. hat nach 

der Scheidung, .. +nicht wieder geheiratet. .. ‘Sie hat sich uns gewidmet.“ (Dila 8, Pas. 

28) 

Zuerst zögerte sie, über ihren Vater zu sprechen. Aufgrund meiner Beharrlichkeit im 

Interview berichtete sie schließlich doch über ihn. Kurz darauf musste ich jedoch das 

Gespräch abbrechen, weil das Thema sie belastete und sie weinen musste.  Im Interview 

beschrieb  sie ihren Vater als eine kluge, kultivierte Person. Aber gleichzeitig kritisiert 

sie ihn mit dem folgenden Satz:  

„.. ‘Mein Vater ist sehr gebildet, .. mhm ..  klug und aufgeschlossen,. er kann Deutsch 

und Türkisch .. sehr gut. .. ‘Er hat sich aber nicht um seine Familie gekümmert. .. Jaa, 

sie, .. *sie haben sich scheiden lassen. .. Ich glaube, .. ‘manchmal ist die Trennung 

besser.“ (Dila 8, Pas. 28) 

Weil sie glaubte, dass das Gymnasium sie überfordern würde, ging sie zunächst auf die 

Realschule, ließ sich jedoch von ihrer Mutter dazu überreden, das Gymnasium zu 

besuchen. Nach dem erfolgreichen Abiturabschluss, der für sie die erste große 

Herausforderung in ihrem Leben war, hat sie das Studium  der Geschichte und 

Mathematik an einer Universität aufgenommen. Zur Zeit des Interviews war Dila in der 

Mitte ihres Studiums und bereitete sich auf die Eheschließung mit einem Jurareferendar 

türkischer Herkunft vor.  

Sozialisationsbedingungen: Ein wesentlicher Einschnitt in ihrem Leben ist die 

Abiturzeit. Sie teilt ihr Leben in zwei Abschnitte, vor und nach dem Abitur, das sie als 

das erste Hindernis ihres Lebens sah, das sie bewältigen musste. Dila denkt, dass sie 

durch die Ablegung des Abiturs selbstbewusster wurde. Dila ist der Meinung, dass ihre 

erste Liebe, die sie mit 19 erlebte, auf ihre Persönlichkeit einen negativen Einfluss 

ausgeübt hat.  

„‘Meine erste Liebe hat .. mhm .. auf meine Persönlichkeit .. +einen wichtigen Einfluss 

ausgeübt. .. ‘Als ich 19 war .. hat es angefangen. .. ‘Mein erster Freund war auch meine 

erste Liebe. .. Mhm .. Er war .. ja also, .. ‘eine dominante Person. ..* Er hatte 

Probleme, mit sich selbst. .. ‘Er hat mich dazu gebracht, .. dass ich nicht mehr mit mir 



Qualitative Ergebnisse  

 167 

selbst zufrieden war. .. ‘Ich hatte kein Übergewicht, .. aber er nannte mich fett…* Er 

beeinflusste mich negativ. .. Er hat verhindert, .. ‘dass sich meine Persönlichkeit 

weiterentwickelte und .. [er hat mir Schaden zugefügt, denke ich].“ (Dila 8, Pas. 6) 

Da Dila zu Hause keine religiöse Erziehung erfahren hat, wurde sie in ihrer Kindheit 

einige Male von ihrer Mutter in die Moschee zum Religionsunterricht geschickt, 

obwohl ihre Mutter gern Alkohol trinkt und ihr Haar nicht islamischer Konvention 

entsprechend bedeckt. Aber auf dem Gymnasium hatte Dila kein weiteres Interesse am 

Islam und besitzt dementsprechend auch kaum Kenntnisse über ihre Religion.  Sie war 

damals auch eher religionskritisch eingestellt.  Ihre erste intensivere Konfrontation mit 

dem Islam entstand erst in der Umgebung der Universität durch ihren deutschen und 

islamischen Freundeskreis. Ihr wurde ein deutschsprachiger Koran von einem deutschen 

Freund geschenkt und daraufhin fing sie an, sich intensiver mit religiösen Fragen zu 

beschäftigen.  

Der biographische Folgeprozess: Wie von vielen türkischen Jugendlichen, bekommt 

man auch von Dila Sätze zu hören, die von der Spannung zwischen zwei Kulturen 

handeln. Wie etwa dieser Satz:  

„Mhm .. ‘In der Pubertät habe ich mich oft mit meiner Mutter gestritten. .. Aber .. 

mhm ..  ‘jetzt läuft alles gut. .. Mhm .. Meine Mutter .. ‘sie ist sehr dominant. .. Meine 

Mutter.. mhm .. ‘sie kontrollierte mein ganzes Leben. .. ‘Ich durfte nicht einmal .. mit 

meinen Freunden ausgehen. .. Äh .. Ich fragte mich, .. ‘warum ich das und dies nicht 

darf, .. + während meine deutsche Freunde dürfen.“ (Dila 8, Pas. 30) 

Diese Jugendlichen gehen hier in Deutschland in die Schule und verbringen dort die 

meiste Zeit ihres Tages. Natürlich verursacht die Ablehnung gegenüber den Eltern 

Konflikte, wie man dies auch bei ihren deutschen Freunden beobachten kann. Auch die 

türkischen Jugendlichen kommen in eine Entwicklungsphase, in der sie alles in Frage 

stellen. „Warum darf ich nicht raus, während mein deutscher Freund darf“. Auch wenn 

Dila die Verbote ihrer Mutter ablehnt, denkt sie, dass sie ihre Mutter versteht, die als 

alleinerziehende Mutter drei Kinder großzieht und alle Probleme ganz allein erledigen 

muss. Dila denkt, dass sie während des Abiturs schüchtern war, aber sich ihre 

Einstellung mit dem Studium geändert hat.  

„.. ‘An der Universität habe ich sehr verschiedene Typen .. mhm .. kennengelernt. 

Mhm … Also. .. ‘ Je vielfältiger Menschen sind, .. +desto interessanter ist es. .. Weil, ..  

weil ..  ‘man sich eine Ansicht aneignet, .. äh .. +die sich von den Ansichten anderer 



Qualitative Ergebnisse  

 168 

Menschen unterscheidet. .. ‘Ein Freund hatte mir ein Koran geschenkt. .. ‘Durch das 

Lesen des Korans habe ich sehr viel gelernt.“ (Dila 8, Pas. 16) 

Aus dem erfolgreichen Abitur schöpft sie Selbstvertrauen. Dadurch, dass sie die 

Möglichkeit hatte, viele unterschiedliche Menschen kennenzulernen, veränderte sich ihr 

Leben und ihre Perspektive. Sie glaubt, dass diese Phase ein Übergangspunkt für sie ist, 

der ihre Persönlichkeit stabilisiert. Zu dieser Veränderung an ihrer Einstellung erzählt 

sie folgendes:   

„Jaa. Mhm .. ‘�ach dem Abitur .. da .. mhm .. habe ich Selbstvertrauen aufgebaut. ..Ich 

habe .. äh .. ‘verschiedene Typen kennengelernt. .. ‘Diese Phase war ein Wendepunkt, .. 

der .. mhm .. der meine Persönlichkeit stabilisiert hat. .. *Vorher war ich sehr 

oberflächlich. Mhm .. ‘Auf meine Kleidung und meinen Schmuck achtete ich sehr viel .. 

+aber .. aber ..  jetzt denke ich, ..  dass nicht .. ‘das Aussehen, .. sondern die 

Persönlichkeit und .. mhm .. die Intelligenz, .. die entscheidende Bedeutung 

haben.“ (Dila 8, Pas. 24) 

Dimension der Zukunftsperspektive: Durch ihre Familie gewinnt Dilas Leben an 

Bedeutung. Sie sieht sich in der Verantwortung gegenüber der Mutter, dem Bruder und 

dem Verlobten. Eine sehr wichtige Aufgabe sieht sie darin, ihr Studium erfolgreich zu 

absolvieren. „Außerdem bin ich fast jedem gegenüber verantwortlich“ sagt sie. Achtung 

vor den älteren Menschen ist für sie ein bedeutender Wert. Die Hand zu küssen, auf den 

Älteren zu hören und dem Älteren nicht zu widersprechen, auch wenn sie das alles ein 

wenig kritisiert. 

Anstand und Fleiß gehören zu ihren wichtigen Werten. Sie denkt, dass man auf das 

Materielle nicht so viel Wert legen sollte. Das Eingebildet sein gefällt ihr überhaupt 

nicht. Auf die Frage, ob sie sich mit einer Gruppe identifiziert, ist das erste, was sie 

sagt, dass sie sich für Politik nicht interessiert. Sie erklärt:  

„.. *Politik interessiert mich nicht, so. .. Für mich ist es .. *wie eine andere Welt. 

‘Rosarote Brille. .. Mhm .. ‘Ich habe zwar keine gesellschaftlichen, .. aber, .. 

persönliche Träume... mhm .. ‘ich möchte nicht täglich fünfmal beten. .. Mhm .. ‘Für 

mich ist die Persönlichkeit wichtig ..+ und dass man ein reines Herz hat.“ (Dila 8, 

Pas. 42) 

Es ist interessant, dass Dila das tägliche Beten in den Zusammenhang mit religiösen 

Gruppen zur Sprache bringt, nachdem sie betont hat, dass sie persönliche Träume hat. 



Qualitative Ergebnisse  

 169 

Dila sagt, dass sie früher eher an einer Karriere interessiert war, aber ihr die Familie 

jetzt mehr bedeutet.  

„.. Mhm .. ‘Jetzt ist für mich die Familie wichtiger, .. +ich könnte arbeiten, .. ‘aber 

Familie bedeutet mir noch mehr.“ (Dila 8, Pas. 42) 

Bewältigungsstrategie: In der Pubertät erlebt Dila wie viele andere türkische 

Jugendliche große Probleme mit ihrer Mutter. Sie hat Schwierigkeiten, zu verstehen, 

warum die Verbote von ihrer Mutter überhaupt aufgestellt werden.  

„Aber, mhm .. aber .. * jetzt geht es mir viel besser. [...] .. ‘�atürlich hatte meine 

Mutter Probleme, .. außerdem wurde sie aggressiv. .. Später, mhm ..  ‘nach der 

Pubertät, ..  habe ich meine Mutter verstanden. .. ‘Endlich gab es für mich eine 

Erklärung. .. *Meiner Mutter, .. mhm ..+ ihr wurde es auch von ihren Eltern so 

beigebrach. ..  ‘Mein Vater hatte uns verlassen. .. ‘Meine Mutter musste alles auf sich 

nehmen. .. Sie ist jetzt, .. *noch verständnisvoller und toleranter.“ (Dila 8, Pas. 30) 

Die Mutter unterdrückt jede Beziehung mit dem Vater ihrer Kinder. Auch wenn ihr 

Vater Dila sehen möchte, lässt die Mutter es nicht zu. Auf die Frage, ob sie wütend auf 

ihren Vater ist, fängt Dila an zu weinen. Die bedeutenden Personen in ihrem Leben sind 

ihr Großvater, die Mutter, der Bruder und ihr Verlobter, der gerade das juristische 

Referendariat macht.  Die Frage, warum sie ihn als Ehemann ausgesucht hat, 

beantwortet Dila, wie folgt:  

„Mhm .. ‘Unsere Ansichten .. mhm .. weisen große Ähnlichkeiten auf. .. Jaa. Alsoo. .. 

‘Dass man die gleichen Ansichten teilt, .. ist sehr wichtig für eine Familie. ‘�atürlich 

nicht nur aus Liebe. .. Auch, .. *die Logik ist wichtig, .. + für mich. .. Mhm .. ‘Ab einem 

bestimmten Alter .. und .. und ..  durch die, Erfahrungen .. ist man viel 

bewusster.“ (Dila 8, Pas. 38) 

Sie versucht, die Probleme selber zu lösen. Das Böse sei, dass man anderen Menschen 

Übel und Unrecht antut. Es ist für sie auch böse, nicht an Allah zu glauben. Aber sie 

glaubt gleichzeitig so, dass es nicht böse sein kann, die rituellen Gebete nicht zu 

erfüllen. Denn Allah könne das vergeben:  

„Also, .. ‘Allah hat uns alle geschaffen.  Mhm ..  ‘Er weiß bestimmt etwas, .. äh .. sodass 

Er auch das Böse geschaffen hat. *Vielleicht werden wir von Allah .. + durch das Böse 

geprüft. .. Mhm .. ‘ Wenn wir die Wärme nicht kennen würden, ..+ würden wir uns die 

Hand im Ofen verbrennen.(...) Hm .. Also .. ‘Mitmenschen etwas Böses und unrecht 

anzutun, .. +ist Sünde. .. An Allah nicht glauben .. *ist für mich eine Sünde. .. �icht 



Qualitative Ergebnisse  

 170 

fünfmal täglich zu beten .. * ist eine Sünde, .. *aber Allah kann das verzeihen.“ (Dila 8, 

Pas.76; 74; 78) 

Ihrer Meinung nach sollte niemand die religiösen Ansichten anderer kritisieren, weil das 

eine sehr persönliche Sache sei. Hier ist auffällig, dass sie das Thema aus der 

Perspektive der Dichotomie thematisiert:  

„Mhm  .. ‘Jeder sollte sich nach .. äh .. seinem Gewissen .. +orientieren. ‘�iemand 

sollte einen anderen .. ja,.. +zu beeinflussen versuchen. .. Mhm .. ‘ Wenn ich meine 

�ase in die religiösen Angelegenheiten .. mhm ..  anderer stecke, .. würde ein Anderer .. 

das gleiche bei mir machen.  ‘Deine Religion dir und .. meine mir.“ (Dila 8, Pas. 80) 

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Obwohl die Mutter nicht religiös ist, hat sie 

darauf Wert gelegt, dass Dila als Kind die Moschee besucht. Sie hat zwar dadurch 

einige Verse auswendig gelernt. Aber heute sind die Kenntnisse verloren gegangen, 

genau wie ihr Bezug zum Beten. Als Kind nahm Dila Allah als Gott wahr, der sie 

bestrafte, wenn sie etwas falsch machte, so wurde es ihr in der Moschee erzählt. Die 

Vorstellung eines solchen strafenden Gottes hat ihr als Kind Angst gemacht. Sie 

illustriert dies wie folgt:  

„‘Gott habe ich mir .. mhm ..  als Kind .. ‘als den Kopf von Atatürk vorgestellt. ..  ‘An 

der Wand unserer Wohnung hängt sein Bild. .. Ja, .. ‘wenn der Begriff Allah erwähnt 

wurde, ..  fiel mir das Bild seines Kopfes ein. .. ‘Immer habe ich ihn mir als Gott 

vorgestellt… Mhm ..  ‘Anstatt von der Liebe zu Allah .. wurde .. mhm ..  immer .. von 

der Angst vor Allah erzählt. ..* Und mir fiel das Bild von Atatürk ein.“ (Dila 8, Pas. 10) 

Sie sagt weiterhin, dass die Universität eine ganz andere Möglichkeit bietet, vielfältige 

Menschen kennenzulernen. Unter anderem kann sie so auch im Gespräch mit 

Kommilitonen ihre religiösen Einstellungen erweitern:  

„Man erzählte, .. dass, .. mhm .. nach der Religion .. dem Islam darf man .. mhm .. ‘kein 

Alkohol konsumieren .. und Frauen müssen sich verhüllen .. + und so weiter. .. Aber, .. 

‘ich kannte keinen Grund, .. warum? .. ‘Warum darf kein Alkohol getrunken werden?..  

‘Was für Gefahren bringt es mit sich? .. * Habe ich mich immer gefragt. .. Aber, .. ‘ jetzt 

weiß ich, .. dass .. dass ..  viele Menschen durch den Alkoholkonsum  zugrunde gehen .. 

und viele Ehen durch Glücksspiele auseinanderbrechen. .. ‘Ich habe das gelesen .. 

und .. jetzt weiß ich, .. warum?“ (Dila 8, Pas. 14) 

Wir beobachten im Gespräch, wie sich ihre Gottesvorstellung mit dem Alter und durch 

die neue Umgebung veränderte. Heute kann Dila davon sprechen, was Gott für sie 



Qualitative Ergebnisse  

 171 

bedeutet: „Allah ist die Kraft, die uns den rechten Weg zeigt.“ Sie denkt, dass sich die 

Religion von der Wissenschaft unterscheidet und zwar darin, dass die Religion kein 

nachweisbarer Sachverhalt sei:  

„‘Religion bedeutet Glauben. Mhm .. ‘Du glaubst an sie .. und ..  dann .. dann .. 

existiert sie für dich. .. Also. .. Mhm ..  ‘Eine subjektive Angelegenheit. .. ‘�icht jeder 

glaubt an das gleiche. .. *Personen können .. +die Religion anders wahrnehmen.[ ..]. 

‘Gott erschafft etwas aus dem �ichts. .. ‘Manchmal frage ich mich, .. wie das geht? .. 

Also, .. äh .. ich denke wissenschaftlich.“ (Dila 8, Pas. 20) 

Auch wenn Dila dazu neigt, ein individuelles Glaubensverständnis zu entwickeln, 

versucht sie doch eigentlich, die traditionellen Glaubensinhalte zu bestätigen und zu 

verstehen, indem sie z.B. auf die Vorstellung Gottes im Koran hinweist. Sie fährt fort:  

„Jaa .. ‘Im Koran wird über vieles berichtet. .. ‘Barmherzigkeit .. mhm .. usw. .. ‘Er 

vergibt, ..  weil es im Koran so steht. ‘Er ist eine Kraft, .. die mhm .. die unendliche 

Gnade besitzt. Also. .. Mhm .. Ich habe es im Koran .. so gelesen.“ (Dila 8, Pas. 22) 

Bei den türkischen Jugendlichen in Deutschland kann man beobachten, dass sie bei der 

Anwendung von Begriffen Schwierigkeiten haben, wenn sie sich über religiöse Themen 

unterhalten. Die türkischen Jugendlichen, die in der Religionsschule ihre religiöse 

Erziehung in türkischer Sprache erfahren haben, ziehen es vor, türkisch zu sprechen, 

wenn es um die Religion geht, bei anderen Themen unterhalten sie sich meistens auf 

Deutsch. Bei Dila ist es andersrum. Denn sie wurde kaum über den Islam informiert und 

hat die Informationssuche in Bezug auf die Religion auf die deutschen Quellen 

begrenzt. Bei diesem Interview, das wir auf Türkisch führen, zieht sie es vor, sich auf 

Deutsch auszudrücken, wenn es um Gott und Religion geht. 

Wenn sie Angst hat oder traurig ist, betet Dila und findet, dass sie mit Allah im Reinen 

ist. Oder wenn sie eine schlechte Nachricht empfängt, z.B. über den Tod eines 

Menschen, wird sie an Gott erinnert. Da sie an Allah glaubt, findet sie sich selbst 

religiös. Sie sagt:  

„‘Ich versuche, .. mhm .. auf dem rechten Wege zu gehen .. und .. und .. +den Menschen 

zu helfen.“ (Dila 8, Pas. 68) 

Die rituellen Gebete sind für sie kein besonderer Maßstab und die Pilgerfahrt findet sie 

überflüssig, weil es so viele verhungernde Menschen auf der Welt gibt. Wenn ein 

Mensch Geld genug hat, nach Mekka zu gehen, sollte er stattdessen dieses Geld den 



Qualitative Ergebnisse  

 172 

armen Menschen schenken. Das sei wertvoller als eine Pilgerfahrt nach Mekka. Und sie 

führt ihre Gedanken weiter aus: 

„Jaa. .. Ok. .. *Mohammed ist ein Prophet. .. ‘ Aber es gibt so viele andere 

Propheten, .. *wie er es war. ‘Warum sollte man .. mhm ..  ausgerechnet dahin gehen,.. 

+ wo er gelebt hat. .. ‘Es gibt auch die anderen Propheten. .. Also, mhm ..  ‘ich finde es 

unnötig,.. + dorthin zu reisen, .. wo er gelebt hat.“ (Dila 8, Pas. 70) 

Ihrer Meinung nach kann man das Verhalten nicht immer als falsch oder richtig 

beschreiben. Und sie erzählt weiter:  

„.. ‘Es gibt das richtige und falsche. .. Mhm .. ‘ Jemanden zu töten, .. zu klauen .. das ist 

falsch. ‘Klauen ist falsch, .. aber, .. wann? .. Also. .. *Du hast Geld in deiner Tasche, .. 

+gehst Arbeiten .. aber .. ‘klaust gleichzeitig. .. Das ist falsch. .. Aber .. ‘wenn deine 

Familie in einer sehr schwierigen Situation ist, .. *dann kannst du klauen. .. Das ist 

auch .. mhm .. * im Islam erlaubt, .. +wenn es dir richtig schlecht geht, .. *dann darfst 

du. ‘Töten ist falsch. Aber wenn dein Leben in Gefahr ist dann musst du ja töten.“ (Dila 

8, Pas. 58) 

Jeder bestimmt selber seine Religiosität. Aber religiöse Taten sind kein Maßstab für die 

Religiosität. Soziale Normen und Werte sind für sie sehr bedeutend. 

„Also. .. Mhm .. ‘Ich finde, .. mhm .. jeder sollte sich danach orientieren, .. was er für 

richtig hält.  .. Ich sage mir selber, .. ‘ich muss dies und das tun, .. dann tue ich es. 

‘Einem Bedürftigen zu helfen, .. ist z.B. sehr wichtig für mich. .. �ormen und Werte .. 

mhm ..  *sind mir wichtig. .. ‘�icht von der rechten Strecke abzuweichen. .. ‘An Allah zu 

glauben. ‘.. Mit dem fünfmal täglichem Beten .. mhm .. wird man nicht religiös. .. 

Also. .. ‘Vielleicht macht so eine Person viel mehr Fehler. .. ‘Beten ist nicht ein Zeichen 

der Religiosität... Mhm .. ‘Viele von den MuslimInnen, .. die, ..  die,  die Pilgerfahrt 

gemacht haben, .. mhm ..  entfernen sich von ihren Kindern .. äh .. oder grenzen sie 

aus, .. +falls ihre Kinder einen Fehler machen.“ (Dila 8, Pas. 52) 

Auf die Frage, was der Sinn des Lebens sei, sagt sie:  

„.. Mhm … Ich weiß es nicht. ... Ähh... jaa, also .. ‘manchmal frage auch ich mich 

das. ..* Vermutlich hat .. mhm .. jeder eine Aufgabe. .. Er erfüllt sie und .. *stirbt 

dann. .. Zum Beispiel .. war es die Aufgabe .. mhm .. von vielen Menschen, das Licht zu 

erfinden. [...] Zum Beispiel, ..  war es die Aufgabe von Hitler, .. mhm ..  das Übel 

bekanntzumachen. .. ‘Er hat ..äh .. uns das Böse gezeigt, .. so dass wir das Gute 

verstehen können.  .. ‘�atürlich existiert ein Einfluss .. mhm .. von außen auf unser 



Qualitative Ergebnisse  

 173 

Leben. … Mhm ..  Aber, mhm ..  man entscheidet selbst .. ‘ über sehr vieles. .. �icht für 

alles kann .. das Schicksal verantwortlich gemacht werden.“ (Dila 8, Pas. 62) 

Sie sagt, dass sie nicht weiß, was nach dem Tode kommt, aber ein wenig Angst davor 

hat, dass sie vielleicht sterben könnte, bevor sie vieles erleben kann. Ihre Aussage, dass 

sie Zweifel diesbezüglich hat, ist, „ein Mensch im Koma kann sich an Nichts 

erinnern.“ Durch diesen Satz drückt sie ihren Zweifel an der islamischen 

Gerichtsvorstellung aus, die auf der Erinnerung an der Zugehörigkeit zu Gott fußt. 

Zusammenfassend befinden sich die Typisierungsaspekte von Dila im Folgenden (siehe 

Tab. 11). 

 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Bewältigungsstrategie 

Dila, 22 3,7 vom  synthetisch- 
konventionellen 
zum 
individuierenden-
reflektierenden  

laizistisch - keine religiöse 
Sozialisation in der Familie 
- keine Religionserziehung 
in der Kindheit 

- Ehescheidung der 
Eltern  
- Selbstvertrauen 
durch Abitur 
- Vielfalt in der 
Meinung durch das 
Studium 

- Abschluss des 
Studiums  
- Verantwortung 
gegenüber Familie  
- eine glückliche 
Familie gründen 

Kompromissfindung 
zwischen Gegensätzen 
bezüglich der 
Lebensumstände 

Tab.  11: Typisierungsaspekte von Dila 

4.2.3.2 Fallanalyse des laizistischen Typs „Ece“ 

„.. ‘Sie beuten die Religion aus. .. Mhm .. ‘Sie machen sie ..äh .. zu einem 

Instrument. .. *Deswegen hasse ich sie.“ (Ece 9, Pas. 116) 

 

Familiärer Hintergrund: Ece ist 20 Jahre alt aus X Stadt in der Nähe von Istanbul. Sie 

hat eine Schwester. Ihr Vater ist Ingenieur und Ihre Mutter ist Lehrerin. Sie hat ein 

englischsprachiges Gymnasium abgeschlossen. Zur Zeit des Interviews studierte sie an 

einer technischen Universität in Stadt X und wohnte in einem Studentenwohnheim. Sie 

ist in einem säkular-türkischen Elternhaus aufgewachsen. Jedoch gab es an der Schule 

den staatlich verantworteten Religionsunterricht.  

Sozialisationsbedingungen: Sie beschreibt ihre Beziehung zu ihren Eltern als 

besonders gut.  Sie sagt, dass sie sehr spät verstanden hat, wie wichtig ihre Eltern für sie 

sind. Als weitere Beziehungen, die einen entscheidenden Einfluss auf ihr Leben und 

ihre Ansichten hatten, benennt sie ihren Freundeskreis auf dem Gymnasium. Davon ist 

eine Freundin die wichtigste für sie geworden. Sie hat zusammen mit Ece in derselben 

Stadt studiert. Sie beschreibt diese Beziehung so:  



Qualitative Ergebnisse  

 174 

„Jaa, Also .. *wir machten alles zusammen. Mhm .. *dann ist etwas passiert. Aähh... 

wir sind noch Freundinnen. .. ‘Sie hat einen Freund .. und es ist sehr ernst. Jaa, .. ‘wir 

entfernten uns voneinander. .. Mhm .. ‘ich hatte mich wegen ihr für ein Studium .. 

mhm .. + in Istanbul entschieden. ‘Weil sie im europäischen Teil von Istanbul 

studierte, .. +habe ich mich auf die Universitäten der anatolischen Seite nicht 

beworben. Doch .. mhm .. dann haben wir .. äh .. ‘das Interesse aneinander verloren. 

‘Eigentlich hatte ich meinen Plan .. mhm .. für die  Zukunft nach ihr ausgerichtet. Ähh .. 

*das ist eigentlich blöd.“ (Ece 9, Pas. 20) 

Sie glaubt, dass sie ihre Eltern verehrt. Denn sie sagt:  

„Mhm .. Äh .. ‘Ich verehre sie eigentlich. ‘Als ich das erste Mal nach Istanbul kam, .. 

+fühlte ich mich .. ‘sehr schlecht und ganz allein. Hmm .. jaa, also, .. ‘in meinem Leben 

gibt es nur sie, .. +die mich unterstützen. .. ‘�achdem ich sie, .. wegen des Studiums,  

verlassen hatte, .. mhm .. begriff ich, .. +wie wichtig sie in meinem Leben sind.  

(Der Kellner bringt die Bestellungen. Sie weint weiter) [Pause, weil sie weint] .. Und .. 

‘sie sind immer noch bei mir. (...) Sie versuchen, .. ‘eine gute Zukunft für mich zu 

schaffen. .. ‘Sie lehnen mich nicht ab, .. *egal in welcher Situation ich mich befinde. (I: 

Wir machen eine Pause. Dadurch kannst du dich beruhigen.) S: (...) Mhmm. .. 

*Vielleicht sind alle Eltern so, .. ‘aber meine Eltern sind wunderbar. .. Sie sind so .. 

mhm .. ‘wie meine Freunde. .. Ich habe .. äh ..so eine Kind-Eltern-Beziehung .. *bei 

niemandem gesehen.“ (Ece 9, Pas. 22-27) 

Sie hält ihren Vater für konservativ bzw. traditionell. Sie erklärt jedoch gleich, dass dies 

nicht im religiösen Sinne gemeint ist:  

„‘Wirklich, .. mhm .. es gibt keinen in der Familie, .. äh .. der die fünfmaligen Gebete 

verrichtet. *Bei den Prüfungen, .. mhm .. + betet meine Mutter jedoch für uns. *Mein 

Vater ging früher in die Moschee, .. mhm ..  zum Freitagsgebet. .. Ähh .. Außerdem .. 

mhm .. ging ich mit ihm zum Fastengebet, .. im Ramadanmonat in die Moschee, .. 

*soweit ich mich erinnern kann. .. ‘Ich verrichtete mein Gebet, ..  in der 

Frauenabteilung der Moschee. Also, .. mhm .. ‘jetzt geht mein Vater nicht mehr zum 

Freitagsgebet. Oder, .. äh .. ‘ich weiß es nicht. Aber, ..  ‘sie beide sind gläubig. Mhm .. 

die, .. äh .. ‘die religiösen Feiertage verlaufen so, .. mhm .. wie sie gefeiert werden 

müssen.“ (Ece 9, Pas. 57) 

Wie oben gesehen, sind ihre Eltern und ihre Schwester sehr wichtig in ihrem Leben.  

Der biographische Folgeprozess: Sie teilt ihr Leben nach der gescheiterten Beziehung 

zu ihrem Freund in 2 unterschiedliche Abschnitte. Die Beziehung begann vor 2-3 Jahren 

und ist seit einem Jahr beendet. Wenn ich frage, was sich mit dieser Beziehung in ihrem 



Qualitative Ergebnisse  

 175 

Leben verändert hat, sagt sie, dass sie vor dieser Beziehung sehr klug und erfolgreich 

war. Zur Zeit des Interviews konnte man die psychischen Belastungen in ihrem 

Gesichtsausdruck sehen. Während des Interviews musste sie bei Erinnerungen an ihre 

Beziehung mehrmals weinen. Was sich durch ihren Exfreund und nach ihm veränderte, 

beschreibt sie, wie folgt: 

„.. Mhm .. Ich, ich .. ‘ verlor meine Leistungsfähigkeit. Ähh... ‘sehr sogar. Mhm, .. 

also, .. ich konnte mich .. *noch nicht einmal beherrschen. .. Ich habe die Prüfung für 

den Hochschulzugang bestanden, .. ‘aber das war nur zufällig. .. Ähh .. ‘Ich konnte 

mich nicht extra darauf vorbereiten. .. Und, .. mhm .. jetzt bin ich bei den Vorlesungen .. 

mhm ..* nicht erfolgreich. .. ‘Ich kann mich nicht darauf sehr konzentrieren. .. Mhm .. 

‘Ich will zwar, .. +aber ich bin wie in einem Loch.“ (Ece 9, Pas. 8) 

Dimension der Zukunftsperspektive und Emanzipation: Ihre Antwort auf die Frage 

nach für sie zentralen Gruppen, Einrichtungen, Ideen und Anliegen:  

„S: �ein, nein .. *mir ist keine wichtig von ihnen. .. Mhm .. Ich, .. ich bin eine ..  

(lächelt) .. Oberfaulenzerin. *Ich lebe einfach. ‘Eigentlich, mhm .. würde ich gerne 

etwas Gutes machen. Aber, .. äh ...  ‘ich lese weder ein Buch, .. mhm.. noch höre ich die 

�achrichten. .. ‘Ich mache auch keinen Sport. .. *Ich esse, .. schlafe .. und besuche die 

Vorlesungen, .. +die ich besuchen muss. .. Mhm .. Dann, .. dann .. schlafe ich wieder. 

(I: Mhmm..) S: Also, .. äh .. *ich bin damit unzufrieden. Mhm .. ‘trotzdem mache ich 

nichts. Mhm .. ‘Denn, .. denn .. ich habe keine Lust. Ach, .. äh .. ‘ich lese auch keine 

Zeitung. ‘Wissen sie, .. dass ich keine Ahnung habe, .. äh .. +was auf der Welt passiert. 

Mhm .. ‘wenn ein Freund mir etwas darüber erzählt, .. +werde ich .. mhm ..  informiert. 

*Wie gesagt, .. ich .. mhm .. lebe einfach, .. wie Grass.“ (Ece 9, Pas. 63-65) 

Der Sinn ihres Lebens ist vor allem ihre Familie. Dann korrigiert sie gleichzeitig: 

„Alsoo, .. mhm .. *vor meiner Familie .. aähh .. +kommt Gott. Dann .. mhm ..  ‘kommen 

meine Eltern, .. sie, .. äh .. sie sind wichtig für mich. .. ‘Außerdem .. bin ich .. ähh .. mir 

selbst wichtig. *Jeder kommt in die Welt, ..+um hier glücklich zu werden. Äh .. Also … 

‘Deswegen versucht man, .. etwas zu tun. Also, .. mhm .. *wir sind hier, .. mhm .. um 

glücklich zu werden.“ (Ece 9, Pas. 69) 

Für sie ist es sehr schwierig, in der Türkei eine Frau zu sein. Deswegen fühlt sie sich 

verantwortlich gegenüber sich und ihren Eltern, ihr Studium rechtzeitig abzuschließen 

und einen Job zu finden.   



Qualitative Ergebnisse  

 176 

Dimension der Bewältigungsstrategie: Wenn ich frage, was sie macht, wenn sie in 

eine Krise gerät, sagt sie, dass sie eigentlich jetzt in der Mitte einer Krise ist. Sie glaubt, 

dass ihr Leben in solchen Krisenzeiten durcheinander gerät. Dann gibt sie ein Beispiel:  

„Mhm .. Zum Beispiel passiert irgendetwas .. mhm .. ‘im Gespräch mit meinen 

Freunden, .. *dann gehe ich weg. (weint). ‘In diesem Augenblick, .. verstehe ich nicht, .. 

+warum sie dann beleidigt sind, .. *oder es passiert, .. mhm .. +dass ich ihnen .. äh .. 

keine Beachtung schenke.“ (Ece 9, Pas. 43) 

Wenn ich frage, aus welchem Grund sie sich so verhält, erwähnt sie wiederum ihren 

Exfreund:  

 „... Mhh... das ist etwas, .. ‘was ich kenne, .. also, .. +was ich mit meinem Freund 

erlebt habe. ‘Wie eine Lücke. .. Deshalb hatte ich auch, .. ‘ein Alkoholproblem. ‘Ich 

trank unbegrenzt. .. *Das lasse ich langsam wieder. Also, mhm ..  seit, jaa, .. einem 

Monat habe ich .. mhm .. keinen Alkohol getrunken.  ‘Jetzt trinke ich .. mhm ..  aber 

nicht zu viel. (lange Pause).“ (Ece 9, Pas. 45) 

Wegen dieser Beziehung gerät sie in eine depressive Phase und deshalb wird sie auch 

zur Zeit des Interviews psychotherapeutisch behandelt. Jedoch würde sie nichts in ihrer 

Vergangenheit verändern. Sie scheint ihre Erfahrungen in einer kohärenten Weise 

rekonstruieren zu können, so dass ihr eine Sinnstiftung gelingt und sie durchaus eine 

tragfähige Lebensorientierung gewonnen hat. Sie sagt, dass sie wichtige 

Entscheidungen ohne Nachdenken trifft. Denn sie erfährt starke Entscheidungskonflikte, 

wenn sie lange reflektiert. In ihren Worten: 

„Also, .. mhm .. ‘ich bin unentschlossen, .. +wenn ich eine Entscheidung treffe .. und ..  

* nachdenke, .. ‘ob sie falsch oder richtig ist. .. Deswegen, mhm ..  ‘entscheide ich mich 

lieber sofort.“ (Ece 9, Pas. 87) 

Wenn sie ein Problem hat, das sie von allein nicht lösen kann, wendet sich an ihre 

Mutter oder durch Mutter an ihren Vater.   

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Für sie ist Gott der Schöpfer des Universums, 

der Menschen und der Anfang von allem. Sie stellt sich Gott so vor:  

„‘Er ist nicht eine Sache ähh mhmm. Wie soll ich sagen? Ähh .. ‘Wir können ihn uns 

nicht vorstellen, .. wie etwas, .. +das sichtbar ist. Oder, mhm .. vielleicht ist Gott, .. 

das .. ‘was wir mit Augen sehen. ‘Wir sind auch .. ein Teil Gottes. *Ich weiß es nicht. .. 

Also, ja, .. na, ja .. *eigentlich auch nicht ganz. Aber, es .. mhm .. gibt eine Macht, .. 

‘die unter uns ist .. und, und uns beherrscht. ‘Ich weiß nicht. Ähh. .. Mhm. .. ‘Jedes 

Wesen ist ein Teil von ihm. .. ‘Gott sagt, .. dass er ein Stück von seiner Seele ..äh .. dem 



Qualitative Ergebnisse  

 177 

Menschen gegeben hat. �a, ja... ‘selbstverständlich sind wir ein Stück .. mhm .. von 

ihm. *Alle sind Gott, .. +meiner Meinung nach. ‘Ich könnte mir nicht vorstellen, das .. 

dass Gott eine Form hat.“ (Ece 9, Pas. 37) 

Sie fühlt sich nirgendwo mit Gott oder mit dem Kosmos im Einklang, weil sie annimmt, 

dass sie irgendwann in der Hölle verbrennen wird. Wenn sie gefragt wird, warum sie so 

denkt, dann sagt sie:  

„.. ‘Sie wissen, .. dass es das Paradies und die Hölle gibt. Also, na, jaa .. ‘ich finde 

mich sehr sündig. .. Mhm .. *Ich habe viele Sünden.“ (Ece 9, Pas. 77) 

Aber sie betet vor dem Schlafgehen, beim Besuch des Friedhofs oder wenn sie in einer 

Schwierigkeit ist. Sie sagt: „dadurch beruhige ich mich.“ Zum Ideal des reifen Glaubens 

gehört ihrer Meinung nach zuerst ein reines Herz. Sie glaubt, dass die Religion eine 

Sache ist, die dem Menschen durch seine Geburtsbedingungen verliehen ist. Deshalb 

muss der Glaube für sie zuerst im Herzen anfangen. 

 „...Hmm. .. Ähh .. ‘Weil ich in einem muslimischen Land geboren bin, .. +bin ich 

Muslime. .. Äh .. Wenn ich durch christliche Eltern in die Welt gekommen wäre,.. ‘dann 

wäre ich als eine Christin aufgewachsen. [...] ..z. B. muss eine Muslime .. ‘ihren Kopf 

bedecken, .. mhm .. die fünfmaligen Gebete verrichten, .. zur Pilgerfahrt gehen. Ja, .. 

‘dies muss wahrscheinlich eingehalten werden, .. aber das Wichtigste ist, .. +ein reines 

Herz zu haben.“ (Ece 9, Pas. 79) 

Dann fängt Ece an, Kritik an ihren Peers zu üben, die Kopftuch tragen oder von ihrer 

Umgebung als religiös bezeichnet werden.  

‘Ich habe viele .. mhm ..mit  Kopftüchern gesehen .. ähhh. Also. �aja... mhm. ‘Ich finde 

mich religiös .. mhm .. + im Vergleich zu ihnen. .. Es ist gut, ..* Kopftuch zu tragen.  

Mhm .. ‘Sie müssen aber auch dem Kopftuch gerecht werden (...) .. Ähh .. Das Kopftuch 

darf nicht durch den Zwang .. mhm .. der Eltern .. oder der Umwelt getragen werden. 

Also, .. ‘ zuerst muss man wissen, .. was es bedeutet ein Kopftuch zu tragen. Mhm ..  

‘Wenn sich ein Mädchen für das Kopftuch entschieden hat, .. +muss es dazu stehen und 

wissen,.. mhm .. wie man sich .. ja .. mhm .. *damit  in der Gesellschaft verhalten sollte. 

‘die innere Reinheit kommt an erster Stelle. *Das Böse sollte nicht in einem Selbst 

sein. .. Alsoo, .. ‘es ist zwar in der Religion vorgeschrieben, sich zu bedecken. Aber es 

gibt vorrangige Vorschriften der Religion, wie die innere Reinheit, die wichtiger sind 

als das Kopftuch zu tragen.“ (Ece 9, Pas. 81-83) 



Qualitative Ergebnisse  

 178 

Auf die Frage nach dem Sinn des Lebens antwortet sie, dass die Menschen auf die Welt 

kommen und leben, weil Gott das will. Wenn sie weiter gefragt wird, warum Gott dies 

so will, sagt sie weiter:  

„... Mhmm. .. ‘Wie soll ich das wissen? .. Ähh .. Er will das, .. *weil es sein  Wunsch ist,  

+wie Spielzeug. .. ‘Er schickt den Mensch hierher. .. Aber, mhm ..  ‘ich weiß ehrlich 

nicht, .. +mit welcher Absicht.“ (Ece 9, 101) 

Ihrer Meinung nach ist das Schicksal des Menschen nicht so vorherbestimmt, dass die 

Mutter als Mutter für das Kind festgelegt wird. Sie glaubt jedoch, dass das Schicksal auf 

jeden Fall festgeschrieben ist. Aber der Mensch kann sich nach seiner Wahl für das 

Gute oder das Böse entscheiden. Sie hält den Tod für eine Reinigung des Lebens. Und 

sagt sie weiter:  

„Mhm .. Also. .. *�ach dem Tod, ..  +verfault unser Körper im Grab. (...) .. ‘Die Seele 

kommt von Gott .. und wird dann .. +zu ihm zurückkehren. .. ‘Wie gesagt, .. wird die 

Seele auf das Jüngste Gericht warten. .. Mhm .. Dann, dann .. äh .. *wird sie zur 

Rechenschaft gezogen.“ (Ece 9, Pas. 111) 

Sie hält sich nicht für religiös. Wenn sie gefragt wird, warum es so ist, antwortet sie so:  

„ Mhm .. *Es ist, .. mhm .. es ist nicht die Religiosität, ..+ die heute in den religiösen 

Kreisen .. in der Türkei herrscht. .. ‘Ich hasse sie. Wie soll ich das erklären? Also. .. 

Mhm .. ‘Die Religion ist etwas Privates. .. Äh .. Und deswegen .. ‘muss sie privat 

erfahren werden. .. �a, ja, … ich denke so. .. ‘Wie eine Waffe bringen sie die Religion 

voran. .. ‘Ich bin dagegen. .. ‘Sie beuten die Religion aus. .. Mhm .. ‘Sie machen 

sie ..äh .. zu einem Instrument. .. *Deswegen hasse ich sie. (...) .. Mhm .. ‘Die Religion 

soll .. äh .. eine Beziehung .. ja, .. zwischen .. +den Menschen und Gott sein. .. Mhm .. 

‘Sie muss so bleiben. .. Also. .. ‘Ich finde das sehr dumm, .. +dass sich  in der 

Gesellschaft immer auf die Religion berufen wird. .. *Ich mag solche Dinge 

nicht.“ (Ece 9, Pas. 116-118) 

Zusammenfassend wird Ece wie folgt typisiert (siehe Tab. 12): 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation-
Gleichberechtigung 

Bewältigungsstrategie 

Ece, 19 3 synthetisch- 
konventionell 

laizis-
tisch 

- keine religiöse 
Sozialisation in der 
Familie 
- schulischer 
Religionsunterricht 

Krise durch eine 
gescheiterte 
Beziehung 

- Verantwortung 
gegenüber Eltern   
- Abschluss des 
Studiums 
 

Existenzkampf als 
Frau in der 
patriarchalischen 
Gesellschaft 

Lösungsversuche durch 
Alkoholkonsum 

Tab.  12: Typisierungsaspekte von Ece 

 



Qualitative Ergebnisse  

 179 

4.2.4 Individueller Typ 

Der individuelle Typ zeigt mehr als andere Typen Unabhängigkeit gegenüber den von 

ihm erfahrenen Sozialisationsinstanzen und seiner aktuellen Umgebung. Diese 

Unabhängigkeit bezieht sich auf die Überzeugungen und Weltanschauungen seines 

Sozialisationskontexts. Er hat die Fähigkeit, durch Reflexion der ihm vermittelten Ideen 

und Weltdeutungsmuster seine persönliche Weltsicht zu konstruieren. Die familiäre und 

gesellschaftliche Kultur ist somit mehr ein Gesprächspartner zur Entwicklung der 

eigenen religiösen Identität und Überzeugungen.  

Dieser Typ betrachtet die Religion weder als ein festgelegtes, vorgegebenes 

Glaubensgebäude noch als die Grundlage einer politischen Ideologie. Vielmehr stehen 

individuelle Bedürfnisse und die Sehnsucht nach dem Heiligen im Zentrum. 

Diese individuelle Religiosität steht meist mit einer kaum vorhandenen oder nur wenig 

ausgeprägten religiösen Sozialisation in der Familie in Beziehung.  In der 

Entwicklungslogik des Fowlerschen Modellansatzes ist damit freilich zu rechnen, dass 

auch die anderen Typen einen individuellen Religiositätsstil entwickeln. Bei diesen 

Falltypen müssen jedoch erst mühsam traditionelle Interpretationsmuster vom Schein 

ihrer Objektivität befreit werden, so dass eine bewusst individuelle Aneignung der 

Tradition nicht als illegitim empfunden wird.  

Anders als bei den Fällen, die von Kindheit an in der Familie, in der Schule oder im 

Korankurs streng religiös sozialisiert sind, ist für diesen Stil eine religiöse Sozialisation 

in der Familie nicht erforderlich. Da der individuelle Typ auf den Verstand basiert, 

entspricht sein Stil dem bewussten Glauben in der islamischen Theologie (Tahkiki 

Iman) und dem individuierend- reflektierenden Glauben in der Entwicklungstheorie von 

Fowler.    

Fallcharakteristika dieses Typs sind:  

1. Eine religiöse Sozialisation im familiären Bereich ist nicht erkennbar oder 

unerheblich.  

2. Er stellt eine Entwicklungsstufe dar,  die alle drei Typen erreichen können. 

3. Sein Charakteristikum ist die Unabhängigkeit gegenüber überlieferten religiösen 

Vorgaben. 



Qualitative Ergebnisse  

 180 

4. Eine Transformation oder Veränderung im Laufe des Lebens ist zu erkennen, 

auch wenn eine starke religiöse Sozialisation im familiären Bereich erkennbar 

ist. 

5. Die Person erforscht persönlich die Religion und stellt religiöse Überzeugungen 

und Vorstellungen ihrer Umgebung kritisch in Frage.  

6. Im Gegensatz zum laizistischen Typ kritisiert dieser Typ nicht die religiösen 

Personen, sondern die konventionellen religiösen Vorstellungen. Es handelt sich 

nicht um die Ablehnung von Religion als solcher. Die Religion wird hier re-

interpretiert und zu Eigen gemacht.  

7. Die eigenen Lösungen, die durch den forschenden Verstand erreicht werden, 

werden mit der sufischen Interpretation des Islams verglichen.  

8. Die Entwicklung hin zu diesem Stil wird angestoßen durch eine Veränderung im 

Leben, ein selbstgewähltes Milieu oder wachsende schulische Bildung.  

9. Da dieser Prozess eine Kritik der überkommenen Überlieferung mit sich bringt, 

kann er die Person in eine Krise führen. Sinnlosigkeitserfahrungen können die 

Folge sein. 

10. Nach der Bewältigung der Krise entwickelt dieser Typ meist eine 

kompromissbereite und tolerante Persönlichkeit.  

Um diesen Typ darzustellen, werden drei unterschiedliche Fälle ausgewählt. Jale ist ein 

Beispiel für die Hinwendung vom konventionellen Glaubensstil zum individuellen. 

Gleiches gilt für Seda. Was Seda von Jale unterscheidet, sind die Durchbrüche und die 

biographischen Folgeprozesse, von denen Seda stark betroffen ist. Dies ist ähnlich bei 

dem dritten Fall: „Alp“. Wenn man das Leben und die Erfahrungen der Fälle überblickt, 

kann man erkennen, wie stark die Ereignisse, die ihr Leben prägen, miteinander 

verknüpft sind.  

 

4.2.4.1 Fallanalyse des individuellen Typs „Jale“ 

„....ich stehe meiner Religion nicht sehr nahe [...]mhm ... ich habe ihn mir als eine 

Persönlichkeit vorgestellt.“ (Jale 10, Pas. 15) 

 



Qualitative Ergebnisse  

 181 

Familiärer Hintergrund: Jale ist zum Zeitpunkt des Interviews 23 Jahre alt und das 

erste von drei Kindern ihrer Eltern. Als ihre Eltern im sehr jungen Alter aus einer 

kleinen Stadt in Anatolien nach Deutschland auswanderten, war ihr Vater 19 und ihre 

Mutter 14 Jahre alt. Nach dem Abitur hat sie das Studium der „Linguistik und 

Geschichte“ begonnen. Als sie von mir kontaktiert wurde, war sie im 

Abschlusssemester. Ihr Vater, 46 Jahre,  ist seit langem arbeitslos und die 44 jährige 

Mutter arbeitet als Putzfrau. Jale beschreibt sie als typisch türkische Eltern; weder 

übermäßig religiös, noch politisch interessiert. 

Das Interview mit Jale wurde mit 3,6 geratet. Das zeigt das Vorhandensein des 

synthetisch konventionellen Glaubens mit einer Tendenz zum individuierend-

reflektierenden Glauben. Bei der genaueren Analyse des Interviews wird deutlich, dass 

Jale auf  Fragen, die sich eher auf säkulare Aspekte beziehen (z.B. 

Beziehungserfahrungen), im individuierend-reflektierenden Stil (Durchschnittswert = 

4,0) antwortet, während sie auf spezifisch religiöse Fragen synthetisch-konventionelle 

Antworten (Durchschnittswert = 3,2) bevorzugt. Dies führt zu dem Schluss, dass Jale in 

den Bereichen Logik, Moral und soziale Beziehungen im Gegensatz zum religiösen 

Bereich in ihrer Entwicklung weiter fortgeschritten ist. Vermutlich behindert die starke 

normative Aufladung des türkisch-islamischen Traditionssystems zu der starken 

Bedeutung der Androhung von Höllenstrafen ein Zutrauen in die eigene theologische 

Kompetenz (vgl. Kapitel  2.7).  

Sozialisationsbedingungen: Wie Jale berichtet, blieben ihre Eltern immer in der 

eigenen türkischen Gemeinde in Deutschland. Sie sind Grundschulabsolventen. Aber ihr 

Vater hat sich ihrer Meinung nach sehr gebildet. Jale kann mit ihrem Vater über Politik 

und Religion diskutieren. Aber ihre Mutter sei leider gefangen in der Rolle der 

türkischen Frau.  

Vor der Pubertät nahm Jale an Koran-Kursen in einer  DITIB-Moschee teil. Die Zeit 

zwischen dem 14. und 18. Lebensjahr charakterisiert sie als die Zeit der Suche nach 

ihrem eigenen Selbst und ihrer Identität - die auch das Bewusstsein für ein Leben in 

zwei Kulturen, das Verlangen nach einem eigenen Platz und einen erfolgreichen 

Abschluss beinhaltet, um einen besseren Arbeitsplatz als ihre Eltern zu bekommen bzw. 

es besser zu machen als sie. Diese Suche führt Jale zu einer bewussten Wertschätzung 

ihrer türkischen Kultur und einer türkischen Persönlichkeit, wie sie sagt. Jale organisiert 

ihren Alltag nicht nach den Regeln des Islam, aber sie findet ihren Glauben sehr 



Qualitative Ergebnisse  

 182 

wichtig. „Fragen der Religion sind nur zwischen Gott und einem selbst“, sagt sie. 

Deswegen findet sie ihren eigenen religiösen Glauben sehr wichtig für sich, obwohl sie 

ihr Leben nicht nach der Religion ausrichtet.  

Der biographische Folgeprozess: Gegen Ende ihrer Abiturzeit verlobt sie sich mit 

einem Türken gegen den Willen ihrer Eltern. Dann aber erlebt sie wegen der Probleme 

in der Beziehung sehr viele Schwierigkeiten. Daraufhin trennte sie sich von ihrem 

Verlobten. Heute findet sie diese Entscheidung sehr gut in Hinsicht auf ihre Zukunft, 

weil sie mit dem Studium angefangen hat.  

Jale bedauert ihre Verlobung, die sie gegen den Willen ihrer Eltern einging. Deshalb 

wäre sie gerne noch einmal 18 und würde ab dieser Zeit, also vor ihrer Verlobungszeit, 

beginnen und weiterleben. Sie hat ihr Abitur zwar bestanden, aber wegen der Verlobung 

vergeudete sie damals viel Zeit, bevor sie mit dem Studium begann. Schlimmer ist, dass 

sie das Vertrauen ihrer Eltern erschütterte. Nach der Trennung von ihrem Verlobten 

musste sie die Beziehung zu ihren Eltern wieder aufbauen. Sie fühlte sich jedes Mal, 

wenn sie sich mit ihren Freundinnen treffen wollte, schlecht. Denn sie dachte, dass ihre 

Eltern denken würden, dass sie sich mit ihrem Ex-Verlobten trifft. Sie hätte nicht 

gewollt, ihnen diese Unannehmlichkeit zuzufügen. Deswegen glaubt sie, dass sich ihr 

Leben und ihre Beziehungen um sie herum verändern und sie sich mit der Zeit durch die 

unterschiedlichen Erlebnisse entwickelt.   

Noch nie konnte sich Jale eine enge Familienbeziehung nicht gut vorstellen:  

„Das hinterfragte ich .. mhm .. in der Phase der Persönlichkeitsfindung .. sehr oft. 

*Wenn ich abends mit Freundinnen unterwegs war, .. mhm .. war ich immer diejenige, .. 

+die sich sehr früh von ihnen trennen musste. .. Mhm .. Ich fragte mich, ..* warum das 

so sei. Was ist denn der Unterschied zwischen um acht Uhr zu Hause sein oder um zehn 

Uhr. .. +Meine Eltern sagen ja immer, .. wir wollen nichts Schlimmes für dich. .. Äh ..´ 

Das habe ich mit der Zeit verstanden. .. Ich habe sie verstanden.“ (Jale 10, Pas. 33) 

Im Nachhinein gibt Jale demnach ihren Eltern recht. Eine wichtige Rolle bei dieser 

Einstellungsänderung spielten die häufigen Streitereien mit ihrem Verlobten. Aber sie 

versuchte diese vor ihren Eltern zu verbergen, da sie sie nicht bedrücken und nicht 

zugeben wollte, dass sie im Recht waren:  

„Jaaa .. Ich habe vieles verborgen. .. *Ich bin sowieso jemand, .. der seine Probleme 

nicht mit anderen teilt. ..+ Ich löse sie allein. .. Äh .. ´Mit der Zeit wird man größer . 

mhm ... +und hat als ältestes Kind im Haus viel Verantwortung. Manchmal werde ich .. 



Qualitative Ergebnisse  

 183 

mhm ..* die Eltern meiner Eltern. .. Sie werden, zu meinen Kindern. .. +Wenn sie Hilfe 

brauchen, .. helfe ich ihnen. * Das gibt ein gewisses Selbstbewusstsein… Mhm .. Das 

hat .. mein Selbstbewusstsein  .. äh .. *sehr viel weiterentwickelt. .. + Mhm .. Meine 

Eltern fragen mich * auf jeden Fall nach meiner Meinung ..+ in jeder Hinsicht. ´Alles 

wird mir bestätigt. .. Mhm .. ´Wir haben keine förmliche Beziehung,.. äh ..+ ich kann 

ihnen alles erzählen. .. Äh ..*Ich kann meinen Eltern sagen, .. was richtig oder falsch 

ist. .. Sie können mir es auch sagen. .. `Wir haben eben so eine Beziehung. .. jaa, 

ebenfalls mit meinen Geschwistern.“ (Jale 10, Pas. 35)  

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Jales Eltern haben ihr einiges über den Islam 

vermittelt und schickten sie als Kind zum Korankurs. Deshalb hat sie keine Probleme 

bezüglich der Frage der Existenz Gottes. Sie wuchs mit dem Glauben an Gott auf, 

obwohl sie der Religion nicht sehr nahe steht. Mit der Zeit bemerkte Jale jedoch, dass 

ihr Wissen über den Islam ihr nicht ausreicht. So fängt Jale an, ihre Religion zu 

erforschen, aber auch zu hinterfragen, indem sie Fragen über die Botschaft ihrer 

Religion und den Gewinn durch ihre Religion stellt. Ihre Gründe dafür erklärt sie 

folgendermaßen:  

„Da ich in Deutschland aufgewachsen bin, .. *weiß ich, dass die Deutschen und die 

Christen ein Vorurteil .. mhm .. gegenüber dem Islam haben. +Um zu zeigen, .. *dass 

der Islam keine schlechte Religion ist, .. um die Vorurteile abzubauen, .. mhm .. um 

mein eigenes Wissensbedürfnis zu befriedigen .. äh .. und um Antworten geben zu 

können, ..+ wenn ich mit solchen Situationen konfrontiert werde. I: Mhmm. J: Ich habe 

ihn mir .. mhm .. ´als eine Person vorgestellt. .. * Es gibt jemanden da oben, ..+ der 

alles macht. .. Mhm .. also .. er hat einen Zauberstab. .. Wenn man von ihm etwas 

möchte, .. tippt er mit dem Stab .. *und der Wunsch geht in Erfüllung. .. + Später habe 

ich natürlich durch die Erziehung in der Moschee und in meiner Familie .. mhm .. ´und 

durch das Lesen der Bücher gelernt, .. dass das nicht so ist.“ (Jale 10, Pas. 17-19 

Im Bereich der Religion hat Jale, neben individuierend-reflektierenden Zügen, immer 

noch deutlich synthetisch-konventionelle Strukturen. Das kann man aus der folgenden 

Antwort auf die Frage, ob es moralische Regeln gibt, die jeder beachten sollte, 

erkennen:  

„Jaa, .. *ich überlege manchmal darüber. Für mich ist dieser Gedanke abhängig von 

der Religion. .. Mhm .. Also, .. ´das Leben ist für mich eine Prüfung, ein Test. .. Äh .. 

+Ich denke, .. dass Gott uns Alternativen während unseres ganzen Lebens gibt. .. `Wir 

treffen unsere eigenen Entscheidungen. .. Mhm .. Wir versuchen es auf dem besten Weg 



Qualitative Ergebnisse  

 184 

zu lösen. .. +Gott testet uns. .. Mhm .. *Ich glaube, .. wir werden im Jenseits das zu 

sehen bekommen, .. +wie wir auf dieser Welt leben. Hmm .. Ich denke, .. *dass die 

Welt  ein Test für uns ist .. und .. dass wir  im Jenseits das ernten werden, .. äh ..  was 

wir in dieser Welt aussähen.“ (Jale 10, Pas. 71)         

Dimension der Zukunftsperspektive: Nach ihrem Abitur fand Jale sich vor einer 

„Entweder-oder-Entscheidung“. Sie musste sich entscheiden, ob sie heiratet oder sich 

weiterbildet. Wie oben erwähnt, scheiterte ihre Entscheidung zu heiraten:  

„Also, .. es gab große Differenzen  .. mhm ..* zwischen dem, was ich vorhatte und dem, 

was mir nach einer Ehe bevorstand. .. Äh .. Die Deutschen nennen das ja 

Selbsterfüllung. .. + Ich habe an meine Zukunft gedacht. .. Ich habe an zehn Jahre 

später gedacht. .. Mhm .. *Wo könnte ich nach 10 Jahren sein, wenn ich studierte? .. 

Wo könnte ich sein, .. äh .. wenn ich eine Familie gründete? .. +Und ich kam zu dem 

Entschluss, .. äh .. dass ich *mit einer Familie nicht das Leben haben würde, .. das mir 

wichtig ist. .. +So habe ich mich ..´ für die Bildung entschieden.” (Jale 10, Pas. 8) 

In dem Bildungswunsch steckt nach ihren Aussagen keine Karrieresucht, sie möchte 

den Menschen behilflich sein und gute Dinge in ihrem Leben hinterlassen. Dies ist auch 

ein Argument für ihre Kinder, die sie, wenn sie welche bekommt, durch ihre höhere 

Bildung gut erziehen möchte, damit sie der Menschlichkeit dienen und Gutes leisten. 

Auf ähnliche Weise fühlt sich Jale auch gegenüber ihrer Familie verantwortlich. Sie 

glaubt, dass sie ihre heutige Stellung ihren Eltern verdankt und legt somit großen Wert 

darauf ihr Studium zu beenden:  

„.Äh .. `wenn meine Eltern später zurückblicken, .. sollten sie folgendes sagen können: 

„Wir haben keine Schulbildung gehabt, aber wir haben unsere Kinder zu gebildeten 

Menschen erzogen. .. Äh .. +Sie sind nicht wie wir zu Arbeitern geworden, .. mhm .. 

*die ihr Leben in den Ecken der Fabriken verbringen.“ (Jale 10, Pas. 56)        

Dimension der Bewältigungsstrategie: Ein typisches Beispiel für Jales 

Selbstbestimmung ist ihre Antwort auf die Frage, was sie tut, wenn sie eine wichtige 

Entscheidung treffen muss:  

„Jaa, also .. mhm .. es hängt von der Art des Problems ab. `Wenn es mich selbst 

betrifft, .. mhm ..  +finde ich selbst eine Lösung. `Vielleicht sollte ich nach der Meinung 

meiner Familie fragen;.. mhm ..  *gelegentlich tue ich es auch. .. Äh .. handelt es sich 

um ein rechtliches Problem,  frage ich Experten..” (Jale 10, Pas. 63) 

Gefragt, ob sie Krisenzeiten hat, in denen sie keinen Sinn in ihrem Leben sieht, sagt 



Qualitative Ergebnisse  

 185 

Jale, dass sie keine solchen Zeiten erlebte, in denen sie sich am Abgrund befand. Für 

Jale hat alles seinen Sinn und sogar schlechte Zeiten haben ihren Grund:  

„Wenn ich so was erlebte, .. überlegte ich mir, .. äh .. *was für eine Lehre ich mir 

daraus ziehen konnte. Also, .. +ich habe das immer .. mhm .. +so betrachtet, .. alles was 

ich erlebe, .. ´gibt mir etwas Positives. (…) Ich war verlobt,.. mhm .. habe mich 

getrennt, .. habe schlechte Zeiten durchgemacht .. äh .. *aber, .. ich habe mich niemals 

gehen lassen. .. Ich habe mich nicht von der Realität entfernt.“ (Jale 10, Pas. 29)     

Zusammenfassend befinden sich die Typisierungsaspekte von Jale im Folgenden (siehe 

Tab. 13). 

 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Bewältigungsstrategie 

Jale, 
23 

3,6 vom  synthetisch- 
konventionellen 
zum 
individuierenden-
reflektierenden 

individuell - traditionelle 
Migrantenfamilie 
- Korankurs in der 
Moschee 

- gescheiterte 
Verlobung  
- Entscheidung 
für das Studium 
- Selbstver-
trauen durch 
das Studium 

- Abschluss des 
Studiums  
- Verantwortung 
gegenüber 
Familie  
- eine glückliche 
Familie zu 
gründen 

- starkes 
Selbstbewusstsein  
- Kompromiss-
findung zwischen 
den Gegensätzen 

Tab.  13: Typisierungsaspekte von Jale 

4.2.4.1 Fallanalyse des individuellen Typs „Seda“ 

„Er erschafft uns .. mhm .. und dann verlangt er, .. +dass wir ihn anbeten müssen. 

(…) ´Wenn wir ihn nicht anbeten, .. mhm .. +wird er uns bestrafen. Mhm .. `Das ist 

sehr furchtbar. .. (...) Jaa .. Eigentlich sollte er gnädig und mhm .. barmherzig 

sein.“ (Seda 11, Pas. 53) 

Familiärer Hintergrund: Seda ist in einer Kleinstadt geboren, die in der Mitte von 

Anatolien gelegen ist. Sie ist die einzige Tochter ihrer Eltern und hat zwei ältere Brüder. 

Ihr Vater ist der Direktor der Volkshochschule der Stadt und ihre Mutter ist Hausfrau. 

Sie ist in einem religiös-traditionellen Elternhaus aufgewachsen, das auf der 

Geschlechtertrennung in der türkisch-traditionellen Familie basierte.  

Sie ist auf einem Vorbeter-Prediger Gymnasium in ihrer kleinen und etwas ländlichen 

Heimat religiös ausgebildet worden. Die Aufnahmeprüfung für einen Studienplatz nach 

dem Gymnasium war für Seda eine große Herausforderung, mit der sie nicht gut 

umzugehen wusste.  



Qualitative Ergebnisse  

 186 

Sozialisationsbedingungen: Normalerweise müsste Seda ihre Unabhängigkeit von 

ihrem eigenen Kreis durch das Gymnasium gewonnen haben. Nach Fowler bietet das 

Gymnasium den Jugendlichen eine Freiheit an, wo sie sich selbständig entwickeln 

können. Aber bei Seda war dies nicht der Fall, da sie ein religiös orientiertes 

Gymnasium besuchte, das die Erwartungen einer traditionellen Familie unterstützt. Ihr 

Umzug in eine Großstadt für den Vorbereitungskurs könnte eigentlich für Seda ein 

Anfang des kritischen Denkens sein. Allerdings bot ihr neues, jedoch konservativ-

ideologisches Umfeld, keine solche Möglichkeit. Durch ihre Wohngemeinschaft mit 

Theologiestudentinnen wird deutlich, dass sie sich immer nur in religiösen Kreisen 

befindet. Jedoch verändert sich ihre religiöse Denkweise durch das Theologiestudium. 

Die dort gesammelten Erfahrungen veranlassen sie zur Kritik an religiösen Haltungen 

und Ansichten. Sie beschäftigt sich mit der Frage „was es vor Gott gab, und wie Allah 

nicht erschaffen ist.“ Aber sie vermeidet es darüber länger nachzudenken, da sie Angst 

davor hat, eine Heidin zu werden. Ihr Studienort ist demnach mit einschneidenden 

Veränderungen ihres Lebens verbunden und vor allem im religiösen Bereich durch ein 

Vorher-Nachher Empfinden geprägt.  

Ihre soziale Welt besteht aus ihren Eltern, Mitstudierenden und ihrem Freund, der sie 

positiv verändert und ihr Anschluss an das gesellschaftliche Leben bietet. Die Art der 

sozialen Beziehungen kann hier mit dem Prinzip der Stufe 3 erklärt werden, die sich als 

Grenze des sozialen Bewusstseins durch emotionale familiäre Solidarität, Liebe und 

Freundschaft in einer gemeinsamen religiösen Tradition ausgebildet hat: 

„jaa.. also. Mhm..`�ach diesem Geschehen äh .. +hatte ich mich entspannt. *Ich 

verteidige mich schon. .. Mhm .. `Ich musste nicht flüchten .. mhm .. und äh ..  nicht 

schweigen .. und auch nicht mich zurückdrängen. +Somit habe ich gemerkt, mhm .. `wie 

viel meine Eltern und Brüder mich lieben. .. Mhm .. Sie sind sehr wichtig für mich. +Ich 

ärgere mich noch, .. äh .. warum ich den Anstoß gegeben habe, ... mhm .. dass sie es 

bedauern. `Sie sind alles in meinem Leben. .. Mhm .. Mein Stipendium und .. äh .. Bafög 

gebe ich auch für sie aus. I: Mhm. S: Ich vertraue keinem .. mhm .. außerhalb meiner 

Familie. `Es ist der Tod, ..mhm .. +sie beleidigen zu lassen. (Seda 11, Pas 21-23) 

Durch diese Angaben über die eigene Familie ergibt sich eine emotionale Solidarität in 

der Beziehung mit der Familie. 

Der biographische Folgeprozess: Seda erlebte mit 22 Jahren eine stark erschütternde 

Krise in ihrem Leben, die durch eine Misshandlung und Verleumdung des Imams der 



Qualitative Ergebnisse  

 187 

Stadt, der zugleich auch der Mann ihrer Cousine war, verursacht wurde. Während sich 

die Verwandtschaft in Gruppen, die ihr vertrauten und nicht glaubten spaltete, isolierte 

sich Seda und zog sich mehr und mehr von ihrer Umwelt zurück. Auf der einen Seite 

musste sie sich noch mal auf die Prüfung zum Studium vorbereiten und auf der anderen 

Seite musste sie die über sie im ganzen Städtchen verbreiteten Verleumdungen 

bewältigen. Dadurch verlor sie ihr Gleichgewicht. Dieses Erlebnis führte sie auch zum 

Konflikt mit ihrem Glauben. Sie geriet in eine Krise, die so lange dauerte, bis sie lernte, 

sich zu verteidigen. Durch dieses Ereignis näherte sie sich ihrem Vater, der ihr bei der 

Bewältigung der Verleumdung beistand.  

Kurz vor der Bewältigung dieser Krise, bewarben sich Männer bei ihrem Vater, die um 

die Hand seiner Tochter bitten wollten. Aber der Vater wollte, dass Seda studiert. Er 

beschloss, seine Tochter in eine der größeren Städte der Türkei zu schicken, damit sie 

sich auf die Aufnahmeprüfung gut vorbereiten konnte. Daraufhin verließ sie das erste 

Mal ihre Eltern und ihre Heimat. Das war die erste Erfahrung, weit weg von den Eltern 

und dem Milieu allein zu leben, in dem sie eine Identität bis zu diesem Zeitpunkt 

erlangt hatte. Sie besuchte einen Vorbereitungskurs in dieser großen Stadt. Dieser Kurs 

wurde von einer prominent-religiösen Gruppe in der Türkei angeboten, die im Bereich 

der Bildung sehr aktiv ist. Sie wohnte damals im Wohnheim dieser Gruppe mit anderen 

Studierenden zusammen. An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass sie 

sich nicht über diese Gruppe während des Interviews geäußert hat, wie fast alle anderen 

Interviewpartner. Am Ende des Gesprächs verriet sie, dass sie den Kurs der 

„Nurcu“ Gruppe im Internat besuchte. Weil sie aus einer ländlichen Gegend kam, 

sprach sie mit Akzent. Deshalb machten ihre Mitbewohnerinnen und Klassenkameraden 

sich lustig über sie. Sie fühlte sich sehr beleidigt und diskriminiert. Hier erfuhr sie aber 

auch erste enge private und gemeinschaftliche Beziehungen mit anderen außerhalb ihrer 

Verwandtschaft, die sie sehr geprägt haben.  

Sie strebte das Studium der Politikwissenschaften an, wurde jedoch für ein anderes Fach 

zugelassen, weil der Führungslehrer sie falsch beraten hatte. Sie lehnte diese Zulassung 

ab und ohne in Verzweiflung zu geraten, bereitete sich Seda entschlossen nochmals auf 

die Hochschulzugangsprüfung vor und erreichte einen Studienplatz für Theologie. Ihre 

Angaben über die mehrmaligen Fehlversuche zur Aufnahmeprüfung für das Studium 

zeigen, dass sie andere dafür verantwortlich macht, indem sie sagt:  



Qualitative Ergebnisse  

 188 

„`Außerdem habe ich ein .. mhm .. ungewünschtes Fach für das Studium .. äh .. als 

Folge der falschen Orientierung .. mhm .. +durch meinen Führungslehrer erhalten. `Ich 

war nicht informiert, .. mhm .. wie ich mich drauf gut vorbereiten sollte. *So konnte ich 

sie nicht bestehen.“ (Seda 11, Pas. 8) 

Zur Zeit des Interviews war sie 21 Jahre alt und in den ersten Semestern ihres Studiums. 

Von Anfang des Studiums an wohnte sie in einem Studentenwohnheim mit vier 

Theologiestudentinnen in der Marmararegion. Alle waren aus verschiedensten Teilen 

der Türkei. Seitdem Seda in der Stadt lebt und neue Freundschaften schloss, erlebt sie 

mitunter Schwierigkeiten in ihren Beziehungen zu Freundinnen. Der Grund dieser 

Probleme ist ihrer Meinung nach, dass sie vom Land kommt:  

„`Ich bin ein bisschen ländlich und ungebildet geblieben. .. Mhm .. +Bis ich 

hierhergekommen bin,.. ` hatte ich keine Ahnung, .. mhm .. +was auf der Welt passiert. 

Äh .. `Die Stadt X ist ein Wendepunkt meines Lebens. Mhm .. `�achdem ich die 

Geschichten meiner Freundinnen in Istanbul gehört hatte, .. mhm .. +habe ich 

bemerkt, .. dass meine Geschichte eigentlich .. äh .. sehr einfach ist. .. Mhm .. *Also 

misshandelt mhm .. oder belästigt bin nicht nur ich. `Ich habe gehört, wie viele junge 

Mädchen mhm .. solche Misshandlungen erfuhren. `Es war schlimm, mhm .. was ich 

erlebt habe. .. Äh .. Aber es ist schlimmer, .. mhm .. was meine Freundinnen erlebt 

haben.„ (Seda 11, Pas. 35) 

Seda trug das Kopftuch, bis sie mit dem Theologiestudium begann. Sie trug aber kein 

Kopftuch mehr und sah ganz modern aus, als das Interview mit ihr außerhalb des 

Campus der Universität durchgeführt wurde. Früher fand sie es nicht gut, wenn andere 

kein Kopftuch trugen, und sie kritisierte solche Fälle. Sie vergleicht sich mit denen, die 

sie vorher wegen des Kopftuchs kritisierte.  

„Mhm .. Ich kann mich nicht gut ausdrücken. Äh .. Meine Meinungen verändern sich 

immer. `Ich war vorher bedeckt und kritisierte die anderen, ..mhm .. die nicht bedeckt 

waren. +Aber jetzt ziehe ich mich ähnlich wie sie an. `Ich dachte nie in religiösen 

Dimensionen daran. .. Mhm .. Aber, .. mhm .. ich erlebe Konflikte mit der Verschleiung 

und frage mich im allgemeinen, .. mhm .. `ob ein Mann schlechte Blicke auf mich 

wirft.“ (Seda 11, Pas. 75) 

Obwohl sie diese Situation mit der Veränderung ihrer Einstellungen im Verlauf der Zeit 

beschreibt, ist es entscheidend, dass sie sich schuldig bezüglich des Kopftuches fühlt.  



Qualitative Ergebnisse  

 189 

Seit einem Jahr hat sie ein gutes Verhältnis zum Bruder ihrer Freundin. Sie denkt, dass 

sie durch ihn schöner geworden ist und er ist geduldiger, netter und religiöser als sie. Er 

mag es nicht, anderen von ihrer Beziehung zu erzählen. Sie liebt ihn so sehr, dass sie 

ihn als Vorbild ansieht.  

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Sedas Gottesvorstellung resultiert stark aus der 

Erziehung ihrer Eltern. Ihr Gottesbild entspricht dem, was ihr beigebracht wurde. 

Gleichzeitig entdeckt sie die Mängel an diesem überlieferten Gottesbild. Sie ist hier in 

einem Konflikt der die Existenz Gottes angeht. Wie ihre Freundinnen hat auch Seda 

Angst davor, eine „Heidin zu werden“, wenn sie ihre offenen religiösen Fragen im 

Freundeskreis mitteilt. So erscheint Seda als eine Person, die zwischen Tradition und 

Moderne, zwischen Dogma und Vernunft steht. Sie beschreibt ihre Gottesvorstellung 

entsprechend der religiösen Tradition ihrer Eltern. Gleichzeitig drückt sie ihre Skepsis 

darüber aus. Man kann davon ausgehen, dass sie sich in der Übergangsphase von Stufe 

3 zur Stufe 4 befindet. Auf die Frage “Wer ist Gott für dich?“ äußerte sie sich 

folgendermaßen: 

„*Er ist unser Schöpfer und .. mhm .. unser Herr. Mhm .. +Er hat uns in die Welt 

geschickt, mhm .. `damit wir ihn verehren sollen. Mhm .. Das ist absurd für mich. Er 

erschafft uns .. mhm .. und dann verlangt er, .. +dass wir ihn anbeten müssen. (…) 

´Wenn wir ihn nicht anbeten, .. mhm .. +wird er uns bestrafen. Mhm .. `Das ist sehr 

furchtbar. .. (...) Jaa .. Eigentlich sollte er gnädig und mhm .. barmherzig sein. I:Hast 

du schon einmal an ihn und seine Existenz gezweifelt? S: �ein niemals. .. Mhm .. Also .. 

Ich habe mich an ihn stärker gebunden. Mhm .. `Ich zweifelte niemals an ihm. +Er 

behandelt alle gerecht. Mhm .. *Er lässt keinen dem anderen Unrecht tun. .. Äh .. 

`Wenn einem Unrecht getan wird, .. vergeltet er auf jeden Fall dieses 

Geschehen.“ (Seda 11, Pas. 53-55) 

Obwohl sie sich in der Vergangenheit ausschließlich in religiösen Kreisen bewegt hat, 

gibt sie jetzt zu, dass sie die fünfmaligen Gebete nicht mehr einhält. Sie begründet dies 

so:   

„. `Je mehr man lernt, mhm .. +desto mehr entfernt man sich äh .. `von den Ritualen. 

Ich gerate in Zweifel in vielen Themen“  (Seda 11, Pas. 43) 

Aber gleichzeitig gibt sie an, dass ihre Klassenkameraden auch nicht mehr beten.  

Mit dem Theologiestudium haben sich die Glaubensinhalte bei Seda verändert. Sie hat 

den Eindruck, dass ihr die Religion falsch vermittelt wurde. Darum entfernt sie sich von 



Qualitative Ergebnisse  

 190 

der Religion. Sie übt auch Kritik am Leben des Propheten Mohammed, das ihr früher 

als das hervorragende Vorbild gezeigt wurde. Das Leben des Propheten war für Seda 

das eines fehlerlosen Führers, das Vorbild für ihr eigenes Leben. Durch die Vorlesungen 

an der theologischen Fakultät begann sie zu entdecken, dass der Prophet auch viele 

Fehler gemacht hat. Diese führte sie in eine Glaubenskrise. Jetzt hat sie sich auf den 

Weg zum selbstreflektierenden Glauben gemacht. In dieser Phase beginnt sie das 

charismatische Vorbild „Prophet Mohammed“ zu kritisieren:  

„*Zum Beispiel haben wir eine Vorlesung über die Koraninterpretation. Mhm .. +Das 

Thema war die Ehescheidung .. äh .. nach dem Islam. *Der Koran war eine Erkenntnis 

mhm .. und diese wurde mit Idschma [Übereinstimmung von muslimischen Gelehrten] 

ausgetauscht. .. Mhm .. +Und seine Gültigkeit ist abgeschafft. ..Mhm .. *Wenn dies so 

ist, .. äh .. was bleibt dann übrig als .. mhm .. +Unterschied zwischen dem Koran und 

der Bibel? I: Ist das mit dem Koran entgegengesetzt? S: Mhm .. *Die Menschen 

verändern diese Entscheidung .. äh .. nach ihrem Wunsch und Vorteil. Mhm .. +Dann 

wurden die Männer bei der Ehescheidung privilegiert. Hmm .. `In den letzten Tagen 

zerbreche ich  mir äh .. den Kopf über diese GeschichtS: .. Mhm .. `Uns wurde bisher 

beigebracht, .. mhm .. dass unser Prophet Mohammed niemanden beleidigte äh .. +oder 

im Unrecht handelte. Mhm .. `Sein heidnischer Schwiegersohn .. ja, also .. geriet einmal 

(den Muslimen) in Gefangenschaft .. mhm .. während eines Krieges. Mhm .. ´Er zeigte 

dem Propheten eine Halskette, .. äh .. die seiner Tochter gehörte, .. +damit der Prophet 

ihn freilassen sollte. I: Mhmm. S: *Daraufhin weinte unser Prophet .. mhm .. +und 

befahl seinem Freund Abu Bakr, .. äh .. `dass sein Schwiegersohn freigelassen werden 

sollte. Mhm .. Das ist aber Unrecht. Äh .. +Er ärgerte sich über die anderen. Mhm .. 

`Aber, wenn es um seine Familie ging, .. mhm .. privilegierte er sie. +Ein Prophet darf 

sich über die anderen äh .. nicht ärgern oder mhm .. `diese beleidigen. +Aber .. mhm .. 

*er machte das.“ (Seda 11, Pas. 45-48) 

Mit ihrem kritischen Verständnis des Propheten konfrontierte sie auch ihre Professoren. 

Allerdings sind die Antworten nicht zufriedenstellend für sie gewesen, so dass sie die 

Argumente der Professoren ablehnte. Im weiteren Gespräch sagt sie:  

„+Mhm .. Ich frage meine Professoren, .. warum es so sei. Sie antworten wie folgt: 

`Aber, mhm .. er ist ein Staatsmann und äh .. muss sich manchmal über die anderen 

ärgern. `Meiner Meinung nach muss es nicht so sein. .. Mhm .. *Heute kritisiere ich 

viele Sachen. .. Äh .. +Ich kann nicht akzeptieren, .. mhm .. `dass die Regeln im Koran 

mit den Entscheidungen der Gelehrten .. mhm .. ausgetauscht wurden.“ (Seda 11, Pas. 

51) 



Qualitative Ergebnisse  

 191 

Dieser Äußerung kann man entnehmen, dass Seda eine eigene Perspektive konstruiert. 

Diese kritische Haltung betrifft auch den Koran:  

„*Zum Beispiel haben wir eine Vorlesung über die Koraninterpretation. Mhm .. +Das 

Thema war die Ehescheidung .. äh .. nach dem Islam. *Der Koran war eine Erkenntnis 

mhm .. und diese wurde mit Idschma [Übereinstimmung von muslimischen Gelehrten] 

ausgetauscht. .. Mhm .. +Und seine Gültigkeit ist abgeschafft. ..Mhm .. *Wenn dies so 

ist, .. äh .. was bleibt dann übrig als .. mhm .. +Unterschied zwischen dem Koran und 

der Bibel?“ (Seda 11, Pas. 45) 

Diese Zitate aus dem Interview zeigen, dass Seda durch kritisches Denken, das sie an 

der Universität kennengelernt hat, nun selbstständig Unstimmigkeiten in der religiösen 

Tradition entdeckt, die sie allerdings mit ihrer früheren Frömmigkeit in Widerspruch 

bringen. Diese Konflikterfahrungen führen sie zu einem individuierend-synthetischen 

Stil.  

Das muslimische Individuum wird von den Vorschriften des Islams als moralisch 

verantwortlich und verantwortungsfähig charakterisiert. Der wesentliche Bestandteil der 

Religiosität ist daher, die Vorschriften der Religion einzuhalten, oder den Kopf zu 

bedecken, wenn man weiblich ist. Die meisten meiner Interviewpartner denken kaum 

anders als Seda. 

 „`Ich halte mich nicht für fromm. Mhm .. +Auch empfinde ich mich nicht als religiös, .. 

äh .. *weil ich mich nicht nach den Vorschriften des Islam bedecke. ´Ich nehme die 

Vorschriften der Religion mhm .. nicht ernst. Ähh. Ich kann nicht. Mhm .. *Ich lasse 

mich in meinem Leben etwas gehen.“ (Seda 11, Pas. 122) 

Dimension der Bewältigungsstrategie: Als sie Zuhause war, emfand sie ihr Leben auf 

der Welt als problematisch und schlimm. Mit dem Studium in der Stadt hat sie andere 

Gleichaltrige kennengelernt, deren Leben problematischer und schlimmer als ihres 

waren. Somit findet sie einen Trost durch die Geschichten ihrer Freundinnen, die noch 

schlimmere Erfahrungen gemacht hatten. Seda entwickelt somit eine neue Perspektive, 

mit der sie ihre Vergangenheit neu konstruieren kann, indem sie ihre eigene Geschichte 

mit den Geschichten von ihren Gleichaltrigen vergleicht.  

Sie hatte eine dramatische Erfahrung gemacht, durch die sie ein engeres und besseres 

Verhältnis zu ihrer eigenen Familie bekam, die sie vorher als patriarchalisch beschrieb. 

Wegen ihres Vaters und ihren Brüdern war sie in der Kindheit zurückhaltend geblieben. 

Aber durch die Misshandlung hat sie erfahren, dass sie niemandem außerhalb ihrer 



Qualitative Ergebnisse  

 192 

eigenen Familie vertrauen kann. Durch dieses Geschehen erlangte sie ein 

Selbstvertrauen. Sie hat erfahren, dass man nicht schweigen muss, wenn man nicht 

schuldig ist, sondern sich verteidigen sollte.  

„Wenn mich jemand ausnutzen möchte mhm .. und äh .. ich seine Absicht bemerke, .. 

*bin ich geduldig .. mhm .. und denke an Gottes Willen. `Darum hat es für mich keine 

Geltung, ..+ wenn mir jemand etwas antun will. Mhm .. Also .. `Ich habe einen 

Freund, .. äh .. der in meinem Leben wichtig ist. Aber, mhm .. + es ist schändlich Ihnen 

von ihm zu erzählen.“ (Seda 11, Pas. 29) 

Bei dieser Äußerung spielt der Wille Gottes eine wichtige Rolle. Was ihre Empörung 

bändigt, ist hier der Wille Gottes, der eine Autorität für Seda darstellt.  

In ihrer Vergangenheit erlebte Seda große Konflikte. Sie wollte sich umbringen, musste 

dann aber daran denken, dass sie damit ihrem Vater großen Schmerz beifügen würde. 

Denn sie fühlte sich für die Ehre und das Ansehen ihres Vaters im Dorf verantwortlich:   

„Wenn ich mich umgebracht hätte, mhm .. hätte ich .. die Achtung, .. mhm .. Ehre und .. 

das Ansehen meines Vaters zerstört. Deswegen verzichtete ich darauf. .. Äh .. `Denn 

mein Vater wäre ein Vater gewesen, .. mhm .. dessen Tochter sich umgebracht hätte. .. 

Mhm .. Ich dachte damals mehr .. mhm .. *an seine Ehre als an das Höllenfeuer.” (Seda 

11, Pas. 61) 

Bezüglich der Frage, wie sie Entscheidungen trifft, zeigt sich demnach, dass sie die 

Erwartungen der eigenen Gruppe erfüllen möchte. Damit zeigt sich im Gesamturteil, 

dass sie noch nicht ein Glaubensverständnis auf der Stufe 4 erworben hat:  

„Hmm, .. Ich treffe eigentlich keine wichtige Entscheidung. *Im Allgemeinen bin ich bei 

dem Treffen einer Entscheidung  .. mhm .. unentschlossen. Äh .. +Vor allem denke ich 

mhm .. `an meine Familie, .. mhm .. dann treffe ich nach ihren Erwartungen eine 

Entscheidung. .. Mhm .. *Ich denke nicht an mich. .. Äh .. +Das Glück von anderen ist 

für mich wichtiger als meines.” (Seda 11, Pas. 98) 

Dimension der Emanzipation: Sie weiß, dass ihr Vater gut ausgebildet ist. Aber weil 

sie in einem kleinen Städtchen leben, wird er von dieser Umgebung beeinflusst. Jedoch 

kritisiert sie ihren Vater nicht, dass er unter solch einem Einfluss steht. Beim 

Nachdenken über ihre Mutter entwickelt sie den Wunsch, dass sie eigentlich nicht eine 

dörfliche Frau wie ihre Mutter werden will, weil  

„Mhm .. `Meine Großeltern starben und .. mhm .. meine Brüder fingen mit dem Studium 

an. .. +Je weniger Last meine Mutter hatte, .. mhm .. desto mehr konnte sie sich mit mir 



Qualitative Ergebnisse  

 193 

beschäftigen. `Sie ist wie eine Freundin zu mir geworden. Sie unterstützte mich und 

sagte mir ständig, .. mhm .. +dass sie [Mutter] zu sehr belastet ist. .. Mhm .. `Deswegen 

wollte sie nicht, mhm .. dass ich wie sie werde. .. Mhm .. Sie versteht mich heute sehr 

gut.“ (Seda 11, Pas. 65)  

Ihrer Meinung nach verursacht Egoismus Beziehungsschädigungen zwischen 

Menschen. Seda macht sich Sorgen um die  Moral in der Gesellschaft und befürchtet, 

dass Frauen auf ihren Körper reduziert werden.  

 „Ich würde den mhm .. Egoismus bei den Menschen abbauen.(…) `Sie machen sich 

keine Sorgen, .. ob die Anderen beleidigt werden. .. Die Degeneration der Moral mhm .. 

in der Gesellschaft äh .. ist sehr schlecht. .. +Es kommt mir abscheulich vor, .. mhm .. 

dass die Frauen sich wie Sachobjekte ausnutzen lassen .. mhm .. *und sich auch so 

darstellen. +Ähh. Mhmm. … `Sie sehen wie ein sexuelles Objekt aus.” (Seda 11, Pas. 

83)  

Sie gestaltet ihr eigenes Leben um diese Faktoren herum und richtet ihre Prioritäten 

danach aus. Familie, Ehe und Religion sind daher der Mittelpunkt ihres Lebens, somit 

sind die türkischen Bräuche und Tradition unmittelbar die wichtigsten Elemente in 

ihrem Leben. Diese Institutionen bieten dem Individuum eine konventionelle Glaubens- 

und Wertetradition in der Gesellschaft. In diesem Fall bleibt die Interviewpartnerin auf 

der einen Seite im Konsens mit persönlich wertvollen Repräsentanten von Glaubens- 

und Wertetraditionen und auf der anderen Seite übt sie aus einer feministischen 

Perspektive Kritik an der gesellschaftlichen Benachteiligung der Frauen. Ihre eigene 

Glaubenstradition ist für sie sehr wichtig, aber sie fühlt sich gleichzeitig gezwungen, 

andere Religionen zu respektieren, weil sie vom Staat wegen des Kopftuches oder ihres 

abgeschlossenen Gymnasiums nicht gleichbehandelt wird.  

“ `Wir müssen uns gegenseitig respektieren. .. Mhm .. Also es ist nicht so. `Sie sehen, 

wie sie unseren Glauben durch Karikaturen angreifen. .. +Mhm ..` Weil wir ein 

Kopftuch tragen und mhm .. das Religionsgymnasium abgeschlossen haben, mhm .. 

+dürfen wir nicht studieren, .. *was wir eigentlich möchten. .. Mhm .. `Deswegen werde 

ich ungleich behandelt und diskriminiert. .. Mhm .. +Der Respekt gegen mhm .. 

Religion ist eine der wichtigsten Werte.” (Seda 11, Pas. 90) 

Dimension der Zukunftsperspektive: Nach  Sedas Überzeugung kann ohne Sinn kein 

Leben in dieser Welt geführt werden. Die Ziele können den Menschen nicht immer 

glücklich machen. Sie möchte zuerst ihr Studium abschließen und dann heiraten. Aber 



Qualitative Ergebnisse  

 194 

danach bleibt eine Lücke für sie. Deswegen bezieht sie sich auf die Religion zum 

Thema „Sinn des Lebens 

„Mhm .. Ich denke, .. äh .. `dass es einen Sinn des Lebens geben muss. Mhm .. Ich 

werde heiraten .. mhm .. dann jeden Augenblick meines Lebens mit meinem Mann 

teilen. +Ich studiere. �achdem ich mein Ziel erreicht habe, .. mhm .. also .. was wird 

dann passieren? Ähh. (überlegt). `Werden wir denn in ein Loch nach dem Erreichen 

unserer Ziele geraten? .. *Den Sinn des Lebens bestimmt mhm .. eigentlich die Religion. 

+Wenn es keinen Platzt für die Religion .. mhm .. in unserem Leben gäbe, .. äh .. `wäre 

das Leben sinnlos. “  (Seda 11, Pas. 110) 

Dann fängt sie an, soziale Ideale darzustellen:  

„`Ich muss etwas in dieser Welt hinterlassen, .. mhm .. das für die Menschheit äh .. 

nützlich ist. +Ohne Absicht .. mhm ..  ist das Leben sinnlos. *Ich schreibe etwas. .. `Ich 

würde etwas für die Zukunft und die Gesellschaft schreiben.“  (Seda 11, Pas. 112) 

Sie zeigt hier eine Einstellung zwischen Fantasie und Realität, die die Stufe 3 

charakterisiert, weil sie die Überzeugung vertritt, dass sie sich mit ihrem Schreiben für 

die Zukunft und die Gesellschaft nützlich machen wird. Sie würde sich gerne in der 

Gesellschaft engagieren. Dadurch hat sie die Tendenz, sich als Heldin des 

gesellschaftlichen Wandels zu charakterisieren, was ein Merkmal der Stufe 4 ist. Somit 

kann ihre Glaubensentwicklung als  zwischen der 3. und 4. Stufe stehend bewertet 

werden. Ihre Familie, ihr Freund und ihre Religion stehen im Mittelpunkt ihres Lebens:  

„`Ich bin davon überzeugt, mhm .. dass es einen Sinn des Lebens gibt. Mhm .,. +Aber, 

wie soll ich das sagen. Mhm .. `Manchmal kommt es mir sehr sinnlos vor. .. Es muss 

einen Sinn geben, .. mhm .. weil wir in diese Welt geschickt wurden.   *Der erste Sinn 

meines Lebens ist meine Familie und .. mhm .. mein Freund. (Seda 11, Pas. 77) 

`Eigentlich ist die Religion sehr wichtig .. mhm ..  für den Sinn des Lebens. .. Mhm .. 

*Im Leben kann man die Schönheiten des Islams genießen.” (Pas. 81)  

Zusammenfassend befinden sich die Typisierungsaspekte von Seda im Folgenden (siehe 

Tab. 14). 

 

 

 

 



Qualitative Ergebnisse  

 195 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation- Bewältigungsstrategie 

Seda, 
22 

3,5 vom  synthetisch- 
konventionellen 
zum 
individuierenden-
reflektierenden 

indivi-
duell 

- Traditionell-religiöse 
Eltern  
- Vorbeter-Prediger 
Gymnasium 
 

- Misshandlung 
und Verleumdung 
des Imams  
- neue 
Perspektive durch 
Theologiestudium  

- Verantwortung 
gegenüber Eltern  
- Abschluss des 
Studiums  
- nützlicher Beitrag 
zur  gesellschaft-
lichen Wandlung 
durch  Schreiben 

Kritik an Religion, 
Gesellschaft wegen 
der Vernachlässigung 
ihrer Mutter und der 
Kopftuchträgerinnen 

Verhütungsfunktion 
des religiösen Gefühls 

Tab.  14: Typisierungsaspekte von Seda 

4.2.4.2 Fallanalyse des individuellen Typs „Alp“ 

„Äh .. Ich denke an Allah mehr als ein Imam der Moschee. Mhmm.. ich glaube an 

Gott `mehr als sie… Äh ..  *Meine Beziehung zu Allah ist eigentlich gut, .. mhm .. 

+obwohl ich mich mit ihm auseinandersetze. .. Mhm .. `Ich möchte ihn 

umarmen.“ (Alp 12, Pas. 154) 

Familiärer Hintergrund: Alp ist zum Zeitpunkt des Interviews 19 Jahre alt. Er wuchs 

in einem Vorort einer großen Stadt auf, in der viele BinnenmigrantInnen aus anderen, 

meist östlichen Teilen der Türkei leben. Alps Familie kam aus dem Nordosten der 

Türkei und war eher nationalistisch und konservativ. Als Alp 10 Jahre alt war, wurde 

seine Schwester geboren. Dies führte ihn in eine Krise, da er sich von seinen Eltern 

vernachlässigt fühlte. Als Folge dieser Krise distanzierte er sich von seiner Familie, was 

für ihn auch einen Rückzug aus der Religion, mit seinen Worten, aus dem Heiligen, 

bedeutete. Nach dem Umzug seiner Familie in einen anderen Stadtteil im Alter von 15 

Jahren verlor Alp seine Freunde und fühlte sich einsam. 

Mit der Zeit fand er jedoch neue Freunde und wurde Mitglied einer Heavy Metal und 

Rap-Musik Band. Diese Art von Musik ist in der Türkei in den Kreisen von 

Außenseitern sehr beliebt. Alp sagt, dass die Musik einen wichtigen Einfluss auf seinen 

Charakter und ein wichtiger Teil seines Lebens habe. Aber dieser besondere Stil der 

Musik zeigt gleichzeitig Alps Individualität und  Protesthaltung, die seinen Lebensstil 

und seine Identitätsbildung charakterisiert.  

Sozialisationsbedingungen: Obwohl Alp bereits erste Ansätze zum selbständigen 

theologischen Denken zeigt und die eher konservative Gruppe der Nurcus für freie 

theologische Reflektionen kaum Raum lässt, ist er zunächst noch dieser Gruppe durch 

die Orientierung an seinem Familienkreises unfreiwillig beigetreten. Das zeigt, dass 

eine religiöse Suche zunächst weiterhin im Kontext der familiär gegebenen 

Traditionsorientierung stattfand.  



Qualitative Ergebnisse  

 196 

Danach äußert er eine selbstbewusste Ablehnung gegen das Engagement in dieser 

religiösen Gruppe und damit beginnt eine Phase der Kritik an den Weltanschauungen 

und Überzeugungen, die er in der Umgebung seiner Familie kennengelernt hat. 

Um den Glauben von Alp zu verstehen, ist es notwendig, die kulturellen und 

persönlichen Elemente seiner Umgebung zu betrachten. Alps Musikstil ist unter seinen 

Peers in der Türkei nicht so verbreitet wie Pop- oder Volksmusik. Anhänger des Heavy 

Metal und Rap vertreten oppositionelle politische Einstellungen und dokumentieren 

einen eigenen Lebensstil. Mit dieser Musik protestiert Alp also gegen einen 

konventionellen Lebensstil und die Tradition. Die Musik bietet Alp nicht nur ein 

soziales Umfeld, sondern auch eine Ideologie, mit deren Hilfe er seine Identität neu 

gestaltet, denn seine Musikgruppe verhilft ihm zur Selbstverwirklichung und zur 

Etablierung einer eigenständigen Persönlichkeit.  

Trotz der immensen Bedeutung der Gruppe für Alp sieht man im Interview, dass sie 

Alps mentale Bedürfnisse nicht abdeckt und er Sehnsucht nach einer „philosophischen 

Gruppe“ hat. Jedoch fehlt es ihm an einem wahren ideologischen Milieu. 

Höchstwahrscheinlich wird Alp später ein soziales Klima aufsuchen, das Raum gibt für 

seine engagierte Reflexion von Lebensfragen. Außerdem wird deutlich, wie wichtig die 

Gruppe für Jugendliche ist. Eine Gruppe gibt Jugendlichen in diesem Alter die 

Möglichkeit der Selbstverwirklichung, trägt zur Sozialisation bei und verhindert 

Isolation.    

Alp kennzeichnet seine Eltern mit „typisch türkisch“. Damit signalisiert er seinen 

Protest gegen die Tradition seiner Eltern. Die Religiosität seines Vater allerdings 

kritisiert Alp als widersprüchlich und unecht: „Obwohl er ein Anhänger des Islams ist, 

trinkt er Alkohol“; obwohl der Vater selber die fünfmaligen Gebete nicht verrichtet, 

zwingt er Alp dazu. Die Widersprüchlichkeit des Vaters führt Alp dazu, sich von ihm 

abzugrenzen  

Seine Auflehnung gegen den Druck der Eltern wird auch in der Veränderung seines 

Aussehens sichtbar. Mit seinen langen Haaren wird deutlich wie er sein neues 

Selbstverständnis nach außen hin zeigen möchte.  

Der biographische Folgeprozess: Das Gymnasium war für Alp eine revolutionäre 

Wende. Er lernte linksradikale Künstler und Revolutionäre wie z. B. Yilmaz Erdogan 

oder Che Guevara  kennen und bewundern. Er entdeckte auch die Bedeutung sozialer 



Qualitative Ergebnisse  

 197 

und politischer Fragen. Da Alp immer noch ein Teil seiner konservativen Familie war, 

die Mitglied in einer traditionellen religiösen Vereinigung war, begann sich seine 

Sichtweise und sein Lebensstil konfliktreich zu verändern. Am Ende der Hochschule, 

begann er sich ernsthaft mit philosophischen und existenziellen Fragen zu beschäftigen. 

Er begann, Bücher zu lesen und an der Religion zu zweifeln, in der er sozialisiert wurde 

und war der Ansicht, dass ihm nicht die Wahrheit über die Religion vermittelt wurde. 

Zweimal versuchte Alp Selbstmord zu begehen. Zum Zeitpunkt des Interviews, 

bereitete sich Alp zum zweiten Mal auf die Aufnahmeprüfung für ein Studium vor. Alp 

trägt lange Haare, die von den traditionell religiösen Familien abgelehnt werden. Seine 

Sprache ist eher lyrisch und bescheiden.  

Durch seinen traditionellen Familienkreis war Alp bis zum Eintritt in die Musikgruppe 

in einer konservativ-frommen, nationalistischen religiösen Gemeinde. So erlernte er den 

Islam durch die Werke von Bediuzzaman Said-i Nursi kennen, der der Gründer und 

Führer der Nurcu-Gemeinde ist.  

Alps Interview wurde in Stufe 4, individuierend- reflektierend, eingestuft. Die Details 

seines Interviews bestätigen dies in vielerlei Hinsicht: 

Als ihm die Frage gestellt wurde „Kannst du dein Leben in bestimmte Abschnitte 

einteilen“, teilte er sein Leben ohne Rückfragen ein. Es zeigt eine erste Veränderung mit 

dem Gymnasium. Er begründet dies damit, dass er durch den Umzug seinen 

Freundeskreis verlor. In der fünften Klasse auf dem Gymnasium hat er sich noch wie 

„ein Kind gefühlt“, wie alle anderen. Die 11. Klasse bezeichnet er dagegen als den 

Wendepunkt seines Lebens.  

Dimension der Zukunftsperspektive:  

„`Ich dachte, .. mhm .. dass es sich die Welt zu retten lohnt,.. äh .. aber die 

Menschen…? .. “ (Alp 12, Pas. 26)  

…fragt er sich und dann wendet er sich vom Individuum zur Welt „vom Einzelnen zum 

Allgemeinen“. Alp wollte sich der Rettung der Welt widmen. Diese Angabe lässt eine 

Mischung der Phantasie und Realität erkennen, welche ein Merkmal der Stufe 4 ist. Alp 

stellt hier eigentlich einen sozialen Idealismus vor, in dem er sich für die Rettung der 

Welt einsetzen will. Danach wiederum wendet er sich von der Welt ab und dem 

Individuum zu. Obwohl dies ein Signal der Stufe 5 ist, scheint seine Entwicklung 

jedoch noch nicht ganz so weit. Dieses ist verbunden mit einem realistischen Denken:  



Qualitative Ergebnisse  

 198 

„Ähm. .. `Das Gymnasium war für mich eine Revolution. .. Mhm .. *15 Jahre alt war 

ich und hatte den alten Freundeskreis nicht mehr. .. +In der  ersten Klasse des 

Gymnasiums war ich ein Kind wie alle anderen. *Ich hörte gern Rapmusik und, mhm .. 

beschäftigte mich damit. Ich war ein Rapmusiker. .. Äh .. `Aber der Wendungspunkt 

meines Lebens ist die 11. Klasse am Gymnasium gewesen. .. Mhm .. +Bei mir hat sich 

eine Sensibilität gegenüber der Globalisierung und .. mhm .. den politischen 

Angelegenheiten entwickelt. `Ich glaube dass die Pubertät es mit sich gebracht hat.  

Mhm .. *Ich denke das Selbstverantwortungsgefühl entwickelt sich .. mhm .. `in dieser 

Phase sehr stark. In diesem Abschnitt meines Lebens .. äh .. habe ich mich mit der 

Politik auseinander gesetzt. `Ich glaubte, ..mhm .. dass ich diese Welt retten 

konnte.“ (Alp 12, Pas. 4)   

Neben Selbstkritik zeigt Alp hier auch eine Ironie über sich selbst und in den nächsten 

Passagen des Interviews versucht er seine Perspektive zu rechtfertigen, indem er sagt, 

wie schlimm die Politik sei. Dann beginnt er, sich mit Existenzfragen zu beschäftigen 

und wendet sich von der äußeren seiner inneren Welt zu. In dieser Phase hat er sich 

durch Lesen verändert und sich der Philosophie und den Naturwissenschaften 

gewidmet. Dies zeigt, wie Alp sich selbstständig und deutlich auf dem Weg zum 

systematischen Denken gemacht hat und wie er seine eigenen Werte überblickt.  

Der Sinn des Lebens ist bei Alp selbst gewählt: das, was man auf bewusste Weise in 

den Mittelpunkt seines Lebens stellt. Das können Weltanschauungen wie Religionen, 

Geld, Ansehen oder Kariere sein:  

„... wenn man einen Sinn in seinem Leben haben möchte, .. äh ..kommt ein Sinn. Also, .. 

mhm .. +manche machen die Religion zum Sinn des Lebens, andere Geld, .. *oder sie 

können sagen, .. dass sie ein berühmter Sportler werden.“ (Alp 12 Pas. 136) 

Persönlich findet Alp seinen Sinn fürs Leben in seiner Musikgruppe und seinem 

Freundeskreis. Diese zwei Instanzen öffnen ihm auch eine Tür, durch die er sich der 

Welt zuwenden kann.  

Alp steht die Aufnahmeprüfung für die Universität bevor, deren Stress und 

Schwierigkeit für viele türkische Jugendliche in der Türkei eine Krise mit sich bringt 

und sie wegen der Unabsehbarkeit des Ausgangs mit der Sinnlosigkeit des Lebens 

konfrontiert. Dies hat zur Folge, dass sie in Konflikt mit dem türkischen 

Bildungssystem geraten und es als ungerecht betrachten. Alp, der mit seinem Wunsch 

Philosophie zu studieren, das zweite Mal die Prüfung anstrebt, ist somit nicht der 



Qualitative Ergebnisse  

 199 

einzige, der unter dieser Krise leidet und Gefühle wie Enttäuschung, Unsicherheit und 

Frustration erlebt, die seine kreativen Fähigkeiten anfechten und an seinem Glauben am 

Sinn des Leben zweifeln lassen:  

“ I: Warum hast du dich dann nicht umgebracht? A: Mhm .. `Ich glaube .. äh .. durch die 

Wirkung der Fürbitten. I: Hat Gott sich dabei eingemischt? A: *�ein, .. mhm .. er hat sich 

nicht eingemischt. `Ich will wieder Selbstmord begehen. Äh .. `Seit einem Jahr finde ich 

nichts Wertvolles mehr .. mhm .. in meinem Leben. Mhm .. Ich lebe  in einer Leere. .. Äh .. 

Mhm .. Eine große Sinnlosigkeit beherrscht mein Leben. `Dieser Satz fasst alles 

zusammen, .. mhm .. dass es keinen Sinn gibt, den wir unserem Leben gegeben haben. Ich 

kann dem Leben jedoch keinen Sinn geben .. mhm .. äh .. oder `dem von mir gegebenen Sinn 

nicht vertrauen. Mhm .. +Es gibt einen Grund, .. äh .. *der mit meinem Charakter zu tun 

hat. Mhm .. `Ich bin kein fleißiger Mensch. .. Mhm .. Ich bin niemand, äh .. +der für Dinge 

arbeitet.“ (Alp 12, Pas. 77-80) 

Alp gibt aber auch zu, dass er selbst nicht genug Fleiß für die Prüfung zeigt und nimmt 

dafür die Verantwortung auf sich, die ein Merkmal der 4. Stufe ist. Der Stress vor der 

Prüfung führte Alp zum Selbstmordversuch, der er als Provokation gegenüber dem 

Heiligen, der Tradition, den Eltern und Gott erscheint. Somit ist Alp auf dem Weg, eine 

selbstständige Persönlichkeit zu bilden. Mit dem Selbstmordversuch wollte er der 

ganzen Gesellschaft, zumindest seiner eigenen Familie und seiner Gemeinde zeigen, 

dass er ein Individuum ist, d.h. ein Selbst, eine Identität besitzt, die er mit seinem 

eigenen Willen gestaltet, ohne dabei vom Schicksal geleitet zu werden.  

Bearbeitungsweise religiöser Themen: Für Stufe 4 ist das denkende Bewusstsein sehr 

wichtig. Deswegen findet Alp die Frage, was er im Leben verändern würde, wenn er die 

Macht dazu hätte, unsinnig. Denn er ist sich bewusst, dass er es nicht verwirklichen 

könnte. Doch nach ernsterem Überlegen, spricht er aus, dass er gerne Allah kennen 

lernen würde.  

Alp erlebt hier ein Paradox zwischen Moderne und Tradition. Auf der einen Seite bildet 

er in sich seine eigene Gottesvorstellung, aber auf der anderen Seite kann er sich von 

den traditionellen Vorstellungen nicht ausnehmen. Er unterscheidet seine Sichtweise 

von der Gottesvorstellung eines Imams. Diese Einstellung zeigt uns eine Tendenz zur 

Dichotomie, die eine der Prinzipien der Stufe 4 ist. Obwohl er nicht wie Imame betet, 

sagt er  



Qualitative Ergebnisse  

 200 

„Hmm .. *Aus der rituellen Sicht nein. Äh .. Ich denke an Allah mehr als ein Imam der 

Moschee. Mhmm.. ich glaube an Gott `mehr als sie… Äh ..  *Meine Beziehung zu Allah 

ist eigentlich gut, .. mhm .. +obwohl ich mich mit ihm auseinandersetze. .. Mhm .. `Ich 

möchte ihn umarmen.“ (Alp 12, Pas. 154) 

Alp beschäftigt die Existenz des Menschen in dieser Welt sehr und er stellt sich Fragen 

wie:  

„warum wir existieren, .. äh .. bekommen wir keine Antwort. `Warum Allah den Mensch 

erschaffen hat, .. mhm .. obwohl Allah weiß, .. äh .. wer ihn anbetet oder nicht. Diese 

Fragen beschäftigen mich.  `Warum wir hier anwesend sind. […] mhm … `Warum Gott 

uns erschaffen hat, .. mhm .. aber niemand kann das beantworten.“ (Alp 12, Pas. 40) 

Neben dieser kritischen Sichtweise zweifelt er auch am Leben nach dem Tod und sucht 

in Philosophielesungen nach Antworten. Der Glaube auf das Leben nach dem Tod ist 

im islamischen Kontext verankert. Jedoch wirkt Alp‘s Glaube widersprüchlich und 

kompliziert. Seine Aussagen stellen Paradoxien und auch seine Skepsis dar. Diese 

Unklarheiten sind ebenfalls typische Merkmale dafür. Könnte er sich seiner Paradoxien 

bewusster werden, so könnte er sie leichter bewältigen, was ihn auf die 5. Stufe des 

Glaubens führen würde. Er nimmt auch noch nicht wahr, dass vieles, wie z.B. seine 

Zweifel oder seine Erfahrungen von Widersprüchlichkeit und Skepsis tiefere 

Bedeutungen haben. So lässt sich in seinen Angaben eine Tendenz zum Agnostizismus 

feststellen.  

Die Gottesvorstellung von Alp orientiert sich teilweise noch daran wie seine Eltern es 

ihm beigebracht haben, nämlich dass Gott außerhalb von Zeit und Raum steht. Es gibt 

hier keine inhaltliche Veränderung bei seiner Gottesvorstellung. Jedoch gibt es eine 

auffällig starke Veränderung bei der Gotteswahrnehmung. Diese Wahrnehmung weist 

darauf hin, dass ein exekutives Ich sich in Alp zu bilden beginnt, das ihn lenkt. Doch 

seine Existenzfragen  (warum Gott den Mensch erschaffen habe) führen Alp in eine 

schwere Krise. Trotz allem versucht er seine institutionellen Überzeugungen zu 

bewahren, indem er sagt, dass er dennoch kein Atheist geworden ist. Doch mit seiner 

Aussage, dass für ihn „Gott hochmütig und überheblich“ sei, dokumentiert er einen 

offenen Aufstand gegen Gott. Obschon er Gott individuell mit seinem Verstand 

begreift, scheint sich hier eigentlich eine anthropomorphische Tendenz der Stufe 3 zu 

äußern. Dies zeigen z.B. die folgenden Sätze:   

„Ich versuche an ihn .. mhm .. außerhalb der Zeit und dem Raum zu denken. .. Äh .. 



Qualitative Ergebnisse  

 201 

Aber, .. +dann gerate ich mit ihm in Konflikt. .. Mhm .. Weil er sagt, .. äh .. dass er 

überall und in allen Zeiten ist. .. Mhm … Also .. Manchmal interessierte ich mich für 

den sufistischen Glauben, .. `aber ich bin keiner solchen Organisation beigetreten. .. 

Mhm .. +�ach dem Sufismus .. äh .. gibt es kein Du oder Ich .. mhm .. aber ein Wir. .. 

Mhm .. `Bäume, Gegenstände und Menschen sind alle ein Wir. Ich möchte .. mhm .. 

Allah in meinen Handflächen wissen. .. Äh .. Wenn man so sagen darf, .. mhm .. 

*möchte ich ihn umarmen.“ (Alp 12, Pas. 54) 

Für Alp ist nicht plausibel, „an Tanrı blindlings zu glauben, der nicht wahrgenommen 

oder begriffen werden kann.“ Obwohl die meisten Jugendlichen der synthetisch-

konventionellen Glaubenshaltung den alttürkischen Gottesnamen „Tanri“ in den 

Interviews ablehnten und den Namen „Allah“ bevorzugten, zeigte Alp keinerlei 

Inkonvenienz oder Kritik an dem Wort „Tanrı“, das von ihm durch das ganze Gespräch 

hindurch benutzt wurde.  

Alp hat einen Verstand entwickelt, mit dem er einen Gott wahrnehmen und begreifen 

kann. Diese Fähigkeit führt ihn dazu, die Symbole und Sinngehalte zu 

entmythologisieren und auch explizit festhalten zu können, die vorher stillschweigend 

waren. 

Gemäß der Fowlerschen Theorie fragt der Mensch der Stufe 4 nach der Bedeutung eines 

liturgischen Rituals oder eines religiösen Symbols. Jedoch sind Rituale und Gebete für 

Alp nicht wichtig, da sie ihre erste Naivität für ihn verloren haben. Die Aussage „Ich bete 

nicht nach dem Islam“ zeigt eine Abweichung von der Tradition bei ihm. Damit meint er, 

dass er nicht nach islamischen Regeln betet. Er erzählt weiterhin, dass er manchmal 

nach dem Islam zu Gott betet. Für ihn sind die religiösen Rituale und Symbole sinnlos. 

Sie sind keine Mittel, die seine Lebensphilosophie und Weltanschauungen bilden und 

tragen. Trotz allem strebt er eigene Wege zum Beten an. Das bedeutet, dass die 

Sinngehalte der religiösen Symbole und Rituale neu und in einer für ihn authentischen 

Weise beschrieben werden.  

Dimension der Bewältigungsstrategie: Alp hat zwei Suizidversuche hinter sich. Der 

eine misslang ihm, weil der Haken bei der Strangulation vom Dach abbrach. Als er 

gefragt wird, ob Allah den Haken abbrechen ließ, antwortet er auf eine äußerst logische 

und rationelle Weise, dass sein Vater, der einst für einen anderen Zweck den Haken an 

die Decke anbrachte, dies nicht gut gemacht hatte. An solchen Kommentaren lassen 

viele Hinweise darauf finden, dass Alp den synthetisch-konventionellen Glauben hinter 



Qualitative Ergebnisse  

 202 

sich gelassen hat, obwohl sich teilweise Spuren der Stufe 3 im Gespräch wiederfinden; 

wobei seine Aussagen eindeutige Zeichen über Gott zeigen. An der Frage auf die er 

keine Antwort findet „warum Tanrı den Mensch erschaffen hat, obwohl Tanrı weiß, 

wer an ihn anbetet oder nicht“, ist klar zu sehen, dass seine Beziehung zu Gott nicht auf 

Gegenseitigkeit beruht. Diese Angaben zeigen auch die kognitiven Konflikte und 

Diskrepanzen von Alp. Trotz allem versucht er eine klare Position gegenüber Gott zu 

finden. Er macht sich Sorgen bezüglich vieler Gottesfragen. Dabei zeigt sich beim ihm 

eine klare individuelle Gottesvorstellung.  

„Wie soll ich das sagen? .. Mhmm... ich habe  zu viel darüber nachgedacht. .. Äh .. 

+Aber es ist so. .. *Ich habe ihn an einem Ort, .. mhm .. in einem Zeitraum auf dieser 

Welt gedacht. .. Mhm .. `Aber ich habe nun verstanden, .. äh .. dass Allah von diesen 

Kategorien ausgenommen ist.  `Er ist ewig und absolut, .. mhm .. der Raum und die Zeit 

sind immer in der Wandlung. .. Äh .. +Vergleichbar zur Materie, .. jaa, .. die sich immer 

wandelt, .. kann Gott nicht gedacht werden.“ (Alp 12, Pas. 52) 

Trotz seiner Konflikterfahrungen sucht er Zuflucht bei sufistischen Überzeugungen.  Er 

hat keine sufistische Erfahrung, aber neigt zur Glaubenslehre des Sufismus, weil er sich 

auf eine Philosophie basieren will, die mit seinem Denken im Einklang steht. Diesen 

Angaben nach wird vermutet, dass Alp Konflikte und Widersprüche in Verbindung 

bringt. Wenn es ihm gelingt, wird er eine Zuflucht und Ruhe in seinem Glauben finden, 

auf der 5. Ebene, in anderen Abschnitten seines Lebens. Zusammenfassend befinden 

sich die Typisierungsaspekte von Alp in der folgenden Tabelle (siehe Tab. 15). 

 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Typ Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Bewältigungsstrategie 

Alp, 
19 

4,0 Individuierend-
reflektierend 

individuell - politisch- konservative 
Eltern und Familienkreis 
- Schulischer 
Religionsunterricht 
- Eintritt in eine religiöse 
Gemeinde 

Identitätskrise 
zwischen 
familiärer und 
selbstentschie-
dener 
Umgebungen 
  

Studium der 
Philosophie 

Suizidversuche 
Enttäuschung, 
Unsicherheit und 
Frustration 
gegenüber 
Schwierigkeiten 

Tab.  15: Typisierungsaspekte von Alp 

4.3 Synoptische Betrachtung und Vergleich der Typen 

Um die Art der Glaubensentwicklung von Jugendlichen und die Institutionen, die das 

Verhältnis der Glaubensweise zur Gestaltung ihrer Zukunft und der Bewältigung ihrer 

Problemlagen beeinflussen, war eine Typisierung der unterschiedlichen Fälle in der 



Qualitative Ergebnisse  

 203 

Interviewdatenbank erforderlich. Ausgehend von den bereits im vorherigen Abschnitt 

vorgestellten Typisierungen werden im Folgenden Zusammenfassungen dieser und ein 

Vergleich zwischen ihnen vorgenommen. Dabei werden einige Interviews detaillierter 

analysiert und wenn möglich miteinander verglichen. Auf diese Weise werden 

Ähnlichkeiten und Unterschiede deutlicher herauskristallisiert.  

Zusammenfassung der traditionellen Fälle: Für die Darstellung des traditionellen 

Typs und der Feststellung seiner Carakterzüge wurden Nuh (16) und Nil (23) aus 

Deutschland, Efe (16) und Buse (18) aus der Türkei als Beispielanalysen ausgewählt 

und tiefer analysiert. 

Im Fall von Nuh, der 16 Jahre alt ist und in Deutschland lebt, hat die Religion selbst 

keine Bedeutung. Doch sie ist ein wichtiger Teil der Kultur. Unbewusst wird die 

Religion hier bei der Identitätsbildung zu einem wichtigen Element. Bei der religiösen 

Sozialisation und Entwicklung von Nuh spielen seine Eltern eine entscheidende Rolle. 

Sie bevorzugten eine leichte religiöse Erziehung für ihren Sohn, die mit ihren eigenen 

traditionellen religiösen Einstellungen im Einklang steht. Der Grund für die 

Entscheidung für eine leichtere religiöse Erziehung könnte darin liegen, dass die Eltern 

auf diese Weise versuchten, die eventuellen religiösen Konflikte und die verschiedenen 

religiösen Fragen in der Zukunft zu verhindern und die Aussöhnung zwischen ihnen 

und ihrem Sohn zu bewahren. Allerdings ist bei der religiösen Sozialisation ein weiterer 

effektiver Faktor der Freundeskreis, der mit der familiären Umgebung verbunden ist.   

Nuhs Freundeskreis besteht seit seiner Kindheit aus Personen, dessen Eltern mit seinen 

Eltern befreundet sind. Er nahm nie am Wochenendekursen in der Moschee teil. Jedoch 

ist er ein Mitglied der Fußballmannschaft der Moschee. Er findet diese Mitgliedschaft 

sehr wertvoll, da er glaubt, dass er dadurch vor Bösen und schlimmen Dingen, die von 

seinen Eltern als schlecht oder böse definiert werden, einen Schutz hat. Nuh, der keine 

Veränderungen in seinem Leben und Gedanken zeigt, ist ein Beispiel für den Übergang 

vom mythisch-wörtlichen zum synthetisch- konventionellen Glauben.  

Nil (23) ist in einem traditionell-familiären Umfeld aufgewachsen; ihre Freunde sind 

ebenfalls aus demselben familiären Umfeld. Eine Veränderung in ihrer 

Lebensgeschichte, die durch Änderung ihrer Gedanken und Beziehungen verursacht 

wurde, ist nicht bekannt. Deswegen teilt sie ihr Leben in Abschnitte nach der jeweils 

besuchten Schule ein. Dabei vergleicht sie ihr Umfeld, das aus den türkisch-deutschen 

Freundinnen besteht, mit der schulischen Umgebung. Anschließend lobt sie das 



Qualitative Ergebnisse  

 204 

türkisch-deutsche Umfeld, in der sie aufgewachsen ist. Seit ihrer Kindheit an erhielt sie 

eine religiöse Erziehung. Sie besuchte die Wochenendkurse in der Moschee von Milli 

Görüs, die in dem Viertel ihrer Familie die einzige Moschee ist. Obwohl sie kein 

Kopftuch trägt, ist sie für das Mädchenclub der Moschee zuständig. Zurzeit des 

Interviews ist sie verlobt und bereitet sich auf ihre Hochzeit vor. Man bemerkt ihre 

Angst vor der Eheschließung. Ihre Pläne für die Zukunft sind, eine eigene Familie zu 

gründen, sich nach der islamischen Vorschrift zu bedecken und die fünf maligen Gebete 

einzuhalten. Sie ist ein Beispiel für den Übergang vom mythisch-wörtlichen zum 

synthetisch-konventionellen Glauben.  

Im Fall von Efe (16) scheint die Scheidung seiner Eltern ein wichtigstes Ereignis zu 

sein, von dem er schwer betroffen ist. Obwohl diese Scheidung eine Unruhe und ein 

Durcheinander in sein Leben gebracht hat, versucht er ein Gleichgewicht in seinem 

Leben zu finden. Er ist noch jung. Trotzdem versucht er die Schwierigkeiten und 

Zerstörungen des Lebens zu bewältigen, indem er eine Zuflucht in der Religion und 

religiösen Umgebung findet. Eigentlich ist die Umwelt, in der er sich befindet, nicht 

seine eigene Wahl. Sie ist nichts anderes als die Folge der Schwierigkeiten seiner 

Lebensumstände. Dass er eine Erziehung in einer traditionell-religiösen 

Familienumgebung erhielt, den Korankurs besuchte und derzeit das Vorbeter-Prediger 

Gymnasium im Internat von einem religiösen Orden besucht, bettet ihn in diesen 

traditionellen religiösen Stil ein.  

Seine leidenschaftliche Religiosität unterscheidet sich von dem ideologischen Stil, da 

die Religion und seine religiösen Einstellungen eine schützende Rolle bei der 

Bewältigung der Schwierigkeiten des Lebens spielen. Außerdem motiviert die Religion 

ihn beim Überleben und der Erreichung seiner Ziele.  

Dieser Fall unterscheidet sich vom Fall Nuhs in der Hinsicht, dass die starke Motivation 

der Religion das eigene Leben beeinflusst. Im Fall von Nuh erscheint die Religion als 

ein Teil der gesamten Kultur. Dagegen steht bei Efe die Kultur als ein Teil der Religion 

im Vordergrund und spielt eine entscheidende Rolle bei der Gestaltung seines Lebens. 

Hier zeigt sich eine leidenschaftlich traditionelle Religiosität. Der Unterschied zum 

ideologischen Stil ist die Distanz zu den ideologisch und politischen Einstellungen. 

Denn hier geht es um die Herausforderung der Schwierigkeiten des Lebens in seinem 

Alltag. So bleibt er fern von politischen Meinungen. In den Analysen der ideologischen 

Art trifft man auch auf eine leidenschaftliche Religiosität. Doch diese unterscheidet sich 



Qualitative Ergebnisse  

 205 

von dem traditionellen Typ in dem Punkt, dass er (ideologischer Typ) einen engen 

Kontakt zu politisch-sozialen Themen hat. 

Buse (18) ist in einer traditionell-alevitischen Familie aufgewachsen. Was sie anders 

macht, ist ihre Zugehörigkeit zur alevitischen Konfession, die vom Staat und den 

sunnitischen religiösen Institutionen ignoriert wird. Sie lebt in einer großen Stadt  in 

einem Viertel mit vielen Konfessionen. Sie musste in der Schule am obligatorischen 

Religionsunterricht, der sunnitisch orientiert ist, teilnehmen. Und in der gleichen Weise 

engagiert sie sich in Cem-Evi (Andachthaus von Aleviten). Diese sind die wichtigsten 

Faktoren, die ihre Ideen, ihren Lebensstil und ihre Zukunft prägen. Auf den Spuren des 

verstorbenen Onkels ist sie empfindlich gegenüber sozial-politischen Themen. Sie sieht 

ihren Onkel als Vorbild. In der gleichen Weise ist die Vernachlässigung ihrer Mutter als 

Frau sowohl in der Familie als auch in der Gesellschaft ein wichtiger Motivationsfaktor, 

der sie zum Erfolg im Leben motiviert. Sie möchte Jura studieren wie ihr bei einer 

Schlägerei mit PKK-Widerstandskämpfern gefallener Onkel, um ihre Mutter glücklich 

zu machen und einen höheren Status in der Gesellschaft zu erlangen und einen guten 

Arbeitsplatz zu bekommen. Ihre religiösen Vorstellungen sind nicht anders als ihrer 

Peers.  

Dieser Fall zeigt einen synthetisch-konventionellen Stil im religiösen Glauben. Jedoch 

wird eine schnelle Orientierung zur Individualität in diesem Fall beobachtet. Obwohl sie 

einige Punkte der religiösen Tradition kritisiert, heißt das nicht dass sie die religiöse 

Tradition ablehnt. Im Gegensatz schließt sie sich an das traditionelle Alevitentum an 

und sieht sich nicht anders als die anderen in ihrem Umfeld. Das ist der wichtigste 

Faktor, der sie zum traditionellen Typen einstuft. In diesem Zusammenhang ist sie an 

einer Stelle zwischen der traditionellen und ideologischen Art. Die Schwächung des 

religiösen Inhalts im Diskurs und die Kritik an Verhalten der religiösen Personen 

bestimmen die laizistische Art. 

 

 

 

 

 



Qualitative Ergebnisse  

 206 

 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation-
Gleichberechtigung 

Bewältigungsstrategie 

Nuh, 
16 

2,9 vom mythisch-
wörtlichen zum 
synthetisch- 
konventionellen 
Glaube 

- traditionell türkische  
Migrantenfamilie  
- privat Koranunterricht 
- familiengebundener 
Freundeskreis 

 - Verantwortung 
gegenüber seinen 
Eltern  
- Streben nach einem 
erfolgreichen 
Schulabschluss  
- einen Arbeitsplatz zu 
finden  
- eigene Familie zu 
gründen 

 Behütend-präventive 
Funktion der Eltern, 
des Freundeskreises 
und des Sportvereins 
der Moschee 

Efe, 
16 

3 Synthetisch- 
konventionell 

- Familie 
- Korankurs 
- Vorbeter-Prediger-
Gymnasium 
- Anschluss an der 
Ordensgemeinde 

Ehescheidung 
der Eltern 

- Verantwortung 
gegenüber seinen 
Schwestern und den 
Armen  
-Studium  
- gute Arbeitsstelle 
bekommen 

 Orientierend- 
kompensierende 
Funktion der Religion 
bei der Bewältigung 
der familiären 
Belastungen 

Nil, 
23 

2,8 vom mythisch-
wörtlichen zum 
synthetisch- 
konventionellen 
Glaube 

- Eltern  
- Freundeskreis 
- Korankurs und 
Engagement in der 
Moschee 
 

 - Verantwortung 
gegenüber Eltern  
- einen 
Ausbildungsplatz zu 
finden  
- eigene Familie zu 
gründen 

 Finden eines 
Kompromisses 
zwischen 
gegensätzlichen 
Lebensumständen 

Buse, 
18 

3,1 Synthetisch- 
konventionell 

- Eltern 
- sunnitischer 
Religionsunterricht 
- sunnitisch-alevitsche 
Umgebung und 
Freundeskreis 
- Alevitisches 
Andachthaus  

Tod ihres 
Onkels 

Verantwortung 
gegenüber Eltern 
Studium 
eine gute Position in 
der Gesellschaft 

- Aufgrund der 
Lebensgeschichte 
ihrer Mutter 
- Kritik 
gesellschaftlicher 
Erwartungen 

Ehrgeizig aber 
gleichzeitig 
fatalistisch 

Tab.  16: Kontrastierung der traditonellen Fälle 

In der Tabelle oben steht die Stufe der Glaubensentwicklung von beiden Fällen aus 

Deutschland im Übergang vom mythisch-wörtlichen zum synthetisch-konventionellen 

Glauben. Dagegen stellen die Jugendlichen aus der Türkei eine absolut synthetisch-

konventionelle Glaubensweise dar. Außerdem gibt es auch eine leichte aufsteigende 

Tendenz in ihrem Glauben bei Buse, deren Entwicklungsskala 3,1 ist.  

In allen Fällen erkennt man ein Verhältnis zwischen der Skala der Glaubensentwicklung 

und der in der Kindheit erhaltenen religiösen Erziehung. Dass die Skala der türkisch-

deutschen Jugendlichen auf dem Übergang vom mythisch-wörtlichen zum synthetisch- 

konventionellen Glauben steht, hängt mit der außerschulischen religiösen Erziehung 

zusammen.  

Bei der Gestaltung ihrer Zukunft und ihres Lebens fühlen sich die Jugendlichen gegen 

über ihren Eltern oder Familienangehörigen verantwortlich. Dieses 

Verantwortungsgefühl schließt einen Kompromiss zwischen ihren eigenen Erwartungen 

und deren ihrer Eltern. Dieses Gefühl führt sie zu Anstrengungen, um einen guten Job 

in der Zukunft zu finden. Aus diesem Grund sind sie motiviert in der Schule erfolgreich 



Qualitative Ergebnisse  

 207 

zu sein. Die ProbandInnen aus beiden Ländern sind familienorientiert. Deshalb haben 

alle das Ziel, ihre eigene Familie zugründen und ein glückliches Leben zu leben.  

Wegen der Trennung seiner Eltern, die sein Leben erschwert, wendet sich Jusuf16 der 

Religion zu und findet dort Zuflucht. Seine leidenschaftliche Religiosität ist ein Schutz 

und Motivationsfaktor bei der Bewältigung, Herausforderung des Lebens und der 

Erreichung seiner Ziele in der Zukunft. Seine leidenschaftliche Religiosität zeigt die 

gleichen Charakterzüge und Funktionen mit dem des ideologischen Typs. Aber die 

wichtigste Eigenschaft, die seine Religiosität von der ideologischen Art unterscheidet 

ist, dass er sich nicht völlig mit all seinen Kräften der Religion widmet. Denn seine 

religiöse Hingabe fasst nur die Bewältigung der Schwierigkeiten des Lebens um. Er hält 

die Religion für ein Schutzmittel vor Schaden und dem Bösen im Leben. In diesem 

Sinne ist Efe ein gutes Bespiel, um den Unterschied zwischen traditionellen und 

ideologischen Typisierung aufzuzeigen.  

Bei Buse, die als ein traditioneller Typ aus der Türkei zu finden ist, fällt ein 

Emanzipationstrend auf. Dieser Trend kommt wegen der Lebensgeschichte ihrer Mutter 

zum Vorschein, die von der Kindheit an als ein Mädchen in der Familie und als eine 

Frau in der Gesellschaft vernachlässigt wird. Als Folge dieser Vernachlässigung konnte 

sie nicht in die weiterführende Schule gehen und einen Beruf erlernen. Die Geschichte 

ihrer Mutter motiviert Buse ihre Ziele zu erreichen. Ihre Ziele sind das Erlernen eines 

guten Berufes und das Erlangen einer angesehenen Position in der Gesellschaft. Bei der 

Auswahl eines Zieles und der Identitätsbildung spielt ihr in der Schlägerei mit den PKK 

Widerstandskämpfern gefallene Onkel eine entscheidende Rolle. Er hatte Jura studiert 

und war eine angesehene Person in seiner Umgebung.  

Durch ihre Kritik an der Gesellschaft und indirekt an der Wahrnehmung der Religion 

nähert sie sich einer säkularen Art an. Dabei reicht es nicht, sie als einen laizistischen 

Typen zu bezeichnen. Die Eigenschaft, die sie vom laizistischen Typ unterscheidet, 

besteht darin, dass ihre Kritik sich nicht direkt an sunnitisch- oder alevitischen 

religiösen Traditionen richtet. Außerdem macht sie sich die beiden religiösen 

Traditionen zu Eigen. Allerdings ist Buse ein gutes Beispiel dafür, dass eine Richtung 

vom traditionellen Stil zum säkularen darstellt. 



Qualitative Ergebnisse  

 208 

Zusammenfassung der ideologischen Fälle: Für die Darstellung des ideologischen 

Typs und Feststellung seiner Carakterzüge wurden Baha (17) und Asu (24) aus der 

Türkei, Can (21) aus Deutschland ausgesucht und aufgeführt.  

Baha (17), der in einer traditionell religiösen Familie aufgewachsen ist, wurde von 

seiner Familie in einem frühen Alter zum Korankurs in einer entfernten großen Stadt 

geschickt. Dieser Kurs wurde von einem Nakschibandi-orden angeboten. Nach dem 

Korankurs setze er seinen Bildungsweg mit einem Internatsgymnasium dieser Gruppe 

fort. Was sein Leben, seine Überzeugungen und Weltanschauungen verändert, ist der 

Treff mit Kadir Misiroglu, der als islamistisch-konventioneller Schriftsteller in der 

Türkei berühmt ist. Dieses Kennenlernen gibt ihm ein Bewusstsein, das ihn von seinen 

Peers in seiner religiös-konservativen Umgebung unterscheidet. Das weckt in ihm den 

Wunsch, sich völlig dem Islam zu widmen und Gegner und Feinde des Islams zu 

bekämpfen.  

Dieser Proband, der einem sehr radikalen, religiösen und ideologischen Diskurs folgt, 

zeigt ein starkes Selbstvertrauen durch seine religiös-ideologischen Einstellungen. 

Jedoch entspricht seine Bearbeitungsweise der religiösen Themen dem konventionell-

synthetischen Stil. Sein Wert auf der Skala der Glaubensentwicklung ist 3,3. Das heißt, 

es gibt eine Entwicklung in seinem Glauben. Sie hat mit seiner eigenen Logik und 

seiner ideologischen Einstellung zu tun, die er auf verschiedene Themen anwendet. 

Seine religiösen Gefühle z.B. zur Vergänglichkeit des Lebens werden als 

Motivationsfaktor in seinem Leben bei der Bewältigung der Schwierigkeiten gesehen. 

Can (21), der als siebtes Kind von Eltern mit Migrationshintergrund in Deutschland 

stammt, ist in einer Familie aufgewachsen, die sich in einer nationalistisch orientierten 

Gruppe engagiert. Seit jungen Jahren erhielt er die religiöse Erziehung im Korankurs 

dieser Gruppe. Als er 13 Jahre alt war, schockierte ihn die tödliche Krankheit seiner 

beiden Brüder. In den darauffolgenden Jahren begann er in seiner Gymnasialzeit 

Drogen zu benutzen. Sein Schulleben geriet aus den Fugen. Nach einer Weile musste er 

vom Gymnasium zur Berufsschule wechseln. Zwei Mal geriet er wegen Heroin in ein 

Koma. Dann fasste er sich wieder und schloss seine Berufsschule erfolgreich ab. Zur 

Zeit des Interviews studierte er BWL an der Fachhochschule. In diesem Fall ist es 

auffällig, dass die Gruppe (Türkische Idealisten genannt), in der sich seine Familie 

engagiert, Can bei der Rekonstruierung seines Lebens nach der Drogenabhängigkeit 

hilft. Außerdem werden seine religiösen und ideologischen Einstellungen von dieser 



Qualitative Ergebnisse  

 209 

Gruppe stark geprägt. Er ist verlobt und wird in den nächsten Tagen ein türkisches 

Mädchen aus der Umgebung des Idealisten-Vereins heiraten. In diesem Fall stehen die 

ideologischen Einstellungen im Vordergrund als die religiösen Überzeugungen. Die 

ideologischen Einstellungen werden mit Hilfe der islamischen Religion interpretiert und 

zu eigen gemacht. Dagegen wird die Religion beim vorherigen Fall von Baha als eine 

Ideologie wahrgenommen und interpretiert. Bei Baha steht die Religion im Mittelpunkt 

des Lebens, dagegen steht bei Can die Ideologie der türkischen Idealisten im 

Mittelpunkt. In beiden Fällen wird aber die Religion als konventionell und synthetisch 

wahrgenommen. 

Asu (24) ist in einer religiös-konservativen Familie und Umgebung aufgewachsen und 

sozialisiert. Die staatliche Verfolgung, die ihr Vater wegen seiner ideologisch-

politischen Einstellungen in seinem beruflichen Leben erlebt hat, spielt eine prägende 

Rolle bei der Sozialisation von Asu. Dass sie einen Schulabschluss eines Vorbeter-

Prediger Gymnasiums hat, erfordert in ihrer Studienzeit in einer liberalen und wenig 

religiösen Stadt eine Konfrontation nicht nur mit dem Absolventin-Sein ihres 

Gymnasiums, sondern auch mit ihren Vorstellungen, Überzeugungen und 

Weltanschauung. Doch diese Konfrontation bewirkt bei ihr keine Kritik an ihren 

eigenen Vorstellungen, sondern führt zu einem Streben nach Bewahrung ihres 

Moralsystems. Deshalb stellt ihre Bearbeitungsweise der religiösen Themen eine 

synthetisch-konventionelle Art dar. Bei der Bewältigung der Schwierigkeiten des 

Lebens spielen die religiös-ideologischen Gefühle als Verhütungsfunktion eine wichtige 

Rolle. Dadurch erlangt sie ein starkes Selbstbewusstsein. Ihre ideologischen 

Vorstellungen und ihr Emanzipationskampf geben ihr eine Zukunftsperspektive. Sie 

möchte nach dem Abschluss ihres Studiums eine Journalistin werden. Außerdem fühlt 

sie sich gegenüber ihrer Religion verantwortlich und träumt von einem religiösen Leben 

in ihrer Zukunft. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Qualitative Ergebnisse  

 210 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation-
Gleichberechtigung 

Bewältigungsstrategie 

Baha, 17 3,3 Synthetisch-
konventionell 

Familie 
Internatkorankurs  
Vorbeter-Prediger 
Anschluss an der 
Ordengemeinde 

Kennenlernen 
eines 
hochangesehenen 
politisch-
religiösen 
Schriftstellers 
(Kadir Misiroglu) 

- Verantwortung 
gegenüber dem 
Islam 
- Kampf gegen 
Feinde des Islam 

 - Religiöse 
Distanzierung 
gegenüber den 
eigenen Gefühlen  
- starkes 
Selbstbewusstsein 
durch religiöse 
Vorstellungen. 

Can, 21 3 Synthetisch- 
konventionell 

- traditionell-religiöse 
Familie  
- Korankurse an den 
Moscheevereinen 
- Engagement in einer 
türkisch- 
nationalistischen 
Gruppe  

- Befreiung vom 
Drogengebrauch  
- Rekonstruktion 
eines neuen 
Lebens 

- Abschluss 
seines Studiums  
- Verantwortung 
gegenüber der 
Familie, dem 
türkischen Volk 
und dem Islam  
-  eine islamisch 
Familie gründen  

diskriminierende 
Erfahrungen in 
der Schule und im 
Kontakt mit  
Behörden 

- Kompensierende 
Funktion  ideologisch-
religiöser 
Einstellungen in 
Krisenerfahrungen  
- starkes 
Selbstbewusstsein 
durch seine 
ideologischen 
Vorstellungen  

Asu, 24 3,3 Synthetisch- 
konventionell 

- religiös-konservative 
Familie und 
Umgebung  
- Vorbeter-Prediger 
Gymnasium 

- Konfrontation 
mit dem geringen 
Status ihres 
Schulabschlusses 
- Studium an 
einer liberalen 
und wenig 
religiösen Stadt 

- nach dem 
Abschluss des 
Studiums 
Journalistin zu 
werden  
- Verantwortung 
gegenüber dem 
Islam - religiöses 
Leben führen 

Unbewusster 
Kampf zur 
Emanzipation 
wegen der 
Vernachlässigung 
ihrer Mutter 

- Religiöse 
Einstellungen als 
Verhaltensnormen  
- starkes 
Selbstbewusstsein 
durch ideologische 
Vorstellungen 
 

Tab.  17: Kontrastierung der ideologischen Fälle 

 

Wenn man die aufgeführten Fälle überblickt, bemerkt man, dass alle drei die religiösen 

Themen  in der synthetisch-konventionellen Weise bearbeiten. Jedoch gibt es bei Baha 

und Asu eine kleine Tendenz zur Entwicklung vom synthetisch- konventionellen zum 

individuell- reflektierenden Glauben. Bei der religiösen Sozialisation und Entwicklung 

spielen die Familie und die religiösen Einrichtungen eine entscheidende Rolle. In diesen 

Fällen sind die Abschnitte in ihrem Leben auffällig, die ihre Wahrnehmung, 

Vorstellungen, Zukunftsperspektive verändert haben. Beim traditionellen Typ gestaltet 

die Verantwortung gegenüber der Familie bzw. Eltern  die Zukunftsperspektive der 

Jugendlichen. Dagegen sind die abstrakten  Verantwortungen gegenüber der Religion 

und des türkischen Volkes neben Eltern und Familie bei dem ideologischen Typ 

auffällig.  

Diese Verantwortungsgefühle und ideologische Vorstellungen bringen sie zu einem 

starken Selbstbewusstsein und helfen ihnen bei der Bewältigung der Schwierigkeiten 

des Lebens und spielen ein wichtige Rolle als Verhütungsfunktion. Außerdem werden 

sie in jedem Bereich des Lebens dadurch idealisiert. Z.B. möchte Baha eine 

Führungsrolle in der Gesellschaft übernehmen und Asu möchte eine berühmte 

Journalistin werden. Can will sich seinem türkischen Volk und seiner Religion widmen. 

Sie sind sich bewusst, dass sie dafür etwas leisten und sich darauf vorbereiten müssen, 



Qualitative Ergebnisse  

 211 

um ihre Ideale in der Zukunft zu erreichen, wie zum Beispiel ein gutes 

Abschlusszeugnis zu bekommen.   

Dazu gehören auch der Emanzipationskampf und die Gleichberechtigung als 

Motivationsfaktoren. Die Vernachlässigung ihrer Mutter führt Asu unbewusst zu einem 

Kampf für Gleichberechtigung in der türkischen Gesellschaft. Sie möchte nicht die 

Schwierigkeiten ihrer Mutter in ihrem eigenen Leben erfahren. Deswegen muss sie ein 

erfolgreiches Studium abschließen. Als ein Migrantenkind ist Can immer bemüht sich 

in der deutschen Gesellschaft angemessen zu verhalten, wegen seiner Erfahrungen im 

Schulleben und bei offiziellen Behörden, die er als diskriminierend empfand. Dieses 

Gefühl bringt ihn zu einer Denkweise, mit der er versucht als eine gute und erfolgreiche 

Person als Vorbild in der deutschen Gesellschaft zu fungieren. 

Zusammenfassung der laizistischen Fälle: Für die Darstellung des laizistischen Typs 

und Feststellung seiner Carakterzüge wurden Dila (23) aus Deutschland, Ece (19) aus 

der Türkei dargestellt und analysiert.  

Wenn man die Biographie von Dila (23) betrachtet, die in Deutschland geboren ist, ist 

das Verhältnis ihrer Familie zur Religion als ein wichtiger Faktor bei ihrer religiösen 

Sozialisation und Entwicklung zu sehen. Sie ist nicht in einer religiösen familiären 

Umwelt aufgewachsen und erhielt keine religiöse Erziehung, weder in der Schule oder 

Moschee, noch in ihrer Familie. Erste Konfrontation mit ihrer Religionszugehörigkeit 

fand mit dem Studium nach der Abiturzeit statt, die als ein wichtiger Abschnitt ihres 

Lebens von ihr bezeichnet wird. Durch das erfolgreiche Abitur erlangt sie das 

Selbstvertrauen, da sie eine wichtige Hürde in ihrem Leben überwindet. Sie traf die 

unterschiedlichen Lebensstile, Denkweisen und Weltanschauungen, die sie bis dahin in 

ihrem Leben nie erfahren hatte, erst in der Universität an. Da sie sich in einer 

multireligiösen und multikulturellen Freundeskreis befand, wurde sie von ihren 

Freunden und ihren Kontaktpersonen über den Islam ausgefragt. Um Informationen 

über ihre eigene Religion zu schaffen, las und recherchierte sie. Dadurch entwickelte sie 

ihren eigenen religiösen Stil. Dieser Stil bleibt nur im Diskurs und umfasst nicht die 

religiöse Praxis. Deshalb wird dieser Fall als laizistischer bzw. säkularer Typ eingestuft. 

Sie befindet sich bei der Bearbeitungsweise der religiösen Themen zwischen den 

synthetisch-konventionell und individuell-reflektierenden Stufen. Jedoch erreicht sie 

noch keine ausreichende Entwicklung für eine volle Kategorisierung als individuell-

reflektierender Glaube. Wie in den anderen Fällen hat auch sie eine 



Qualitative Ergebnisse  

 212 

Zukunftsvorstellung, die einen erfolgreichen Studienabschluss und die Gründung einer 

eigenen Familie umfasst. Die Berufskarriere steht für sie an zweiter Stelle. Bei der 

Problemlösung versucht sie, einen Kompromiss zwischen den 

Erwartungswidersprüchen in ihrer Umwelt zu finden. Ein gutes Beispiel hierfür ist, dass 

sie den Freundinnen ihrer Mutter die Hände als ein Zeichen des Respekts küsst, um im 

Konsens mit der Gemeinde zu sein. Mit diesem Verhalten setzt sie sich in eine 

Verbindung mit dem traditionellen Typ. Die Richtung ihrer Kritik ist nicht direkt an den 

religiösen Personen, sondern an der Religion selbst. Auf diese Art und Weise ist sie 

respektvoller gegenüber den religiösen Personen als Ece, die ein laizismusgeprägten Stil 

hat.  

Ece (19) ist eine Tochter einer wohlhabenden Familie aus der Türkei. Ihre religiöse 

Erziehung ist auf den obligatorischen Religionsunterricht in der Schule begrenzt, an 

dem jeder türkische Jugendliche teilnehmen muss. Jedoch haben ihre religiösen 

Vorstellungen tiefere und reichere Inhalte als der des traditionellen und ideologischen 

Typs. Ihre Kritik richtet sich nicht an die Religion. Stattessen kritisiert sie die Personen, 

die die Religion im Mittelpunkt ihres Lebens stellen und sie in der Öffentlichkeit immer 

wieder deutlich machen. Ihrer Meinung nach ist die Religion nicht etwas schlechtes, 

aber sie sollte im Privatleben gelebt werden. Allerdings hält sie sich nicht für religiös, 

da sie die Religion in ihrem Leben nicht praktiziert.  

Die Familie ist sehr wichtig für sie. Deswegen fühlt sie sich verantwortlich gegenüber 

ihren Eltern, und möchte deshalb ihr Studium rechtzeitig beenden. Ihr Zukunftsplan 

besteht darin, einen ansehenden Beruf zu bekommen, denn als eine Frau ist es in einer 

patriarchalischen Gesellschaft der Türkei schwierig, so etwas zu erreichen.  

 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation-
Gleichberechtigung 

Bewältigungsstrategie 

Dila, 22 3,7 vom  synthetisch- 
konventionellen 
zum 
individuierenden-
reflektierenden  

- keine religiöse 
Sozialisation in der 
Familie 
- keine 
Religionserziehung in 
der Kindheit 

- Ehescheidung 
der Eltern  
- Selbstvertrauen 
durch Abitur 
- Vielfalt in der 
Meinung durch 
das Studium 

- Abschluss des 
Studiums  
- Verantwortung 
gegenüber Familie  
- eine glückliche 
Familie gründen 

 Kompromissfindung 
zwischen 
Gegensätzen 
bezüglich der 
Lebensumstände 

Ece, 19 3 Synthetisch- 
konventionell 

- keine religiöse 
Sozialisation in der 
Familie 
- Schulischer 
Religionsunterricht 

Krise durch eine 
gescheiterte 
Beziehung 

- Verantwortung 
gegenüber Eltern - - 
- Abschluss des 
Studiums 
 

Existenzkampf 
als Frau in der 
patriarchalischen 
Gesellschaft 

Lösungsversuche 
durch 
Alkoholkonsum 

Tab.  18: Kontrastierung der ideologischen Fälle 

 



Qualitative Ergebnisse  

 213 

Beide Fälle zeigen einen synthetisch-konventionellen Charakterzug im Glauben. Doch 

Dila ist in der Richtung vom synthetisch-konventionellen zum individuierenden-

reflektierenden Glauben. Beide Fälle haben gemeinsam, dass sie keine religiöse 

Sozialisation in der Familie und keine Religionserziehung in der Kindheit erfahren 

haben. Außer, dass Ece aus der Türkei an dem obligatorischen Religionsunterricht in 

der Schule teilnehmen musste. Deswegen zeigt sie eine Tendenz zum traditionellen Stil 

im Bereich der religiösen Themen. Sie vermeidet über institutionelle religiöse 

Vorstellungen zu diskutieren oder sie in Kritik zu stellen. Stattessen übt sie Kritik an 

den Personen, die die Religion in der Öffentlichkeit leben und die anderen dazu 

zwingen. Bei Dila sieht es anders aus. Sie erhebt einen Einspruch gegen die Pilgerfahrt, 

die stattfindet, wo der Prophet Mohammed lebte. Der Unterschied zwischen beiden 

Fälle ist die Richtung ihrer Kritik. Der Grund dieses Unterschiedes ist in ihrer 

kulturellen Umwelt zu suchen. Ece lebt in einer Gesellschaft, in der von einigen 

Volksgruppen die Religion in der Privatsphäre gelebt wird. Dila dagegen lebt in einer 

multireligiösen und kulturellen Gesellschaft. Deshalb beschäftigt sich Dila nicht mit den 

Lebensstilen der anderen. Und sie ist kompromissbereit im Kontext widersprüchlicher 

Erwartungen. In ihrem biographischen Folgeprozess taucht das erfolgreiche Abitur als 

ein Abschnitt ihres Lebens auf. Anschließend öffnet das Studium ihr eine Tür zu einer 

Umwelt, wo sie die Vielfalt der Meinungen beobachtet und die unterschiedlichen 

Lebensstile erfährt. Bei Ece sind solche Veränderungen unbekannt. Die 

Zukunftsperspektive der beiden Fälle ist, wie fast bei allen anderen Fällen, ein 

Abschluss ihres Studiums und die Verantwortung gegenüber ihren Familien. Ein 

ebenfalls kultureller Unterschied zwischen Ece und Dila ist die 

Emanzipationsbemühung. Bei Dila gibt es keine Bemühung zur Emanzipation. Dagegen 

ist Ece sich der Schwierigkeit des Frauenseins in einem patriarchalischen Land wie der 

Türkei bewusst. 

Zusammenfassung des individuellen  Typs: Für die Darstellung des individuellen 

Typs und Feststellung seiner Carakterzüge wurden Jale (23) aus Deutschland, Alp (19) 

und Seda (21) aus der Türkei aufgeführt.  

Jale (23) ist als die erste Tochter von Eltern der 2. Migrantengeneration in Deutschland 

geboren und aufgewachsen. Obwohl ihre Familie nicht religiös ist, wurde sie in ihrer 

Kindheit zum Wochenendekurs der Moschee zum Religionsunterricht geschickt. Nach 

dem Abitur verlobte sie sich mit einem Türken gegen den Willen ihrer Eltern. Später 



Qualitative Ergebnisse  

 214 

bemerkte sie, dass sie eine falsche Entscheidung getroffen hatte. Denn sie wollte ihre 

Zukunft gewährleisten, indem sie studiert. In der Zwischenzeit verloren ihre Eltern das 

Vertrauen in sie durch die fehlgeschlagene Verlobung. Mit der Zeit gewann sie wieder 

deren Vertrauen und mittlerweile spielt sie bei der Entscheidungsfindung in den 

Lebensumständen der Familie eine wichtige Rolle. Die Religion ist ein entscheidender 

Faktor bei der Identitätsbildung für Jale, die ihr Leben nicht nach der Religion 

organisiert. Wie Dila (laizistischer Typ), bemerkte Jale ihre mangelhafte Information 

über den Islam im Studium durch die Fragen ihres deutschen Freundeskreises nach dem 

Islam. Das brachte sie zur Recherche über den Islam. Ihre religiösen Diskurse 

beinhalten die traditionellen Lehren. Und sie richtet keine Kritik an die Religion. 

Dagegen fallen bei ihr die individuellen Diskurse über weltliche Themen so wie bei 

vielen ihrer türkisch-deutschen Peers auf.   

Alp (19) ist in einem konservativ-religiösen familiären Umfeld aufgewachsen. Durch 

die Orientierung und den Zwang seiner Eltern befand er sich im früheren Jugendalter in 

einer religiösen Gemeinschaft. Die Gymnasiumzeit öffnete ihm die Tür zu den 

verschiedenen Umgebungen und neuen Welten. Durch den linksorientierten 

Freundeskreis bemerkte er, dass der Kommunismus nicht so negativ und schlimm ist, 

wie seine Eltern und seine Umgebung es ihm erzählt hatten. Er richtete mit seinen 

Freunden eine Musikgruppe ein. Dann fing er an, das heftig zu kritisieren, was er von 

seinen Eltern und seinem familiären Umfeld gehört und erfahren hatte. Mit der Zeit 

richtet sich seine Kritik oft an den religiösen Inhalten statt der religiösen Personen. Die 

Gottesexistenz und die anderen religiösen Themen besonders das Wesen des Menschen 

auf der Erde beschäftigen ihn sehr oft. Er bereitet sich auf die Aufnahmeprüfung für das 

Studium an einer Universität vor und befindet sich an einem biographischen 

Scheideweg seiner Zukunft. Neben den Fragen zu den kopfzerbrechenden religiösen 

Themen brachte die Zukunftsverzweiflung ihn zwei Mal zu einem Suizidversuch. Er 

befindet sich derzeit in einer intensiv-gespannten Phase zwischen Zweifel, Konflikt und 

Kritik. Die Skala seiner Glaubensstufe wird mit 4.00 bewertet. Ohne auf seine eigene 

Tradition und Modernität zu verzichten, versucht er seinen eigenen Lebens- und 

Denkstil zu bilden.  

Seda (21) ist ein gutes Beispiel, das in einem ländlichen Gebiet der Türkei und einer 

konservativ-traditionellen Umgebung aufgewachsen und sozialisiert ist. Dazu gehört 

auch das patriarchalische Familienverhältnis. Sie hat einen Vorbeter-Prediger 



Qualitative Ergebnisse  

 215 

Gymnasiumabschluss und studiert derzeit die islamische Theologie, obwohl sie lieber 

Politikwissenschaft in einer Großstadt weit vom Elternhaus studiert hätte. Während der 

Gymnasialzeit ist sie von Missbrauch und Verleumdung eines Dorfvorbeters 

schmerzhaft betroffen - eine Erfahrung, die sie nachhaltig beeinflusst. Das alles 

verursacht Spaltungen zwischen religiösen und kulturellen Traditionen in ihrem Leben. 

Sie stellt durch das Theologiestudium ihr Wissen über den Islam, besonders die Stellung 

der Frauen im Islam auf den Prüfstand. Sie verzichtete auf das Tragen des Kopftuches 

im Studium, jedoch kritisiert sie die Verhinderung eines Studiums wegen des 

Kopftuches. Sie zeigt eine traditionelle, aber reflektierte Haltung bezüglich vieler 

religiöser Themen. Gleichzeitig übt sie Kritik am Leben des Propheten Mohammed und 

der Gottes Vorschriften. Deswegen befindet sie sich an einer Stelle zwischen der 

traditionellen und individuellen Religiosität. Aber in ihren Aussagen zeigt sie, dass sie 

mit der Zeit den individuellen Stil im Glauben erreicht. Seda ist ein gutes und 

repräsentatives Beispiel für die Vernachlässigung der Jugendlichen. Sie finden wenig 

Unterstützung bei ihrer Auseinandersetzung mit ihren Zweifeln und Anfragen an Politik 

und den institutionellen religiösen Lehren, die sich im Kontext ihres Studiums und 

neuer Erfahrungen beim Übergang zum individuellen religiösen Stil ergeben.  

 

Name FDI 
Score 

Glaubensstufe Sozialisationsbedingung Biographischer 
Folgeprozess 

Zukunftsperspektive Emanzipation-
Gleichberechtigung 

Bewältigungsstrategie 

Jale, 
23 

3,6 vom  synthetisch- 
konventionellen 
zum 
individuierenden-
reflektierenden 

traditionelle 
Migrantenfamilie, 
Korankurs in der 
Moschee 

-gescheiterte 
Verlobung  
- Entscheidung 
für das Studium  
- Selbstvertrauen 
durch das 
Studium 

- Abschluss des 
Studiums  
- Verantwortung 
gegenüber 
Familie  
- eine glückliche 
Familie zu 
gründen 

 - starkes 
Selbstbewusstsein  
- Kompromiss-
findung zwischen 
den Gegensätzen 

Seda, 
22 

3,5 vom  synthetisch- 
konventionellen 
zum 
individuierenden-
reflektierenden 

- Traditionell-religiöse 
Eltern  
- Vorbeter-Prediger 
Gymnasium 
 

- Misshandlung 
und Verleumdung 
des Imams  
- neue 
Perspektive durch 
Theologiestudium  

- Verantwortung 
gegenüber Eltern  
Abschluss des 
Studiums  
- nützlicher 
Beitrag zur  
gesellschaftlichen 
Wandlung durch  
Schreiben 

Kritik an 
Religion, 
Gesellschaft 
wegen der 
Vernachlässigung 
ihrer Mutter und 
der 
Kopftucherinnen 

Verhütungsfunktion 
des religiösen 
Gefühls 

Alp, 
19 

4,0 Individuierend-
reflektierend 

- Politisch- 
konservative Eltern 
und Familienkreis 
- Schulischer 
Religionsunterricht 
- Eintritt in eine 
religiöse Gemeinde 

Identitätskrise 
zwischen 
familiären und 
selbstentschie-
denen 
Umgebungen 
  

Philosophie zu 
studieren 

 Suizidversuche 
Enttäuschung, 
Unsicherheit und 
Frustration 
gegenüber 
Schwierigkeiten 

Tab.  19: Kontrastierung der individuellen Fälle 

 



Qualitative Ergebnisse  

 216 

Die vier Typen geben Einblicke in eine Vielzahl von Flugbahnen der religiösen 

Sozialisation und Entwicklung. Unser Ziel bei der Vorlage dieser vier Typen war es, aus 

diesen  möglichen Unterschieden zu profilieren. Hier zeichnet sich der Unterschied 

zwischen türkischen Jugendlichen und ihren deutsch-türkischen Peers in Deutschland 

im Hinblick auf die religiöse Sozialisation und religiöse Entwicklung ab. Alp, Seda, 

Efe, Baha, Ece, Buse und Asu sind Beispiele für die religiöse Sozialisation in einer 

traditionell geprägten Umwelt. Die Suche nach  einer religiösen Identität können auch 

hier Zweifel und vielleicht auch Ablehnung der islamischen Lehren beinhalten, aber die 

allgemeine Tendenz kann als das Streben nach Autonomie beschrieben werden, die 

möglicherweise auch den Bau persönlicher individuativ-reflektierender 

„Theologien“ ermöglicht. Vor allem bei Alp tritt dies sehr deutlich zum Vorschein. 

Jale, Nuh, Nil, Can und Dila dienen als Beispiele für religiöse Sozialisation und 

Entwicklung der türkisch-islamischen MigrantInnen in Deutschland. Hier kommt ein 

wichtiger Faktor mit ins Spiel: Die Gastkultur und die Erfahrung der Zugehörigkeit zu 

einer religiösen und ethnischen Minderheit. Sie illustrieren eine Lösung für die Suche 

nach religiöser und persönlicher Identität. Sie versuchen, wie Jale es sagt „eine 

türkische Identität und eine islamische Identität zu finden.“ Daher ist es verständlich, 

dass diese Jugendlichen vor allem in Fragen der Religion einen synthetisch-

konventionellen Stil bevorzugen. 

 



Anhang 

 

 217

5. Diskussion und Schlussfolgerungen 

Die vorliegende Untersuchung wurde an Schulen, Universitäten und kulturell-religiösen 

Einrichtungen in Istanbul und in NRW durchgeführt. Das Thema der empirischen 

Forschung war die religiöse Sozialisation und Entwicklung der türkisch-muslimischen 

Jugendlichen in der Türkei und in Deutschland. Um die Richtung und die Art der 

religiösen Sozialisation und Entwicklung aufzudecken, wurde die Theorie der 

Glaubensentwicklung von James Fowler als Grundlage und Forschungsinstrumentarium 

ausgesucht. Deswegen war ein selbstverständliches Ziel dieser Studie, wie sich der 

islamische Glaube im türkisch- sowie deutsch-islamischen Kulturkreis entwickelt. 

Daher war das Ziel auf der einen Seite, die Faktoren, die die Sozialisation und 

Entwicklung des Glaubens beeinflussen, im kulturellen Vergleich zu bestimmen und auf 

der anderen Seite zu erkunden, welchen Stil die Religiosität diese Faktoren fördern.  

Vor allem sollte festgestellt werden, welche Sozialisationsinstitutionen einen Einfluss 

auf den Glauben haben, und welchen Glaubensstil sie fördern. In diesem 

Zusammenhang sollten die Einstellungen der muslimischen Jugendlichen und ihr 

Verhältnis zum islamischen Glauben im Kontext der Mehr- und Minderheitsgesellschaft 

untersucht werden. Ferner sollte geklärt werden, ob es kulturelle Unterschiede im 

Glauben gibt, und wie sich die sozialen und kulturellen Bedingungen auf die religiöse 

Sozialisation und Entwicklung auswirken. Außerdem sollte analysiert werden, welche 

religiösen Stile die wechselhaften, sozialen Bedingungen durch die Sozialisation in 

einer säkular-christlich geprägten Gesellschaft im Vergleich zur laizistisch und 

islamisch geprägten Gesellschaft erfordern. 

Diese Studie sollte die Lebenspraxis, die Zukunftsvorstellungen, Weltanschauungen, die 

kulturellen Wurzeln, die Einstellungen zwischen zwei unterschiedlichen Kulturen und 

die Funktion, die Rolle der Religion  bei der Identitätsfindung im alltäglichen Leben 

erfassen.  

Darüber hinaus wurde untersucht, wie die muslimischen Jugendlichen in beiden 

Ländern Ansprüche ihres Glaubens, ihr Verhältnis zu islamischen Institutionen und die 

Sinne des Lebens im Spanungsfeld zwischen der Säkularisation und der Religiosität, 

also der Moderne und Tradition, mit der Alltags- und Lebenswelt zu vereinbaren 

suchen.  

Zusammenfassend wurde in dieser Studie versucht, die religiösen Erfahrungen der 

muslimischen Jugendlichen durch die Interviews in systematischer Weise darzustellen. 



Anhang 

 

 218

Dadurch sollten die auffälligen Erscheinungsbilder wie die religiöse Unsicherheit, 

Zweifel und religiöser Wandel und Transformation mit einem hohen Potenzial zur 

Religiosität herausgefunden werden. In gleicher Weise gehören zu diesen 

Erscheinungsbildern das religiöse Erwachen und das religiöse Bewusstsein des 

Jugendalters, die Entwicklung der zweifelnden Einstellungen und Kritik an den 

traditionellen Werten und die Tendenzen auf die neue religiöse Suche oder 

vorübergehende oder ständige Apathie gegenüber der Religion sowie die Orientierung 

an einer Hingabe zur Religion in einer religiösen Gruppe oder einer religiösen 

Gemeinschaft.  

Die Ergebnisse wurden bereits in Kapitel V dargestellt. An dieser Stelle folgt eine 

Betrachtung der folgenden Punkte aus religionspädagogischer Sicht: 

– Glaubensentwicklung im islamischen Kontext  

– Instanzen bei der religiösen Sozialisation und Entwicklung 

– Identitätsfindung in der Religionszugehörigkeit 

– Relevanz der Gottesvorstellung mit den lebensweltlichen Umständen 

– Kritische Ansätze zu den konventionellen Vorstellungen  

– Glaubensstile der muslimischen Jugendlichen  

– Zusammenhänge zwischen dem Glauben und dem sozialen Verhalten 

5.1 Glaubensentwicklung im islamischen Kontext  

Diese Untersuchung ging von der Annahme aus, dass die Glaubensentwicklungstheorie 

kultur- und religionsübergreifend ist. Deswegen wird sie in dieser Untersuchung im 

islamischen Kontext angewandt. Damit geht diese Arbeit von der Annahme aus, dass 

der Glaube im Islam nicht eine feste Überzeugung, sondern ein dynamisches Phänomen 

ist, das sich ständig entwickelt. Auf dieser Grundlage konnte hier Glaubensentwicklung 

im islamisch-türkischen Kontext mit der Theorie Fowlers untersucht werden.  

Wie im Teil 2.5 diskutiert, werden kollektive Orientierungen im Islam nicht prinzipiell 

begünstigt, obwohl sie in der islamischen Gesellschaft im Vordergrund stehen. Denn die 

islamische Religion zielt mit ihren religiösen Anliegen auf das Individuum. Jedoch ist 

die Kollektivität des Islam ein historisches Verständnis, das im Verlauf der Geschichte 

in der muslimischen Gemeinschaft entstand. In den heiligen Schriften des Islams kann 

man eine dynamische Tendenz erkennen: der Koran und die Hadithe rufen das 



Anhang 

 

 219

Individuum zum Aufstieg vom nachahmenden Glauben (Taklidi Iman) zum bewussten 

Glauben (Tahkiki Iman) auf.  

Die Parallelen zwischen der als Forschungsgrundlage ausgewählten Theorie von Fowler 

und der islamischen Theologie zeigen, dass es keinen Widerspruch und keinen Nachteil 

bei der Anwendung dieser Theorie auf die islamische Religiosität und ihrer Übertragung 

auf den islamischen Kontext gibt.  

In dieser Studie wird das Modell der Glaubensentwicklung mit seinen unterschiedlichen 

Dimensionen und seinem historischen Prozess sowie mit Kritik behandelt. Wie bereits 

oben gesagt, entstand diese Theorie in einer christlich- kulturellen Umgebung. Soweit 

unser Wissen reicht, ist diese Forschung in der islamischen Tradition eine der 

führenden, die auf Fowlers Theorie basiert und seine Methode anwendet.  

Die Bewertung von 70 Glaubensentwicklungsinterviews zeigt einen leichten Anstieg 

der Glaubensentwicklung in Verbindung mit dem Alter und dem Bildungsniveau  

(siehe Tab. 3). Dies kann auf dem Hintergrund der vorangegangenen 

Glaubensentwicklungsforschungen, einschließlich der eigenen Forschung von Fowler, 

betrachtet und gesehen werden.  

Außerdem zeigten die empirischen Ergebnisse im Kapitel V, dass Fowlers Modell für 

die Analyse islamischer Religiosität erfolgreich ist. Die Bewertung von 70 

Glaubensentwicklungsinterviews zeigte einen leichten Anstieg der 

Glaubensentwicklung in Verbindung mit dem Alter. Dieser Befund entspricht der 

vorangegangenen Glaubensentwicklungsforschung, einschließlich der eigenen 

Forschung von Fowler. Die Mehrzahl der Fälle wurde der dritten Stufe des 

synthetischen-konventionellen Glaubens zugeordnet und es sind nur relativ wenige 

Fälle, die der vierten Stufe, dem individuierend-reflektierenden Glauben, zugeordnet 

wurden. Nur einige wenige der türkisch-deutschen Fälle wurden der zweiten Stufe, dem 

mythischen-wörtlichen Glaubens, zugeordnet. Dies deutet darauf hin, dass die 

Glaubensentwicklung der türkischen Jugendlichen vermutlich im Durchschnitt leicht 

höher liegt als die Glaubensentwicklung der deutsch-türkischen Jugendlichen. Die 

Gründe hierfür könnten die Art der religiösen Erziehung, die Minioritätsposition, der 

bedrohte Status und eine Identitätssuche über konventionell-synthetische 

Orientierungen sein (vgl. Kapitel 4.1.). Darin liegt aber auch eine Gefahr, weil eine 

moderne Gesellschaft mit ihren sich verändernden Bedingungen eine hohe 

Anpassungsfähigkeit und Flexibilität verlangt. Deswegen braucht es eine 

Religionspädagogik, die offene Einstellungen entwickelt. Die moderne Kultur und das 



Anhang 

 

 220

gegenwärtige Leben erfordern von der Religionspädagogik neben der Aktualisierung 

ihrer Unterrichtsmethoden, dass sich Religionsunterricht und seine Theorie den 

Herausforderungen der Moderne stellen (Schweitzer 2006).  

In diesem Zusammenhang werden hier die oben dargestellten Ergebnisse aus der 

religionspädagogischen Sicht diskutiert und interpretiert.   

5.2 Instanzen bei der religiösen Sozialisation und Entwicklung 

Die religiöse Sozialisation beginnt mit der Kindheit in der Familie. Wenn Eltern mit  

Fragen nach dem Sichtbaren und Unsichtbaren überfordert sind, ist die 

Religionspädagogik herausgefordert. Der schulische Religionsunterricht kann die 

Bedeutung bekommen, das Defizit in der religiösen Familienerziehung auszugleichen 

(Schweitzer 2006). Für jugendliche MigrantInnen stehen als wichtige Instanzen  der  

religiösen Sozialisation vor allem Familie, Schule und die Moschee im Vordergrund.  

Bei den Antworten auf die Frage, welche Beziehung die Entwicklung der eigenen 

Persönlichkeit beeinflusste, tritt ein deutlicher Unterschied zwischen beiden Ländern 

auf. Fast bei allen Befragten mit Migrationshintergrund konzentrierten sich die 

Antworten auf den engen Familienkreis, besonders die Eltern wurden hervorgehoben. 

Bei den religiös erzogenen Jugendlichen spielen ebenso die Freunde, mit denen sie in 

religiösen Vereinen großgeworden sind, eine erhebliche Rolle. In der Türkei hingegen 

werden solche Beziehungen nur selten zur Sprache gebracht. Vor allem werden hier die 

Beziehungen zu Professoren, Lehrern, Gruppen, Schulfreunden oder historischen 

Persönlichkeiten zum Ausdruck gebracht. Außerdem wird durch die Interviews 

deutlich, dass die erste Liebe einen Einfluss auf die Persönlichkeitsentwicklung der 

Jugendlichen in beiden Ländern ausübt.  

Die religiöse Orientierung der Eltern spielt  besonders bei der religiösen Erziehung eine 

Rolle. Die religiösen Gruppen und Einrichtungen, in denen die Eltern aktiv sind oder zu 

denen sie eine Bindung haben, treten besonders in Deutschland als religiöse 

Erziehungseinrichtungen in Erscheinung. Bei den Jugendlichen, die durch die Eltern 

oder ein anderes Mitglied der Familie in einer religiösen Gruppe engagiert sind, ist eher 

eine Bindung an den traditionellen Glauben zu beobachten. Bei den Jugendlichen, deren 

Eltern der Religion eher distanziert gegenüber stehen, findet sich eher ein individueller 

Glaube. 



Anhang 

 

 221

Wiederum gibt es ProbandInnen, die hinsichtlich ihrer Ideologie Unterschiede zu ihren 

Eltern aufweisen, obwohl sie in einer religiös, traditionellen Umgebung aufgewachsen 

sind.  

Als Fazit kann gesagt werden, dass die religiöse Erziehung eines Kindes in der Familie 

beginnt, sich in der Schule und im sozialen Umfeld fortsetzt. Natürlich hat die Familie 

in diesem Prozess den größten Anteil. Fowler beschreibt den Glauben folgendermaßen: 

„Angeborene Fertigkeiten, die später in der geeigneten Umgebung weiterentwickelt 

werden.“ Ähnlich beschreibt auch Erikson, dass die Wurzel des Glaubens in der 

Kindheit entwickelt wird. Die Stärke der Beziehung zu Gott wird von der Stärke der 

Beziehung der Eltern zu Gott in der Kindheit bestimmt. Somit bestimmen die 

Erfahrungen in der Kindheit die spätere Ausformung der Glaubensentwicklung. 

In der Untersuchung wird deutlich, dass die Personen, die der Religion distanziert 

gegenüber stehen, weniger unter der Kontrolle der Eltern gestanden haben wie im Fall 

von Tuba, Ece und die Personen, die eine starke Beziehung zur Religion haben, stärker 

von den Eltern erzogen worden sind wie im Fall von Efe, Ege, Seda. Andere 

bedeutsame Beziehungen der Jugendlichen hängen eng mit der Wahrnehmung der 

Religion zusammen. Viele ProbandInnen aus beiden Ländern empfinden die Beziehung 

zu einem Freund oder einer Freundin aus einer religiösen Gemeinschaft als wichtig. Die 

Ziele der religiösen Gruppen haben somit ebenfalls einen bedeutsamen Einfluss auf den 

Erwerb von Weltanschauungen von Jugendlichen, besonders in politischer und 

ideologischer Hinsicht.  

Die Jugendlichen, die einen traditionellen Glauben besitzen,  bringen die Beziehungen 

zu ihren Familien, Freunden, dem Propheten oder dem/der Geliebten zur Sprache. 

Ein anderer hierbei auftretender Unterschied ist die Funktion der Moscheen und 

religiösen Vereine. Bei den türkisch-deutschen Befragten macht die Funktion der 

Moscheen, religiösen Einrichtungen und Gruppen in ihrer Persönlichkeitsentwicklung 

einen wichtigen Teil aus. Dies wird oft in den Aussagen der Jugendlichen erwähnt. 

Dagegen nennt kein türkischer Proband diese Einrichtungen. Das bedeutet, Moscheen in 

Deutschland haben im Vergleich zur Türkei eine sehr viel umfangreichere Funktion und 

größere Bedeutung für den Jugendlichen (vgl. Kap. 4.1).  

Die Religion hat eine bedeutende Funktion in der türkischen Familie. Sie gibt ihr einen 

Sinn und legitimiert die Familienstruktur. Also aus diesem Grund gibt es immer eine 

sehr enge Beziehung und Solidarität zwischen der Familie und der Religion. Dadurch 

kann jeder durch familiär-kulturelle und soziale Verhaltensmuster unter dem Einfluss 



Anhang 

 

 222

der religiösen Werte stehen, auch wenn er in der Familie keinen direkten Bezug zur 

Religion erlebt. Die gemeinsamen Werte wie die Liebe, Respekt und die Solidarität 

werden in der Familie meistens mit Hilfe und Unterstützung der Religion gewonnen. 

Also die Familie kann manchmal fordern, dass sie von der religiösen Tradition gefördert 

und unterstützt wird. Gegen diese Leistung der Religion ist die Familie der Beschützer 

der religiösen Werte und der Religion als Institution. Denn die Religion wird als 

erforderlich und unverzichtbar bei der Bewahrung der eigenen Existenz und der 

sozialen Ordnung in der Gesellschaft betrachtet.  

Wenn dazu die Migrationsbedingungen hinzugefügt werden, werden die Ergebnisse 

dieser Studie gerechtfertigt, dass die türkisch-deutschen Jugendlichen in Deutschland 

mehr familienorientierter sind als ihre Peers in der Türkei. 

Die türkisch-deutschen Jugendlichen in Deutschland sind familienorientierter als ihre 

Peers in der Türkei. Die Werte und Verhaltensweisen, die den türkisch-deutschen 

Jugendlichen in der Familie vermittelt werden, sind vor allem Ehrlichkeit, Respekt vor 

Tradition und religiöses Engagement. Wie in allen Gesellschaften ist die Familie eine 

wichtige Quelle der religiösen Lebensformen. Die religiöse Haltung und Einstellung der 

Eltern bieten dem Kind ein Modell bei der Entwicklung einer bestimmten religiösen 

Orientierung. Darüber hinaus wird die religiöse Erziehung der muslimischen Kinder in 

Deutschland den Selbstorganisationen der MigrantInnen in Moscheevereinen 

überlassen. Bei diesem Lernprozess fehlt die Schule, die eine pädagogisch angemessene 

Methode anbieten könnte. Die zum Teil nicht hinterfragten konventionellen 

Orientierungen der Jugendlichen sind daher mit dem traditionell religiösen Verständnis 

der Eltern und der außerschulischen islamischen Bildungseinrichtungen verbunden. 

Die Rolle der Schule ist unbestreitbar wichtig. Wegen der teilweise säkularen 

Lebensformen und des Traditionsabbruchs in manchen Familien kann die Schule ein 

erster Ort sein, an dem die Kinder der islamischen Tradition begegnen. Von der 

modernen Religionspädagogik kann erwartet werden, dass sie nicht primär dogmatische 

Inhalte, sondern die gelebte Religion ins Zentrum ihrer Aufgaben stellt, so dass 

religiöse Bildung der individuellen und sozialen Lebensgestaltung dienen kann  (vgl. 

Feige u.a. 2000). Außerdem ist es für die religiöse Erziehung wichtig, dass Entwicklung 

und Lernen von Jugendlichen unterstützt und Entwicklungs- und Lernchancen eröffnet 

werden. Aber nur dann eröffnen Antworten Entwicklungs- und Lernchancen, wenn sie 

dazu anregen, selbst weiter zu fragen und weiter zu denken. Andernfalls wird das 

Interesse an Religion abbrechen (Schweitzer 2006 S. 14).   



Anhang 

 

 223

Obwohl die meisten Jugendlichen eine konventionelle Tendenz in ihrer Religiosität 

zeigen, dokumentiert diese Untersuchung doch ihre Vielfalt und bestätigt  die 

Bedeutung des Individualitätsprinzips unter den türkisch-muslimischen Jugendlichen. 

Es sind eben auch in diesen Milieus nicht alle Jugendlichen gleich und jeder hat eine 

eigene Lebensgeschichte, weswegen auch der  Glaube individuelle Formen annimmt. 

Hier bedarf es – und das ist wichtig, im Blick auf zukünftigen Islamunterricht an den 

öffentlichen Schulen zu bedenken – einer  Religionspädagogik, die schülerorientiert 

vorgeht und Individualität anerkennt. Dies entspricht den Forderungen von Schweitzer 

(2006) nach einer religiösen Erziehung, die kindgemäß (1) und zugleich sachgemäß (2) 

ist; nach einem öffentlich und wissenschaftlich verantworteten Religionsunterricht in 

der Schule (3), der außerdem wissenschaftlich überprüfbare Erkenntnisse  über die 

Situation der religiösen Erziehung in der Gegenwart voraussetzt (4). Dies erfordert, 

islamische Religionspädagogik an den deutschen Universitäten zu etablieren und eine 

islamische Religionspädagogik basierend auf heutigen wissenschaftlichen Kriterien zu 

entwickeln. 

Wenn eines von diesen vier Motiven fehlt, besonders wenn es keine Anerkennung des 

Individualitätsprinzips in der Religionspädagogik gibt, wird einseitig ein 

konventioneller Glaube gefördert, der die individuelle Entwicklung lähmen kann. Die 

Zitate aus den Lehrplänen, die im Kapitel 2.7.1.2 dargestellt wurden, zeigen, wie 

autoritär der Hochislam als normativer Anspruch gegen alle individuellen 

Ausprägungen des Islam in Stellung gebracht wird. Es darf nicht vergessen werden, 

dass eine Religionspädagogik nicht erfolgreich sein kann, wenn das Individuum 

ignoriert wird (Rahman 1966). Denn dann wird hier der Hochislam als normativer 

Anspruch gegenüber allen individuellen Ausprägungen vielfach als Hindernis für die 

angestrebte Mündigkeit angesehen, weil eine solche Art des Islam zu den Autoritäten 

zählt, welche die Menschen in Abhängigkeit halten. Deshalb ist eine islamische 

Religionspädagogik erforderlich, die sich Selbständigkeit und religiöse Mündigkeit als 

Ziel setzt.  

5.3 Identitätsfindung in der Religionszugehörigkeit 

Eine solche Religionspädagogik kann besonders in der Pubertätsphase für Jugendliche 

hilfreich sein. Denn die Jugendlichen, die nach ihrer Rolle in der Gesellschaft und nach 

dem Sinn des Lebens suchen, erfahren typische Konflikte. Sie geraten in ernsthafte 



Anhang 

 

 224

Dilemmata zwischen der eigenen Tradition und der modernen Kultur ihrer Umwelt. 

Unter diesen Bedingungen steht die Jugend in einem Spannungsfeld zwischen 

unterschiedlichen Rollenerwartungen und multiplen Wahlmöglichkeiten. Dazu gehören 

auch die Sanktionen, die von den sozialen Strukturen der Familie, den religiösen 

Institutionen und  der Politik gefordert werden (vgl. Bilgin, 1994). 

Das sozio-kulturelle Umfeld der Jugendlichen bietet inzwischen nicht mehr hinreichend 

Ressourcen zum Verstehen der Welt und der Bedeutung des Lebens sowie zur 

Bereitstellung der kulturell- und intellektuellen Alternativen zur Identitätsfindung und 

Problemlösung. So ist die Herkunftsfamilie keine ausreichende Instanz bei der 

Identitätsbildung der Jugendlichen. Die zunehmenden sozialen Bewegungen, deren 

Akteure die Jugendlichen oder Erwachsenen sind, können als ein Versuch zum 

Wiederaufbau der Selbst-Identität interpretiert werden (Hökelekli 2006). Denn die 

Identitätsbildung ist ein lebenslanger Prozess. In diesem Kontext berücksichtigt die 

gegenwärtige Religionspädagogik den Zusammenhang zwischen Identität und Religion, 

wenn sie als Versuch verstanden wird, die Vermittlung und Aneignung der religiösen 

Tradition so zu begreifen, dass sie auch angesichts der Herausforderungen durch 

Vernunft, Subjektivität vermag einzuleuchten. Sie ist erfolgreich, wenn sie den 

Kriterien des modernen Bildungsverständnisses gerecht wird und wenn sie die Tür zur 

modernen Kultur und zur Anerkennung der Pluralisierung, Individualisierung bei der 

Identitätsbildung öffnet (Schweitzer 2006).  

In dieser Studie sehen die Jugendlichen sich selbst als religiös oder gläubig. Für die 

meisten ist das Entscheidende die Einhaltung der religiösen Rituale wie zum Beispiel 

das fünfmalige Gebet. Wenn die Person die religiösen Rituale, insbesondere das 

fünfmalige Ritual am Tag, verrichtet, betrachtet sie sich als religiös. Falls sie das 

fünfmalige Gebet nicht verrichtet, sieht sie sich dennoch als gläubig. Keiner der 

Jugendlichen bezeichnet sich direkt und explizit als atheistisch.  

Für Jugendliche, die die religiösen Rituale nicht einhalten, ist die Einhaltung dieser, 

kein Maßstab der Religiosität. Ihrer Meinung nach ist die Befolgung der allgemein 

gültigen moralischen Regeln auf der Verhaltensebene das Ausschlaggebende. Dann 

sehen sich die Jugendlichen als gläubig, aber nicht als religiös. 

Die Ergebnisse machen deutlich, dass fast jeder der Jugendlichen mehr oder weniger ein 

Verhältnis zum islamischen Glauben hat. Daraus lässt sich schließen, dass die 

Jugendlichen ihre Religionszugehörigkeit als einen wesentlichen Bestandteil ihrer 

Identität empfinden. Dieser Bestandteil ist aber unabhängig von den unterschiedlichen 



Anhang 

 

 225

Lebensstilen und Weltanschauungen. Dazu gehört nicht, ob sie praktizierende oder 

nicht praktizierende MuslimInnen sind. Durch die Teilnahme am Ritual drückt man 

nicht nur sein Verhältnis zu Gott, sondern einen Anspruch auf Zugehörigkeit im 

Gemeinwesen aus (Schiffauer 1991, S. 142). Die Bedeutung der islamischen Religion 

erweist sich darin, dass sie dem Individuum in jeder Generation eine Zugehörigkeit in 

der Gesellschaft und der eigenen Lebenswelt vermittelt. Diese Religionszugehörigkeit 

steht in einer Interaktion zwischen den Sozialisationsinstanzen wie der Familie, dem 

Freundeskreis und den vorgegebenen ethisch-moralischen Vorstellungen. 

Hier erscheint eine religiöse Rollenidentität, die sich darin zeigt, dass die angestrebte, 

erwünschte oder auch realisierte Zugehörigkeit zu einer religiösen Gruppe oder 

Gemeinschaft bestimmend ist. Dabei handelt sich es um eine soziale Dimension und 

eine traditionelle Vermittlung von Identität. Nach Schweitzer (2006 S. 71) macht die 

herkömmliche Vorstellung einer solchen religiösen Rollenidentität weniger Sinn unter 

den Voraussetzungen einer multikulturellen und –religiösen Gesellschaft, in der sich die 

Religion zunehmend pluralisiert, privatisiert und individualisiert.  Deswegen entsteht 

die paradox anmutende Situation, dass gerade Offenheit und Flexibilität zu einer 

Konvention werden, an die sich Jugendliche um der sozialen Zugehörigkeit willen 

anpassen. Er sagt weiter, dass von einer religiösen Ich-Identität gesprochen werden 

kann, die durch Herkunft, sozialisationsbedingte Prägungen sowie soziale 

Zugehörigkeiten vorgegebenen religiösen Orientierungen in reflexiver Form angeeignet 

wird. Eine verbindliche Konvention verhindert aus der religionspädagogischen Sicht, 

dass die Jugendlichen als Individuen unterstützt werden, ihren Glauben zu reflektieren 

und ihren Weg selbst zu bestimmen.  

Wenn die religiöse Rollenidentität, die unter den türkisch-muslimischen Jugendlichen 

vorherrschend ist, als eine religiöse Ich-Identität interpretiert wird und sie zu einer 

Annahme der Handlungsanleitung und moralischen Vorlagen in der Identifikation mit 

dem Islam führt (Alacacioglu 2002), wird dabei eine problematische Werte-Erziehung 

hervorgebracht, wie sie vor 80 Jahren in Deutschland eingeführt wurde (vgl. Zilleßen 

1984).  

Die Identitätsfindung in der Religion bedeutet eigentlich, wie die vorliegende 

Forschung im Vergleich beider Länder zeigt, dass das Muslimsein für die türkisch-

deutschen Jugendlichen eine relevante Identitätskategorie im gegenüber zur 

Mehrheitsgesellschaft ist. Aber diese Selbst-Identifikation bedeutet nicht, die religiösen 



Anhang 

 

 226

Vorschriften einzuhalten, sondern bezieht sich auf die Zugehörigkeit zur islamischen 

Gemeinde.  

Wie Kelek (2002 S. 173) sagte, charakterisiert das Muslimsein die fraglose 

identifikatorische Selbstzuordnung zur muslimischen Gemeinschaft. Es geht hier um ein 

Selbstbewusstsein, durch das man sich als eine handelnde Person selbst in der 

postmodernen Gesellschaft neu identifiziert. Dies Zugehörigkeitsgefühl bringt ein 

Bewusstsein mit sich, dass das muslimische Individuum von der Mehrheitsgesellschaft 

unterscheidet. Wegen der selbstverständlichen Zuordnung zum Islam kann die 

islamische Konvention sehr gut kritisch reflektiert werden.  

Die Anonymität und Isolation in den Großstädten, die Komplexität und 

Herausforderungen des modernen Lebens erschüttern die Jugendlichen neben 

Fremdheitsgefühlen in der Mehrheitsgesellschaft. 

Diese Angst und dieses Gefühl stellen die religiöse Zugehörigkeit in den Vordergrund, 

unabhängig von den individuellen Lebensstilen der Jugendlichen. Deshalb hat die 

Religion eine unverzichtbare Bedeutung für die deutsch-türkischen Jugendlichen in 

Deutschland. Denn sie bildet einen zentralen Faktor der Selbstverortung und 

Identitätsbildung.  

Bisherige Studien bestätigen meine eigenen Ergebnisse in dem Punkt, dass der Islam 

eine wichtige Rolle bei der Identitätsfindung für die muslimischen Jugendlichen spielt.  

Karakasoglu konstatiert, dass die islamische Religiosität sowohl für die erste wie auch 

die zweite Generation der türkischen MigrantInnen und Migrantinnen ein wichtiger 

Bestandteil ihres persönlichen Selbstverständnisses ist (Karakasoglu-Aydin 2000, S. 

99). In der Shell-Jugendstudie verneinen 75% der männlichen und 80% der weiblichen 

15- bis 24-jährigen muslimischen Jugendlichen die Aussage „Ich bin nicht 

religiös“ (Fuchs-Heinritz 2000, S. 158). Der Ausländersurvey des Deutschen 

Jugendinstituts fand ähnliche Ergebnisse; danach sehen über 60% der türkischen 

Jugendlichen ihre Religion als wichtig bzw. eher wichtig für ihre persönliche 

Lebensgestaltung gegenüber nur 25% der westdeutschen Jugendlichen (Weidacher 

2000, S. 126). Aber diese Identität kann nicht als eine Ich-Identität sondern muss als 

Rollenidentität verstanden werden. Die Religionszugehörigkeit wird hier wichtiger als 

die Vermittlung der Glaubensinhalte. Jedoch ist die Funktion der pragmatischen 

Solidarität lebensweltlicher Anforderungen in einer komplexen kulturellen Umgebung 

wichtig. Es besteht eine zunehmende Tendenz unter den muslimischen Jugendlichen in 



Anhang 

 

 227

beiden Ländern, ihren islamischen Glauben in der Moderne auf eine eigene Weise zu 

leben.  

5.4 Relevanz der Gottesvorstellung mit den lebensweltlichen Umständen 

Die Gottesvorstellungen der Jugendlichen, die nach einer Identität in ihrer 

Religionszugehörigkeit suchen, sind zusammen mit den lebensweltlichen Umständen 

relevant. Die Gottesvorstellungen, die in der Regel von der institutionellen 

Religionslehre geprägt sind, werden bereits im familiären Milieu tradiert. Die eigenen 

Erinnerungen der Jugendlichen an eine Veränderung ihrer Gottesvorstellung von ihrer 

Kindheit bis heute sind hierbei sehr aufschlussreich. Vor allem ist es auffällig, dass die 

Gottesvorstellungen in der Kindheit anthropomorphe Züge haben.  

Es ist zu beobachten, dass diese durch familiäre oder institutionelle (schulische wie 

außerschulische) religiöse Erziehung in der Kindheit vermittelten anthropomorphen 

Gottesvorstellungen sich im Jugendalter verändern. So wird ein strafendes Gottesbild in 

zahlreichen Fällen besonders in Deutschland von vielen Eltern als eine 

Erziehungsmethode für ihre Kinder verwendet. Damit versuchen die Eltern und 

Erzieher, ein unerwünschtes Verhalten oder eine unangemessene Einstellung des Kindes 

zu verhindern, indem sie sagen, dass Gott bestraft oder verbrennt, falls das Kind nicht 

gehorsam ist (Özeri 2004, S. 17-18). Der Grund der stärkeren Verbreitung dieser 

Methode der Androhung einer göttlichen Strafe in türkisch-deutschen Familien kann 

teilweise durch die Migrationsbedingungen erklärt werden.  

Obwohl sich die Struktur der türkischen Familie durch die Modernisierung verändert 

hat, konnte die Autorität der Eltern in der Familie ihre privilegierte Position bewahren. 

Wegen der sozial- und wirtschaftlichen Lage werden die Jugendlichen in Deutschland 

früher von ihren Eltern unabhängig als ihre Gleichaltrigen in der Türkei. Von dieser 

Situation profitieren die Eltern im  türkischen Islam, wenn das Ziel darin besteht, ihre 

Kinder zusammenzuhalten. Denn die traditionelle Auslegung der islamischen Tradition 

befiehlt den Kindern, gehorsam gegenüber ihren Eltern zu sein. Durch die Vermittlung 

der islamischen Religion an die Kinder bewahren die Eltern ihre Autorität in der 

Familie und verhindern, dass die Identität ihrer Kinder in einer nicht vom Islam 

geprägten Gesellschaft verloren geht.  

Diese Erziehungsmethode verschafft den Kindern in der deutschen Gesellschaft eine 

Doppelidentität und einen Gleichgewichtsverlust beim Verhalten, da sie in der Schule 



Anhang 

 

 228

liberal und antiautoritär erzogen werden, in der Familie dagegen autoritär und gehorsam 

pflichtig aufwachsen. Diese an Gehorsam orientierte Methode bei der Erziehung ist 

eigentlich mit dem Islam nicht zu vereinbaren, weil der Islam das Individuum fördert, 

gegen Ungerechtigkeiten zu widerstehen, egal ob die Ungerechtigkeiten von den Eltern 

begangen werden oder von anderen fremden Personen. Es gibt viele Stellen im Koran, 

mit deren Hilfe die Gehorsamspflicht der Kinder gegenüber ihren Eltern in der 

islamischen Tradition kritisiert werden können. Die Gehorsamserwartungen der Eltern 

kann man sogar unter Götzendienst-Verdacht stellen. Deshalb ist es auch erforderlich, 

die heutige Theologie über den Gehorsam der Kinder gegenüber ihren Eltern neu zu 

interpretieren, um die individuellen Begabungen der Jugendlichen zu entfalten.  

Andere psychologische Gründe dieser Erziehungsmethode lassen sich wie folgt 

erklären: Die Eltern besitzen keine ausreichende Kenntnisse über den Islam, um ihre 

Kinder religiös zu erziehen. Falls die Eltern den Islam kennen, sind ihnen jedoch 

moderne, die religiöse Autonomie fördernde Methoden fremd. Außerdem ist es den 

Eltern wichtig, die Mächtigkeit Gottes in das Gewissen ihrer Kinder einzubetten, um sie 

von den befürchteten destruktiven Wirkungen des liberalen Milieus in einer 

Minderheitskultur fernzuhalten. Obwohl "Die Angst vor Gott" als eine wirksame 

Erziehungsmethode in der Kindheit erscheint, können ihre negativen Auswirkungen in 

der Beziehung zu Gott und zur Religion im späteren Lebensalter auftreten. Der Fokus 

auf die Gottesfurcht in der Erziehung kann zur Vernachlässigung anderer Dimensionen 

der Religion führen, insbesondere der Gottesliebe (Selcuk 1990).  

An dieser Stelle haben die Bildungsinstitutionen die Aufgabe, problematische 

Gottesvorstellungen zu korrigieren. Jedoch fehlt ein voll entwickelter 

Religionsunterricht für muslimische Kinder an den deutschen Schulen und diese 

Aufgabe wird den Moscheen und Moscheevereinen überlassen. An dieser Stelle kann 

die katechismuszentrierte religiöse Erziehung durch pädagogisch unprofessionelle 

Lehrkräfte verursachen, dass die unangemessenen Gottesvorstellungen lange Zeit das 

Leben des Individuums beherrschen. Das bringt ein wörtliches Symbolverständnis über 

religiöse Themen mit sich. Aus diesem Grund haben die Gottesvorstellungen der 

türkischen Jugendlichen reichere Inhalte im Vergleich zu ihren deutsch-türkischen 

Gleichaltrigen.  

Es gibt natürlich individuelle Gottesvorstellungen. Aber sie sind nicht ausreichend, um 

zu behaupten, dass die Gottesvorstellungen der Jugendlichen nicht konventionell und 

institutionell aussehen. Sie schließen sich inhaltlich an das islamische 



Anhang 

 

 229

Glaubensbekenntnis an. Nach der kollektiven Vorstellung hat Gott ein strafendes und 

belohnendes Image oder eine für die Menschheit alles vorschreibende Kraft. Es gibt 

auch Jugendliche, die eine tiefe Vorstellung des barmherzigen Gottes haben, der den 

Menschen auf die Probe stellt. Solche Jugendliche sind in ihren sozialen Kompetenzen 

und der Nutzbarmachung der religiösen Sinnkonstruktionen oder auch bei der Lösung 

der alltäglichen Problemlagen fähiger, da sie mehr Freiheit im Verhalten wie im Fall 

von Jale, Alp besitzen. 

5.5 Glaubensstile der muslimischen Jugendlichen 

Über die erzieherischen Anwendungen hinaus ist bei der Entwicklung der 

unterschiedlichen religiösen Verständnisse auch die sozio-politische Struktur der Türkei 

von der islamisch-türkischen Geschichte an wirksam. Die sufischen Bewegungen, die 

mit der Heterodoxie des Islam verbunden waren, leisteten einen wichtigen Beitrag zum 

Eintritt des türkischen Volkes in den Islam. Dieses Verständnis führte seine Existenz 

und Mission in Anatolien und auf dem Balkan durch die Klöster. Doch die ersten 

türkischen Staaten bevorzugten stattdessen bei der staatlichen Verwandlung das 

orthodox sunnitische Verständnis. Und dieses Verständnis wurde unter der Bevölkerung 

durch die Madrasa (staatl. islamische Hochschule) verbreitet. Die Interviews belegen 

eine Vielfalt von religiösen Lebensorientierungen, die einen deutlichen Bezug zur 

religiösen Geschichte der Türkei zeigen. Dieses soll zusammenfassend an den vier 

Typen illustriert werden:  

Im 17. Jahrhundert kam der orthodox-sunnitische Islam unter den Einfluss der Klöster 

und somit tauchte ein neues Verständnis als Synthese der Volkskultur und des 

orthodox-sunnitischen Islam auf (theoretischer Teil). Dieser Volksislam erreichte die 

Gegenwart und führt seine starke Auswirkung und entscheidende Präsenz unter der 

Bevölkerung weiter (traditionelle Typ). So zeigte sich dies z.B. bei Nuh, Efe, Nil und 

Buse (Kap. 5.1). 

Der Prozess der Auflösung des Osmanischen Reiches verursachte nicht nur die nicht 

muslimischen Territorien, sondern auch die muslimischen Gebiete zu verlieren. Um 

dies zu verhindern, tauchte die Idee des "Pan-Islamismus" auf. Mit dieser Idee trat der 

Islam zum ersten Mal als eine Religion in der politischen Szene auf. Heute ist dieses 

Verständnis der Ausgangspunkt des politischen Islam, der auf der Idee “des islamischen 



Anhang 

 

 230

Staates” basiert. Dieser politische Typ lässt sich in Fällen von Baha, Asu und Can 

darstellen (Kap. 5.2).   

Mit der Gründung der türkischen Republik nach dem Untergang des Osmanischen 

Reiches wurde der Laizismus als Prinzip für die staatliche Politik eingeführt. Aber der 

neue Staat versuchte auf der einen Seite, das laizistische Verständnis des Islams zu 

etablieren und auf der anderen Seite provozierte er gleichzeitig das Verständnis des 

politischen Islams (Akbulut 2002). Die Fallanalysen von Ece und Dila schildern die 

Merkmale des laizistischen Typs (Kap. 5.3).  

Die Analyse der Daten, die durch Faith Development Interviews erhoben wurden, 

stellen somit die Vielfalt der türkischen Religiosität dar, wie sie mit den vier Typen 

beschrieben wurden.  

Diese Darstellung in der heutigen türkischen Gesellschaft und unter den türkisch-

muslimischen MigrantInnen in Deutschland bestätigt auch die Behauptung der 

Entwicklungstheorie von Fowler, dass sie kultur- und religionsübergreifend sei. So 

konnten die Variationen der Glaubensformen der Jugendlichen anhand der Fowlerschen 

Stufen beschrieben werden. So zeigte sich es bei Jale, Alp und Seda als individuell und 

reflektierend (Kap. 6.2). 

Unter dem Titel der Typisierung der Fälle werden diese vier religiösen Stile ausführlich 

mit den Beispielen verdeutlicht und analysiert. Es ist nicht überraschend, dass gleiche 

Typen in beiden Ländern vorkommen. Dabei wird beobachtet, dass die deutsch-

türkischen Jugendlichen im religiösen Bereich konventionell-synthetischer sind als ihre 

türkischen Peers. 

Dies lässt sich im Hinblick auf die Migrationsbedingungen erklären. Denn die 

islamische Religion bietet den türkischen Jugendlichen eine Identität in der deutschen 

Gesellschaft, die vom Christentum geprägt ist. Deshalb wenden sie sich bei der 

Identifikation an die Religion. 

Wie bereits im theoretischen Teil erwähnt wurde, führte das Gefühl des Fremdseins die 

türkischen Einwanderer mit der Migration in Deutschland zur Gründung ihrer eigenen 

religiösen Institutionen unter den Migrationsbedingungen, um die Isolation und 

Unsicherheit in der Fremde zu bewältigen. Obwohl die bestehenden religiösen 

Institutionen ihre eigenen Funktionen unter den MigrantInnen haben, sind sie alle 

Vertretungen der offiziellen und inoffiziellen religiös-politischen Bewegungen der 

Türkei. 



Anhang 

 

 231

Sie sind sich einig in der Initiative, den muslimischen Kindern mit türkischen 

Hintergrund eine religiöse Erziehung zu erteilen. Denn es fehlt ein islamischer 

Religionsunterricht an den deutschen Schulen für die Kinder mit muslimischer 

Herkunft. Jede Organisation fühlt sich dafür verantwortlich, diese Lücke im Bereich der 

religiösen Erziehung, neben den religiösen Dienstleistungen für ihre Mitglieder, zu 

füllen. Deshalb brauchen sie die Imame, die diese Dienstleistungen und religiöse 

Erziehung durchführen können. Um diesen Bedarf zu decken, werden Imame aus der 

Türkei, die meisten schon pensioniert sind, hergeholt.  

Somit wird die religiöse Erziehung den Imamen in den Moscheen und Korankursen 

dieser Organisationen anvertraut, die der deutschen Kultur und Sprache fremd sind. 

Außerdem fehlen ihnen meistens auch die pädagogischen Kompetenzen. Diese Tatsache 

führt die türkischen Jugendlichen in Deutschland neben anderen Gründen zum 

konventionell-synthetischen Verständnis des Islam mehr als ihre türkischen Peers. Die 

Familie und Eltern sind wirksam bei der Ausrichtung der Religiosität von Kindern. 

Jedoch wird diese religiöse Ausrichtung von den Institutionen wie Moscheen und 

Korankursen weiterhin gestärkt.  

Natürlich bekommt die Bedeutung der Religion dadurch einen Stellenwert, weil sie ein 

wichtiger Teil der Kultur ist. Darüber hinaus bewahrt die Religion ihre Bedeutung in 

allen Zeiten, solange sie ihren Gläubigen eine Identität bieten kann. In diesem 

Zusammenhang benötigt die deutsch-türkische Jugend eine religiöse Identität mehr als 

die in der Türkei lebende Jugend. Denn sie wird in ihrem alltäglichen Leben mit der 

muslimischen Herkunft und mit einem Mitglied der islamischen Gemeinschaft in einer 

westlich-christlichen Gesellschaft konfrontiert.  

Diese Lage macht sie sensibler gegenüber ihrer Religion. Obwohl die meisten von ihnen 

keine religiöse Bildung genießen oder gar keine religiöse Sozialisation in der Familie 

erfahren, fühlen sie sich im späteren Alter gegenüber ihrer Religion verantwortlich. Vor 

allem wenn sie von ihrem nicht muslimischen Freundeskreis über den Islam gefragt 

werden, wie die Fälle von Serap und Dila zeigen, fühlen sie sich genötigt, ihre eigene 

Religion zu recherchieren.  

Außerdem hilft die Religion dem Individuum bei der Bewältigung von Problemen, wie 

Anonymität in den großen Städten und Isolation in der Fremde, indem sie eine 

Zugehörigkeit und Gemeinschaftlichkeit zu einem Werte-System, wie im Fall von Taha, 

erschafft.  



Anhang 

 

 232

Die Notwendigkeit der religiös-islamischen Institutionen in Deutschland zeigt sich 

darin, dass die deutsch-türkischen Jugendlichen diese Institutionen für wichtiger und 

privilegierter halten als die türkische Jugend.  

Wie wir in den Fallanalysen sehen, spielt die Familie als eine Sozialisationsinstanz bei 

der religiösen Entwicklung der türkischen Jugendlichen eine wichtige Rolle. Im 

kulturellen Vergleich ist diese Sozialisationsinstanz unter den sozialen Bedingungen in 

Deutschland entscheidender als in der Türkei. Denn das Verhältnis der Eltern bestimmt 

den Grad der Beziehung zur Moschee bzw. zur Religion der Jugend.   

Die türkische Jugend lebt in einer homogenen Gesellschaft, die vom Islam und der 

türkischen Kultur gestaltet wird. Deswegen haben sie kaum Unsicherheit im Bezug auf 

ihre Identität. Sie differieren durch die politisch-sozialen Strukturen und Bedingungen 

der Türkei.  

In dieser Struktur ist die wichtigste Einrichtung bei der religiösen Sozialisation und 

Entwicklung der jungen Menschen die Schule in der Türkei, die den Religionsunterricht 

für jedes Kind verpflichtend macht. Auch für die, deren Eltern nicht religiös sind. 

Allerdings forciert die religiöse Erziehung in den Schulen vor allem die Staatsideologie 

“das Prinzip des Laizismus.” Jedoch gibt es auch andere Träger in der Türkei, die im 

Bereich der religiösen Erziehung und Bildung aktiv und tätig sind, wie die religiösen 

Gemeinden, Korankurse und theologische Fakultäten. Die unterschiedlichen Träger 

führen zu einer Vielfalt der Religiosität in der türkischen Gesellschaft.  

5.6 Kritische Ansätze zu den konventionellen Vorstellungen 

Obwohl man auf individuelle Tendenzen unter den muslimischen Jugendlichen trifft, ist 

es auffällig, dass der synthetisch-konventionelle Glaube in der Welt der muslimischen 

Jugendlichen vorherrschend ist. Jedoch gibt es unter ihnen auch kritische Auslegungen 

und Einstellungen. Trotz allem sind die Konventionskritik und die Religion immer noch 

ein Tabu für sie. Sie haben Angst, von der Gesellschaft ausgeschlossen zu werden, 

wenn sie Kritik an der religiösen oder kulturellen Tradition üben. Vielen Jugendlichen 

wird nur eine Richtlinie durch die konventionelle Vorstellung und den 

Verhaltensmustern im Bezug auf die Religion angeboten, die sie in ihrem Leben 

praktizieren und anwenden, um die Problemlagen zu bewältigen. Von den 

muslimischen Jugendlichen wird verlangt, dass ihr Verhalten dieser Richtlinie und ihre 



Anhang 

 

 233

Denkweise dieser Interpretation der religiösen Tradition entsprechen, ohne zu 

reflektieren und zu kritisieren. 

Das Fortführen der religiösen Tradition ohne sie zu transformieren, hängt von den 

Lebensumständen und Bedingungen ab, die sich unverändert fortführen lassen. Jedoch 

verändern sich in der Moderne die Lebensumstände und die Lebensbedingungen 

ständig. Das Individuum unserer Zeit muss kontinuierlich die wechselnden 

Bedingungen des Lebens und viele komplexe Probleme in der modernen Gesellschaft 

bewältigen. Denn die Akteure und Faktoren, die das Leben des Individuums 

beeinflussen, nehmen heute fortlaufend zu.  

Man muss viele Erwartungen gleichzeitig erfüllen und viele unterschiedliche 

Beziehungen in seinem Leben pflegen. Das Individuum befindet sich in einem 

Existenzkampf in der Moderne, wo er immer wieder verschiedene Erfahrungen erlebt, 

die von ihm eine neue Denkweise und  Lebenseinstellung erfordern. Diese muss er neu 

konstituieren, um den neuen Umständen und Bedingungen zu entsprechen. Manchmal 

muss er seinen Lebensstil völlig verändern. Wenn man dem modernen Individuum nur 

einen theologischen Weg in diesem komplexen Leben anbietet, der von der 

konventionellen Interpretation der Religion bestimmt ist, um die Probleme und 

Schwierigkeiten des Lebens zu bewältigen, können diese Folgen sehr bedenklich und 

gefährlich sein. Denn das bedeutet, dass das muslimische Individuum in ein Gefängnis 

der konventionellen Vorstellungen in der modernen Gesellschaft gesperrt wird. An 

dieser Stelle sind die Jugendlichen Seda und Alp als repräsentative Beispiele zu 

erwähnen.   

Dass die konventionell- religiöse Interpretation als die einzige Richtigkeit durchgesetzt 

wird, versetzt die Jugendlichen in die schwierige Lage bei der Konfrontation mit 

Problemen des Lebens. In dieser Lage kritisieren sie die konventionelle religiöse 

Interpretation so stark, dass sie diese manchmal völlig ablehnen. Denn die 

konventionelle Interpretation kann den Jungendlichen nicht dabei helfen, die 

Schwierigkeiten zu überwinden. Obwohl Seda in einer religiösen Umgebung 

aufgewachsen und eine Theologiestudentin ist, verursacht ihre Erfahrung – der 

Missbrauch des Dorfvorbeters - bei Seda ein Vertrauensverlust gegenüber ihrer eigenen 

Kultur und auch teilweise ihrer eigenen Religion. Denn Seda erfährt, dass ihre eigene 

Kultur den Vorbeter deckt, weil er ein Kleriker ist. Und Seda ist ein Mädchen. Deshalb 

konnte sie lange Zeit niemandem den Missbrauch des Vorbeters anvertrauen.  



Anhang 

 

 234

Diese Situation beschädigte das Vertrauen Sedas in ihre Kultur. Denn die Kultur und 

Tradition, in der Seda lebt, bieten ihr keine Alternativen gegenüber den Schwierigkeiten 

des Lebens an und lassen ihr auch keine Freiheit in den Lebensräumen zur 

Selbstentfaltung und Selbstverwirklichung.  

Dass das Individuum nur zu einem Stil der religiösen Interpretationen gezwungen wird, 

bringt den Zweifel mit sich. Die einzige Möglichkeit, die von der Konvention 

aufgezwungen wird, kann das Individuum zum Suizidversuch führen, wie sich bei den 

Fällen von Alp aber ebenso auch von Seda zeigt. Alp weigert sich den 

Verhaltensmustern anzupassen, die von der Umgebung im Namen der Tradition und 

Kultur betont werden. Deshalb erlebt er die heftigen Spannungen mit seinen 

konservativ-religiösen Eltern und seiner familiären Umgebung. Alp zeigt eine starke 

Kritik an der Konvention, die seine Denkweise und seinen Lebensstil nicht anerkennt. 

Die Herausforderungen des Lebens - sein mehrmaliges Scheitern bei der 

Aufnahmeprüfung für den Hochschulzugang steigern seine Konventionskritik.  

Die islamische Theologie muss sich zeitgemäß erneuern. Die moderne Zeit erfordert 

neue Interpretationen und neue Ansätze für die muslimischen Gläubigen, weil die 

Bedingungen des Lebens sich in der modernen Gesellschaft fortlaufend wandeln. 

Religion sollte nicht hinter dieser rapiden Wandlung hinterherhinken. Sie sollte 

Alternativen und Interpretationen zu neuen Fragen und Problemen erstellen. Sonst 

verliert die Religion ihr Potential, unter den modernen Lebensbedingungen hilfreiche 

Diskursbeiträge zur Lebensführung bereitzustellen.  

Das System der religiösen Erziehung basiert als Program auf der traditionell religiösen 

Tradition und ihrer Interpretation. In diesem Fall tendieren Religionspädagogen und 

Verantwortliche im Bereich Religion dazu, konventionelle Interpretationen der Religion 

zu propagieren und vernachlässigen eine kritische Reflexion auf ihre Lebensdienlichkeit 

im aktuellen Anwendungskontext hin.  

Die religiöse Erziehung ist ein Produkt eines defensiven Ansatzes in der türkischen 

Gesellschaft. Die religiöse Interpretation, die von diesem Ansatz ausgeht, verursacht, 

dass die Religion an Vertrauenswürdigkeit und Funktionalität verliert, wenn sie dem 

modernen Individuum bei der Bewältigung der Herausforderungen im Leben nicht 

helfen kann. Demgegenüber stehen in den ersten Quellen des Islam eine Anerkennung 

und Förderung der unterschiedlichen Interpretationen und Meinungen. An vielen Stellen 

im Koran werden die Gläubigen und die gesamte Menschheit dazu aufgefordert zu 

denken und zu reflektieren. Wie mit Fazlur Rahman gezeigt wurde, ist es für das 



Anhang 

 

 235

moderne Individuum nicht möglich, sich mit mittelalterlichen theologischen 

Interpretationen und Konzepten in Konformität zu bringen (vgl. Kapitel 2.5). Wenn 

vorrangig mittelalterliche theologische Konzepte als allein maßgeblich gelten, bedeutet 

das, dass man der Aneignung der islamischen Religion Schaden zufügt. Die moralisch-

soziale und wirtschaftlich-politische Lage der muslimischen Welt bestätigt diese 

Auffassung.  

In dieser Studie zeigt die Mehrheit der muslimischen Jugendlichen eine tendenzielle 

Neigung zur konventionellen religiösen Interpretation. Diese Neigung ist ein wichtiges 

Element, die den jungen Menschen im Bezug auf die religiöse Tradition an die 

vorherige Generation anschließt. Wie in den Fallanalysen gesehen, erfahren die meisten 

dieser Jugendlichen eine religiöse Sozialisation in der Familie. Sie beschreiben ihre 

Eltern als religiös, traditionell, typisch türkisch oder konventionell.  

Das Klischee, “Woran meine Eltern glauben, glaube ich auch” assoziiert hier das 

Gleichnis Abrahams im Koran (21/58-70; 2/260; 19/46-48; 42/70-88). Zu den Zeiten 

der Propheten Abraham und Mohammed beteten ihre Völker zu Götzen aus Holz und 

Stein. Wenn sie gefragt wurden, warum sie an Götzen glauben, die nicht sprechen und 

sich nicht bewegen können, war deren Antwort, „Weil wir von unseren Eltern, unseren 

Vorfahren gesehen haben, dass sie Götzen verehren.“  

Obwohl diese Geschichte von den Religionsgelehrten interpretiert wird, um den Status 

und die Geistlosigkeit der Götzendiener zu beschreiben, impliziert sie eigentlich eine 

inhaltliche Didaktik für moderne muslimische Gesellschaften. Denn heute ist die 

konventionelle Denkweise ein großes Hindernis der Denkfreiheit im islamischen 

Kulturraum. Dieses Hindernis führt manchmal dazu, dass die frei Denkenden 

gesellschaftlich ausgegrenzt werden. Auf diese Weise wird ihr kreatives Potential 

vernichtet, das eine Türe zu unterschiedlichen wirtschaftlich-politisch und alltäglichen 

Problemlösungen öffnen könnte.  

Andere Interpretationen und Vorstellungen außer den konventionellen nicht 

anzuerkennen oder sie auszuschließen, bedeutet, dass die theologische Denkweise 

wegen der Veränderungen der Lebensbedingungen altmodisch, nutzlos und unnötig 

wird. Auf diese Art und Weise werden die Wege zum Denken für das muslimische 

Individuum versperrt, die doch nötig sind, um in einer islamischen Weise den 

Herausforderungen des modernen Lebens begegnen zu können. 



Anhang 

 

 236

Allerdings erfordert die moderne Gesellschaft von der religiösen Tradition, neue 

theologische Auslegungen, Ansätze und Konzepte, die sich auf den wichtigsten Quellen 

des Islam „Koran und Sunna“ begründen. 

Es gibt keine Hierarchisierung und keine besondere Klerusklasse im Islam. Der Koran, 

die Überlieferung von Propheten Mohammed und die Auslegungen durch die 

muslimischen Gelehrten sind die Grundlage des Islam. Mit dem Glaubensbekenntnis ist 

man ein Mitglied der muslimischen Gemeinschaft.  

Jedoch funktionieren die religiösen Vorstellungen, die im Verlauf der islamischen 

Geschichte gebildet sind, innerhalb der Gesellschaft wie ein Tabu und sie werden 

immer noch als unantastbar betrachtet. 

Tabukritik führt meist zu Erfahrungen der Ausgrenzung aus der Gesellschaft. In meiner 

Analyse trifft man auf eine Neigung unter den jungen MuslimInnen zur Tabukritik, 

auch wenn es nur einige sind. Sie sagen, dass sie an Gott glauben, der aber außerhalb 

einer institutionellen Religion ist. Diese tendenzielle Neigung und solche Äußerungen 

können sich im Laufe der Zeit immer mehr verbreiten, wenn die Verantwortlichen und 

die zuständigen Behörden auf das defensive Verständnis im Bereich der Religion 

bestehen. Sonst könnte die Ablehnung der Tabuvorstellungen und konventionellen 

Verhaltensmodelle die jungen MuslimInnen zur Distanzierung von der Religion führen. 

Als Folge dieser Tatsache wird die theologische Kompetenz in der Gesellschaft 

unterminiert. Nicht-islamische Interpretamente leiten dann das Individuum, wie an 

unseren Fallbeispielen gezeigt werden konnte.  

Allerdings ist es möglich, eine solche Entwicklung zu verhindern, indem alternative 

Denkweisen für die Bewältigung lebensweltlicher Probleme und angemessenere 

Erziehungsmodelle für die Seelsorge angeboten werden, indem in einer neuen Weise 

auf die religiösen Quellen zugegriffen wird. Denn der Islam selbst kennt die 

Meinungsfreiheit und Vielfalt im Leben. Im Koran wird gesagt: „ Hätte Gott gewollt, er 

hätte sie zu einer einzigen Gemeinde machen können” (42/8) und an einer anderen 

Stelle steht: „Und ich will das nicht verehren, was ihr verehret. Noch wollt ihr das 

verehren, was ich verehre. Euch euer Glaube, und mir mein Glaube” (109/4-6). Die 

wichtigste Quelle im Islam ist der Koran und dann die Überlieferungen des Propheten 

Mohammed. Es ist nicht mit dem Verständnis der Gotteseinheit vom Islam zu 

vereinbaren, dass die Interpretationen durch die Gelehrten unantastbar sind und nur als 

einzig Richtige betrachtet werden. Denn der Koran als Wort Gottes und das Vorbild des 

Propheten Mohammed reichen aus, um den Menschen den rechten Weg zu weisen” 



Anhang 

 

 237

(Heine 2001 S. 195). Andere Interpretationen sind menschliche Produkte, die von Zeit 

und Raum abhängig sind. Denn Gott hat den Menschen mit einem freien Willen und mit 

Vernunft als Statthalter auf der Erde erschaffen (vgl. Kapitel 2.5), damit er 

Gerechtigkeit auf der Erde gestalten kann. Der Ausdruck dieses freien Willens erfordert 

die göttlichen Richtlinien wie Koran und Sunna zeitgemäß zu interpretieren, um die 

Vollkommenheit der Menschlichkeit zu fördern.  

Die wichtigsten Merkmale des reifen Glaubens sind aus der Sicht der interviewten 

Jugendlichen die Hingabe gegenüber Gott und die Erfüllung der religiösen Pflichten. 

Insbesondere sind die traditionellen Jugendlichen mit einer ausgeprägten religiösen 

Sozialisation dieser Ansicht.  

Solche Äußerungen finden sich in beiden Ländern vielfach unter Jugendlichen. Die 

Gründe dafür dürften darin liegen, dass Inhalte im religiösen Unterricht sehr 

autoritätsorientiert aufgenommen werden und sich eine kritisch-religiöse Lernkultur 

kaum in der Praxis finden lässt. Kritisch-rationale Neuinterpretationen der eigenen 

religiösen Sozialisation zeigen sich daher weitgehend nur bei den älteren und 

gebildeteren Jugendlichen.  

Für diejenigen, die den konventionell-synthetisch religiösen Stil  haben und religiös 

erzogen sind, ist der Gläubige nur reif, wenn sein Leben den Anforderungen der 

jenseitigen Welt entspricht.  Wenn man selbst nur in der Schule religiös erzogen worden 

ist, reicht die Erfüllung der religiösen Rituale nicht für einen reifen Gläubigen. Ebenso 

sollen auch das Verhalten und die Einstellungen den ethischen Regeln entsprechen. Wer 

meist aus einer  nicht religiösen familiären Umgebung stammt oder keine religiöse 

Sozialisation in seiner Kindheit erfahren hat, nimmt die religiösen Rituale nicht als 

Kriterium des reifen Glaubens an. 

Der Sinn des menschlichen Lebens auf der Erde wird von den meisten Jungendlichen 

als eine Prüfung artikuliert. Der Mensch soll ein Leben nach dem Willen Gottes führen, 

um die Prüfung im Jenseits zu bestehen. In diesem Zusammenhang muss der Mensch 

sich seines Verhaltens bewusst sein und berücksichtigen, dass er nach dem Tod 

aufgrund seines Verhaltens zur Rechenschaft gezogen wird. Diese Annahme, dass der 

Mensch nach dem Tod vor Gott zur Rechenschaft gezogen wird, ist eine wichtige Kraft, 

die den Glauben der jungen MuslimInnen bestimmt und zur Auseinandersetzung anregt, 

egal ob sie religiös oder nichtreligiös sind. Die Überzeugung, dass die Bösen und die 

Ungerechtigkeiten im Jenseits bestraft  werden und die absolute Gerechtigkeit von Gott 

hergestellt wird, auch und gerade wenn sie sich in dieser Welt nicht realisiert, fasziniert 



Anhang 

 

 238

sogar Jugendliche, die Zweifel an der Existenz Gottes und dem Leben nach dem Tode 

haben.  

Gemäß den Aussagen von Rahman sollte der Mensch nach dem Islam seinen Alltag und 

seine sozialen Beziehungen so gestalten, dass die religiösen Werte ihre Stellung 

beibehalten (vgl. Kapitel 2-3). Erst auf diese Weise kann das Individuum dem 

Menschenbild des Islams entsprechen. Wenn diese religiöse Überzeugung (das Leben 

als Prüfung) das ganze Leben prägt, kann einer moralischen Degeneration 

entgegengewirkt werden.  

Die Folge dieser Degeneration kann wie folgt aussehen: Es treten Typen unter der 

muslimischen Gesellschaft auf, die einerseits die religiösen Vorschriften und Rituale 

erfüllen aber andererseits bei den sozialen Beziehungen widersprüchliche und 

unangebrachtes Verhalten und Einstellungen zeigen. Dadurch taucht eine 

gegensätzliche Dualität im Verhalten bezüglich auf den Glauben und Lebensumständen 

unter den jungen MuslimInnen auf, wie in der Abbildung 3 dargestellt wird. Deshalb 

kann es für die jungen MuslimInnen nützlich sein, wenn diese theologische Lehre, dass 

“das menschliche Leben als eine Prüfung” angesehen wird,  durch die Erziehung und 

Bildung alle Aspekte des Lebens umfassend beigebracht werden kann.  

Fast alle der Jugendlichen, die der Meinung sind, dass der Sinn des Lebens darin 

besteht, die Prüfung auf dieser Welt zu bestehen, glauben, dass bei der Durchführung 

dieser Prüfung jeder Mensch mit seinem freien Willen agieren kann. Dies gilt ihrer 

Meinung nach auch bezüglich der Gestaltung ihres Lebens. Eine schicksalshingegebene 

Haltung findet sich bei den Jugendlichen kaum. ProbandInnen, die das Leben als 

schicksalhaft und als ein bereits vorgeplantes Szenario betrachten, haben keine 

ausreichende Religionserziehung bekommen oder sind in einer religionsdistanzierten 

Familie aufgewachsen.  

Ich möchte daher meine Diskussion in diesem Zusammenhang weiterführen und 

versuchen über die obigen Fragen nachzudenken. Die Angaben der Interviews, die im 

Rahmen dieser Untersuchung durchgeführt wurden, entsprechen überwiegend den 

synthetisch-konventionellen religiösen Vorstellungen und Überzeugungen. Als Folge 

dieser Ergebnisse kann man sagen, dass die formale und nicht-formale religiöse Bildung 

im Allgemeinen sehr katechismuszentriert ist.  

Die Katechismus-Methode, die seit dem 13. Jahrhundert in der islamischen Erziehung 

angewendet wird und seit vielen Jahren wichtige Beiträge zum Erlernen des Islam 

leistete, entspricht jedoch nach heutigen wissenschaftlichen Erkenntnissen nicht mehr 



Anhang 

 

 239

den Bedürfnissen der heutigen Menschen Kaymakcan (2006), der diese Katechismus-

Methode kritisiert, bringt die Mängel dieses Lehransatzes zum Ausdruck: 

Der katechismus-zentrierte Ansatz realisiert eine islamische Religionserziehung, die auf 

der islamischen Glaubenslehre, der Ritualgebete, dem islamischen Moralsystem und 

teilweise dem Leben des Propheten Mohammed basiert. In der Mitte dieser Anwendung 

stehen die rituellen Gebete bzw. die fünf Säulen des Islams (Kap. 1.4). Beim 

katechismus-zentrierten Ansatz sind die Ansichten der Rechtsgelehrten, durch die alle 

Bereiche des privaten und öffentlichen Lebens im Islam geregelt worden, sehr wichtig 

und dominierend. Dabei ist die normative Dimension des Islam im Vordergrund. Das 

Bildungskonzept dieses Ansatzes zielt nicht darauf ab, Handlungs- und 

Reflexionsfähigkeit zu entwickeln. Ziel dieses Ansatzes ist es, die religiösen Ansichten 

und Entscheidungen der Rechtsgelehrten von den Kindern und Jugendlichen auswendig 

lernen zulassen. Das Konzept stuft die Religionen als göttlich und nicht göttlich ein und 

zielt auf die Überlegenheit des Islams gegenüber anderen Religionen. Es gibt keinen 

Platz für die individuelle Lebensgeschichte, die religiöse Erfahrung des Menschen und 

die religiöse Vielfalt des muslimischen Alltags.  

Die katechismus-zentrierte Lehrmethode ist nicht ausreichend, um auf die Bedürfnisse 

der gegenwärtigen muslimischen Jugendlichen zu reagieren. Vor allem zielt diese 

Methode pädagogisch auf Auswendiglernen und eine unreflektierte Aneignung der 

bereitgestellten religiösen Vorschriften, Überzeugungen und konventionellen 

Vorstellungsvermögen ab. Demgegenüber kommt es heute darauf an, dass Kinder und 

Jugendliche gefördert werden, frei zu denken und selbst zu reflektieren, damit religiöse 

Bildung zur Lebensbewältigung beitragen kann.  

Dies ist auch der Grund für das steigendende Desinteresse Jugendlicher gegenüber einer 

Religionspädagogik, die auf gehorsame Übernahme vorgegebener Inhalte abzielt. 

Außerdem berücksichtigt diese religiöse Erziehung nicht, wie die gegenwärtigen 

Menschen die Religion leben, und bietet somit keine Ansätze für die Herausforderungen 

und Fragen der Gegenwart.  

Deshalb ist es erforderlich, dass die islamische Religionspädagogik nach den heutigen 

wissenschaftlichen Kriterien umstrukturiert wird. Vor allem müssen die modernen 

Herausforderungen, Fragen und die Lebensgeschichte des Menschen in der Verbindung 

mit den islamischen Quellen und Theorie rekonstruiert werden.  



Anhang 

 

 240

In diesem Sinne können neue Ansätze und Interpretationen über aktuelle und 

kontroverse Themen wie „Islam und die Frauen" und „der Islam und Gewalt” etc. 

entwickelt werden.  

Außerdem erfordert der religiöse Pluralismus, in islamischer Perspektive andere 

Religionen in ihrer Eigenheit anzuerkennen, ohne der traditionellen Darstellung anderer 

Religionen als degeneriert zu folgen.  

Denn diese Perspektive unterstützt die Behauptung der Überlegenheit des Islams und 

bleibt immer defensiv gegenüber anderen Religionen. Infolgedessen  kann er so  auch 

nicht dazu beitragen, eine Koexistenz und Toleranz zwischen unterschiedlichen 

religiösen Traditionen und Lebensstile zu fördern. Die Vielfalt der in dieser Arbeit 

aufgedeckten religiösen Stile sollte Anlass dazu geben, eine Kultur der Anerkennung 

von Verschiedenheit unter türkisch-muslimischen Jugendlichen religionspädagogisch 

systematisch zu fördern. 

Eine Religionspädagogik, die die Meinungs- und Religionsfreiheit und die 

unterschiedlichen religiösen Lebensstile anerkennt, könnte daher einen unbestreitbaren 

Beitrag zur der Bewältigung der Vorurteile über das Bild des Islams und zum 

Zusammenleben der unterschiedlichen Religionsangehörigen nicht nur in den 

europäischen Staaten sondern auch zum Eintrittsprozess der Türkei zur Europäischen 

Union leisten. 

 

 

 

 

 

 



Anhang 

 

 241

Literaturverzeichnis 

Agai, B. (2004): Zwischen Netzwerk und Diskurs - Das Bildungsnetzwerk um Fethullah Gülen 

(geb. 1938). Die flexible Umsetzung modernen islamischen Gedankenguts, Schenefeld: 

EB-Verlag.  

Akbulut, D. (2003): Türkische Moslems in Deutschland: Ein religionssoziologischer Beitrag zur 

Integrationsdebatte, Albeck bei Ulm: Verlag Ulmer Manuskripte. 

Akca, G./Demirpolat A. (2003) Heterodoxy-Orthodoxy Tartışmaları ve  Türk Fütüvvet Teşkilatı 

(Ahilik), Selçuk Üniversitesi Sosya Bilimler Enstitüsü Dergisi, 10, 203-215.  

Akçay, M. (2002): Çağdaş Dünyada Đnsan ve Dini Sorumluluğu: Fetret Ehli Örneği, Đstanbul: 

Işık Yayınları. 

Akdoğan, Y. (2000): Siyasal Đslam : Refah Partisi’nin Anatomisi, Đstanbul: Đşaret Yayınları.   

Aktay, Y. (1999) Türk Dininin Sosyolojik Đmkanı: Đslam Protestanlığı ve Alevilik, Istanbul: 

Đletisim Yayınları.  

Al Asbahani, N. A.. B. A. (1984):  Khilyatu al Evliya wa Tabakatu al Asfiya (10/205), Beyrut: 

Daru al Kitabi al Arabi. 

Alacacioglu, H. (1999): Außerschulischer Religionsunterricht für muslimische Kinder und 

Jugendliche türkischer Nationalität in NRW : eine empirische Studie zu Koranschulen in 

türkisch-islamischen Gemeinden, Münster: Lit. 

Altıntaş, H. (1991): Tasavvuf Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi Đlahiyat Fakültesi Yayınları. 

Arslan, M. (2004): Türk Popüler Dindarligi, Istanbul: DEM Yayınları. 

Arslan, Z. S. (2006): Fıtrat Kavramı Çerçevesinde Eğitimde ‘Đnsanın Neliği’ Sorusu, Doktora 

Tezi: Marmara Üniversitesi.  

Bayraktar, M. F. (1991): Eğitim Kurumu Olarak Kuran Kursları Üzerine Bir Araştırma, 

Đstanbul. 

Bilgin, B./Erichsen, R. (1989) Der Religionsunterricht in der Türkei und sein 

religionspolitischer Kontext. In: Zeitschrift für Pädagogik. 35(1989)3, S.357-380. 

Bucher, A.- A./Oser, F. (1988): Hauptströmungen in der Religionspsychologie. In D. Frey, C. 

Graf Hoyos/D. Stahlberg (Hrsg.), Angewandte Psychologie (S. 466–486). München. 

Bucher, A.A./Reich, K. H. (Hrsg.) (1989): Entwicklung von Religiosität. Grundlagen. 

Grundlagen, Theorieprobleme, Praktische Anwendung, Freiburg: Univ. Verl. 

Bulaç, A. (1993): Đslam Dünyasında Düşünce Sorunları, Đstanbul: Beyan Yayınları.  



Anhang 

 

 242

Bundesregierung (2007): Stand der rechtlichen Gleichstellung des Islam in Deutschland. In:  

http://dipbt.bundestag.de/dip21/btd/16/050/1605033.pdf, abgelesen am 11.12.2009. 

Çakır, R. (1996): Refah Partisi. Yüzyıl Biterken Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 

Bund 15; S. 1264-1267, Đstanbul: Đletişim Yayınları.  

Çalışlar, O. (1997): Siyasal Đslam Diye Bakıyorum, Nokta Dergisi 9-15 Mart 1997, S. 59 

Cebeci, S. (1996): Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye’de Din Eğitimi, Ankara: Akçağ Yayınları. 

Dantschke, C. (2003): „Freiheit geistig-politischer Auseinandersetzung – islamistischer Druck 

auf zivilgesellschaftlicher Akteure, Islamismus – Texte zur Inneren Sicherheit, Hrsg. 

Bundesministerium des Innern (S. 103-132), Berlin. 

Döndüren, H. (1998): Delilleriyle Đslam Đlmihali, Đstanbul: Erkam Yayınları.  

Dursun, D. (1995): Laiklik, Değişim ve Siyaset, Đstanbul: Đnsan Yayınları. 

Dykstra, C./Parks, S. D. (Eds.) (1986): Faith Development and Fowler, Birmingham: Religious 

Education Press.  

Elkind, D. (1999): Religious Development in Adolesence, Journal of Adolesence, 22, 291 – 

295. 

Erikson, E.H. (1988): Der vollständige Lebenszyklus. 1. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Firat, I. (1991): Nirgends zuhause? Türkische Schüler zwischen Integration in der BRD und 

Remigration in die Türkei: Eine sozialpsychologisch- empirische Untersuchung, 

Frankfurt/Main. 

Flammer, A. (1996): Entwicklungstheorien: Psychologische Theorien der Menschlichen 

Entwicklung, Bern: Huber. 

Fowler, J. W. (1987): Faith Development and Pastoral Care, Philadelphia: Fortress. 

Fowler, J. W. (1991): Stages in Faith Consciousness. In F. K. Oser/W. G. Scarlett (Eds.), 

Religious Development in Childhood and Adolescence, (pp. 27–45), San Francisco: 

Jossey-Bass. 

Fowler, J. W. (1991): Stufen des Glaubens. Die Psychologie der menschlichen Entwicklung und 

die Suche nach dem Sinn, Gütersloh: Gütersloher Verlag. 

Fowler, J. W., (1984): Becoming Adult, Becoming Christian, San Francisco, CA: Harper&Row. 

Fowler, J. W., (2001): Faith Development Theory and the Postmodern Challenges. The 

International Journal for the Psychology of Religion, 11(3), 159–172. 



Anhang 

 

 243

Fowler, J. W./Streib, H./Keller, B. (2004): Manual for Faith Development Research (3rd ed.), 

Atlanta: Center for Research in Moral and Faith Development & Bielefeld: Research 

Center for Biographical Studies in Contemporary Religion. 

Fraas, H.-J./Heimborck, H.-G. (Hrsg.) (1986): Religiöse Erziehung und Glaubensentwicklung. 

Zur Auseinandersetzung mit der Kognitiven Psychologie, Göttingen: Vanden.& Ruppr.  

Fraas, H.-J. (1990): Die Religiosität des Menschen. Ein Grundriß der Religionspsychologie, 

Göttingen: Vanden.& Ruppr. 

Goldman, R. (1968): Goldman, Ronald: Religious thinking from childhood to adolescence, 

London: Routledge & Kegan Paul. 

Göle, N. (1995): Tartışma ve Katkılar. Etik, Din ve Laiklik, Đstanbul: Metis Yayınları.  

Grom,  B. (2000): Religionspädagogische Psychologie  des Kleinkind-,Schul- und Jugendalters, 

Düsseldorf: Patmos Verlag. 

Grünschloß, A. (1994): Religionswissenschaft als Welt-Theologie. Wilfred Cantwell Smith 

interreligiöse Hermeneutik, Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht.  

Günay, Ü. (1999): Erzurum ve Çevresi Köylerinde Dini Hayat, Istanbul.  

Heitmeyer, W./Müller, J./Schöreder, H. (1997): Verlockender Fundamentalismus: Türkische 

Jugendliche in Deutschland, Frankfurt/Main. 

Hökelekli, H. (1983): Ergenlik Çağı Gençlerinin Dini Gelişimi, Doktora Tezi: Uludağ 

Üniversitesi.  

Hökelekli, H. (1993): Din Psikolojisi, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Holtbrügge, H. (1975). Türkische Familien in der Bundesrepublik: Erziehungsvorstellungen und 

familiale Rollen- und Autoritätsstruktur, Duisburg. 

Ibn Kesir, E. F. I. (1992): Hadislerle Kuran-ı Kerim Tefsiri, Cilt: 16, Çev: B. Karlığa & B. 

Çetiner, Đstanbul: Çağrı Yayınları. 

Ipgrave, J. (2002): Iner Faith Encounter and Religious Understanding in an inner City Primary 

School, Unpuplished PhD Thesis, University of Warwick. 

Joblonski, P., Grzymala – Moszynska/van der Lans (1994): Interpretation of religious laguage 

among Poles and the Dutch: Cognitive compentece or cultural construction? Polish 

Psychological Bulletin, 25 (4), 283-302. 

Kanacher, B. (2003): Christliche und muslimische Identität. Anstöße für eine neue 

Verständigung, Münster: LIT.  

Kaplan, Y. (1997): Ne Olacak Şu Bizim Asiyenin Hali, Yenişafak Gazetesi: 23 Mart 1997. S. 9.  



Anhang 

 

 244

Karakaşoğlu, Y. (2003): Islamische Organisationen und die aktuelle Diskussion um die 

Einführung eines islamischen Religionstunterrichts an deutschen Schulen, Euro Agenda, 

Halbjährliche Zeitschrift für Sozialwissenschaften, Jahr: 2, Heft 4/2003, Berlin, Viyana, 

Đstanbul 2003, S. 11-34. 

Karakasoglu-Aydin, Y. (2000): Muslimische Religiosität und Erziehungsvorstellungen. Eine 

empirische Untersuchung zu Orientierungen bei türkischen Lehramts- und Pädagogik-

Studentinnen in Deutschland, Frankfurt am Main.  

Kayıklı, H. (2000): Dini Yaşayış Biçimleri: Psikolojik Temelleri Açısından Bir Değerlendirme, 

Doktora Tezi: Dokuz Eylül Üniversitesi. 

Kayıklı, H. (2003): Orta Yaş Ve Yaşlılıkta Dinsel Eğilimler, Adana: Baki Kitabevi. 

Kaymakcan, R. (2006): Türkiye’de Din Eğitim Politikaları Üzerine Düşünceler. in Ekev 

Akademi Dergisi: Yıl: 10, Sayı: 27. S. 21-36.  

Kılavuz, M. (1987): Anahatlarıyla Đslam Akaidi ve Kelama Giriş, Đstanbul: Ensar Neşriyat. 

Kıray, M. B. (2000): Ereğli, Ağir Sanayiden Önce bir Sahil Kasabası, Đstanbul: Bağlam 

Yayınları. 

Klinkhammer, G. (2000): Moderne Formen islamischer Lebensführung: Eine qualitativ - 

emprische Untersuchung zur Religiosität sunnitisch geprägter Türkinnen in Deutschland, 

Marburg: Dialog Verlag. 

Kohlberg, L. (1981): Essays on Moral Development, Vol. I. The Philosophy of Moral 

Development, San Francisco: CA: Harper&Row. 

Kohlberg, L. (1995): Die Psychologie der Moralentwicklung, Hrsg. von W. Althof, 

Frankfurt/M. 

König, K. (1989): Tschador, Ehre und Kulturkonflikt: Veränderungsprozesse türkischer Frauen 

und Mädchen durch die Emigration und ihre soziokulturellen Folgen, Frankfurt/Main. 

Konrad, F. M. (2001): Erikson, Erik H. – Kindheit und Gesellschaft. In: Oesterdiekhoff, W. 

Georg (Hrsg.): Lexikon der soziologischen Werke (S. 178-179), Wiesbaden.  

Köprülü, F. (1996) Anadolu“da Islamiyet, Đstanbul: Đnsan Yayınları.  

Koran: Der Koran. Das heilige Buch des Islam, Max Hennig- überarbeitet und herausgegeben 

von Murad Wilfiried Hofmann (1998), Đstanbul: Çağrı Yayınları. 

Koran: Der Koran. Übersetzung von Rudi Paret (1985), 4. Aufl., Stuttgart: Verlag W. 

Kohlhammer.   



Anhang 

 

 245

Kuşat, A. (2002): Nefis Mertebelerine Psikolojik Bir Yaklaşım. Tasavvuf Dergisi, Sayı: 9, S. 

119-128, Ankara. 

Lemmen, T. (2002): Islamische Vereine und Verbaende in Deutschland, Herausgegeben vom 

Wirtschafts- und sozialpolitischen Forschungs- und Beratungszentrum der Friedrich Ebert 

Stiftung, Bonn. 

Mardin,  S. (1993):  Din ve Đdeoloji, 6. Baskı, Đstanbul: Đletisim Yayınları.  

Marschke, B. (2002): Religionsunterricht und interkulturelle Erziehung: Situation und 

Perspektiven für Kinder und Jugendliche aus türkischen Migrantenfamilienö Osnabrück: 

Der Andere Verl. 

Meadow/Kahoe (1984): Handbook of the Psychology of Religion.  

Mehmedoglu, A. U. (2004): Kişilik ve Din, Istanbul: DEM Yayinlari. 

Mihciyazgan, U. (1986): Moscheen türkischer Muslime in Hamburg: Dokumentation zur 

Herausbildung religiöser Institutionen türkischer Migranten. Druckschrift, herausgegenben 

von der Behörde für Arbeit, Gesundheit und Soziales, Hamburg. 

Mohamed, Y. (1986): The Islamic Conception of Human Nature with Special Reference to the 

Development of an Islamic Psychology, Unpublished thesis, Cape Town: Department of 

Religious Studies, University of Cape Town. 

Moseley, R. M./Jarvis, D./Fowler, J. W. (1993): Manual for Faith Development Research, (2nd 

ed.). Atlanta: Center for Research in Faith and Moral Development, Emory University. 

Müslim, E-H. b. H. (1981): Sahihu Muslim, Cilt: I-III, in el-Kütüb’s- Sitte: Cilt: IV-VI, 

Đstanbul: Cağrı Yayınları. 

Nauck, B. (1985): Arbeitsmigration und Familienstruktur: Eine Analyse der mikrosozialen 

Folgen von Migrationsprozessen, Frankfurt am. Main und New York. 

Nauck, B./Özel, S. (1986): Erziehungsvorstellungen und Sozialisation Pratiken in türkischen 

Migrantenfamilien: Eine individualistische Erklärung interkulturell vergleichender 

empirscher Befunde, in: ZSE, 6.Jg., Heft 2, S. 285-312. 

Neumann, U. (1980). Erziehung ausländischer Kinder, Düsseldorf. 

Niebuhr, H. R. (1964): Radikaler Monotheismus. Theologie des Glaubens in einer 

pluralistischen Welt, Gütersloh.   

Nipkow, K. E./Schweitzer, F./Fowler W. J. (Hrsg.) (1988), Glaubensentwicklung und 

Erziehung, Gütersloh: Gütersloher Verlag. 

Ocak, A. Y. (1999) Türkler, Türkiye ve Islam, Istanbul: Iletisim yayinlari. 



Anhang 

 

 246

Ok, Ü. (2007): Đnanç Psikolojisi. Yaşamı Anlamlandırma Biçiminin Hayat Boyu Gelişimi, 

Ankara: Avrasya Yay. 

Onay, A. (2004): Dindarlik, Etkileşim ve Değişim, Istanbul: DEM Yayinlari. 

Oser, F./Gmünder, P. (1984): Der Mensch. Stufen seiner religiösen Entwicklung, Zürich: 

Benziger.  

Oser, F./Gmünder, P. (1988): Der Mensch - Stufen seiner religiösen Entwicklung, 2. überarb. 

Aufl, Gütersloh: Gütersloher Verl.-Haus Mohn.  

Oser, F./ Reich, H. (1992): Entwicklung und Religiosität. In: Edgar Schmitz (Hrsg.), 

Religionspsychologie. Eine Bestandsaufnahme des gegenwärtigen Forschungsstandes, 

Göttingen. 

Özbaydar, B. (1970): Din ve Tanrı Đnancının Gelişmesi Üzerine Bir Araştırma, Đstanbul: Baha 

Matbaası. 

Özbek, M. (1994): Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski, Đstanbul: Đletişim Yayınları. 

Özdil, A. Ö. (1999): Aktuelle Debatten zum Islamunterricht in Deutschland: 

Religionsunterricht, Religiöse Unterweisung für Muslime, Islamkunde,  Hamburg: E.B.-

Verlag Hamburg. 

Özeri, Z. N. (2004): Okul Öncesi Din ve Ahlak Eğitimi, Đstanbul: DEM Yayınları.  

Öztürk, H. (2007): Wege zur Integration: Lebenswelten muslimischer Jugendlicher in 

Deutschland, Bielefeld: Transcript Verlag.  

Parks, S. (1992): The North American Critique of James Fower`s Theory of Faith Development. 

In J. W. Fower, K.E. Nipkow&F. Schweitzer (Eds.), Stage of Faith and Religious 

Development (pp. 101-115), London: SCM. 

Peker, H. (1998): Din ve Ahlak Eğitimi: Psikolojik ve Metodik Esaslar, Samsun. 

Pfluger- Schindlbeck, (1987): Achte die Älteren, liebe die Jüngeren, Berlin, Freie Univ., Diss. 

Piaget, J. (2003): Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Hrsg. von Reinhard Fatke. -1. 

Aufl., Weinheim [u.a.]: Beltz. 

Rahman, F. M. (1966): The Status of the Individual in Islam. Islamic Studies, v. V, No. 4, S. 

319-330. 

Rahman, F. M. (1975): Some Ethical Concepts of the Qur’an. In:  Journal of Religious Ethics, 

2, 181. 

Rahman, F. M. (1979): Islam. University of Chicago Press, 2nd edition, 1979. 



Anhang 

 

 247

Rahman, F. M. (1982): Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 

University of Chicago Press. 

Rahman, F. M. (1993): Ana Konularıyla Kur’an. Çev: A. Açıkgenç, Ankara: Fecr Yayınları. 

Rahman, F. M. (2009): Major Themes of the Qur'an, University of Chicago Press. 

Reich K. H. (1992): Religious development across the life span: Conventional and cognitive 

developmental approaches. In D.L. Featherman, R.M. Lerner& M. Perlmutter (Eds.), 

Life span development and behavior (pp. 145-188), Hillsdale: Erlbaum.  

Renner, E. (1975): Erziehungs- und Sozialisationsbedingungen türkischer Kinder. Ein Vergleich 

zwischen Deutschland und der Türkei, Heilderberg. 

Ricouer, P. (1981): Essay on Biblical Interpretation, London. 

Rizzuto, A.M. (1991): Religious Development Beyond the Modern Paradigm – Discussion: The 

Psychoanalytic Point of View. International Journal for the Psychology of Religion, 11, 

201-214. 

Sandt, F. O. (1996): Religiosität von Jugendlichen in der Multikulturellen Gesellschaft. Eine 

qualitative Untersuchung zu atheistischen, christlichen, spiritualistischen und muslimischen 

Orientierungen, Münster: Waxmann.  

Sarıbay, A. Y. (1995): Değişen Đslam, Siyaset ve Siyasa Đslam. Açık Oturum. Bilgi ve Hikmet. 

Sayı 12, (S. 87-100), Đstanbul. 

Schiffauer, W. (1991): Die Migranten von Subay – Türken in Deutschland: Eine Etnographie, 

Stuttgart.  

Schimmel, A. (1995): Die Zeichen Gottes, München: Beck 

Schimmel, A. (1995): Mystische Dimensionen des Sufismus, Köln: Diederichs. 

Schrader, A/Nikles, B. W./Griese, H. M. (1976): Die zweite Generation. Sozialisation und 

Akkulturation ausländischer Kinder in der Bundesrepublik, Kronberg/ TS. 

Schumann, C. (2006): „Integration aus Sicht von Muslimen in Deutschland“, Integration, Petra 

Bendel; Mathias Hildebrandt (Hg.), München: Allitera Verlag, S. 53-75. 

Schwab, U. (1995): Familienreligiosität: Religiöse Traditionen im Prozess der Generationen. 

Stuttgart.  

Selcuk, M. (1990): Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler, Ankara: T.D.V. Yayınları. 

Selman, R. L. (1984): Die Entwicklung des sozialen Verstehens. Entwicklungspsychologie und 

klinische Untersuchungen, Frankfurt/M. 



Anhang 

 

 248

Siebert, J. (2002): „Migrantenselbstorganisationen als ein wichtiger Integrationsfaktor: Der 

Arbeitskreis‚ Selbständige Migranten in NRW, Zeitschrift für Türkeistudien (ZfTS), 

Jahrgang 15, 2002, Heft 1+2, S. 255-263. 

Sitembölükbaşı, Ş. (1995): Türkiye’de Đslam’ın Yeniden Đnkişafı (1950-1960), Ankara: Đsam 

Yayınları. 

Slee, N. (1991): Cognitive Development Sudies of Religious Thinking. A Survey and 

Discussion with Special Reference to Post-Goldman Research in the United Kingdom. 

In J. W. Fowler, K.E. Nipkow, & F. Schweitzer (Eds.), Stages of Faith and Religious 

Development (pp. 130-146), New York: Crossroad.  

Slee, N. (1996): Furtner on from Fowler: Post-Fowler Faith Development Research. In L. J. 

Francis, W. K. Kay, & W. S. Campbell (Eds.), Research in Religious Education (pp. 73-

96), Macon; Herefordshire: Smyth&Helweys; Gracewing.  

Smith, W. C. (1979): Faith and Blief, Princeton: Princeton University Press. 

Sökefeld, M. (2008): Aleviten in Deutschland: Identitätsprozesse einer Religionsgemeinschaft 

in der Diaspora, Bielefeld: Transcript Verlag.  

Stobe, A. (1998): Islam, Sozialisation, Interkulturelle Erziehung: Die Bedeutung des Islam im 

Sozialisationsprozess von Kinder türkischer Herkunft und für Konzepte interkultureller  

Erziehung, Hamburg: EB – Verlag (EBV). 

Streib, H. (1991): Hermeneutics of Metphor, Symbol and Narrative in Faith Development 

Theory, Frankfurt: Peter Lang 

Streib, H. (1997): Religion als Stilfrage, Zur Revision struktureller Differenzierung von 

Religion im Blick auf die Analyse der pluralistisch-religiösen Lage der Gegenwart. 

Archiv für Religionspsychologie,  22, 48–69. 

Streib, H. (2001): Faith Development Theory Revisited: The Reigious Styes Perspective. 

International Journal for the Psychology of Religion, 11, 143-158. 

Suleiman, S. & Muhammed, C. (2009): Das Menschen- und Seelenbild im Islam oder Grunzüge 

einer islamisch-pädagogischen Psychologie. In 

http://www.qalam.de/docs_pdfs/Mensch_und_Seele_im_Islam.pdf, abgelesen am 

07.06.2009. 

Suleiman, S. (2009): Der Islam muss kein Rätsel sein. Ein Beitrag zur interkulturellen 

Verständigung, Aachen: Shaker Media 

Tibi, B. (1991): Die Krise des modernen Islams. Eine vorindustrielle Kultur im 

wissenschaftlich-technischen Zeitalter, Frankfurt/M.: stw  



Anhang 

 

 249

Tietze, N. (2001): Islamische Identitäten. Formen muslimischer Religiosität junger Männer in 

Deutschland und Frankreich, Hamburg Edition HIS. 

Tillich, P. (1957): Wesen und Wandel des Glaubens. In: ders.:Offenbarung und Glaube. 

Schriften zur Theologie. Bd. 2. (G.W. Bd. 7), Stuttgart, S. 111 – 198.  

Tirmidi, M. B. I. (1987): Al Zamiu as-Sahihi as-Sunani Tirmidi (4/447 2138), Beyrut: Daru 

Ihyai Turasi al Arabi. 

Toprak, B. & Carkoglu, A. (2000): Türkiyede Din, Toplum ve Siyaset, Istanbul: TESEV 

Yayınları. 

Tosun, C. (1993): Din ve Kimlik, Ankara.  

Trautner, B. (2003): “Türk Müslümanlar ve Develtaşırı Alanın Toplumsal Kanalları Olarak 

Đslami Örgütler”, Devletaşırı Alan. Almanya ve Türkiye Arasında Siyaset, Ticaret ve 

Kültür, Thomas Faist (ed.), çev. Selin Dingillioğlu, Đstanbul: Bağlam Yay. 

Türköne, M. (1993): Modernleşme ve Đslamlaşma, Bigi ve Hikmet. (S. 72-75).  

Türköne, M. (1995): Siyasi Đdeoloji Olarak Đslamcılığın Doğuşu, Đstanbul: Đletişim Yayınları.  

Willpert, C. (1983): Wanderung und Zukunftsorientierung von Migrantenfamilien, in: Willpert, 

C./Morakvasic, M.: Bedingungen und Folgen internationaler Migration. Berichte aus 

Forschungen zu den Migrationsbiographien von Familien, Jugendlichen und ausländischen 

Arbeiterin, Berlin.  

Wunn, I. (2007): Muslimische Gruppierungen in Deutschland , Stuttgart: Kohlhammer. 

Yalcin-Heckman, L. (1992): Als ein Muslim in Deutschland aufgewachsen: Religiöse 

Sozialisation in den türkischen Familien, Torino. 

Yaparel, R. (1987): 20-40 Yaşlar Arası Kişilerde Dini Hayat ile Psiko-Sosyal Uyum Arasındaki 

Ilişki Üzerine Bir Araştırma,  Doktora Tezi: Ankara Üniversitesi. 

Yavuz, K. (1983): Çocukta Dini Duygu Ve Düşüncenin Gelişmesi, Ankara: DĐB. 

Yazır, E. H. (2009) Hak Dini Kuran Dili. Elmali Tefsiri. In 

http://www.darulkitap.com/kuran/elmalitefsiri/index.htm, abgelesen am 20.06.2009. 

 

 

 

 

 

 



Anhang 

 

 250

 

Anhang 

 

1. Transkriptionsregeln 

 

, kurzes Absetzen innerhalb einer Äußerung 

..  kurze Pause 

... längere Pause 

wahrsch- Abbruch, Stimme in der Schwebe 

* Senken der Stimme 

‘ Heben der Stimme 

mhm Pausenfüller / Rezeptionsignal (zweigipflig) 

jaaaa Dehnung 

Bestimmt (F) auffällige Betonung 

Wahrscheinlich (K) gedehnt 

nein-nein schneller Anschluß 

(lacht), (lachend), (ernst), 

(Wortwahl erwägend), etc. 

Charakterisierung von nichtsprachlichen Vorgängen, der Sprechweise, des Tonfalls 

Die Markierung steht vor der entsprechenden Stelle und gilt bis zum Ende der 

Äußerung, falls nicht durch ein + die Rückkehr zur Normalität angezeigt wird 

[...] unverständlich 

[geht auf?] nicht mehr genau verständlich, vermuteter Wortlaut 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Anhang 

 

 251

2. Transkriptionen der Interviews 

 

AUH 1  

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen? 

2. N: Mhm .. naja, es sind, keine großartigen Dinge in meinem Leben. Ich bin .. ganz 
‘normal aufgewachsen. Es gibt  mhm keinen Abschnitt. 

3. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

4. N: Jaaa .. meine Eltern. Also .. ich, ich ‘habe viele Freunde, die, die verdeutscht sind. 
Aber .. äh .. meine Mutter hat mir den Koran beigebracht und *sie brachten uns jedes 
Jahr in die Türkei. ‘Meine Mutter schickte mich .. zum Korankurs. Ich, ich habe ‘zweimal 
den Koran + durchrezitiert. ‘Ich habe viel zu tun in der Schule + aber, äh .. ich versuche 
weiterhin den Koran zu lesen. Über Probleme kann ich sehr gut mit meinen Eltern 
reden. Für mich .. mhm .. sind sie, beide sehr wichtig.  

5. I: Mhm. 

6. N:H ich bin älter geworden, aber, aber .. äh ..  sie sehen mich noch als ein Kind. Also, 
manchmal ‘nervt mich das. Wenn ich ausgehe, ‘mischen sie sich ein .. und .. + mhm .. 
*das finde ich nicht gut.  

7. ... ich, ich habe die Moschee nicht besucht. Ich habe mein religiöses Wissen von einer 
Frau vermittelt bekommen. Wir .. äh .. bekamen, zu Zweit bei ihr *Privatunterricht. Sie 
hat uns .. das Rezitieren des Korans und die religiösen  Pflichten  beigebracht.  

8. I: Was ist für dich Gott, wer ist Gott? 

9. N: Mhm .. jaa .. also .. Gott .. ich, ich ‘glaube an Gott. Gott sei Dank, wir sind Moslems. 
Es gibt .. mhm .. ja .. also .. es gibt ‘einen Gott und der ist groß. ... Als Kind wusste ich 
das nicht so genau. Ich dachte, mhm .. ja,  *Gott sei ein Mann. Ein ‘großer und starker 
Mann.  

10. I: Mhm. 

11. Jetzt denke ich nach. Also, Gott, Gott ist ‘kein Mensch. Er, ja .. Er hat kein Bild. ‘Gott ist 
eben Gott. Man .. mhm .. kann, ja also, ja ihn schlecht beschreiben.  

12. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

13. N: Jaaa .. ‘als ich zehn Jahre alt war, + starb mein Onkel. Zwei Monate später * starb 
mein Großvater. Es, es war eine ‘sehr schwere Zeit. Die ganze Familie war depressiv. 
Mhm .. mein Onkel war mal gerade 32 Jahre alt. Meine Mutter .. äh .. war schockiert. 
Wir, wir .. waren ‘alle sehr traurig. Am Anfang .. mhm .. konnte ich nicht glauben, ‘dass 
mein Onkel tot war. Ich .. äh .. *sah sie jedes Jahr in der Türkei. Mhm .. ich, ich konnte 
es nicht glauben, *dass ich sie nun .. nicht mehr .. sehen würde. H später .. mhm .. 
*habe ich es akzeptiert. Aber .. ich habe ‘nie daran gedacht, .. + dass das Leben 
unbedeutend sei. Wir .. wir .. mhm .. müssen das Leben leben – mit seinen ‘guten und 
auch .. schlechten Seiten. H Äh .. ich denke ‘immer positiv über das Leben.  

14. I: Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? 

15. N: Mhm .. ich, ich habe Freunde. Die ‘meisten sind Türken. Ich weiß nicht .. mhm.. aber 
mit den ‘Deutschen können wir uns nicht verstehen. Wir sind ‘hier aufgewachsen. Äh .. 
ich habe ‘eine Freundin, die auch Türkin ist. Es ist eine frische Beziehung. Wir denken 
beide an die Zukunft. Hoffentlich geht alles gut. Mhm .. sie macht auch Abitur. Wir sind 
erst seit .. äh .. 2 Wochen zusammen. Ich habe einen Freundeskreis, mhm .. ich sehe 
sie, wie, wie meine Geschwister. Mhm .. wir treffen uns nach der Schule und 
‘verbringen unsere Freizeit gemeinsam.  

16. I: Mhmm.  



Anhang 

 

 252

17. N: Ich ‘trinke und rauche nicht. Meine Freunde .. ‘sollten auch so sein. Sie sollen nicht 
‘lügen und gute Menschen sein.  

18. I: Hmm.  

19. N: Ja, also .. ich .. ich bin offen für alles. 

20. I: Was bist du in der Gesellschaft? 

21. N: Also ähh.. mhm.. Ich bin ‘ich. Ich gehe zur Schule. Ich ‘tue niemandem etwas an. ‘Ich 
lebe .. ganz ruhig mein Leben.  

22. I: Mhmm. 

23. N: Ich spiele ‘Fußball .. äh .. in der Mannschaft der Moschee. .. Hilal Sport. .. *gehört 
zur Yunus Emre Moschee. Ich .. ich ‘spiele seit meiner Kindheit. *Das ist mein Hobby. .. 
Mhm .. somit .. ziehen sie auch .. äh ..Jugendliche an. *Das gefällt mir.  

24. I: Mhm. 

25. ... Man ‘lässt uns nicht verwahrlosen. Wir ‘versammeln uns alle. Mhm .. sie schützen 
uns .. und .. mhm .. *wir verbringen unsere Zeit, + ohne dass wir in falsche Kreise 
geraten. .. Äh .. die Straße ist, ‘sehr gefährlich. Es gibt ‘schlechte Menschen und .. 
mhm .. Gefahren,  wie z.B. Heroin.“ 

26. I: Hmm. 

27. N: Ich lebe .. in einem .. ‘Türkenviertel. Ich habe einen Freund aus Balikesir. Mhm .. wir 
sind seit ‘langem befreundet und unsere Schwestern sind es ebenfalls. *Unsere Eltern 
sind auch befreundet + und wir verstehen uns gut. Mhm .. wir sind gleich. ‘Sie sind auch 
wie wir Türken und Moslems. 

28. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt?  

29. N: Hmm .. also .. ‘meine Eltern, kommen vom Dorf. ‘Mein Großvater brachte meinen 
Vater hierher + und, .. er heiratete meine Mutter, .. äh .. so dass sie auch herkam. 
*Meine Eltern sind religiös. ‘Meine Mutter betet fünf mal am Tag, mein Vater nicht. 
Mhm .. dagegen geht er ‘regelmäßig zum .. Freitagsgebet. 

30. I: Hmm.. 

31. N: Mhm .. ich nutze das Internet. Äh .. ich kommuniziere mit Freunden und Verwandten 
‘in der Türkei über MSN. ‘Ich schaue mir .. mhm ..Dokumentationen an. *Filme, mag ich 
nicht. .. Mhm .. ich interessiere mich für ‘Themen, die mit Jugendlichen zu tun haben + 
und .. speziell für religiöse Themen. Äh .. im Koran steht geschrieben, wie wir .. mhm .. 
leben sollten. Ich interessiere mich ‘deshalb sehr für den Koran, *habe aber die 
Bedeutung nie gelesen.  

32. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

33. N: Mhm .. Sinn .. ja .. also .. meine Familie, Freunde und alles was zu meinem Leben 
gehört. ‘Der Sinn des Lebens ist Leben, um das Leben zu lernen. *Wir leben mhm .. um 
zu wachsen.  

34. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dir oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern? 

35. N: Ähh H mhm .. eigentlich gibt es nichts .. was ich ändern könnte / würde. [ H] .. 
Mhm .. eigentlich habe ich .. ‘keine Fehler, die wieder gutgemacht werden müssen. *Es 
gibt nichts, was ich ändern möchte.  

36. I: .. Mit welchen Gruppen, welchen Einrichtungen, welchen Anliegen oder Projekten 
identifizierst du dich? 

37. N: Hmm .. meine ‘größte Verantwortung ist, + die Schule erfolgreich abzuschließen. In 
diesem Land .. ist es schwierig, .. eine Arbeit zu finden, ohne dass man einen 
Abschluss hat. ‘Natürlich ist die Familie die Nummer eins .. äh .. + aber, aber die Schule 
ist ‘sehr wichtig.  



Anhang 

 

 253

38. I: Was möchtest du werden? 

39. N: Ich möchte .. mhm .. ‘Ingenieur werden. ‘Deshalb mache ich .. das Abitur. .. Äh .. das 
ist mein .. erstes Jahr .. mhm .. und, und .. ich habe noch *zwei weitere Jahre [vor mir]. 

40. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

41. N: ‘Natürlich in der Moschee. .. Mhm .. ‘wenn ich ausgehe, habe ich andere Dinge im 
Kopf. ‘Aber in der Moschee + fühle ich mich Gott .. ‘sehr nahe. 

42. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? 

43. N: Ja .. also .. mhm .. ich, ich habe .. meine Eltern als Idol. Es ‘gefällt mir, dass sie 
religiös sind. ‘Sie sorgen sich .. um uns. *Sie kamen (aus der Türkei) hierher und ... und 
haben ..mhm .. uns mit ‘geringen Mitteln aufgezogen und kümmern sich .. äh .. + um 
unsere Bildung. 

44. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor? 

45. N: Jaaa .. also .. bei ‘sehr wichtigen Entscheidungen .. + frage ich meine Eltern. ‘Ich 
lasse mich natürlich auch von .. mhm .. +meinen Freunden beraten. *Danach versuche 
ich ..mhm .. +es zu lösen. 

46. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

47. N: Mhm .. ja .. ‘natürlich gibt es das. *Jeder lebt .. anders. Was für ‘mich richtig ist, .. 
+kann für den anderen falsch sein. *Das sehe ich in der Schule. Äh .. ‘was für Deutsche 
ok ist, kann für mich ganz anders sein. *Deutsche feiern mit Alkohol, ..+ aber dies kann 
für mich negativ sein. .. Mhm .. ‘aber wichtig ist, dass, dass .. +man anderen nicht 
schadet und Gesetze beachtet.  

48. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen? 

49. N: Mhm .. ja .. also es .. es ist es eine Grundregel, ‘so zu leben, dass man niemandem 
Schaden zufügt. Mhm .. ich, ich .. *möchte nicht, ..+ dass jemand etwas erlebt, ..‘was 
ich selbst nicht gut finde.  

50. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der? 

51. N: Ja .. also .. *wie ich schon sagte. ‘Wichtig ist, dass man lebt. .. Mhm .. ‘jeder hat sein 
Leben in .. äh .. *der eigenen Hand. ‘Solange man niemandem schadet .. mhm .. kann, 
kann ..+ jeder so leben, *wie er möchte. .. Äh .. ‘Ich möchte später eine eigene Familie 
gründen. .. ‘Ich möchte früh heiraten. Mhm .. ich würde ‘gerne mit 22 heiraten, .. +falls 
ich mein Leben entsprechend geregelt habe.  

52. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

53. N: Ja .. also .. ich glaube an Gott. Und .. ‘ich denke .. mhm .. dass Gott .. +unser Leben 
beeinflusst. *Unser ganzes Leben .. mhm .. +wird von Gott bestimmt.   

54. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

55. N:  *Wenn .. wenn jemand stirbt .. dann .. mhm .. ‘denken wir sofort an den Tod und 
sagen uns .. wir werden eines Tages auch sterben. *Ich war sehr jung .. +als mein 
Onkel gestorben ist. ‘Das war sehr schrecklich für mich. Mhm .. ‘ich glaube, dass, 
dass .. sie im Paradies .. +bei Engeln sind.  

56. I: Mhm. 

57. Ja .. also .. ‘nach dem Tod kommen wir entweder in das Paradies oder in .. die Hölle, .. 
*je nach dem .. mhm .. +was wir im Leben getan haben.  

58. ‘Die Hölle ist ein sehr schlechter Ort. ‘Die Menschen, die .. mhm .. im Leben Schlimmes 
getan haben, .. +kommen dort hinein und .. äh .. verbrennen. *Danach weiß ich nicht 



Anhang 

 

 254

genau. .. Mhm .. ich denke .. es hängt davon ab, ‘wie schlecht diese Menschen 
waren. H Äh .. wie im Gefängnis, .. ‘nachdem sie ihre Strafe in der Hölle abgesessen 
haben, .. +kommen sie in das Paradies. Mhm .. wie soll ich das beschreiben .. mhm .. 
‘im Paradies .. werden alle Wünsche wahr. .. da gibt es keine .. ‘schlechten Dinge. ‘Dort 
gibt es keine Gewalt und kein Terror .. mhm .. also .. so wie es auf der Welt der Fall ist. 
Ja , ..mhm .. ‘es ist ein sehr schöner Ort. 

59. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? 

60. N: Also .. ‘ wie soll ich das sagen? .. Mhm .. ‘natürlich gibt es Menschen in meinem 
Alter, die, die .. + 5 Mal am Tag beten. Äh .. das schaffe ich nicht. H Aber,  *wenn ich 
mich mit Leuten aus meinem Bekanntenkreis vergleiche,  + würde ich mich schon .. als 
‘religiös bezeichnen. *Es gibt auch Leute, die .. mhm .. ‘noch religiöser sind. ‘Ich habe 
Freunde, die 5 Mal täglich beten, .. mhm .. + sie sind religiöser als ich. *Ich habe einen 
Klassenkameraden .. +namens ‘Murat. Er betet 5 Mal täglich. .. Mhm .. *wir sehen uns 
in der Schule. Äh .. er, er .. ist also ‘Moslem. *Er fastet auch. ‘Wir gehen in die 
Moschee .. +und fasten. Aber .. ‘5 Mal täglich beten .. +das, das .. *schaffe ich nicht.  

61. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie wichtig? 

62. N: Also nicht so .. ähh ... ‘Wichtig ist der Glaube an Gott .. + als Moslem.  

63. I: Hast du Angst vor der Hölle? 

64. N: Nein. Wenn .. wenn .. ich es verdiene, ‘dann komme ich dorthin. Mhm .. ich habe .. 
auch keine Angst ‘vor dem Tod. Wenn ‘Gott es so will, .. kann man .. kann .. *kann man 
nichts machen. *Zurzeit glaube ich nicht .. äh .. + dass, ‘dass ich es verdiene .. mhm .. 
in die Hölle zu kommen. ‘Denn ich weiß, mhm .. dass ich nichts Schlechtes gemacht 
habe. 

65. I:Mhmm. 

66. N: An so etwas glaube ich. Mhm .. die Welt wird untergehen .. äh .. und, und .. die 
Menschen werden ‘wie betrunken sein. Dann, dann mhm .. wird die Welt abermals 
untergehen .. und .. wir werden ‘alle am Jüngsten Gericht beurteilt, ob wir .. mhm .. *in 
das Paradies oder in die Hölle kommen.  

67. I: Was ist die Pilgerfahrt für dich? 

68. N: Ja .. also .. die Pilgerfahrt .. es ist ‘eine Säule des Islam. *Ich weiß nicht genau, wie 
man das macht. Ich denke ..mhm .. man reist nach Mekka und betet dort. So viel .. weiß 
ich nur.  

69. I: Kannst du am Ramadan fasten? 

70. N: Natürlich .. das ist ein ‘Bestandteil meines Glaubens. Mhm .. es ist ein .. äh .. 
‘Grundsatz der Moslems. ‘Ich faste seit 4 Jahren. *Ich versuche .. mhm .. diesem 
Grundsatz zu folgen. Äh .. wir fasten ..  um,  ‘das Leben der Propheten zu erfahren.   

71. I: Kannst du Gebete verrichten? 

72. N: Das Gebet .. mhm .. ja .. ist, ist so ähnlich wie das Fasten. Man, man erfüllt .. eine 
‘Säule des Glaubens. Man befolgt ‘Gottes Worte.  

73. I: Warum betest du? 

74. N: Mhm .. ja .. also .. weil ‘Gott es vorgeschrieben hat, mhm .. + halten wir die .. äh ..  
religiösen Rituale wie .. Fasten und das fünfmalige Gebet ein. 

75. I: Betest du, meditierst du oder tust du auf andere Art etwas für deine Spiritualität? 

76. N: Mhm .. ja .. wenn ich in ein Auto einsteige, bete ich ‘auf jeden Fall. Wenn, wenn ich 
anfange, etwas zu tun, * bete ich zuerst. Ich bete „Elham“ (Sure im Koran) und 
„Ihlas“ (Sure im Koran) und beginne erst ‘dann mit meiner Arbeit. Ich habe meinen 
Führerschein. Und .. äh .. vor ‘jeder Fahrt bete ich. Mhm .. vor den ‘Arbeiten und 
Prüfungen + bete ich auch und ich habe auch ‘immer gute Erfahrungen gemacht. Ich 
hatte ‘nie Probleme und  .. äh .. + bin bis zur 11. Klasse gekommen.  



Anhang 

 

 255

77. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

78. N: Also Sünde, .. mhm .. ich denke, dass ‘alles Sünde ist, .. mhm .. was dem Koran 
widerspricht. Es ist .. äh .. eine große Sünde, die Keuschheit vor der Ehe zu brechen.  

79. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

80. N: Also .. mhm.. was soll ich sagen. Schlechtes Verhalten, geht von ‘schlechten 
Menschen aus. Die, die äh .. Ursache des Bösen ist wiederum das ‘schlechte Umfeld 
des Menschen, + in dem er aufgewachsen ist. Man kann .. mhm .. auch von .. 
‘schlechten Freunden + beeinflusst werden. 

81. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

82. N: Mhm .. man muss, äh .. den Koran ‘sehr genau lesen und entsprechend agieren. 

83. I: Vielen Dank für die Teilnahme an diesem Interview. 

84. N: gerne. 

 

 



Anhang 

 

 256

EFE 2 

1 I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen?  

2 E: ‘Wegen meiner Mutter und .. meinem Vaters sind wir (Geschwister) psychologisch .. 
mhm ..+ etwas kaputt. Äh ..  ‘Die Trennung der Eltern, .. macht die Psyche eines Kindes 
kaputt. ‘Als sie sich trennten, .. war ich sehr traurig. ‘Über die Frage, .. warum sie sich 
getrennt hatten, ..mhm .. * habe ich mir ständig .. Gedanken gemacht.    

3 I: Wie alt warst du damals? 

4 E: ‘Ich ging .. mhm .. +in die vierte Klasse. Also, .. ich war ca. .. äh .. *10- 11 Jahre alt. 
‘Immer, .. wenn .. ich draußen .. Kinder mit ihren Familien sah, .. +musste ich an meine 
Familie denken. Und .. ich äh .. hinterfragte, .. warum ich denn so sei, ..mhm .. *warum 
denn meine Eltern getrennt seien. ‘Ich dachte immer, .. hätte ich doch auch so eine 
Familie, .. die, .. die mich mag. Ich überlegte, .. ‘warum mein Vater uns verlassen hatte. 
Ich hatte Angst, .. Angst .. ‘vor meiner eigenen kommenden Kindheit. ‘Denn ich sah und 
hörte, .. dass die Kinder, .. von getrennten Eltern, .. mhm .. auf den Straßen ..* Terpentin 
benutzten .. und .. und .. +anderen Leuten Schaden zufügten. ‘Solche Kinder .. werden .. 
äh .. in das .. Rotlichtmilieu verleitet. *Ich betete .. +immer zu Gott, .. ‘damit er mich .. vom 
mhm .. schlechten Weg fernhielt.  

5 I: Mhm.  

6 E: *Meine Mutter hat mir als Kind immer .. aus der .. mhm ..+ Lebensgeschichte des 
Propheten .. erzählt. ‘Es hat mir gut getan, .. mhm .. meine Religion im jungen Alter .. 
+kennen zu lernen. .. Äh .. ‘In den schlechten Zeiten ..+ habe ich mich .. an ihr 
festgehalten.  Ich hatte, .. ‘Pläne für die Zukunft. Und, .. und .. ‘Gott hat mir dabei 
geholfen, .. *sie umzusetzen .. und .. mhm .. ‘auf diesem Weg weiterzugehen. ‘Ich bin .. 
zur Schule gegangen. Meine Großmutter .. mhm ..  hat sich um uns, .. ‘bis zur achten 
Klasse gekümmert. *Sie hat uns ernährt und .. ja .. großgezogen. ‘Dank ihr, .. konnte ich 
mich, .. meiner Schule widmen.  

7 I: Mhm. 

8  E: ‘Denn, .. meine Großmutter, .. mhm .. hatte die Verantwortung .. auf sich genommen. 
‘Gott segne sie. *Keine Mutter, .. kein Vater. ‘Der einzige Ausweg für mich war, .. 
+eben, .. ‘zur Schule zu gehen. ‘Um nicht in falsche Bahnen ..äh .. zu geraten, .. und .. 
und .. ein Außenseiter zu werden, .. +entschied ich mich, ..* zu studieren. Und, .. ja, .. *so 
habe ich die achte Klasse beendet. 

9 I: Mhmm.. Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? 

10 E: Also, .. ich kann sagen, .. dass .. ‘die Trennung meiner Eltern, mein Wendepunkt im 
Leben ist. ‘Ihn habe ich .. mhm .. seit fünf Jahren nicht gesehen. ‘Meine Mutter hat 
geheiratet .. und .. und *ist gegangen. ‘Kurz vor Abschluss der achten Klasse .. mhm .. 
*ging ich in die Moschee, .. +um das Abendgebet zu verrichten. Ich versuche immer .. 
mhm .. in die Moschee zugehen, .. um dort die Gebete zu verricht-.  .. Äh .. ‘Als Kind ging 
ich auch dorthin. ‘Natürlich sollte man .. mhm .. +die Gebete verrichten.  

11 I: Warum?  

12 E: ‘Denn unser Prophet hat gesagt, .. mhm .. dass, das .. man das Kind .. äh .. mit acht 
Jahren zur Moschee mitnehmen, ..  + und ihm das Gebet beibringen sollte. ‘Wenn es in 
die Pubertät kommt, .. muss es .. mhm .. sie sowieso .. +als Pflicht verrichten. Mhm  .. 
‘Also an einem Abend .. bin ich ..mhm .. in die Moschee gegangen. Der Muezzin trug, .. 
den Gebetsruf sehr schön vor. ‘Seine Stimme hat mir sehr gefallen. ‘Ich habe eine 
Sympathie gegenüber den Imamen, .. die .. die mhm .. mit einer schönen Stimme den 
Koran rezitieren. *Ich betete zu Gott, .. äh .. +damit er mir auch so eine schöne Stimme 
gab, .. *um den Koran zu rezitieren. ‘Nach dem Gebet ging ich zu dem Muezzin. ‘Ich 
sagte ihm, .. dass ich zu der Koranschule, die neben der Moschee war, .. +gehen 
möchte.  

13 I: Mhm. 

14  E: ‘Denn meine Familie hatte nicht vor, .. +mich an eine Koranschule zu schicken. Also, .. 



Anhang 

 

 257

mhm .. ‘sie können über so etwas, .. äh .. nicht nachdenken. ‘Eigentlich sollten sie das. ‘In 
dem Moment hatte ich eine Einsicht, und .. und bin mit Mut .. +zu ihm hin gegangen und 
ihn gefragt. Der Muezzin und der Hoca, .. mhm .. *haben sich um mich gekümmert und H 
und +mich an der Koranschule angemeldet. ‘Danach haben sie mich, .. dem besten Hoca 
der Koranschule gegeben. ‘Dank dieses Hocas, .. habe ich sehr viel gelernt. ‘Meine 
Religion und .. und .. die Erfordernisse dieser, .. +habe ich kennen gelernt.                

15 I: In wie viel Jahren hast du den Koran auswendig gelernt? 

16 E: ‘In einem Jahr. 

17 I: So weit ich weiß, dauert das Ganze normalerweise mindestens zwei Jahre.  

18 E: Ja, .. ja .. mhm .. ‘ich habe es in einer etwas kurzen Zeit geschafft. ‘Mein 
Abschlusszeugnis .. + habe ich bekommen. Ich bin ein .. ‘Auswendiglerner (Hafiz) des 
Jahrgangs 2004- 2005. Also .. mhm .. ich kann sagen, .. dass die .. ‘Beeinflussung vom 
Muezzin und der Beginn mit der Koranschule ein Wendepunkt in meinem Leben war.  

19 I: Mhm. 

20  ‘Nach dem ich den Koran auswendig gelernt hatte, .. + fragte mich mein Hoca, .. *was ich 
machen werde. ‘Sie wissen, .. dass das .. +ich keine Eltern habe. ‘Und wir sind sehr arm. 
‘Ich wollte studieren. Mhm .. mein Hoca sagte mir, .. ‘dass er mich in ein Heim 
unterbringen könne, .. äh .. wenn ich es wolle. ‘Er hat den Schulleiter, .. des Heims Herr X 
angerufen. Er war damit einverstanden .. und *hat mich aufgenommen.  ‘Und so habe ich 
mit der Priester und Prediger Schule angefangen. Jetzt glaube ich, .. dass, .. das, .. was 
ich erreicht habe, .. *eine Gabe Gottes ist. ‘Jetzt gehe ich zur Schule und wohne in einem 
Heim. ‘Ich muss studieren. ‘Ich habe zwei Schwestern, .. mhm .. deren Verantwortung ich 
auf mich nehmen muss. ‘Denn nach der Mutter und nach dem Vater, ..  kommt .. für sie .. 
ja .. der Bruder. ‘Sie werden in der Zukunft heiraten. ‘Bis dann brauchen sie jemanden, .. 
der sie an der Hand hält, .. und .. und für sie sorgt.                

21 I: Wohnen sie jetzt mit deiner Mutter zusammen? 

22 E: ‘Nein, .. mhm .. sie wohnen bei meiner Großmutter. ‘Bis zur achten Klassen waren wir 
alle auf der gleichen Schule. ‘Früher wohnten wir in Okmeydani. .. Mhm .. ‘Da, wo ich zur 
Koranschule ging. Mhm .. Danach sind wir .. von dort nach .. *Samandira umgezogen. 
‘Dort haben wir, .. eine Koranschule, .. für Mädchen gefunden. ‘Wir haben sie dort 
untergebracht. Mhm .. *Zurzeit sind sie .. dort.  

23 I: Lernen sie den Koran auswendig?  

24 E: ‘Nein. Sie sind vom Niveau her, .. + nicht dafür geeignet. ‘Gott gibt nicht jedem die 
Chance, .. +den Koran auswendig zu lernen. Aber, mhm .. je nach deren Intelligenz, ..  
‘lassen ihre Hocas ihnen einige Suren aus dem Koran Auswendiglernen. ‘Yasin. .. Mülk, 
Amme und andere Suren .. *haben ihre Hocas ihnen auswendig lernen lassen. ‘Jetzt 
lernen sie dort .. mhm .. Arabisch.      

25 I: Was hat deine Sichtweise zum Leben verändert?  

26 E: ‘Die Trennung meiner Eltern, .. hat meine .. mhm .. *Sichtweise zum Leben verändert. 
‘Damals guckten wir uns Nachrichten an. ‘Die Situation der Kinder, .. +deren Eltern 
getrennt waren, .. *sahen wir im Fernseher. ‘Nicht nur Kinder, .. die, .. die in so einer 
Situation sind, .. [geraten aus der Bahn]. Aber, mhm .. ‘in den meisten Fällen verlieren sie 
ihr Gleichgewicht und .. und .. *ihre Psyche leidet darunter. ‘Das Kind weiß auch nicht, .. 
was es macht. ‘Daraus habe ich mir eine Lehre gezogen. ‘Diese Kinder wurden so, .. 
mhm .. +weil ihre Familien so waren, .. *wie unsere.  

27 I: Mhm. 

28  E: ‘Sie sind aus der Bahn geraten, .. das, .. darf ich nicht machen. *Durch die Gebete zu 
Gott .. und ..  und ‘mit Hilfe von mehreren Leuten, .. +habe ich mich entschieden, .. mhm 
‘mich weiterzubilden. ‘Ich denke, .. das .. dass sich auf diese Weise meine Sichtweise 
verändert hat. ‘Und ich habe mich entschieden, .. zu studieren.  

29 I: Mhm. 

30  E: ‘Die Lehrer, .. mhm .. die aus dem Koran gut und schön rezitierten, .. +gefielen mir. ‘Ich 



Anhang 

 

 258

beneidete sie. Und, .. so, .. bin ich auf diesen Weg gekommen. ‘Habe mit der Vorbeter-
Prediger Schule begonnen. ‘Später möchte ich .. mhm .. Imam werden .. und .. und .. 
gleichzeitig .. Theologie studieren ..  und .. mhm .. +Prediger oder Mufti  werden.  

31 I: Mhm. 

32  E: ‘Zunächst möchte ich, .. Arabisch lernen und .. +den Koran verstehen. Ich denke, .. 
das , .. dass, .. es viel wichtiger ist, .. ‘den Sinn zu verstehen, .. als ihn, .. wie ein Papagei 
auswendig zu wissen. ‘Den Inhalt auszuleben, .. ist .. mhm .. viel wichtiger. *Der Koran ist 
für uns .. ähh .. wie soll ich das sagen .. mhh. Also, .. ein, eine Botschaft. ‘Ein 
Dokument, .. das uns zeigt, .. wie wir dieses Leben .. mhm .. und das Jenseits leben 
sollen. ‘Ihn besser zu verstehen, .. werden wir alles versuchen.          

33 I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

34 E: ‘Ich habe meinen Hoca. Mhm .. ‘Da meine Familie getrennt ist, .. lädt mich mein Hoca 
immer in sein Zimmer ein .. +und unterhält sich mit mir.  ‘Denn ich habe weder Mutter, ..  
*noch Vater. ‘Wer soll mir denn, .. einen Weg aufzeigen? Äh .. ‘Der Verstand eines 
Kindes, ..  kann nicht alles erfassen. Mhm .. als ich im Korankurs war, .. ‘ hat sich mein 
Lehrer sehr um mich gekümmert. ‘Gott soll  mit ihm einverstanden sein. ‘Er hat mir stets 
Ratschläge gegeben, .. mhm .. +damit ich studiere. ‘Er war, ..  immer bei mir. *Er hat 
mich, mhm .. +von schlechten Dingen ferngehalten. Er hat mir, ..  ‘sowohl finanziell als 
auch moralisch beigestanden.  

35 I: Ist er dir weiterhin behilflich? 

36 E: ‘Ja, also, .. er unterstützt mich immer noch. Er ruft wohl, .. ‘bei meinem Schulleiter an, 
und .. und fragt ihn, .. +wie ich zurzeit in der Schule bin .. und .. wie *meine Leistungen 
aussehen.   

37 I: Mhmm. 

38 E: ‘Ich habe noch einen Großvater. Aber, mhm .. er ist mein ‘Stiefgroßvater.  ‘Man denkt 
immer, .. dass, .. das .. Stiefgroßväter, .. + schlecht sind. ‘Aber das ist nicht immer so. 
‘Mein Großvater, .. er ist, .. ein sehr guter Mensch. ‘Er behandelte uns, .. sehr gut. ‘Er hat 
uns, .. mhm ..  nie als .. Außenseiter .. + betrachtet. *Er hat eine Stieftochter. Also, mhm ..  
‘sie ist unsere Stieftante. ‘Meine Großmutter hat noch .. +zwei Töchter. Also, .. wir 
haben, .. wir haben drei Tanten. ‘Normalerweise müsste mein Großvater .. + nur für seine 
Tochter und .. meine Großmutter sorgen. ‘Aber unser Großvater sorgt, .. für sechs 
Personen. ‘Er hat uns nicht abgeschoben. ‘Er betet fünfmal am Tag. ‘Er nimmt mich auch 
mit zum Beten, .. + zur Moschee..           

39 I: Was ist für dich Gott, wer ist Gott? 

40 E: ‘ Wenn das Wort Gott fällt, .. kommt mir .. unser Schöpfer in den Gedanken. ‘Sein 
Dasein .. mhm .. +kann man sich nicht .. vor den Augen vorstellen. Das erste, .. woran ich 
denke ist, .. ‘dass er uns aus dem Nichts erschaffen hat. *Er ist der jenige, .. mhm ..  der 
uns .. ‘das Sehen, .. das Hören, .. das Gehen, .. das Sprechen ermöglicht. *Im Moment .. 
+ können wir durch ihn reden. ‘Wenn er unser Mund schließen möchte, .. *kann er das 
tun.  

41 I: Mhm. 

42  E: ‘Ich habe ihn mirH ähhhH so vorgestellt. Die Gottesliebe .. mhm .. macht .. ‘den 
Menschen glücklich. *Habe ich mir gedachtH ähhHmhmH ‘ich dachte an die Zeiten 
unseres Propheten. ‘Denn Gott kannst du dir nicht .. äh .. als eine .. Form vorstellen. *Er 
hat keine Eigenschaften. .. *Er gleicht keinem.  .. Mhm .. ‘Wurde nicht erschaffen. ‘Wurde 
nicht geboren. .. Mhm .. ‘Hat nicht geboren, .. *sagt man. .. Und .. ‘ wir glauben natürlich 
daran. ‘Alle Offenbarungen, .. die von von ihm gesandt wurden, ..  sind rechte Religionen. 
‘Wir glauben an alle. .. Alles, .. mhm .. ‘was er gesandt hat, .. bezeugen wir mit der Zunge 
und bestätigen es mit unserem Herzen. .. ‘So ist, .. meine Vorstellung von Gott. 

43 I: Gab es Veränderungen in der Beziehung zu Gott? 

44 E: ‘Nach der Trennung meiner Eltern gab es ..mhm .. *Veränderungen .. in dieser Hinsicht. 
Ich habe .. mich .. ihm mehr zugewendet. ‘Zwischen der Religion, .. die ich in meiner 



Anhang 

 

 259

Kindheit kennen gelernt habe .. und der, .. +die ich später erfahren habe, .. *gibt es .. 
mhm .. viele Unterschiede. ‘Im Kindesalter wird uns das, .. wegen der Aufnahmefähigkeit 
sehr einfach erzählt. .. ‘Wenn man älter ist, ..wird die Religion noch umfangreicher 
vorgestellt. Und mhm .. ‘je älter ich wurde, .. *desto näher kam ich ihm. ‘Ich fing an, .. zu 
beten .. und von ihm Hilfe zu wollen.  

45 I: Mhm. 

46 E: Also, .. ‘Nach der Trennung meiner Eltern .. mhm .. +war der einzige Ort, .. wo ich mich 
verbarg ,.. * GottH  Ich habe zu ihm gebetet, .. ‘damit ich nicht aus der Bahn geriet .. und 
bete heute immer noch .. darum. .. Mhm .. *Ich habe keine Eltern. .. ‘Sie wissen, dass 
unser Prophet auch keine Eltern hatte. .. Er war auch ein Waisenkind. .. *Deshalb bete 
ich stets zu ihm, .. +eine gute Stellung im Leben zu finden .. und ..  und .. *dass Gott 
meine Sünden vergibt. Mhm .. *Ich bete so „‘Gebe diesem islamischen Land noch mehr 
Schönes und Gutes.“ 

47 I: Mhmm.. 

48 E: .. Wenn ich jetzt nach draußen gucke, .. *ist es so etwas. (H)‘Bei der Gegenüberstellung 
der Menschen von früher .. mhm ..  mit den jetzigen, .. sehe ich große Unterschiede. 
MhmmH*Ich gucke sie mir an und sehe, .. +dass sie sich nicht dem Islam entsprechend 
kleiden, .. ‘dass sie nicht dem Islam entsprechende Düfte benutzen. Sie verwandeln sich 
in .. ‘verschiedene Gestalten. ‘Sie verwandeln sich von einer Gestalt in die andere, .. 
entschuldigung aber ..  ähhHsie ähneln dem Teufel.  

49 I: Die Bedeutungslosigkeit des Lebens? 

50 E: ‘Über die Bedeutungslosigkeit des Lebens habe ich mir niemals  .. Gedanken gemacht. 
‘Denn ich weiß, .. +warum wir auf dieser Welt sind. ‘Ich habe mich nie losgelassen. ‘Als 
meine Eltern sich trennten, .. habe ich an das Leben unseres Propheten gedacht. .. 
Denn .. *er war auch im jungen Alter ein Waisenkind. Und er ist zu den heiligen Orten 
gekommen .. mhm ..  und ist Gesandter Gottes geworden. ‘Damals hatte ich einiges über 
sein Leben gelernt. Deshalb war ich .. mhm .. ‘nie gekränkt oder enttäuscht vom Leben.          

51 I: Mhmm.. 

52 E: ‘Es gibt einen Grund, .. warum ich hier bin .. und .. *warum ich erschaffen wurde. ‘Der 
Grund meines Daseins ist, .. +dass ich ein Knecht Gottes und ein .. ‘guter Anhänger des 
Propheten sein soll. Mhm .. Das ist mir bewusst .. und .. ich habe .. ‘mich immer mit 
diesem Gedanken auf den Weg gemacht.    

53 I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben?  

54 E: *Ich erinnere mich, .. +an das Verhältnis mit ihnen im Kindesalter. ‘Mein Vater kümmerte 
sich überhaupt nicht um uns. ‘Um die Kinder kümmern sich sowieso meistens die Mütter. 
Unser Prophet sagt: „das Paradies liegt unter den Füßen der Mütter.“.  Mhm .. In diesen 
Worten .. ‘verbirgt sich ein Schatz. ‘Die meisten Mütter ähh..kümmern sich um ihre 
Kinder. *Da meine Mutter sich sehr um uns kümmerte, ..+ war meine Kommunikation mit 
ihr sehr gut. Als wir zur Grundschule gingen, .. *half uns meine Mutter. ‘Sie lehrte uns das 
Lesen und Schreiben. .. ‘Sie achtete auf unsere Kleidung und Sauberkeit. Äh .. ‘Denn sie 
muss uns ja erziehen. Sie wissen, .. dass man .. ‘ohne Unterstützung der Eltern nicht 
erzogen werden kann. ‘Mein Vater kümmerte sich selten um uns. Ich kann sogar 
behaupten, .. ‘dass er sich gar nicht um uns kümmerte. ... ‘Sowohl finanziell, .. als auch 
moralisch , .. unterstützte meine Mutter uns. *Bevor sich meine Eltern trennten, .. 
arbeitete meine Mutter auch. Ich war dann zu Hause .. und *achtete auf meine kleinen 
Geschwister. Denn,  ich war etwas [vernünftiger und bewusster]. .. ‘Heute noch .. sind 
meine Schwestern nicht in der Lage von einer Straßenseite auf die andere zu 
wechseln, .. mhm ..+ ich meine es im übertragenen Sinn. ‘Ich achte immer noch auf sie. 
‘Wenn ich mit meinem Vater kommunizierte, war er manchmal sehr streng. Mhm .. also, 
‘mit ihm hatten wir kein gutes Verhältnis.            

55 I: Wie ist die Beziehung jetzt mit deinen Eltern? 

56 E: Ja , also H *meine Mutter hat vor drei Jahren geheiratet. Von ihrer jetzigen Ehe .. hat sie 
drei Kinder. ‘Deshalb habe ich keinen Kontakt .. mit meiner Mutter. .. Mhm .. *Wir können 
uns nicht treffen. Ab und zu .. äh .. wenn ich sie mal sehen möchte, .. *gehe ich sie 



Anhang 

 

 260

besuchen. *Das Heim hilft mir. *Finanziell gesehen. ‘Wenn ich Geld bei mir habe, .. 
mhm .. gebe ich es meiner Mutter. .. Mhm ..  ‘ihr jetziger Mann ist kein guter Ehemann. 
Er .. er .. ‘kümmert sich nicht um meine Mutter. *Die Situation meiner Mutter ist .. +im 
Moment noch schlimmer. .. Also, .. ‘meine Lehrer unterstützen mich.  

57 I: Sind die Kinder deiner Mutter klein? 

58 E: ‘Das eine ist 5, .. mhm .. das andere 4.  

59 I: Wie sind deine Beziehungen? 

60 E: ‘Sie wissen, ,, mhm .. ich habe eine Großmutter und einen Großvater. Die Beziehung .. 
‘zu meiner Großmutter ist gut. *Ich rufe manchmal meine Stieftante an. Eine Tante ist .. 
‘wie eine Halbmutter. ‘Sie kümmert sich auch sehr um uns. Mhm .. *Nachdem meine 
Mutter uns auf die Welt brachte, .. +passte sie .. mhm .. eine Zeit lang auf uns auf. ‘Dann 
musste sich meine Großmutter um uns kümmern, .. denn meine Mutter war mit einem 
Mann verheiratet, .. der .. der .. kein Verantwortungsbewusstsein hatte.  

61 I: Mhm. 

62 E: Also, mhm .. ‘Meine Großmutter ist eine .. sehr gute Frau. .. Sie mag es .. * anderen 
Menschen zu helfen. ‘Wenn ich zu ihr gehe, .. kontrolliert sie sofort, .. +ob ich sauber bin 
oder nicht. Mhm .. *sie mag Jungen mit langen Haaren nicht. Wenn ich meine Haare 
vorne .. ‘etwas lang wachsen lasse, .. +wird sie böse auf mich.[...] ‘Immer wieder sagt sie 
mir, .. dass die Kleidung, die Aussprache und .. das Verhalten .. mhm .. +eines jungen 
Mannes .. *korrekt sein sollten. [...] Sie mag nur Jungen ,.. *die sich benehmen.              

63 I: Mhmm 

64 E: Also, .. *ich hatte Freunde auf der Koranschule. Mhm .. Ich treffe mich .. ‘immer noch mit 
ihnen. ‘Zwei Jahre lang war ich zusammen mit ihnen .. + im gleichen Heim. Wir haben .. 
*gemeinsam gegessen und getrunken. ‘Wir sind .. äh .. wie eine große Familie. Wir 
telefonieren miteinander. ‘Manchmal .. +besuche ich sie dort. Außerdem besuche ich 
auch .. ‘meinen Hoca .. +und frage ihn, ..* wie es ihm geht. .. Mhm .. ‘Denn er hat mir 
Wissen übermittelt. ‘Hat mir sehr viel beigebracht. ‘Wenn ich ihn nicht besuchen würde, .. 
mhm .. wäre das unhöflich.        

65 I: Einrichtung, Gruppe? 

66 E: ‘Habe ich nicht verstandenH 

67 I: Gehörst du einer Gruppe oder einer Gemeinde an? 

68 E: ‘Fragen sie nach einem Orden? 

69 I: Ja, zum Beispiel.  

70 E: Ja, .. also, .. ich wohne in einem Heim. Und .. es gehört der Aziz Mahmut Hüdayi 
Stiftung. ‘Ich bin ein Anhänger von .. mhm .. Osman Topbas Hoca. ‘Dieses Heim ist ..  
dieser Gemeinde zugehörig. ‘In Verbundenheit zu ihm ist mein Ziel, .. den Islam noch 
schöner auszuleben, ..*genauer kennen zu lernen und ihm zu dienen.      

71 I: Mhmm.. 

72 E: ‘Denn der Islam ist eine heilige Religion, .. +die erforscht (studiert) werden sollte. Mhm .. 
*Gott sagt auch: „„innen dine indallahil islam“  (Die Gottesreligion ist der Islam). ‘Es gibt 
Religionen, .. die .. +die vor .. dem Islam da waren. Sie sind .. auch .. ‘Rechtsreligionen, .. 
+aber deren Inhalte .. wurden von den Menschen verändert. Ihre Ursprünge .. konnten 
sich nicht .. ‘ohne Veränderung bis zu der heutigen Zeit durchdringen. ‘Die heutige 
Rechtsreligion auf der Erde ist .. der Islam.       

73 I: Spürst du, daß dein Leben einen Sinn hat? 

74 E: ‘Es gibt einen Grund, .. mhm .. warum wir erschaffen worden sind. *Es steht auch im 
Koran. .. Äh .. bevor Gott uns erschuf, .. ‘fragte er uns im Seelenleben: „elestü bir 
rabbikum“ (Bin ich nicht euer Gott?). Und wir sagten: „Ja, du bist unser Gott.“ Und Gott 
gab uns den Körper .. und erschaffte die Welt, .. um uns dort zu prüfen, .. *ob wir ihm 
dienen .. und .. ob wir seine Verbote und Gebote einhalten. ‘Zweck unserer Erschaffung 
ist, .. seine Verbote und Gebote einzuhalten, .. ihm Gottesdienste zu leisten, .. mhm .. 



Anhang 

 

 261

ihm gegenüber respektvoll zu sein, .. äh .. ein guter Anhänger des Propheten zu sein, .. 
auf seinem Weg zu sein .. und .. *und das Paradies  zu gewinnen.    

75 I: Wenn es etwas gäbe, was du an dich oder deinem Leben ändern könntst, was würdst du 
am liebsten ändern?  

76 E: Mhm H Ähh H . ‘Als erstes denke ich. ‘Wenn ich mir jetzt meine Umgebung anschaue, .. 
*sehe ich Negatives. .. Mhm  .. *die Menschen wenden sich nicht zu Gott. ‘Sie gestalten 
sich um. .. Mhm ..  ‘Sie verändern sich. ‘Sie sind nicht sie selbst. ‘Wenn ich das könnte, .. 
würde ich alle Menschen dazu bringen, .. +so zu leben, .. wie zu der Zeit unseres 
Propheten. 

77 I: Mhmm 

78 E: ‘Ich möchte, ..äh .. dass meine Eltern zusammen sind und .. und .. mhm .. dass ich mit 
ihnen zusammen lebe. *Wenn ich auf der Straße bin, ..+ sehe ich Eltern, .. die sich um 
ihre Kinder kümmern. ‘Ich hätte auch gerne so eine Familie.     

79 I: Mhmm 

80 E: ‘Unser Prophet hat auch gesagt, .. +dass wir nicht nur an uns denken, .. ‘sondern auch 
an die Mitmenschen in unserer Umgebung denken sollten. ‘Wir sind seine Folger. ‘Wir 
müssen auf seinem Wege gehen. ‘Ob wir es wollen oder nicht, .. *das ist ein Befehl. 
‘Wenn du ein Moslem bist, .. musst du das machen. Mhm .. *Ich half den Armen. ‘Denn 
unser Prophet hat .. von dem .. was er mehr hatte, ... als er brauchte, ..  *an die Armen 
verteilt.  

81 Im Moment, .. bin ich, ..  ‘in keiner guten Situation und andere Menschen helfen mir. ‘ Sie 
kümmern sich um mich. ‘Wenn ich eine gute Position erreiche, .. +werde ich denen 
helfen, .. *die darauf angewiesen sind.     

82 I: : Ja. Gibt es einen Glauben, gibt es Werte ode Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind. 

83 E: ‘Meine Verantwortung (Pflicht) ist, .. zu studieren. ‘Ein guter Mensch zu werden. Und 
und .. ‘ich möchte Theologie studieren. Ich bin verantwortlich .. ‘für meine Schwestern. 
‘Ich muss mich .. +um sie kümmern. Mhm .. äh .. ‘Wenn meine Großeltern sterben, .. 
werde ich deren Verantwortung auf mich nehmen. .. ‘ Eine gute Arbeit finden, .. +meine 
Schwestern zu mir holen .. und .. und auf sie aufpassen. ‘Jetzt kann ich mich nicht ums 
sie kümmern, .. weil ich studieren muss.     

84 I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos im Einklang zu sein? 

85 E: ‘Natürlich müssen Menschen jede Minute mit Gott zusammen sein, .. * damit sie nicht .. 
mhm .. von dem Teufel beeinflusst werde-. .. Mhm  .. ja .. also, .. *beim Reden sollte man 
ihn um Hilfe bitten. ‘Man sollte ihn darum bitten, .. mhm .. dass man nicht ..  äh .. in die 
falsche Bahn gerät. ‘Beim Beten fühle ich mich ihm sehr nahe. ‘Aber, ..  ich fühle mich 
überall, .. nahe zu ihm. Aus Gewohnheit .. mhm .. ‘lese ich auf der Strasse beim Gehen 
Suren. Also, .. ‘Wenn ich mich auf den Weg mache, .. denke ich immer an ihn. ‘Der 
Mensch sollte überall, ..beim Sitzen, .. beim Aufstehen, .. beim Liegen .. und .. beim 
Essen immer an seinen Erschaffer denken. ‘Denn er hat uns erschaffen. ‘ Er hat uns 
einen Verstand, .. Augen und .. Ohren gegeben, .. *die wir zu schätzen wissen müssen 
und ihm danken.       

86 I: Wie sollte ein guter Moslem sein? 

87 E: ‘Aus dieser Zeit kenne ich keinen. .. Mhm .. Ich habe Interesse .. äh ..  ‘an den Leben der 
Heiligern. *Für mich sind das Leben und die Persönlichkeit .. ‘des Aziz Mahmut Hüdayi, .. 
+dessen Namen trägt unsere Stiftung, .. ‘und Ibrahim Hakki Hazretleri, .. +er ist ein 
Heiliger, .. *als guter Moslem und ein gutes Modell. Sie sind Menschen, .. mhm .. die, .. 
‘die Gott sehr nahe stehen. ‘Ich sehe sie als Vorbilder.     

88 I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wäre meine nächste Frage. Wie 
gehst du dann gewöhnlich vor? 

89 E: *Erst .. + überlege ich selbst. .. Mhm .. ‘Wenn ich das selbst schaffe .. und selbst ..  
entscheiden muss, .. *überlege ich alleine. *Überlege, ..+ ob es geht oder nicht. Und .. 
‘treffe dann meine Entscheidung. *Wenn ich was Falsches mache, .. ‘muss ich das sehen 



Anhang 

 

 262

können, .. ‘denn Gott hat uns einen Verstand gegeben. ‘Wenn ich es für richtig halte, .. + 
tue ich es. ‘Wenn nicht, .. +frage ich meinen Gegenüber. ‘Ihm sage ich meine 
Entscheidung. *Und ziehe seine Überlegung in Betracht. Und .. mhm .. *entscheide mich 
danach.      

90 I: Glaubst du, daß Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können?  

91 E: ‘Natürlich kann man das. ‘Wir sind Moslems. .. Mhm .. ‘Wir sind als Moslems auf die Welt 
gekommen. Wir bestimmen .. ‘unser Verhalten nach dem Islam. ‘Der Islam bestimmt 
alles. *Er trennt das rituell verbotene .. und .. und .. das ‘rituell nicht verbotene 
voneinander.  

92 (Jemand stört von außen das Interview) 

93 I: Ja du kannst weiter erzählen. 

94 E: *Der Islam hat alles festgelegt. ‘Das Schlechte und Falsche .. mhm .. + hat der Islam 
schon bestimmt. .. Und ein Erwachsener .. kann ja .. auch schon .. *mein falsches 
Verhalten erkennen. Aber, .. ‘das Falsche ins Gesicht zu sagen .. + ist nicht richtig. 
*Wenn jemand etwas Falsches macht, .. +ist es nicht richtig, .. ‘zu ihm hinzugehen und zu 
sagen, .. dass das was er macht falsch sei, .. dass das dem Islam nicht entspräche. ‘Wir 
sollten uns den Menschen .. auf eine nette Art .. mhm .. nähern und .. *ihre Fehler zeigen.      

95 I: Gibt es denn vielleicht moralische Grundsätze, über die wir uns alle einig sein sollten?  

96 E: Im Islam gibt es .. äh .. ‘eine Menge von Werten. Gerechtigkeit. ‘Das Leben unseres 
Propheten. .. ‘Toleranz, .. Mitleid sind .. mhm .. global ethische Werte.  

97 I:  

98 E: Ethik .. mhm .. *sind die Eigenschaften, .. äh .. +die einem Menschen gehören und .. ‘die 
er mit sich trägt. Mhm .. Es gibt .. zwei verschiedene Ethiken. ‘Schlechte Ethik . ‘Lügen, .. 
schlechte Wörter benutzen, .. die Ehe brechen. ‘Gute Ethik ist das umgekehrte. 
‘Ehrlichkeit, .. kein Ehebruch. Mhm .. *Das sind globale Werte. ‘Der Befehl Gottes ist, .. 
+begehe keinen Ehebruch und  .. *keine rituellen Verbote. ‘Das sind allgemeine ethische 
Werte.       

99 I: Glaubst du, daß unser Leben als Menschen einen Sinn hat? 

100 E: Das Ziel des Lebens ist ? 

101 I: Ja es kann seien. 

102 E: Das Ziel des Lebens ist, .. ‘den Schöpfer kennen zu lernen, .. ihm zu dienen und .. sich 
von Verboten fernzuhalten. ‘Dieses Ziel sollte man gut kennen. Das ist .. mhm .. ‘nur im 
Islam zu sehen.  

103 I: Gibt es so etwas wie einen Plan für unser Leben?  

104 E: Unser Schöpfer .. ‘weiß alles. ‘Wenn die Zeit kommt, .. +leben wir das aus. Das Leben 
funktioniert .. mhm .. *nach einem Plan. ‘Aber, .. das Schicksal liegt in unserer Hand. ‘Der 
Schöpfer gibt uns eine Frau. ‘Wir sollten beten, .. mhm .. damit er uns eine zuträgliche 
Frau gibt.   

105 I: Wird unser Leben von einer höheren Macht oder höheren Mächten beeinflußt? 

106 E: Weil ich keine Familie habe, .. *brauche ich manchmal Hilfe. Ich befinde mich 
manchmal .. ‘in sehr schwierigen Situationen, .. +dann .. dann .. bete ich und .. bekomme 
dann auch die Hilfe. ‘Mein Schöpfer hilft mir. Er ist eine Kraft, .. *die mein Leben 
beeinflusst.   

107 I: Was denkst du über den Tod?  

108 E: ‘Das Ende unseres Lebens .. mhm .. auf dieser Welt .. und .. und der Beginn des Lebens 
im Jenseits. Nach dem Tod kommt .. ‘ein Engel und befragt uns. ‘Ein Ort, .. mhm .. an 
dem wir unsere Sünden und guten Taten sehen werden. Wenn wir unser Tatenbuch .. 
von der rechten Seite bekommen, .. ‘sind wir glücklich .. +und kommen ins Paradies. 
‘Wenn wir es von der linken Seite bekommen, .. +kommen wir in die Hölle. ‘Es von der 
linken Seite zu bekommen .. heißt, .. dass wir ein großer Sünder sind.      



Anhang 

 

 263

109 I: Hmm 

110 E: ‘Es gibt eine Geschichte. Ein Mann .. ‘hat 500 Jahre lang ständig gebetet. .. ‘Eines 
Tages .. hat er .. Gott angebetet, mhm .. damit er sein Leben auf dem Gebetsteppich 
nimmt. .. ‘ Gott hat auch sein Leben auf dem Gebetsteppich genommen. Also, .. ‘Das 
Paradies zu gewinnen, .. liegt nicht in unserer Hand. ‘Allah muss uns das geben.   

111 I: Haltes du dich für religiös oder gläubig oder spirituell?  

112 E: Jaa, .. *Ich sehe mich als ein Religiöser, .. ‘denn ich versuche meine Pflichten 
einzuhalten.  

113 I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? 

114 E: ‘Ich stelle mir gar kein Symbol vor.  Mhm .. ‘Das einzige voran ich denke, .. ist der Islam.  

115 I: Betest du?  

116 E: ‘Alles, .. was wir tun, .. +sind Gottesdienste. ‘Am Anfang kommt, .. das fünfmalige Gebet. 
‘Sie rechtzeitig zu verrichten, .. ist sehr wichtig.    

117 I: Seit wann verrichtest du das fünfmalige Gebet?  
E: ‘Seit meiner Kindheit. ‘Während des Gebets spüre ich .. mhm .. +seine Liebe, .. sein 
Erbarmen und .. äh .. *seine Barmherzigkeit. ‘Wenn ich „Allahu ekber“ sage,  .. + lasse 
ich die weltlichen Dinge im Hintergrund und .. und ich stelle mich ihm unter. ‘Ich lasse 
alles Weltliche im Hintergrund, .. mhm .. stehe als ein machtloser Sklave vor ihm und 
bete zu ihm [und schwöre].  

118 E: ‘Nach jedem rituellen Gebet mache ich das. ‘Außerdem wenn ich Probleme in meinen 
Fächern .. an der Schule habe. ‘Es gibt für alles ein Gebet. *Wenn man zur Toilette 
geht, .. morgens wenn man aufsteht.  

119 I: Meine nächste Frage wäre, was ist Sünde?  

120 E: Dinge, die man macht, wenn man dem Teufel oder sich Selbst gehorcht.   

121 I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

122 E: ‘Unsere Umfeld ist so schlecht geworden, .. dass man noch nicht einmal, .. seinem 
eigenen .. +Vater vertrauen kann. ‘Sie versuchen, .. mhm .. einen .. zu hintergehen.  
‘Wenn wir uns dem Gott unterwerfen, .. +wird das Böse keinen Weg finden. ‘Das Böse 
kommt, .. äh .. +weil wir uns dem Gott nicht reichlich zuwenden. ‘Denn der Teufel 
interessiert sich, .. für diejenigen, .. die Gott sehr nahe stehen. Zum Beispiel, .. 
interessiert er sich um uns mehr, .. weil wir den Koran auswendig können. ‘Je mehr 
Verbundenheit wir mit Gott haben, .. desto mehr hilft er uns, ..  und .. *es gibt kein Böses.  

123 I: Meine nächste Frage wäre, wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, 
wie können solche religiösen Konflikte gelöst werden? 

124 E: ‘Im Koran steht alles. ‘Über die Religion, ..  über die Lebensart ..mhm .. eines 
Menschen, .. alles, alles .. steht im Koran. ‘Er ist die wichtigste Quelle. Und .. es gibt, .. 
mhm .. ‘Menschen mit viel Wissen darüber. ‘Man sollte in den Koran schauen, ..  und 
diese Menschen fragen.  

125 I: Ich bedanke mich. 

126 E: Ich bedanke mich ebenfalls.  
 

 



Anhang 

 

 264

NIL 3 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen?  

2. N: Also .. in der Mittelstufe, .. * auf der Realschule, .. bis zur 10. Klasse, hatte ich ein 
einfaches Leben. .. Dann .. habe ich * die Schule gewechselt um .. + meine 
‘Fachoberschulreife zu machen. Mhm .. dort hat sich mein Freundeskreis geändert. 
Also .. ‘hier auf der Schule bist du + .. mit den Lehrern und den Schülern sehr eng 
verbunden. Die Schule .. * befand sich mhm .. ziemlich zentral. Dort waren die 
Beziehungen anders. Ich habe, .. unterschiedliche Menschen kennen gelernt. Aber 
habe mich von Ihnen ferngehalten. Mhm .. weil,  .. viele passten nicht zu mir, .. also .. 
es gab ‘ viele Sachen, die ..mhm .. + nicht in Ordnung waren und ‘hier waren die 
Beziehungen und das Leben .. +sehr einfach.  

3. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

4. N: Jaa, .. *mein jetziger Verlobter. ‘Wie war ich vorher?  .. Hmmm .. ja.. also .. *in der 
Gesellschaft ein recht ruhiger Typ. *Hatte Beziehungen, .. zu zwei, .. drei .. Menschen. 
‘In der Gruppe konnte ich mich .. +nicht entfalten. *Ich habe Ihn kennen gelernt, .. +er 
war sehr anders. Mhm .. sein Leben war .. ja .. so .. sehr anders, .. *er war viel 
unterwegs und hat, sich amüsiert. Ja .. also .. unsere Beziehung hat auch nicht ‘mit der 
Liebe angefangen.  

5. Mhm .. ‘Zuerst haben wir .. +eine Vertrauensbasis .. geschaffen. Und so hat unsere 
Beziehung angefangen. Mhm H aber, .. aber .. er war eben anders .. und das, .. was er 
getan hat, ..mhm ..  *hat er nicht wirklich gewollt gemacht.  

6. I: Mhm. 

7. Ich, .. ich glaube, mhm .. er hat gedacht .. ‘was soll ich außer amüsieren, sonst machen. 
‘Ich habe sehr viel gekämpft .. +um Ihn zu verändern. *Ich habe oft mit Ihm geredet .. 
+und Ihm Tipps gegeben. Später hat er es auch bemerkt, .. dass, .. das falsch ist, .. 
was er macht. ‘Seit 3 Jahren kenne ich Ihn nun, H + wir haben uns auf meiner 
Praktikumsstelle kennen gelernt. 

8. Und .. mich hat er verändert. Ich, .. ich habe .. ‘mehr Selbstbewusstsein bekommen. 
*Seine Veränderung machte mich glücklich, +denn ich hatte .. etwas ‘Gutes getan. Das 
war .. ‘mein Erfolg.   

9. Wenn er jetzt .. mhm .. sagt, ..  das, .. das ‘mein Verdienst ist, .. das er da ist, .. wo er 
sich gerade befindet .. mhm .. ehrt mich das sehr.  

10. Mhm Hich bin 20, .. und er ist 27, .. aber meist ist es vom denkerischen genau 
umgekehrt. Ich, .. ‘ich bin dann eher in der Rolle einer 27 und er eines 20 jährigen.  Für 
meinen .. Alter, ..  bin ich ‘schon Frühreif. Bin eher der ruhige Typ. *Rede nicht viel in 
der Gesellschaft, in Gruppen. .. Also .. mhm .. ich habe ‘sehr schwierige Tage 
gehabt, ..+ um Ihn zu verändern, ich habe nie aufgegeben. .. Obwohl wir heute verlobt 
sind und, .. und wir uns .. trennen könnten, .. könnte er *in sein altes Leben 
zurückkehren. Aber.. mhm .. ich habe das alles für dich getan, .. nicht für mich .. *sage 
ich Ihm. .. Auch, ..  wenn wir uns trennen sollten, ..  ‘werde ich immer zu dir stehen, .. 
*damit du nicht in dein altes Leben zurückkehrst, .. sage ich Ihm. 

11. I: Mhm. 

12. N: ‘Ich möchte nicht, .. mhm .. dass er .. seine freie Zeit .. mhm .. mit schlechten, 
sinnlosen Dingen füllt. 

13. I: Erinnerst du dich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf dein Leben oder auf deine Ansichten hatten? 

14. N: Mhm .. jaa .. mit Sicherheit, .. ‘aber nicht wovon ich behaupten kann, .. +was .. *mein 
Leben mit einem Schlag verändert hat. 

15. I: Wie hat sich dein Gottesbild, wie hat sich deine Beziehung zu Gott im Verlauf deines 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen deines Lebens verändert? Was bedeutet Gott 



Anhang 

 

 265

heute für dich? 

16. N: Seit meiner Kindheit ..mhm .. gehe ich zur Mosche. Aber, .. zu der Zeit wusste ich 
nichts, .. habe *nichts verstanden. Mhm .. habe .. *Religionsunterricht an Wochenenden 
bekommen. .. In den Gesprächen wurde .. *Allah immer erwähnt. .. ‘In meinem Leben 
spielt meine Religion eine sehr wichtige Rolle, .. mhm .. +dass Gefühl kommt von innen. 
Ich habe .. von klein auf angefangen und, und .. nicht aufgehört.  

17. I: Mhm. 

18. N: Ich bin die Vorsitzende, .. ‘der Mädchenabteilung der Moschee. Das ist ‘sehr wichtig 
für mich. Mhm .. mein Aussehen ist .. vielleicht ..mhm ..  anders,  aber, also .. ‘meine 
Liebe zu Allah ist sehr groß. H *Man kann das nicht erklären. Mhm .. Bewusst, .. 
mache ich, .. keine .. mhm .. *schlechten Sachen. Meine Mutter, trägt auch .. dazu bei. 
Mit ihr sprechen wir oft über die Religion. ‘Wenn jemand in meiner Gegenwart .. +etwas 
Schlimmes tut .. ‘würde ich Ihn fragen wollen, .. warum er das tut. 

19. I: Wer ist Gott für dich? 

20. N: mhhh..  tja, .. meistens, .. *wenn ich nicht klar denken kann, .. +ist es eine Macht,  
die, mhm .. die mich, zu der richtigen Entscheidung bringt und .. beschützt. Ähh .. ja .. 
‘habe Schwierigkeiten es zu erklären. Äh .. Ich, ich sehe ihn .. als eine Kraft, die mir in 
Zeiten, in denen ich nicht weiß, was richtig oder falsch ist, H* mir dieses zeigt. 

21. I: Bist du religiös erzogen? 

22. N: Ja, .. ‘seit meiner Kindheit. Und, ich gehe ‘immer noch in die Moschee. Wir haben 
hier eine. ‘Ich bin dort die Vorsitzende der Mädchen. 

23. I: Glaubst du, dass du genug  religiöse Erziehung genossen hast? 

24. N: Hat mir sehr geholfe- . Mhm .. Ich wäre gern noch religiöser .. mhm .. ‘aber das 
Leben fordert seine Opfer. ‘Und du willst mehr machen .. +aber schaffst es nicht. 

25. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

26. N: Nein, .. *so was hatte ich nicht in meinem Leben. 

27. I: Mhm. 

28. N: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinen Eltern im 
Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat das 
gelegen? 

29. N: Ähh .. Wie gesagt, .. ‘durch meinen Verlobten, .. +hatte ich schwierige Zeiten. 
Manchmal hatte ich Zeiten, .. in denen ich verzweifelt war, .. aber habe ‘immer gewusst, 
egal was passiert .. *nicht aufgeben und so weiter machen.  *Ich habe zwei ältere 
Brüder. Mit Ihnen, .. ‘vor allem mit dem jüngeren, .. +bin ich nicht auf der gleichen 
Wellenlänge. Mhm .. Mit meiner Mutter oft, H ‘in letzter Zeit habe ich oft .. 
Streitigkeiten, .. *wir verstehen uns halt nicht immer. *Diese Sachen .. bedrücken mich 
in letzter Zeit. Mhm .. ‘Die übertriebene Zuneigung in letzter Zeit. .. ‘Werde heiraten und 
von zu Hause ausziehen .. +und deswegen gibt es Streitigkeiten. Meine Mutter denkt, .. 
dass, das sie mich auf die Hochzeit vorbereitet, *sie versteht mich nicht. .. ‘Sie ist auch 
krank. Mhm .. Sie hat mehrere Krankheiten. *Ich versuche Sie immer zu verstehen 
und  .. und .. sie nicht zu kränken.  

30. I: Mhm. 

31. N: .. Das letzte, mhm .. was ich machen würde,  *ist Ihr das Herz zu brechen. .. ‘Aber 
ich erwarte auch, .. dass sie mich ein bisschen versteht. Und äh .. ‘wenn noch dazu 
gelästert wird, ..  ist es richtig schlimm. Sie meint, mhm .. dass ich über Sachen denke, 
und und Ihr das nicht sage, .. obwohl ich über solche Sachen gar nicht denke. ‘Dann 
könnte ich ausflippen. .. ‘Mir geht es dann richtig schlecht. ‘ “Das Leben hat doch keinen 
Sinn?“ denke ich. ‘Ich gebe nicht auf, .. + 2-3 Tage ärgere ich mich, .. +aber sammele 
mich schnell wieder. ‘Versuche, .. es jedem alles, so gut wie es geht, recht zu machen. 
Und dadurch .. *verliere ich auch viel. 



Anhang 

 

 266

32. ‘Auf der einen Seite meine Mutter, .. auf der anderen mein Vater und meine Brüder, .. 
wiederum auf der anderen mein Verlobter. Mhm .. ‘Ich versuche es jedem zu Recht zu 
machen, .. *soweit es mir gelingt. ‘Deshalb verliere ich auch. *Ich habe keine Kraft 
mehrH.+.in letzter Zeit ist die Beziehung mit meiner Mutter nicht mehr auszuhalten. 

33. ‘Und genau deswegen .. +bin ich sehr vergesslich geworden. Mhm .. ‘Ich vergesse 
sogar sehr wichtige Dinge. Ich fühle mich .. ‘sehr alt. *Ich bin zu Hause und mache gar 
nichts. .. Arbeite nicht .. und, .. *verbringe sehr viel Zeit mit meiner Mutter. .. Und das 
belastet mich sehr. Meine Mutter aber, .. mhm .. ‘sie liebt es ihre Zeit mit mir zu 
verbringen. *Sie freut sich. .. Aber, ..  *wenn, wenn ich mich mit meinem Verlobten 
treffe .. +ist das unangenehm für sie.  

34. I: Mhm. 

35. N: Wir .. wir .. streiten uns wegen Kleinigkeiten. ‘Die Verlobung wollte ich  .. +und meine 
Eltern haben es respektiert. Ähh .. mit meinem Vater habe ich vorher darüber 
gesprochen .. und er denkt, .. dass ich eine .. mhm .. *richtige Entscheidung getroffen 
habe.   

36. ‘Die Beziehung zu meinem Vater .. +ist im Gegensatz zu meiner Mutter besser. Er .. *er 
glaubt nicht, .. dass ich [einen Fehler mache]. .. * Er vertraut mir. ‘Obwohl wir nicht sehr 
viel Zeit miteinander verbringen. ‘Weil er in einem Cafe arbeitet,  .. mhm .. *wir sehen 
uns nur morgens und abends. .. Ähh .. Er weiß nicht so viel wie meine Mutter, .. also .. 
*was ich mache. ‘Er ist aber trotzdem .. sehr sensibel.  

37. Mhm .. ‘ Als die Familie meines Verlobten zum kennen lernen kommen wollte, ..  +hat 
er mit mir ein paar Tage nicht gesprochen. *Er war ein wenig eifersüchtig. Er machte 
Andeutungen, ähh .. weil ich sie verlassen werde. ‘Habe zwei Brüder, .. +der eine lebt 
nicht mehr bei uns. *Der ältere ist Tänzer, mhm .. Tanzlehrer in einer Tanzschule. 
Und .. der, der andere studiert Psychologie an der Uni. Mhm .. *deshalb hat er sich 
auch verändert. ‘Sein Studium hat ihn .. +in positiver Hinsicht verändert.  

38. I: Mhm. 

39. N: Ähh.. Die Person, .. die ich am meisten sehe aus der Familie sehe ist meine Mutter .. 
mhm .. und unsere Beziehung ist mit Streitigkeiten verbunden. (lacht ) Unsere Männer 
sind nicht sehr religiös, .. +eigentlich glauben Sie schon an die Religion aber .. *zeigen 
nichts davon. *Wie es im Inneren aussieht weiß ich nicht. Aber .. meine Mutter ist .. 
‘eine religiöse Frau.  

40. I: Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

41. N: Ja, also, .. Ich habe Feriha und Beyza, .. *wir sind zusammen aufgewachsen. ‘Wir 
teilen alles. Mhm .. *Meine Mutter hat eine Freundin, .. sie ist jung und .. +auch mit uns 
befreundet. Wenn ich Probleme habe, .. ähh .. *gehe ich zu Ihr und spreche mit Ihr, sie 
heißt Nurgül. ‘Die vier Leute sind .. mhm .. *sehr wichtig für mich. ‘ Wenn was ist .. und 
mhm .. ich mich nicht gut fühle, .. *spreche ich mit einen von Ihnen. Meine Großmutter .. 
mütterlicherseits .. ‘ist eine Frau gewesen, .. die meiner Meinung nach eine sehr gute 
Frau war, .. die leider verstorben ist. Und .. der Vater meines Vaters, mein Opa. ‘Die 
beiden sind und waren zwei der wichtigsten Personen für mich. 

42. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

43. N: Mhm .. eine Moschee zum Beispiel? 

44. I: Ja, kann sein. 

45. N: Also, .. die Moschee ist für mich ein ‘sehr wichtiger Ort. *Wir haben uns dort 
amüsiert, gesprochen, .. + unsere Freizeit mit diversen Programmen gefüllt.  Mhm .. ‘es 
ist nicht nur ein Ort der Religion. ‘Für mich ist es .. eine sehr wichtige Einrichtung. Die 
Frauenbeauftragte ist eine ..  ähh .. sehr gute Frau, .. *für unsere Erziehung hat Sie viel 
beigetragen. ‘Sie hat auch eine höhere Position bei ``Milli Görüs’’ .. +und damit wir nicht 
auseinander gingen, .. kam ich zu dieser Position. ‘Im Moment können wir uns nicht gut 
organisieren. ‘Wenn wir uns sammeln, .. sind wir gerade mal 20 Leute H *aber 
irgendwie schaffen wir es nicht. *In den nächsten Tagen werde ich die Leute wieder 



Anhang 

 

 267

zusammen rufen.  

46. I: Mhm. 

47. N: ‘Ich bin nicht dort, .. weil sie der Milli Görüs Organisation angehört. Hier gibt es nur 
die eine Moschee. ‘Für mich ist es nicht wichtig. Mhm ..  Ich würde auch zu Diyanet 
oder Süleymancis gehen. 

48. I: Ist das ein Problem, dass du ein Kopftuch trägst?  

49. N: Sie wissen, .. dass, dass * ich nicht bedeckt bin. Mhm ..  ‘Aber wenn ich zur 
Moschee gehe, .. +bedecke ich mich. *Das stellt kein Problem dar. ‘Eigentlich möchte 
ich mich bedecken, .. aber .. *ich schaffe es nicht. Ich mache es nur, .. mhm .. wenn ich 
zur Moschee gehe. ‘Ich möchte es immer tun. .. Doch ..  das Leben draußen führt 
einen .. zu anderen Dingen. 

50. I: Warum möchtest du dich bedecken? 

51. N: Mhm .. *weil es sonst eine Sünde ist. 

52. I: Ist das eine Sünde? 

53. N: ‘Natürlich. ‘Eigentlich bin ich .. ja .. in der Moschee tätig .. +und wenn ich kein 
Kopftuch trage.. +habe ich ja kein Unterschied zu den die keins tragen. Und .. ‘wenn ich 
ein Kopftuch tragen würde, .. *würde ich auch allgemein auf meine Kleidung achten.   

54. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

55. N: (überlegt) Mhm .. Wenn du ein Ziel hast .. und es erreichen willst .. *macht das 
Leben einen Sinn.   

56. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dich oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern? 

57. N: Mhm .. Also .. ‘erst wollte ich nach der Realschule .. äh .. +eine Ausbildung machen. 
Ich habe aktuell .. ‘große Probleme einen Ausbildungsplatz zu finden. Damals haben 
mich meine Lehrer .. *für die Fachoberschulreife ermutigt. Ähh .. ‘hätte ich doch nach 
der 10. Klasse angefangen. Aber .. *das hat leider nicht funktioniert. ‘Das hat zwar 
nichts mit meinem Verlobten zu tun, .. aber .. ‘hätte ich nicht die Absicht zu heiraten, .. 
*wäre doch kein Mann aufgetaucht. Das, das .. ‘kommt mir alles sehr schwierig vor. .. 
Mhm .. Ich sehe teilweise *keinen Ausweg. ‘Wenn das nicht mit der Heirat wäre. .. Äh .. 
*Dann wäre ich bei meiner Mutter geblieben .. +und hätte kein Stress mit meiner Mutter. 
‘ An das alles habe ich gedacht,  

58. I: Mhm. 

59. N: .. ich meine an meinen Verlobten. ‘Ich wollte, .. mhm ..  +dass sein Leben in 
Ordnung kommt. Das alles, ... was ich gesagt habe, .. hat aber nicht direkt mit ihm zu 
tun. .. Ähh .. Ich meine, ..  ich habe nicht damit gerechnet, dass, .. *das Heiraten so 
schwer sein kann. Vor der Verlobung, so ca. vor zwei Monaten, .. ‘haben sich beide 
Familien nicht auf Anhieb verstanden, ..+ und das wirkt sich auf uns aus. ‘Zum Beispiel 
auf mich und meine Mutter. .. ‘Wenn meine Mutter Probleme mit der Familie meines 
Verlobten hat, .. +bin ich immer im Mittelpunkt .. und ‘dass tut dann am meisten weh.  

60. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind? 

61. N: Mhm .. Jetzt gerade .. ‘das ist es eine falsche Frage. Ich bin ..äh .. eigentlich eine 
Person, die nicht zeigt, .. *wenn Sie traurig ist. ‘Jetzt bin ich aber sehr verletzlich und 
gefühlsamH  Ich habe alles verinnerlicht und .. und .. teilweise selber nicht gemerkt. 
Mhm .. ‘Jetzt werde ich aber  .. bei jeder Kleinigkeit traurig. Die Verlobung hat mich .. 
ähh .. ‘schon etwas verändert, .. +bin glaube gefühlsamer geworden. ‘Natürlich habe ich 
Verpflichtungen. .. Meine ‘jetzige .. mhm .. +Verpflichtung ist es .. *zu Heiraten und 
meine Familie zu verlassen. Die Beziehung zu meiner Mutter ist .. mhm .. kann ich .. so 
gut wie möglich nicht aushalten. Also, .. in bestimmten Situationen .. *wie ich mich 
verhalten soll, .. [an solche Sachen denke ich halt].  

62. I: Mhm. 



Anhang 

 

 268

63. N: ‘Eine Vermählung ist .. sehr wichtig für mich. ‘Dies hat auch seine Verpflichtungen. 
Und ich muss .. äh .. mich .. *dementsprechend verhalten. ‘Meine Familie ist sehr 
wichtig für mich .. ‘auch meine Freunde natürlich. (Denkt nach) H ‘bin gläubig und ..+ 
lebe dies vom Herzen. .. Mhm .. Möchte in Zukunft auch 5-mal am Tag beten. Möchte in 
Zukunft .. ‘einen noch stabileren religiösen Leben für mich aufbauen. Ich möchte was 
Besonderes erleben .. und, .. und mich .. *dann bedecken. ‘Ich warte auf was 
Spirituelles. ‘Vielleicht ist das falsch. ‘Normalerweise müsste ich mich ja bedecken, .. 
+weiß halt nichtH*Ich helfe meinem Verlobten in Sachen Religion. ‘Ich schreibe ihm 
Suren auf .. und .. +und er lernt die auswendig.  

64. I: Mhm. 

65. N: Er ist auch .. *wie meine Brüder zur Mosche zu den Koranunterrichten gegangen, H 
aber genau wie bei meinen Brüdern .. *hat er auch sehr vieles vergessen, .. +da er sie 
später nicht mehr gemacht haben. ‘Seine Fahrschule hat er auch geschmissen, .. *ich 
stupse Ihn dann an und er macht es dann auch.  

66. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

67. N: *Wenn ich alleine bin, .. nachts und in der Moschee. Als Beispiel .. im Ramadan 
Monat .. ‘gehen wir zum Nachtgebet zur Moschee, ..+ dort bin ich erleichtert und 
glücklich. ‘Wenn ich dann wieder rausgehe .. fliegen  diese Gefühle auch weg .. *als ob 
es diese nicht gab. ‘Ist zwar traurig, .. aber so ist es halt. Donnerstags abends .. mhm ..  
lese ich die Yasin Sure und .. fühle mich Allah näher. 

68. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine Philosophie, 
an der du dich orientierst?) 

69. N: ‘Ich versuche nach meiner Religion zu leben. .. Mhm .. Aber ich nehme .. keine 
Lebensweise von anderen .. als Modell. ‘Ich glaube, .. das mhm ..das mein Denken so 
richtig ist. ‘Ein gläubiger Mensch muss geduldig sein. .. Äh .. Wie ich es auch gesagt 
hatte, .. ‘durch meinen Verlobten habe ich dies gelernt. ‘Ich habe mich sehr geduldig 
verhalten .. und, .. und bin es immer noch. Mhm .. ‘Auch bei falschen Situationen sich 
nicht mitreißen zu lassen .. das .. das .. ist sehr wichtig. ‘Ehrlich muss man sein. 
(überlegt). 

70. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

71. N:  Mhm .. also, .. *das ist situationsbedingt. ‘Einfache Entscheidungen treffe ich 
sofort. .. Aber .. aber bei kritischen Sachen .. mhm .. überlege ich erst .. aber, .. es 
kommt auch mal vor, .. dass ich mich sofort entscheide. Ab und Zu berate ich mich 
auch mit Freunden und guten Bekannten. Meine Mutter hat eine Freundin, .. *Emine 
Abla. .. ‘Sie ist jung .. aber erfahren .. und, und Sie frage ich schon bei wichtigen 
Entscheidungen. *Sie kritisiert mich dann auch .. +in negativer Hinsicht. ‘Diese 
Eigenschaft bei Ihr .. gefällt mir. Mhm .. Bei kritischen Entscheidungen zeigt sie mir .. 
sowohl die positiven, .. *als auch die negativen Seiten. 

72. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

73. N: Mhm .. ‘Nicht immer. .. ‘Kommt auf die Handlung an. *Manche Sachen sind nicht 
wichtig .. und und .. äh .. ‘andere wiederum sind wichtig. ‘Ob richtig oder nicht, .. dass 
ist von der einzelnen .. Person abhängig. Mhm .. ‘Meiner Meinung nach ist es wichtig, .. 
+die Konsequenzen abzuwägen. .. ‘Ein Fehlverhalten ist erst dann ein Fehlverhalten, ..  
+wenn du genau weißt, .. dass .. das falsch ist, .. *was du tust. .. Aber.. ‘manchmal 
kann es auch passieren, .. das man glaubt, .. etwas Gutes getan zu haben, .. +und das 
war .. dann .. doch was schlimmes. ‘Das Gewissen des Menschen entscheidet über gut 
und schlecht, ..+ aber, .. aber auch die Religion.  

74. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen? Gibt es moralische Grundsätze, über die 
wir uns alle einig sein sollten? 

75. N: Mhm .. Also, ..  ‘Es spielt keine Rolle, .. wo der Mensch sich befindet, .. *meiner 



Anhang 

 

 269

Meinung nach.  

76. I: Mhm. 

77. N: ‘Egal, .. wo sich der Mensch befindet, .. er sollte sich nie von den Dingen 
entfernen, .. +die er für richtig hält. (...)‘Ich gehe manchmal in die Disco, ..  
und ..  *bewahre trotzdem meine Persönlichkeit, ..  +meinen Glauben und ..  ‘meine 
eigene Kultur an jedem Ort, .. egal, .. *wo ich bin.  (...) Also, ... unser Verhalten und 
unsere Gedanken, .. ‘sollten sich nicht je nach Ort und Zeit verändern. ‘Ehrlichkeit, 
Vertrauen und ähnliches .. *sind globale ethische Werte. 

78. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der?  

79. N: Mhm .. ‘Natürlich hat das Leben als Mensch einen Sinn, .. +hatte ich gerade ja auch 
gesagt. ‘Eine ähnliche Frage ist vorher schon mal aufgetaucht. .. *Man kommt , ..  ‘um 
gute als auch schlechte Sachen zu erleben. ‘Die genaue Antwort kenne ich nicht. 
(überlegt sehr lange). 

80. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

81. N: ‘Manchmal ist der Mensch .. für seine Zukunft .. mhm .. +selber verantwortlich. .. 
Äh .. *Nicht bei allem, .. ‘aber bei vielen Situationen .. +kann der Mensch es selber in 
die Hand nehmen. ( denkt) ‘Bei jeder Situation gibt es zwei Möglichkeiten, .. äh ..die 
gute und die schlechte. .. Mhm .. ‘Wenn du dich für das schlechte entscheidest, .. +bist 
du dafür auch verantwortlich.  

82. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

83. N: ‘Der Tod ist nur ein Übergang. ‘Es gibt auch .. mhm .. die andere Seite, .. außer 
dieser Welt. ‘Das Leben .. nach dem Tod. .. ‘Was wir auf dieser Welt erleben, .. wird 
uns noch mal vorgeführt, .. und .. und .. +wir werden danach gerichtet. ‘Wir haben das 
auch letztens in unserer Jugendabteilung, .. +in unser Buch reingeschrieben, .. ‘als 
Schritt für Schritt .. [für die andere Seite]. .. ‘Im Endeffekt, ..  werden wir nach dem 
Tod, .. je nachdem was wir auf dieser Welt gemacht haben, .. +entweder in den Himmel 
oder in die Hölle kommen.  

84. I: Mhm. 

85. N: . ‘Wenn wir Gutes getan haben, .. in den Himmel, .. und .. und, .. wenn wir 
Schlechtes getan haben, .. in die Hölle.    

86. I: Das Paradies und die Hölle? 

87. N: ‘Alles schöne, .. was Gott uns auf dieser Welt gegeben hat, ..  um das mehrfach 
schönere ist ‘der Himmel. ‘Ich werde bestimmt nicht .. +in den Himmel kommen. Und 
die HölleH( denkt nach ) .. ‘Ein sehr schlimmer Ort, .. +genau das Gegenteil vom 
Himmel. ‘Noch schlimmer als das Feuer hier. Mhm .. *Der Ort, .. +wo wir hinkommen, ..  
wenn wir bewusst, schlimme Sachen machen. (laut) ‘Die, .. [Christentum] wissen es 
nicht, .. und deswegen werden die Moslems, .. die bewusst schlimmes tun, .. härter 
bestraft, .. +als wie die Christen.  

88. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

89. N: *Ich kann nicht behaupten, .. das .. ‘dass ich sehr religiös bin, .. da ich es nicht sehr 
gut auslebe. Aber trotz dessen bin ich gläbig. 

90. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie wichtig? 

91. N: Mhm .. ‘Der Koran ist wichtig, .. +weil wir nach ihm unser Leben führen.  

92. I: Kannst du den Koran lesen? 

93. N: ‘Jaa, kann ich. 

94. I: Kennst du die Bedeutung? 

95. N: ‘Nein, .. aber ich hatte mal angefangen, ..  den Koran mit der Bedeutung zu lesen, .. 



Anhang 

 

 270

+habe es aber nicht weiter führen können.  

96. I: Fasten? 

97. N: Mhm .. ‘Weil Allah uns das befohlen hat, .. +Fasten wir. Und, .. und .. ‘weil wir 
natürlich .. durch das Fasten .. *unsere selbst Disziplin trainieren. .. ‘Um das schlechte 
im Menschen zu disziplinieren, .. *Fasten wir. ‘Wir leben immer im Wohlstand. Vielleicht 
müssen wir lernen, .. ‘wie es ist zu hungern, .. und es erleben. . ‘Nur so können  wir den 
Wert, .. der uns geschenkten Sachen [auf dieser Welt schätzen].  

98. I: Was fällt dir ein, wenn du  den Begriff Auferstehung hörst? 

99. N: .. Das, .. ‘was ich in meinem Leben gemacht habe. 

100. I: Pilgerfahrt nach Mekka? 

101. N: ‘Einer der 5 Bausteine. .. Mhm .. ‘Allah hat es so befohlen. .. Damit wir sehen, .. 
*wo unser Prophet gelebt hat. ‘Aber, .. sehr genau weiß ich es nicht. Ich weiß nur, .. 
‘dass es ein muss ist, und ..  und das wir es machen, ..  die Orte zu sehen, .. * wo unser 
Prophet gelebt hat.  

102. I: Betest du, meditierst du oder tust du auf andere Art etwas für deine Spiritualität? 

103. N:Äh, ..  *Ab und zu bete ich, .. ‘aber nicht immer. ‘Wenn ich bete habe ich eine 
innerliche Ruhe. .. *Meine Arbeit erleichtert sich.  

104. I: machst du auch Bittgebet? 

105. N: Ja, .. *Mach ich. Nachts, ..* nach dem ich Koran gelesen habe ..+ und mich 
hinlege, .. oder ..  ‘wenn ich vor etwas Angst habe, .. oder, .. auch wenn einiges schief 
läuft, .. *dann bete ich. 

106. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

107. N: Mhm .. ‘Alles was mit schlimmen Sachen zu tun hat. .. ‘Was der Koran als 
schlimm beschreibt, ..  * ist eine Sünde.  

108. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

109. N: Ja, also .. ‘Wir Menschen sind außer Kontrolle, .. Habgier und immer hinter dem 
alltäglichen her laufen. *Das Leben ist mit vielen negativen Sachen ausgestattet.. und .. 
und .. ‘deswegen erleben wir diese Katastrophen. *Wir machen den Fernseher an .. ‘nur 
Katastrophen, .. kaum noch schöne Dinge. ‘Das A und O des Menschen ist nur noch 
Geld und .. und *sich amüsieren. Mhm .. Und .. ‘deswegen passieren so viele schlimme 
Dinge. ..‘Das ist sogar zu wenig.  

110. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

111. N: Ja .. also .. ‘eigentlich gar nicht. ‘Nur durch Gespräche .. kann man Konflikte 
lösen. r zu wenig. en so viele schlimme Dinge. h amüsieren. schöne Dinge.  vor etwas 
Angst bekomme oder auch wenn etwas nicht gMhm .. Aber, .. ‘über solche Sachen sich 
heutzutage zu einigen .. +ist schwer. ..  

112. I: Mhm. 

113. N: ‘Weil die Menschen .. mhm .. von Ihrer Religion sehr abgekapselt leben. ‘Jeder 
zieht es in seine Richtung,.. und .. und *deswegen gibt es unterschiedliche 
Meinungen .. und ‘genau deswegen ist das gegenseitige Verständnis sehr schwer. Äh .. 
‘Bei religiösen Fragen ist es immer das Beste, .. den Hoca zu fragen. .. ‘Wir müssen im 
Koran nachschauen .. +nur so können sich, die Menschen einigen. Aber .. heutzutage 
ist es sehr schwer .. ‘sogar bei gebildeten Leuten .. [siehe .. die Politiker als Beispiel]. 
‘In der Türkei ist es Verboten ..+ mit Kopftuch zur Schule zu gehen.  es sehr schwer 
sogar bei gebildeten Leuten sie die Politiker als Beispiel. .. Mhm .. Im Koran steht ja, .. 
dass man sich bilden soll, .. [seine Religion ausleben-]. .. Aber .. aber  .. andererseits ist 
es verboten ..* mit dem Kopftuch zur Uni zu gehen. ‘Das ist nicht richtig.  

114. I: Ich danke dir für dies Gespräch. 

115. N: ich danke auch. 



Anhang 

 

 271

BUSE 4 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen? 

2. B: Ja, ... ‘Erste Liebe, .. mein erstes Einkommen .. dann eine Macht in der Familie zu 
erlangen .. +sind die Abschnitte meines Lebens. .. Mhm .. *Als ich auf der Mittelschule 
war, .. +fing ich an, .. äh .. in den Sommerferien in einer Textilfabrik zu arbeiten. 
‘Nachdem ich das erste Gehalt bekommen hatte, .. erfuhr ich, .. wie anders das Leben 
war. HFür mich ist das Studium .. ‘eine wichtige Sache.  

3. I: Mhm. 

4. B: Falls ich studieren kann, .. ‘kann ich einen guten Status in der Gesellschaft und .. 
mhm .. auch ein gutes Einkommen haben. .. *Außerdem sollen meine Eltern auf mich 
stolz sein. Aber, aber .. ‘es ist besser, .. während des Studiums Geld zu verdienen .. 
+und zum Einkommen der Familie beizutragen. ‘Meiner Meinung nach .. äh ..  ‘muss 
jeder Studierende, mehr oder weniger, .. arbeiten und .. +etwas verdienen. ‘Denn nur 
so .. mhm .. können sie die Schwierigkeiten des Lebens .. ja .. also .. *erfahren.  

5. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

6. B: Mhm .. *Mit meinem 17. Lebensalter .. ‘ich wurde ich mit dem Tod meines beliebten 
Onkels .. +im Militärdienst konfrontiert. ‘Er war als Märtyrer im Dienst .. *in Tokat 
gestorben. ‘Ich bin seit meiner Kindheit .. mhm .. mit meinem Onkel aufgewachsen. .. 
Also, .. ‘er war ein großartiger Leser. .. Äh .. Ich bin von dem geprägt, .. ‘was er 
gelesen hat .. oder wie er sich engagiert hat. .. Mhm .. ‘Seine Meinungen fanden .. 
einen .. +Eindruck bei mir. Wegen meiner .. mhm .. geistigen Entwicklung .. bin ich 
ihm .. ‘immer dankbar und schuldig. 

7. I: Mhm. 

8. B: Mhm .. *Der Tod, .. enttäuscht mich eigentlich nicht, .. +aber mein Onkel ist im 
jungen Alter verstorben. ‘Das hat mich im Tiefsten enttäuscht.  .. Ich finde den Trost 
darin, .. wenn ich denke, .. ‘dass der Mensch im jungen Alter sterben sollte. Mhm .. Da 
er hat bis zu diesem .. äh .. Zeitpunkt wenig Böses getan.  

9. I: Mhm. 

10. B: ... Mhm .. *Mit seinem Tod .. mhm .. gelang es mir, .. ‘auf meinen Egoismus zu 
verzichten. Äh .. na ja .. ‘Ich dachte immer, .. dass der Tod sehr weit von meiner 
Umwelt entfernt sei. .. *Mit seinem Tod,  .. +verwandelte der Tod .. mhm .. ‘sich zu 
einem einfachen Geschehen .. äh .. in meinen Augen. .. ‘Nach seinem Tod .. mhm .. 
fing ich an, .. zu den Cafés zu gehen, .. die er ..ja .. +besuchte, .. ‘die Bücher zu 
lesen, .. die er las. .. Ich las .. mhm .. ‘die Bücher von Maxim Gorgie, .. Orhan Pamuk 
und .. Artikel von Karl Marx. .. Mhm .. ‘Er ist schon tot, .. aber .. ich versuche, .. das zu 
verwirklichen, .. was er machen wollte. .. ‘Vor dem Militärdienst .. studierte er Jura. .. 
‘Ich will auch Jura studieren. .. *Er ist tot .. mhm .. aber .. +ich lebe mit ihm.  

11. I: Mhm. 

12. B:.. Äh .. ‘Er behauptete etwas .. mhm .. nicht einfach so. Also, .. Zuerst .. ‘recherchierte 
und lass er .. darüber. .. ‘Ich wunderte mich .. über seine Perspektive. .. ‘Durch ihn habe 
ich gelernt, .. +gelegentlich selbst zu urteilen. 

13. I: Glaubst du an Gott? 

14. B: ‘Natürlich glaube ich mental .. völlig an Gott. Aber .. mhm .. *ich bete nicht. .. Also, .. 
‘die Gebete sind wichtig, .. aber, .. menschliche Beziehung .. mhm .. und der Umgang 
mit den Menschen sind am wichtigsten. .. Es gibt ein Vers von Pir Suldan [einer der 
großen allevitischen Geistlichen]): „Wenn du ein Herz gebrochen hast, reicht es nicht, 



Anhang 

 

 272

dieses Herz wieder zu erwerben, egal, was du dafür tust.“ Also, mhm .. na ja .. ‘beim 
Gespräch versuche ich, .. mein Gegenüber nicht zu beleidigen .. mhm .. oder zu stören. 
‘Das ist wichtig für mich, .. was man Benehmen nennt. .. Mhm .. Ich denke auch, .. äh .. 
‘dass die besten.. Gebete, .. mhm .. das reine Denken, .. ein schönes Herz und eine 
reine .. mhm ..  Seele zu haben .. sind. .. ‘Doch es gibt Gebete .. und auch Fasten. .. 
Mhm .. Aber, .. ‘jedes Gebet .. soll ein eigenes Denksystem haben. .. ‘Das Fasten heißt 
nicht hungern. .. *Das Fasten heißt .. +Selbstbeherrschung, .. mhm .. sich vom 
Schlechten Verhalten, .. äh .. ‘wie Beschimpfungen .. und .. Misshandlungen 
fernzuhalten. 

15. I: Mhm. 

16. B: Ich bin .. mhm .. von meinen Eltern .. *so gelehrt worden. .. ‘Ich werde 18. .. Wenn 
ich .. ja.. ‘in weiter Entfernung von meinen Eltern genau so denken kann, .. heißt das, .. 
dass ich eine Identität erworben habe. ‘Falls ich etwas Widersprüchliches im Islam 
finde, .. *was mir beigebracht worden ist, .. *kann ich auf ihn verzichten .. mhm .. also, .. 
und, mich an andere wenden. Also, .. ‘Weil ich richtig finde, ..was meine Eltern mir über 
die Religion beigebracht haben, .. *habe ich sie verinnerlicht .. und .. +laufe auf diesem 
Weg, .. mhm .. den meine Eltern mir gezeigt haben.  

17. I: Wer ist Gott für dich? 

18. B: Mhm .. ja .. *ich stelle ihn mir .. +nicht als eine .. Form vor. .. ‘Wenn ich das Kosmos 
und die Menschen sehe, .. +verstehe ich, .. dass er .. ‘eine Kraft und eine Energie ist. 
Mhm .. also, .. *im Weltall gibt es keinen Platz für den Zufall. ‘Gott hat die Sünde, .. die 
Wohltat und .. das Böse und Gute erschaffen, .. damit die Menschen die Wahrheit 
finden. ‘Wenn Gott diese nicht erschaffen hätte, .. hätte das Leben keinen Sinn. Mhm .. 
‘Wenn es keinen Teufel gäbe, .. wäre es schwierig, .. mhm .. *Gott zu verstehen.  

19. I: Mhm. 

20.  B: ‘Ich glaube nicht, .. dass der Mensch zufällig existiert. ‘Gott ist eine Kraft, .. an die 
man glauben muss. I: Mhm. 

21.  B: ‘Sein Name ist nicht wichtig. .. Mhm .. *Es ist egal, .. +ob er Gott oder Allah genannt 
wird. .. ‘Wenn Gott (Tanri) gesagt wird, .. sind die Meisten böse. Also, .. ‘es ist wichtig, .. 
dass die Menschen .. an eine tendenzielle Kraft glauben H +und ihre Existenz 
annehmen. .. ‘Ich kann das als Glück bezeichnen. .. Mhm .. ‘Andere können das Gott 
nennen. .. Aber mhm .. ‘schließlich gibt es eine äh .. übersteigende Macht, .. der .. *der  
wir alle vertrauen. Mhm .. ‘Wenn ich in einer vom Christentum geprägten Gesellschaft 
geboren wäre, .. wäre ich als Christin aufgewachsen. .. Aber .. ich  würde auch an eine 
übersteigende Kraft glauben. .. Nur .. ‘ihr Name wäre anders. 

22. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

23. B: Mhm .. Also .. ‘Eine schöne Erfahrung bei dem Lesen eines Buches .. oder .. ein 
schönes Gefühl bei einer Liebe .. *festigen den Sinn meines Lebens. .. Ja  .. Darüber 
hinaus .. ‘werde ich von den gesellschaftlichen Geschehen stark beeinflusst. .. Mhm .. 
‘Obwohl ich in seiner Zeit nicht gelebt habe, .. fasziniert mich die revolutionäre 
Auseinandersetzung von Deniz Gezmis sehr. .. Auch .. mhm .. der Druck unseres .. 
*eigenen Staates ..  unter der Bevölkerung im Osten, .. ‘besonders die ausgegrenzte 
Haltung des Staates .. äh .. gegen sie .. und .. die Ermordung .. der Unschuldigen .. 
mhm .. durch die Besatzung der Amerikaner .. +haben eine große Wirkung auf mich.  

24. I: Hast du Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen du keinen Sinn in deinem Leben gesehen hast? Was ist damals mit dir 
passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 



Anhang 

 

 273

25. B: Hm .. ‘Ich bereite mich auf die Aufnahmeprüfung .. +für die Universität .. vor. *Wenn 
ich  denke, .. ‘dass ich nicht bestehen werde, .. mhm .. ja also ..*gerate ich in diesem 
Punkt in Zweifel oder Krisen. H Ich, .. ich .. mhm .. halte mich fern .. von den 
Menschen, .. *um das zu bewältigen. ... ‘In solchen Zeiten kann ich .. die Menschen .. 
äh .. nicht ertragen. ‘Ich höre ganz allein Musik. ‘Ich baue einen Turm aus Sand auf. 
*Beim Aufstellen der Flagge, .. +stürzt mein Turm ein. .. Aber .. ich versuche, .. ‘den 
Turm wieder aufzubauen.  

26. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinn Eltern im 
Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat das 
gelegen? 

27. B: Also, .. ja .. Mein Vater ist in meinen Augen .. mhm .. ein Typ, .. ‘der das Geld 
verdient und .. das meiner Mutter gibt. ‘Er kümmert sich kaum .. mhm .. um unsere 
Probleme. Mhm .. ‘Am meisten beschäftigt sich meine Mutter .. mit unseren 
schulischen .. äh ..  Angelegenheiten .. *oder unserer Zukunft. Also, .. äh  .. ‘Meine 
Mutter ist eine wichtige Person in meinem Leben. ‘Sie ist eine von zwei Personen, .. 
die ..die .. *meine Persönlichkeit beeinflussen. Mhm .. ‘Die andere ist mein Onkel, .. 
der, .. +der Bruder meiner Mutter ist. .. Mhm .. *Meine Mutter ist eine Hausfrau. .. ‘Sie 
hofft, .. dass ich studieren und einen guten Job in der Zukunft bekomme. .. meine 
Mutter sagt mir immer „ studiere und sei hilfreich für deine Kinder. Schau mal. Ich 
konnte nicht studieren, da ich eine Frau bin. Deswegen kann ich euch nicht helfen.“ 

28. I: Mhm. 

29. B. . Äh .. na .. ja .. ‘Ich möchte die Aufnahmeprüfung .. für das Studium bestehen, .. 
+um sie zum Glück zu bringen .. und .. ‘damit das Licht ..  mhm .. der Glückseligkeit .. 
äh .. *in ihren Augen nicht erlischt. ‘Denn sie bemüht sich darum .. und .. unterstützt .. 
mhm .. mich dabei immer. ‘Ich habe einen Bruder, .. der ein Jahr älter ist als ich. ‘Er ist 
für das gesellschaftliche Geschehen nicht sensibel. .. Mhm .. ‘Sein Ziel ist nur, .. Geld 
zu verdienen .. und .. *sich zu vergnügen. .. Mhm .. ‘Ich finde ihn sehr kindlich. ‘Ich bin 
meiner Mutter dankbar .. *wegen meinem Glauben. .. ‘Denn ich habe .. vieles über den 
Glauben .. *von ihr gelernt. .. Äh .. ‘Sie ist gläubig. ‘Mein Vater ist im Glauben .. mhm .. 
nicht wie meine Mutter, .. ja, also .. +glaubt auch an Gott. .. ‘Ich sehe, .. dass meine 
Mutter betet, .. *aber mein Vater nicht.  

30. I: Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

31. B: Mhm .. Also .. ‘Ich bin kein Mensch, .. der sich an andere sehr leicht anschließt. .. 
*Ich war einmal in jemanden verliebt .. +und habe vor 6 Monaten Schluss gemacht. .. 
‘Ich habe mich an jemanden angeschlossen .. +aber mich gequält. ‘Die Qual ist 
wichtiger als die Liebe. .. Mhm .. ‘Du quälst dich einseitig. .. *In dieser Qualphase reift 
der Mensch mehr. .. Äh .. also .. ‘Ich bereite mich auf das Studium vor. .. ‘Deswegen 
mache ich Pause .. mhm .. mit meinen ganzen Beziehungen. .. *Ich habe alles in 
meinem Leben verschoben. .. ‘Denn zuallererst muss ich diese Prüfung bestehen.  

32. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

33. B: Mhm .. *Ich habe einpaar Mitschüler/innen, .. +mit denen ich mich auf die 
Aufnahmeprüfung vorbereite. .. ‘Sie sind wichtig für mich. .. ‘Wir besuchen uns 
gegenseitig. .. *Wir haben eine .. +emotionale Bindung. .. ‘Ich bin auch in einer 
politischen Gruppe, .. mhm .. die sich versammelt, .. um die gesellschaftlichen und 
politischen Umstände zu diskutieren. ‘Ich halte diese Gruppe für wichtig, .. +weil jeder 
von der Gruppe .. mhm .. ‘etwas liest und denkt. Ja, .. ‘es gefällt mir.  

34. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 



Anhang 

 

 274

35. B: Na ja , .. mhm .. ‘ich denke, .. dass das Leben .. mhm .. nicht nur einen Sinn, .. 
sondern mehrere hat. Mhm .. ‘Anstreben, .. Bemühung und .. Vorbildsein. .. Das Leben 
ist wechselhaft .. ‘und die Menschen sind variable. In diesem Kontext .. mhm ..  
verändert sich der Sinn des Lebens sich .. von Menschen zu Menschen. (...) .. ‘Für mich 
besteht der Sinn meines Lebens darin, .. +an der Universität zu studieren .. ‘danach 
einen Job zuhaben, .. +um für meine Familie und meine Kinder hilfreich werden zu 
können.  

36. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dich oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern?  

37. B: .. Mhm .. Also .. ‘Ich würde den Begriff der Macht verändern. .. Na, ja .. man sagt, .. 
‘dass Amerika eine Supermacht ist. .. Und .. ‘sie beuten die Welt aus. ‘Warum ist es 
so. .. Mhm .. ‘Ich kann mich auf das Studium vorbreiten. .. ‘Ich habe Gelegenheit für das 
Studium. .. Äh .. Ich denke, .. ‘dass die gleiche Chance meinen Gleichaltrigen in 
anderen Ländern gegeben werden muss. .. Also, .. ‘meiner Meinung nach .. +muss 
alles auf dieser Welt geteilt werden. 

38. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind? 

39. B: Mhm .. jaa, .. *im Allgemeinen .. mhm .. +versuche ich mich daran zu erinnern, .. 
‘was ich Schlechtes angetan habe. .. ‘Solang ich nicht vergesse, .. was ich Schlechtes 
angetan habe, .. +motiviere ich mich auf das Gute. [...]‘die Unabhängigkeit und Freiheit 
sind wichtige Werte für mich.  

40. I: Mhm. 

41.  B: ‘Meine Heimat und.. mhm .. meine Landsleute müssen selbständig .. und 
unabhängig sein. Mhm .. Also, .. ‘wenn ich andere nicht störe, .. +bin ich für meine 
Kleidung und mein Verhalten selbst verantwortlich. .. Also, .. ‘niemand darf sich .. in 
meine Sachen einmischen. .. ‘Ich bin auch gegen den gesellschaftlichen Druck. .. ‘Was 
geht es andere an, .. äh .. wie ich mich kleide .. +oder dass ich kein Kopftuch habe. 
[...] .. ‘Wenn ich andere nicht störe, .. dürfen auch meine Eltern mich nicht eingrenzen.  

42. I: Mhm. 

43. B: .. Mhm .. Ich fühle mich verantwortlich .. *gegenüber meiner Mutter. .. Äh .. ‘Sie ist 
eine sich opfernde Mutter. Mhm .. ‘Sie stammt aus einer großen Familie. ‘Deswegen 
leidet sie .. seit der Kindheit. ‘Deshalb bin ich auch für die Unterdrückten. Äh .. 
‘Deswegen muss ich meiner Mutter zum Glück verhelfen. ‘Ich muss ihr das Glück 
geben, .. *was sie in ihrer Kindheit nicht erleben konnte. *Sie will eine eigene Wohnung 
haben. .. Mhm .. *Mein Vater und mein Bruder .. +können ihr vielleicht .. mhm .. auch .. 
eine Wohnung kaufen. ‘Aber ich muss ihr  selbst schenken.  

44. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

45. B: Ja, also, .. *in Zeiten, .. +in denen ich glücklich bin, .. denke ich nicht an Gott. Im 
Allgemeinen .. ‘bitte ich ihn um Hilfe .. und nähere mich ihm, .. mhm .. +wenn ich in 
Schwierigkeit gerate .. oder .. ja .. so .. Fehler mache, .. *öffne ich meine Hände und 
bitte um Hilfe. Mhm .. ‘Nur Gott ist eine Existenz für mich, .. die ich um Hilfe bitten 
kann. .. Äh .. *Nach der Bewältigung der Schwierigkeit, .. + bedanke ich mich bei ihm. .. 
Denn ich denke, .. ‘dass er mir geholfen hat.  

46. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine Philosophie, 
an der du dich orientierst?) 



Anhang 

 

 275

47. Mhmm... ‘ein Gläubiger. Ähh..Na ja, .. eine Person, .. ‘deren Verhalten, .. Gedanken 
und  .. mhm .. Gefühle gut sind, .. *ist ein Ideal reifen Glaubens. ‘Ich zähle die, .. äh .. 
religiösen Ritualen .. +nicht dazu. 

48. I: Gibt es ein Vorbild für dich? 

49. B: Mhm .. ‘Gibt es jemanden, den ich als Vorbild annehme? Mhmm .. *In meinem 
Familienkreis gibt es keinen.  Also .. ‘Wir nehmen als Aleviten ihn dort (CemevI: 
Andachtshaus) als einen religiösen Charakter wahr. .. ‘Wenn .. ähh ..  ich dort 
hingehe, .. +sagt der Dede mir „Ohh meine Tochter Güven wie geht es dir, wie läuft es 
in der Schule? Nun schaff schon die Prüfung in diesem Jahr. Für dich und für die 
Gesellschaft ist das wichtig.“ Dieser Mensch ist für mich wunderbar. 

50. I: Gehst du zu dem Cemhaus zum Beten? 

51. B: ‘Ja ich gehe dorthin. ‘Es tut gut für mich. .. Mhm .. ‘Wenn ich dort hingehe, ..+ lerne 
ich viel. Also, es werden .. ‘3 Kerzen im Andachtshaus vor dem Dede angezündet. 
Mhm .. ‘Eine von diesen Kerzen .. symbolisiert die Wissenschaft, .. die andere das Herz 
ähh ..  und die dritte die Vernunft. ‘Das Gespräch von Dede erhellt das Licht in dem 
Menschen. Es ist so, .. das .. mhm .. ‘seine Gespräche machen meine Vernunft, .. 
meine Gedanken und mein Herz klar. Mhm .. *Unser Dede erklärt uns, .. +auf eine 
angemessene Weise .. oder in einem Diskussionsstil, .. ‘wie wir unser Wissen in die Tat 
umsetzen können. .. ‘Zum Beispiel sind wir als Alleviten Muslime. .. ‘Ich stelle ihm die 
Fragen zu den Widersprüchen .. mhm .. +mit dem Islam, .. ‘warum wir nicht die 
fünfmaligen Gebete verrichten .. und warum wir nicht fasten, .. +obwohl wir Muslime 
sind. ‘Müssen wir sie nicht einhalten, .. wenn wir Muslime sind?  

52. I: Mhm. 

53. B: Mhm .. ‘Er versucht mir .. logische Antworten .. +auf diese Fragen zugeben. ‘Es 
gefällt mir. Wenn ich einen Widerspruch  finde, .. wende ich mich an ihn.   

54. ‘Der Alevitentum ist .. äh .. keine Religion. Mhm .. Er ist eine Philosophie .. und .. *ein 
Lebensstil. .. Also, .. *im Allevitentum .. gibt es den Glauben an den Propheten, .. +an 
die Auferstehung und .. an die Vorbestimmung. ‘In diesen Punkten .. mhm .. gibt es 
keinen Unterschied .. zum .. äh ..  Islam. .. Also, .. ‘die Sunniten jedoch meinen, .. 
dass .. mhm .. sie echte Muslime sind. Ja, .. aber .. mhm .. ‘sie gehören nur einem der 
Konfessionen des Islams an.  .. ‘Die Sunniten vertrauen .. wie soll ich das erklären, .. 
mhm .. blindlings auf den Islam. .. Dann mhm .. *werfen sie uns  vor, .. dass .. ‘wir im 
Falschen liegen und der Glaubenslehre des Islam widersprechen. 

55. I: Mhm. 

56. B: Nun, .. mhm .. ‘ich kann kein arabisch, .. und verstehe den Koran nicht. .. ‘Obwohl ich 
nicht arabisch kann, .. +muss ich etwas vom Koran auswendig lernen. Äh .. *Er ist als 
arabisch herabgesand worden. ‘Aber, .. wenn ich türkisch bete, .. nimmt das Allah nicht 
ernst? .. Na gut, .. Okay, ‘lass uns etwas aus ihm arabisch auswendig lernen. Mhm .. 
‘Wenn wir es nicht verstehen, .. warum lernen wir es auswendig. *Ich habe den 
Religionslehrer gefragt, .. +warum es so ist. ‘Er gibt mir eigentlich Recht. .. Aber, .. ‘er 
kann nichts sagen, .. weil das ein Tabu ist. Mhm .. ‘Er kann dieses Tabu nicht 
überwinden. ... Zum Beispiel, .. ‘warum lerne ich Ayetel Kürsi auf Arabisch auswendig, .. 
obwohl ich es auf Türkisch lernen kann. ‘Ich habe ihre Übersetzung schon auf Türkisch 
auswendig gelernt. *Wenn ich beten möchte, .. +dann lese ich  die auswendig gelernte 
Übersetzung .. in der Stille vor. ‘Na , ja .. ich werde es auch weiterhin so machen.  

57. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

58. B: Mhm .. also, .. ‘Wenn ich eine Entscheidung treffe, .. +ziehe ich mich aus dem 
Geschehen, .. *dann überlege ich. ‘Wenn meine Entscheidung auf jemanden positiv 
wirken wird, .. mhm .. *aber für mich schädlich ist, .. ‘dann kann ich auf meinen Gewinn 



Anhang 

 

 276

verzichten. .. ‘Ich treffe meine Entscheidungen .. im Allgemeinen .. allein. ‘Ich halte das 
für nützlich. .. Mhm .. ‘Mein Name ist Güven (Vertrauen). Und .. deswegen .. vertrauen 
die Menschen immer auf mich. .. ‘Die anderen Freunde fragen mich, .. bei ihren 
eigenen wichtigen Entscheidungen. .. ‘In meinem Leben gibt es nur einen Freund, .. 
aber es gibt viele Menschen, .. die mich als ihre enge Freundin bezeichnen. .. Also, .. 
‘Ich vertraue auf meine eigenen Entscheidungen.  

59. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

60. B: Mhm .. Also .. ‘Die richtigen oder falschen Handlungen sind verhältnismäßig. ‘Wir 
können etwas mit einer guten Absicht tun. .. Mhm .. Aber, .. ‘ihre Ergebnisse können 
schlecht oder falsch sein. Ja, also .. ‘die Falschheit und Richtigkeit werden von der 
Umwelt des Menschen bestimmt. Ähh .. Also, .. ‘die Gesellschaft setzt sie fest.  

61. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen?  

62. B: Hm .. ja, .. *vor allem muss es den Menschen nützlich sein, .. mhm .. +das, .. was wir 
machen. .. ‘Was für die ganze Gesellschaft richtig sein kann, .. +kann für mich falsch 
sein. .. ‘Maxim Gorgie sagt, .. +das in seinem Buch (Krieg und Frieden). Ähh. (zweifelt). 
(nicht sicher). Mhm .. ‘Nein ich habe das wahrscheinlich in dem Buch von Dogan 
Cüceloglu gelesen.  

63. I: Gibt es moralische Grundsätze, über die wir uns alle einig sein sollten? 

64. B: Mhm .. Also .. ‘Meiner Meinung nach .. mhm .. gibt es keine Grundsätze, .. +über die 
wir uns alle einig sind. Äh .. ‘Es gibt moralische Werte jeder Gesellschaft, .. die .. mhm 
die aus ihren eigenen Bedingungen ja .. zustande gekommen sind. Mhm .. ‘Wenn ich 
sage, .. dass ich Türkin bin, .. sollte man einschätzen, .. +was meine moralischen Werte 
sind. Also, .. ‘Ich bin gegen ..mhm .. das moralische Benehmen von Europa. ‘Ich kann 
das keinesfalls akzeptieren. .. Mhm .. wie soll ich das erklären, .. also .. ‘die 
Gesellschaften müssen ein eigenes moralisches Wertesystem haben. .. Mhm .. ‘Ich bin 
stolz eine Türkin zu sein. *Wenn man Engländer .. oder Amerikaner sagt, .. +fallen mir 
unmoralische Dinge ein. ‘Sie haben kein moralisches System. .. ‘Wenn man türkisch 
sagt, .. +fällt mir unser Werturteil ein. ‘Deshalb bin ich .. gegen den Beitritt der Türkei in 
die EU. .. Sie wissen, .. dass die Türken .. auf die eigenen Werte nicht leicht verzichten 
können. ‘Deshalb haben sie Angst davor. Äh .. ‘Wir, verändern uns als Türken nicht so 
leicht. 

65. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der?  

66. B: Ja, mhm .. also .. ich denke .. ‘der Sinn des Lebens besteht darin, .. die Seiten im 
Tatenheft zu vermehren, .. +die mit Guten Taten voll sind. Mhm .. ‘Man lebt im Jenseits 
so weiter, .. +wie man auf dieser Welt gelebt hat. .. ‘Das Leben ist eine Prüfung. .. Äh .. 
‘Nach der Prüfung werden wir im Jenseits .. das kriegen, was wir auf dieser Welt 
verdient haben. 

67. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

68. B: Mhm .. ja. Also .. *Ich glaube an das .. Schicksal. ‘Alles ist eigentlich vorbestimmt. .. 
Es ist egal, .. ‘wie viel wir uns um etwas bemühen. ‘Wenn jemanden etwas nicht 
zugeteilt wird, .. +kann er noch so daran arbeiten, .. *er schafft es trotzdem nicht. Äh .. 
Der Mensch .. mhm .. kann sein Schicksal .. ‘nicht verändern. ‘Wenn das Bestehen der 
Prüfung .. mhm .. für das Studium in meinem Schicksal steht, .. werden die Fragen im 
Test vorkommen, .. +die ich auch geübt habe. .. *Somit kann ich  .. die Prüfung 
bestehen.  



Anhang 

 

 277

69. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

70. B: Äh .. na ja, .. mhm .. *Der Tod ist .. +eine menschliche Sache. .. ‘Wenn es keinen 
Tod gäbe, .. könnte das Chaos .. mhm ..zwischen .. äh ..  den Generationen auftreten. .. 
‘Ich glaube daran, .. dass wir nach dem Tode .. zur Rechenschaft gezogen werden .. 
und .. mhm .. gemäß unseren Taten  .. entweder .. äh .. in die Hölle oder ins Paradies 
gehen werden.  

71. I: Hast du von der Religionserziehung genossen? 

72. B: Mhm .. ‘Ja, .. ich habe auf dem Gymnasium .. am Religionsunterricht 
teilgenommen, .. +die Suren aus dem Koran auswendig gelernt. .. Ich verdanke .. 
mhm .. ‘dem Religionsunterricht und .. dem Cemhaus ..+ mein .. äh .. religiöses 
Wissen.  .. ‘Aber insbesondere verdanke ich dem Cemhaus, .. meinen kritischen 
Blickwinkel .. auf die religiösen Dinge..  

73. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

74. B: Also, .. Ich finde .. ‘mich religiöser, .. als diejenigen, .. die sich als religiös 
bezeichnen. *Die Religiosität heißt nicht, .. mhm .. +die fünfmaligen Gebete zu 
verrichten, .. im Ramadan zu fasten, oder Kopftuch zu tragen.  

75. I: Mhm. 

76. B: *Ich habe Freundinnen, .. die .. die.. mhm .. Kopftuch tragen. Also, .. ich, ich kann 
nicht für alle sprechen. Aber,  .. ‘es gibt einige von ihnen, ..die, ..die, finde ich ..  
schlechter sind .. als ich. .. Äh .. und ..  ‘ich finde mich religiöser als sie. .. *jedoch 
besteht die gute Religiosität des Menschen daraus, .. +eine gefestigte Moral zu 
besitzen .. und .. mhm .. und .. ‘die religiösen Pflichten einzuhalten. ‘Ich bin aber nicht 
so. 

77. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie wichtig? 

78. B: Ja, mhm .. also, .. ‘Dem Gott danken und Beten .. +sind wichtige Rituale für mich. .. 
Mhm .. ‘Die Vorstellungen von Yunus Emre, .. Pir Sultan Abdal, .. Haci Bektasi Veli 
(Volksheiliger) .. + sind auch wichtig für mich.  

79. I: Betest du, meditierst du oder tust du auf andere Art etwas für deine Spiritualität? 

80. B: ‘Ich bete. .. Mhm .. Außerdem nehme ich .. *an dem Gottesdienst und Semah im 
Cemhaus teil. ‘Semah ist ein Ritual bei uns.  

81. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

82. B: Mhm .. ‘Alles, .. was dem Menschen schadet, .. *ist Sünde.  

83. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

84. B: *Wenn es kein Böses gäbe, .. äh .. +könnten wir .. also .. könnten wir nicht 
wahrnehmen, .. *was richtig ist. ‘Das Böse ist auf dieser Welt anwesend, .. +damit wir 
verstehen, .. *was gut ist.  

85. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

86. B: Mhm .. ja, also .. *Man muss forschen, .. +überlegen und vergleichen. .. ‘Das, .. was 
den Bedingungen passt und logisch ist, .. muss ausgewählt werden. ja. 

87. I: Ach so. 



Anhang 

 

 278

88. B: (Lacht) 

89. I: Mhm. Gut, ja, vielen Dank. 

90. B: Ach, das war’s schon.  

 

 



Anhang 

 

 279

BAHA 5 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen?  

2. B: Mhm .. Also, .. `Ich kann sagen, dass meine Anreise nach Istanbul ein 
Hauptabschnitt meines Lebens ist. .. Äh .. + Nachdem ich die Grundschule 
abgeschlossen hatte, kam ich hierher, .. mhm .. um den` Internatkorankurs zu 
besuchen. .. Mhm .. +Im alltäglichen Leben kam es kaum zu Veränderungen. .. Mhm .. 
`Aber ich habe viele Veränderungen hinsichtlich der wissenschaftlichen und religiösen 
Themen erlebt. .. Äh .. +Vor allem habe ich meine Religion kennen gelernt. .. Mhm .. 
Also .. *Dieses Jahr dazugerechnet bin ich seit drei Jahren hier . mhm .. +in diesem 
Studentenwohnheim. `In diesem Zeitraum habe ich die Menschen kennen gelernt, .. 
äh .. +an denen ich mich orientiere. 

3. I: Mhm. 

4. B: `Die meisten meiner Gleichaltrigen nehmen Schauspieler oder Fußballprofis als Idol 
an. .. Mhm ..+ Ich habe mir als Idol .. äh ..religiöse Persönlichkeiten ausgesucht. 

5. I: Kannst du mir die Namen deiner Idole und die Personen, die deine persönliche 
Entwicklung entscheidend beeinflusst haben, nennen? 

6. B: Mhm .. Jaa .. `Meine Vorbilder sind die Persönlichkeiten in der Geschichte. .. Mhm .. 
*Denn sie haben sich dem Islam gewidmet .. mhm ..  und ihm `sehr viel gedient und 
auch dafür gekämpft. .. Mhm .. Ihre Dschihadvorstellung fasziniert mich.  

7. I: Mhm. 

8. B: +Der Stil ihrer Auseinandersetzung .. äh .. für den Islam mit anderen, ist für mich 
ein .. mhm .. `Maßstab bei der Auswahl geworden. Äh .. *Der wichtigste Mensch für 
mich ist unser Prophet Muhammed. .. Mhm .. ` Dann kommen seine Gefährten .. äh .. 
und die Sultanen, .. mhm .. wie Fatih Sultan Mehmet, .. Yavuz Sultan Selim und 
Abdulhamit. + Diese Menschen sind die großen Persönlichkeiten, .. die mich beeinflusst 
haben. 

9. I: Gibt es heute auch solche, die dich beeinflussen? 

10. B: Es gibt heute .. mhm .. auch `solche Menschen wie Kadir Misiroglu (Schriftsteller), 
Musa Topbas (Ordensführer von dem Nakshiband-orden) und die muslimischen 
Brüder,.. äh .. + die mich beeindrucken.  

11. I: Erinnerst du dich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf dein Leben oder auf deine Ansichten hatten? 

12. B: Jaa .. `Auf jeden Fall kam es dazu. .. Mhm ..  Vor 3 Jahren lebte ich nach Belieben. .. 
Äh .. ` Ich war jemand, .. mhm .. der bequem lebte und gerne Jeanshosen trug. .. 
Mhm .. + Ich denke aber nicht, .. mhm .. `dass jemand etwas zu meinem 
Selbstbewusstsein beigetragen hat. ..Mhm ..  Ich war schon immer einer, .. äh .. der 
selbstbewusst war, ..mhm .. seine Rechte verlangte .. äh .. und sich wehrte. ...+ Diese 
Eigenschaften besitze ich von Geburt an. .. Mhm .. `Ich habe sie nicht erst durch die 
Beeinflussung anderer erworben. .. Mhm .. Aber es gab Menschen, .. *die meine 
Gedankenweise beeinflusst haben.  

13. I: Mhm. 

14. B: .. Mhm .. `Der Schriftsteller Kadir Misiroglu, .. äh .. der mir seit drei Jahren bekannt 
ist, mhm .. ist eine Person, .. die meiner Persönlichkeit .. äh .. *und meinen Gedanken 
einen guten Beitrag geleistet hat. H Mhm .. `Mit ihm hat sich meine Perspektive 
verbessert. Äh .. Jaa .. Ich habe durch ihn die Antworten nach Fragen gefunden, .. 
mhm .. +wie ein Muslim sein soll, .. mhm .. wie er denken und leben soll. .. `Dies 
verursachte die Veränderung in meinem Leben. 

15. I: Wie hat sich dein Gottesbild, wie hat sich deine Beziehung zu Gott im Verlauf deines 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen deines Lebens verändert? Was bedeutet Gott 
heute für dich? 



Anhang 

 

 280

16. B: Mhm .. Also .. *Wir sind 5 Geschwister. ..+ Äh .. Ich bin der Jüngste von ihnen. .. `Ich 
bin in einer konservativen Familie aufgewachsen, .. mhm .. die tiefe religiöse Gefühle 
hat. Aber, äh ..  ich wusste nicht sehr viel über den Islam, .. ` bis ich mit dem Korankurs 
begann. .. Mhm .. Wegen einer schlechten Erfahrung in meiner Kindheit, mhm .. + hielt 
ich mich fern von der Religion. 

17. I: Welche schlechte Erfahrung hast du gemacht? 

18. B: `Mit 8-9 Jahren ging ich zum Korankurs der Moschee. Mhm .. +Der Imam behandelte 
die Kinder `sehr schlecht, .. verstand die Kinderpsychologie gar nicht. ..+ Mhm .. Wer 
die Hausaufgaben nicht hatte, .. `wurde von ihm geprügelt. .. +Mhm .. Obwohl er mich 
überhaupt nicht geprügelt hatte, .. *hat mich dieses Geschehen von der Moschee 
entfernt. .. `Später bin ich nicht mehr zur Moschee gegangen. 

19. I: Mhm. 

20. B: Mhm .. Weil mein Vater ein verständnisvoller Mensch war, .. äh .. `hat er mich nie 
gezwungen, .. mhm .. zum Korankurs der Moschee zu gehen. ..+ Er wollte von mir 
nur, .. ` dass ich das fünfmalige Gebet verrichtete. .. Mhm ..  Manchmal nahm er mich 
mit, .. in die Moschee zum Gottesdienst. +Damals stellte ich mir Allah als eine Kraft 
vor, .. * die uns geschaffen hat, .. mhm .. uns hilft, .. äh .. Gefälligkeit erweist, .. mhm .. 
uns den Segen, .. das Glück .. mhm .. und die Wohltat gibt. ..+ Bis ich mit dem 
Korankurs in Istanbul begann, .. mhm .. dachte ich auf diese Art und Weise.  

21. I: Mhm. 

22. B: `Nachdem ich mit dem Korankurs angefangen hatte .. mhm .. und je mehr ich 
lernte, .. +desto mehr veränderte sich meine Meinung. .. Äh .. `Innerhalb eines Jahres 
habe ich meine geistlichen Kenntnisse verbessert.  Mhm .. +Ich habe meine Religion 
ausreichend kennen gelernt. .. Dann bin ich ein einfacher Muslim geworden, .. mhm .. 
`der die fünfmaligen Gebete verrichtete und andere religiöse Praxen durchzuführen 
versuchte.  

23. I: Mhm. 

24. B: Mhm .. Mein Ziel war es, .. damals ein .. Imam zu werden .. mhm .. und damit 
meinen Lebensunterhalt zu verdienen. Äh .. *Ich bin hierhergekommen, .. +um sowohl 
für diese Welt, .. als auch für das Jenseits zu arbeiten. Dann habe ich .. mhm .. `Kadir 
Misiroglu  kennen gelernt. .. Mhm .. Er war damals im hohen Alter. .. +Er war so 
ungefähr 70. .. `Für den Islam hatte er sehr viel gekämpft. .. Mit ihm mhm .. hat sich 
meine Meinung verändert. .. Mhm .. `Sollte ich für mich leben, .. nur in meiner eigenen 
Welt mich auf das Jenseits vorbereiten, .. +fragte ich mich. .. Mhm .. `Meiner Meinung 
nach, .. besitze ich die Eigenschaft eines Führers. Mhm .. +Als ein Kleinhändler könnte 
ich auf dieser Welt wohl leben .. mhm .. und mit meinen religiösen Praxen das Jenseits 
verdienen. .. Aber, mhm ..` ich bin geeignet als Führungspersönlichkeit. Mhm .. Ich 
möchte die Menschen lenken, .. äh .. ihnen Eindruck machen, .. mhm .. für den Islam 
kämpfen und den Menschen zeigen, ..+was richtig und was falsch ist. 

25. I: Wer und Was ist Allah für dich? 

26. B: ´Gott ist für mich der, der .. mhm .. das Weltall aus dem Nichts aufs Schönste 
geschaffen hat, .. +der in allen Dingen, .. Sinn und Weisheit verborgen hat. .. ´Wir 
können ihn .. mhm .. auf dieser Welt nicht erfassen, äh .. +denn unser Verstand kann 
nur die Dinge in dieser Welt wahrnehmen. Mhm .. `Wenn er will, wird er sich uns im 
Paradies zeigen. .. *Er ist ein Schöpfer, .. auf dessen Seite ich kämpfen muss. 

27. I: Hast du Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen du keinen Sinn in deinem Leben gesehen hast? Was ist damals mit dir 
passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 

28. B: Nein nein, .. mhm .. *solche Zeiten gab es nicht. .. Äh ... `Mein Vater hatte 
Krebs. ..Mhm .. +Aber das hat mich nicht zu tiefst beeinflusst. .. `Schließlich wird jeder 
geboren,  lebt und stirbt. *Wir werden auch sterben. .. +Mhm .. `Es ist nicht wichtig auf 
dieser Welt lange zu leben, .. viel wichtiger ist, .. äh  ..wie wir hier leben.  

29. I: Mhm. 



Anhang 

 

 281

30. B: .. Wenn ich mich langweile oder mich allein fühle, .. mhm .. gehe ich auf  Friedhöfe. 
*Der Tod wirkt eigentlich als eine gute Motivation .. äh .. für die Entwicklung der guten 
Persönlichkeit.  Wenn ich dort hingehe, mhm .. `fühle ich mich wohl. .. Äh ..+ Denn ich 
denke, wie die Knochen der im Grab liegenden Menschen zertrümmert sind, .. mhm .. 
`und dass sie auf dieser Welt nur ihre Taten während der 60-70 Jahre hinterlassen 
haben. .. `Jetzt können sie nichts mehr machen. ..*Wenn ich so denke, kann ich mich 
an meinen Ideen festhalten. +Die Friedhöfe helfen mir bei der Verbesserung meiner 
Psyche. 

31. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinen Eltern im 
Laufe der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat 
das gelegen?  

32. B: Mhm .. Also .. *Ich bin das jüngste Kind meiner Familie. .. MHm .. `Ich bin ein 
bisschen verwöhnt aufgewachsen. Äh .. +Eigentlich nicht verwöhnt, .. mhm .. `ich bin 
eher etwas intelligent. .. Mhm ..+ Mein Vater übte auf uns .. in religiösen Themen .. 
mhm .. ` keinen Druck aus. .. +Er schlug uns nur vor, .. die fünfmaligen Gebete zu 
verrichten. ..  `Nachdem ich mit dem Korankurs in Istanbul angefangen hatte, ..mhm .. 
+vergrößerte sich das Vertrauen meines Vaters in mich. `Mit dem Alter wurde ich für 
meine Familie wichtiger. .. Äh .. Das Wichtigste in meinem Leben ist, .. +wichtig 
genommen zu werden.  

33. I: Mhm. 

34. B: `Während einer Unterhaltung sollte mein Gesprächspartner .. mhm .. +in meine 
Augen gucken und .. *auf diese Weise mir Antworten geben. `Wenn mein 
Ansprechpartner nicht so ist, .. äh .. zeige ich ihm meine Distanz .. `durch meine 
Äußerungen. +Die Haltung meines Vater gegenüber mir .. mhm ..  war immer gut. .. ` 
Meine Mutter ist  eine sehr nette und nachgiebige Person. .. Mhm ..  Also, mhm .. weil 
ich das jüngste Kind bin, hat sie eine große Vorliebe für mich. .. * Nachdem sie etwas 
gekocht hat, .. +vergnügt sie sich nicht mit ihren Nachbarn. .. Äh .. `Sie legt großen 
Wert auf ihr Familienleben und auf ihre Kinder.   

35. I: Gibt es andere Beziehungen, die dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.)  

36. B:Mhm .. ` Nachdem ich nach Istanbul gekommen war, .. äh .. hatte ich einige 
Probleme. +Ich wollte Freundschaften aufbauen. Ich denke, .. mhm .. *dass ich einige 
gute Freundschaften geknüpft habe, .. mhm .. `zwei von ihnen haben ungefähr die 
gleichen Ideale wie ich. +Den einen kenne ich seit drei Jahren, äh ..  den anderen seit 
zwei. `Eigentlich gibt es viele Gleichaltrige um mich herum. .. Mhm .. +Aber die meisten 
von ihnen wollen nach dem Schulabschluss in ihrer Heimat Imam oder Prediger 
werden. `Ich denke, mhm .. dass meine Freunde mir sehr nahe sind .. äh .. und dass 
wir auf dem gleichen Weg schreiten. .. Denn, .. auch sie setzen sich für den Islam ein 
und wollen der Menschlichkeit nützlich sein. 

37. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

38. B:„...`Meine Idee ist ein Mudschaid [Kämpfer für den Islam) zu werden, .. mhm .. auf 
dem Weg zu Gott(H) gegen alle Gegner und Feinde des Islams (H) zu kämpfen .. äh .. 
+und dem Islam zu dienen.“ `Ich will nicht als eine Person ins Jenseits, .. mhm .. die auf 
dieser Welt unnützlich gelebt hat, .. +sondern als eine, .. `die den Gotteswillen verdient 
und Allah würdig ist. .. Für mich sind diejenigen, .. die sich dem Gotteswillen widmen 
und dienen, .. mhm .. wichtig. .. Äh .. *Ich kann mich als ein Angehöriger einer 
muslimischen Gemeinde darstellen.   

39. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

40. B: Der Sinn meines Lebens ist es, .. *Gotteswillen zu erlangen.  

41. I: Wie kann man Gotteswillen erlangen? 

42. I: `Den kann ich erlangen, .. in dem ich all seine Wünsche befolge.  

43. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dir oder an deinem Leben ändern könntest, was 



Anhang 

 

 282

würdest du am liebsten ändern? 

44. B: Mhm .. Eigentlich finde ich diese Frage unlogisch. .. Äh .. Jedoch möchte ich 
antworten. (Lacht) `Ich würde zuerst die Perspektive und die Mentalität der Menschen 
verändern. .. Mhm .. Als zweites würde ich mir Reichtum wünschen .. mhm .. +und es 
auf dem Weg Allahs ausgeben.  

45. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind? 

46. B: *Als Glaube gibt es den Islam. .. Mhm .. `Als Werte und Verpflichtungen gibt es den 
Cihad und den Krieg.     

47. I: Gegen wen würdest du kämpfen? Gegen wen sollte gekämpft werden? 

48. I: `Gegen alle Gegner des Islams ist zu kämpfen. 

49. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

50. B: `Eigentlich sollte man sich während des Gebets Allah nahe fühlen. .. Mhm .. Aber ich 
fühle mich ihm nahe oder .. äh .. ich bin glücklich, .. +wenn sein Name erwähnt wird .. 
mhm ..  oder, ..  wenn ich mich in Kreisen oder Orten befinde, .. äh .. die seinetwillen 
gebildet werden. 

51. Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine Philosophie, 
an der du dich orientierst?) 

52. B: `Kadir Misiroglu und Herr Osman Nuri .. mhm .. sind mein Ideal reifen Glaubens.  

53. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

54. B: Wenn die Entscheidung, .. mhm .. `die ich treffen muss, .. äh .. logisch sein soll, .. 
mhm .. +kann ich mich dafür selber entscheiden. .. *Ich lasse mich auch manchmal von 
meinen Familienangehörigen .. mhm .. +und den mir wichtigen Personen beraten. 

55. I: Kannst du mir ein Beispiel nennen? Wenn du ein besonders schwieriges 
Lebensproblem lösen müsstest, an wem oder woran würdest du dich orientieren?  

56. B: Mhm ..* Es kommt drauf an. .. `Falls ein Freund Geld von mir ausleihen möchte,.. 
mhm ..  das mir fehlt, .. äh .. +versuche ich es von irgendjemand anderem zu finden.  

57. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

58. B: `Auf jeden Fall können sie mhm .. richtig oder falsch sein. +Etwas ist, ` entweder 
richtig oder falsch. 

59. I: Wer bestimmt das Richtige oder Falsche? 

60. B: `Diese werden mhm .. von den moralischen Regeln bestimmt. Ähh .. mhm (denkt) 
+moralische Regeln sind festgelegt. .. Mhm .. Also, ´ die moralischen Regeln werden 
von der eigenen Religion bestimmt. 

61. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen? Gibt es moralische Grundsätze, über die 
wir uns alle einig sein sollten? 

62. B:` Natürlich gibt es sie. .. Mhm .. +Wenn eine Regel nicht gegen den Islam ist, .. ist sie 
akzeptierbar, *sonst nicht. .. +Für mich ist es wichtig, .. `dass sie nicht gegen den Islam 
verstößt. 

63. I: Mhm. 

64. B: Mhm .. `Es müssen manche moralischen Grundsätze geben, .. +über die wir uns alle 
einig sein sollten. Äh .. `Egal zu welcher Religion man gehört. .. * Im Bereich der 
Glaubenslehre haben die Menschen vielleicht .. mhm .. keine Gemeinsamkeiten. 
+Aber .. im Hinblick auf die Menschlichkeit, .. mhm .. `sollten sie in vielen Bereichen 
übereinstimmen. .. Mhm .. Zum Beispiel kann man den `Ehebruch, .. den Mord, die 



Anhang 

 

 283

Lüge und mhm .. die Misshandlung aufzählen.  

65. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der?  

66. B:Mhm .. ` Der Sinn unseres Lebens ist nach meiner Religion dem Islam zu dienen.  

67. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

68. B: Hmm .. Also .. `Es gibt einen unbegrenzten und einen begrenzten Willen auf der 
WeltHVon welchen Eltern wir in die Welt kommen, .. mhm .. wo wir geboren sind, was 
für wir einen Körper wir haben, .. mhm .. können wir nicht bestimmen. .. Äh .. `Unsere 
Eltern, unser Geburtsort, unser Charakter und unsere körperliche Figur können wir uns 
nicht aussuchen. .. +Das ist der begrenzte Wille. .. Mhm .. *Jedoch gibt es einen 
unbegrenzt- geringfügigen Willen, .. mhm .. +mit dem wir uns unser Kopf kratzen, 
schreiben, durch das Lesen uns fortbilden. .. Also, ..  das ist eine teilweise Freiheit des 
Menschen. `Man gibt dir diesen leeren Raum. .. Mhm .. Das ist die begrenzte Freiheit 
also, .. der geringfügige Wille. Aber, mhm .. die Innengestaltung wird dir überlassen. 
Mhm .. ` Es ist der unbegrenzte Wille, .. äh .. also die teilweise Freiheit.  

69. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

70. B: `Für mich ist der Tod die Befreiung.  

71. I: Warum? Ist der Mensch hier auf der Welt in einem Gefängnis?  

72. B: `Überlegen sie mal. .. Mhm .. Sie leben in einem unbewohnbaren Haus und ganz in 
der Nähe gibt es einen Palast. .. Mhm .. Ist es keine Befreiung in diesem Palast zu 
lebe? .. Natürlich ist es so, .. +ich denke auch so. .. Äh ..* Wer gläubig ist, kommt ins 
Paradies, .. + die anderen in die Hölle. .. `Das Paradies ist ein Ort, wo nur die 
Gläubigen hineinkommen. .. Mhm .. Nach dem Tod gibt es zwei Orte, .. das Paradies 
und die HölleH +  Diejenigen, ... mhm .. die das Telefon und die Glühbirne erfunden 
haben, .. werden im Jenseits dafür belohnt, .. mhm .. `weil sie etwas Gutes für die 
Menschlichkeit getan haben. .. +Aber wenn sie ungläubig waren, .. *kommen sie in die 
Hölle. .. Mhm .. `Wer den Glauben an Gott trotzt der Sünde hat, .. wird ins Paradies  
kommen, .. mhm .. nachdem er seine Strafe in der Hölle gebüßt hat. 

73. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

74. B: `Ich halte mich auf jeden Fall für fromm. .. Mhm .. +Das bedeutet für mich, .. mhm .. 
glücklich und ruhig zu sein. 

75. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie wichtig? 

76. B: `Der Islam ist meine Religion. .. Mhm ..+In dem Islam gibt es kein Symbol. .. Äh ..  
Aber, mhm .. ` der Koran und die Hadith sind wichtig für mich. .. Mhm .. Als Ritual sind 
die fünfmaligen Gebete sehr wichtig.  

77. I: Warum sind die fünfmaligen Gebete wichtig? 

78. B: Mhm ..`Weil sie eine Säule des Islams sind.  

79. I: Kannst du beten? 

80. B: `Natürlich. .. Gott sei Dank kann ich die fünfmaligen Gebete verrichten.  

81. I: Warum verrichtest du sie? 

82. B: `Weil Allah sie uns befohlen hat. .. Mhm .. Wenn ich nicht bete, .. +fühle ich mich 
sehr schlecht. .. Äh .. `Stelle dir vor, mhm .. du hättest eine Verantwortung, oder, .. eine 
Aufgabe, .. +die du erledigen müsstest. .. Mhm .. `Du würdest dich viel wohler fühlen, .. 
mhm .. wenn du diese erledigt hättest. .. *So fühle ich mich wohl nach dem Gebet.  

83. I: Betest du, meditierst du oder tust du auf andere Art etwas für deine Spiritualität? 

84. B: `Jaa .. Ich bete, mhm .. aber, .. nehme an der Rezitation der Gottesbezeichnungen 
nicht teil. .. Mhm  .. +Solche Rituale machen das Herz glücklich und .. mhm .. reif.  



Anhang 

 

 284

85. I: Mhm. 

86. B: *Die Seele will sich manchmal  reinigen, .. mhm .. +und geistlich ernähren. .. Mhm .. 
`Die Rezitation der Gottesbezeichnungen ist ein wichtiges Mittel, .. äh .. +das die Seele 
unterstützt. .. Mhm .. `Die Bedeutung der geistlichen Rezitation .. mhm ..  besteht 
darin, .. den Namen Allahs zu sagen .. mhm .. und Gutes für ihn zu tun. .. Mhm .. 
*Jedes Ritual hat einen Sinn. .. Allah hat es uns so befohlen, .. *unsere Propheten 
haben es ausgeführt und .. mhm .. + wir müssen uns auch weiterhin daran halten.    

87. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

88. B: Mhm .. `Die Sünde ist, .. das, .. äh .. was Allah verboten hat und .. von den 
Menschen nicht getan werden dürfen. 

89. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt?  

90. B: Hmm .. Ich suche nicht das Böse an dem Menschen, .. mhm .. `weil Allah den 
Menschen in seiner schönsten Form erschaffen .. äh .. und ihm von seiner eigenen 
Seele geblasen hat. ..+ Äh .. Nun .. `Das ist die sufistisch- philosophische 
Gedankenweise. ..  

91. Mhm .. +Der Mensch ist nicht von der Schöpfung an böse. .. Mhm .. Jaa .. `Das Böse 
befiehlt der Teufel. .. Mhm ..  Allah würde den Menschen nicht böse erschaffen, .. 
mhm .. +um ihn dann wegen seiner Taten in der Hölle zu bestrafen. .. Äh .. *Sondern 
der Teufel versucht die Menschen immer wieder .. mhm .. +auf die schiefe Bahn zu 
lenken. .. Mhm .. `Das, was der Teufel machen lässt, .. äh ..  ist die Sünde oder das 
Böse. 

92. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

93. B: Hmm .. Also .. `Es ist falsch, dass Moslems und Christen den Dialog zur 
Glaubenslehre aufnehmen. .. Mhm .. Wie sollen sich ein Imam, der von der Einheit 
Gottes erörtert, .. äh .. und ein Pfarrer, der die Trinität vertritt, .. mhm .. über die 
Glaubenslehre einig sein. .. +Einer von ihnen sagt, .. mhm .. dass  Allah der einzig 
ist, ..äh ..   der andere sagt, dass Allah in drei aufgeteilt ist.  

94. I: Mhm. 

95. B: Mhm .. `Aber die unterschiedlichen Religionsangehörigen .. mhm .. können im 
Rahmen des alltäglichen Lebens .. den Dialog durchführen wie in der Zeit des 
Propheten Mohammed, .. mhm .. ja .. so wie er nach der Auswanderung von Medina 
mit Christen und Juden ein Abkommen getroffen hat. .. Mhm .. `Sie lebten, äh .. ohne 
sich gegenseitig zu stören zusammen. .. Mhm .. *Aber es kann keine 
Übereinstimmung .. mhm .. im Bezug auf die Überzeugungen geben.” 

96. I: Vielen Dank für die Teilnahme an diesem Interview. 

97. B: gerne. 

 

 



Anhang 

 

 285

CAN 6 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen? Angenommen, es wäre ein Buch – welche Kapitel müsste es enthalten? 
Welche Ereignisse sind rückblickend besonders bedeutsam? 

2. C:  Mhm .. Also .. Bevor ich schon zum Kindergarten gegangen bin, .. mhm .. bin ich mit 
fünf Jahren zur Moschee gegangen. .. Äh .. Dort wurde schon das religiöse 
Grundwissen vorbereitet. .. Mhm .. Danach fing ich mit dem Gymnasium an. `Dort 
machte ich Bekanntschaft .. mhm .. mit der deutschen Kultur und äh .. neue Kontakte 
mit deutschen, aufgrund dessen, .. wie soll ich sagen, mhm .. tritten die religiösen 
Angelegenheiten in den Hintergrund. .. Äh .. Also .. +Mein Leben gestaltet sich nicht 
nach der Religion. .. Mhm .. `Der wichtigste Wendepunkt war mein Freund. Mhm .. +Ich 
bin seit 2 Jahren vergeben .. mhm .. und seit einem Jahr verlobt. ´Das war die Wende. 
Meine Ansicht zu der Religion hat sich komplett geändert und mhm .. bin dem Islam 
näher gekommen. 

3. I: Hast du diese Wende wegen deiner Verlobten gehabt? 

4. C:  Mhm .. *Wenn Menschen wichtige Entscheidungen in Ihrem Leben treffen, äh .. 
müssen Sie Ihr Leben auch in gewisser Weise umkrempeln. Ich habe mhm .. mich 
mehr mit dem Islam auseinandergesetzt. Äh .. Bin zum Verein gegangen. Nach einigen 
Recherchen .. mhm .. `ist mir die Wichtigkeit des Islams bei einer Ehe bewusst 
geworden mhm .. +und die Ansicht des Islams zu einer Ehe hat mich sehr beeindruckt. 
Mhm .. `Bevor ich sie kennengelernt habe war ich verantwortungslos. .. Mhm .. Das, 
was halt die Jugend so mit sich bringt,..+ich befand mich in einer Leere zu der Zeit. 
...*Ich hatte keine Ziele im Leben, H habe nur in den Tag hinein gelebt. .. Mhm .. `Aber 
heute ist das nicht mehr soH  Jetzt habe ich gewisse Verantwortungen.  ..Mhm n.. 
Bereite mich für die Ehe vor, ..mhm .. muss meine Zukunft nun danach planen. ..+Ich 
muss eine gute Basis erschaffen .. mhm .. um eine gute Familie zu gründen. 

5. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

6. C:  Hmm .. Jaa .. `Gibt es bestimmt. Äh .. Dieser Idealisten Verein, .. mhm .. wo ich 
hingehe .. gibt Religionsunterricht, türk. Kultur und Geschichtsunterricht. .. Äh .. Das hat 
mich sehr gereizt. +Habe gemerkt, .. mhm .. dass das eine sehr gute Chance ist für 
mich. .. Mhm .. Also .. `Meine Eltern spielen auch eine sehr große Rolle in der 
Entwicklung meines Lebens. .. Mhm .. Sie haben mir über die Religion erzählt, .. mhm .. 
mich geschützt. Äh .. mhm .. `Zu der Zeit habe ich nach meinem eigenen Kopf 
gehandelt, .. mhm .. aber habe im nach hinein gemerkt, .. mhm .. +dass Sie recht 
hatten. .. Mhm .. *Ich wurde auch von Ihnen gefördert in Schulangelegenheiten. .. Mhm 
.. +Mein Onkel ist sehr wichtig in meinem Leben. Äh .. `Er hat große Sachen erreicht. 
Die Arbeit, die er macht und sein Leben sind vorbildlich. H Er ist , .. er ist ein wenig 
mein Vorbild. .. Mhm .. Ich habe zwar keinen sehr engen Kontakt zu Ihm aber mhm .. 
ich beobachte Ihn schon heimlich. 

7. I:Mhmm.. 

8. C: H *Ich bin 8 Jahre lang zur Moschee gegangen. .. Mhm .. Süleymanischen 
Moschee. +Also,  jetzt suche ich nach den Vergleichen. `Das, was die mir beigebracht 
haben war sehr gut, .. mhm .. die haben mir sehr viel beigebracht und fast an alles 
erinnere ich mich.   

9. I: Nach welchen Vergleichen suchst du? 

10. C:  .. Mhm .. *Das religiöse Wissen von Leuten .. mhm .. und deren Art und Weise des 
Lebens äh .. vergleiche ich. 

11. I: Erinnerst du dich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf dein Leben oder auf deine Ansichten hatten? 

12. C:  .. Mhm .. `Ich musste das Gymnasium verlassen . mhm .. und bin dann zur 
Berufsschule gegangen, .. mhm .. Grund dafür war, .. äh .. dass ich 2 mal in der 10. 
Klasse sitzen geblieben bin. .. Mhm .. +Dann erst habe ich gemerkt, .. was ich alles 
verloren habe .. mhm .. *aber es war schon zu spät. Mhm .. Ich habe mich auf gerappelt 



Anhang 

 

 286

.. mhm .. +und versucht .. mhm .. wieder gut zu sein in der Schule. ..Mhm .. Ich habe 
zwei kranke Brüder, deren Krankheiten haben .. mhm .. auch meine Ansichten zum 
Leben verändert. Mhm .. `Einer meiner Brüder hat Nierenprobleme .. mhm .. und der 
andere hat Muskelschwund. .. Mhm .. +Der mit den Nierenproblemen .. mhm .. +ist 33 
und der andere Bruder 35 Jahre alt. Mhm .. Sie .. sind beide äh .. später krank 
geworden. .. Mhm .. `Der mit dem Muskelschwund ist vor 8 Jahren krank geworden, .. 
mhm .. ich war 13 Jahre alt, .. mhm .. und der andere mit der Nieren Krankheit vor 6 
Jahren. .. +Beide sind verheiratet .. mhm .. und äh .. das hat mich sehr getroffen mhm .. 
und .. mhm .. sehr mitgenommen. Sie sind .. mhm .. halt meine Brüder. .. `Man denkt 
halt nach .. mhm .. und man konnte sehen .. mhm .. wie schnell sich das Leben 
verändern kann. .. Mhm .. *Meine Ansicht gegenüber Menschen hat sich geändert. .. 
Mhm .. Habe die Schwierigkeiten im Leben gesehen. .. Äh .. +Es lief nicht alles gut. .. 
Mhm ..  Meine Brüder konnten nicht alles selber erledigen und mhm .. `ich musste 
Ihnen helfen. Mhm .. Im jungen Alter äh .. in gewisser Weise Verantwortung zu 
übernehmen mhm .. hat mich reifer gemacht. 

13. I: Wie hat sich dein Gottesbild, wie hat sich deine Beziehung zu Gott im Verlauf deines 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen deines Lebens verändert? Was bedeutet Gott 
heute für dich? 

14. C:  Mhm ..Ich bin in jungem Alter schon zur Moschee gegangen. Äh ... Jaa .. `Wenn 
Allah gesagt wurde habe ich immer .. mhm .. ich glaube Angst bekommen. .. +Weil ich 
mit Verboten zum ersten mal konfrontiert wurde hatte ich natürlich .. mhm ..  in gewisser 
Weise Angst. Aber, mhm ..  später wenn immer Allah gesagt wurde habe ich immer an 
die Hölle gedacht. H Jetzt kann ich nichts Genaueres sagen. .. Mhm .. *Man sagte, 
man sollte Allah nicht in jungen Jahren seiner Meinung nach mit irgendwelchen Sachen 
verbinden. .. Aber man verbindet Ihn trotzdem. +Wie eine Wolke als Beispiel, mhm .. 
aber später als ich den Islam gelernt habe, .. äh .. wusste ich das Allah überall und in 
allem ist. *Und jetzt also, mhm, ' wenn wir über Allah denken, ist er überall und er ist, 
wie soll ich sagen, eine Liebe, .. was ich rausgefunden habe. 

15. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

16. C:  Hmm .. Also .. *Einmal bin ich in Ohnmacht gefallen. ..Da habe ich überirdische 
Sachen gesehen, .. mhm .. ich war 16 oder 17. +Ich hatte auf einmal Atembeschwerden 
und mir wurde schwarz vor den Augen .. mhm .. und bin dann in Ohnmacht gefallen. 
Mhm .. Wie lange ich weg war weiß ich nicht und mhm .. es war keiner bei mir. Mhm .. 
`Während ich in Ohnmacht gefallen bin .. mhm ..  wurde ich wie in Horrorfilmen von 
Geistern oder Djinis von Kreaturen, .. mhm .. die man nicht wirklich sehen kann 
angegriffen. +Durch meine Angst hatte ich dann Atem Aussetzer. Mhm .. Nun .. Der 
Mensch hat ja einen Überlebungswillen, mhm .. ich habe gedacht jetzt ist es vorbei und 
äh .. *hatte Angst vor dem Tod. .. +Nach diesem Vorfall habe ich jeden Schritt, mhm .. 
den ich gemacht habe mit Sorgfalt getan. Mhm .. Zu der Zeit habe ich, mhm .. wie soll 
ich sagen, .. mhm .. ein sehr komisches Leben geführt. 

17. I: Mhm. 

18. C: `Ich war nie wirklich von der Religion weg, mhm .. aber auch nicht voll da. .. Mhm .. 
Vielleicht war dieser Vorfall eine Warnung, .. +ich habe mich dann der Religion mehr 
hingezogen gefühlt. `Einen Vorfall habe ich dann noch erlebt. .. Mhm .. +Ich hatte 
Atemprobleme und mhm .. dachte ich ersticke.  Mhm .. Äh .. `Zu der Zeit habe ich 
Drogen genommen. Und, mhm ..  dieser Vorfall war auch ein Wendepunkt in meinem 
Leben, .. mhm .. ich war 17 Jahre alt. ..+Ich weiß nicht, mhm ..  warum aber so was ist  
mir halt passiert. .. `Seitdem habe ich keine Drogen mehr konsumiert. Das war das 
letzte Mal und .. mhm .. ich habe seitdem mit Drogen nichts zu tun.   

19. I: Mhm. 

20. C: Jaa .. +In der Schule habe ich auch eine Kriese gehabt. .. Mhm .. `Ich hatte meine 
Prüfungen geschrieben mhm .. aber, mhm .. die Ergebnisse waren so schlecht, mhm .. 
dass ich die Schule verlassen musste. .. Mhm .. Dort habe ich eine sehr große 
Enttäuschung erlebt. .. +Meine Familie wollte unbedingt, .. mhm .. dass ich die Schule 
beende. .. Mhm .. Einmal habe ich dann rebelliert. Äh .. Ich hatte einen türkischen 



Anhang 

 

 287

Freund, .. mhm .. der von einer weniger religiösen Familie kam. Einmal hatte ich ihn 
sogar gezwungen mit mir in die Moschee zu kommen, .. mhm .. aber auch nur einmal.  
Mhm .. Ich habe geglaubt .. mhm .. und die Religion gelernt .. äh .. und war trotzdem 
erfolglos in der Schule, dachte ich. .. Mhm .. `Mein türkischer Freund war erfolgreicher 
als ich, .. mhm .. obwohl er nicht so gläubig war. Später habe ich mein Interesse an der 
Schule verloren .. mhm .. und .. äh  *habe mich entfernt.  

21. I: Mhm. 

22. C: +Durch die Krankheit meiner Brüder habe ich eins gelernt, .. mhm .. dass das Leben 
sich in unerwarteten Situationen ändert und mhm .. das Menschen sehr verletzbare 
Wesen sind. 

23. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinen Eltern im 
Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat das 
gelegen? 

24. C:  Hmm H `Früher habe ich es gehasst auf Sie zu hören. .. Äh .. Sie waren halt zu alt. 
. +Mein Vater ist 66 und meine Mutter ist 59 Jahre alt. .. Mhm .. Wegen dieser 
Altersdifferenz sind wir nicht auf der gleichen Wellenlänge. .. Mhm ... 
Generationsunterschiede halt. ..`Die wissen sehr viele Sachen über mich nicht. Heute 
bin ich stolz auf meine Eltern. Mhm .. Sie sind aus der Türkei gekommen und mhm .. 
haben sehr viel erreicht und äh .. wir müssen mehr erreichen. *Ich habe 6 Geschwister 
und mhm .. bin der jüngste. Es sind 13 Jahre unterschied zwischen mir und einem 
älteren Bruder. .. Mhm .. `Ich war und bin immer noch der kleine Bruder. .. Mhm .. Am 
besten kann ich mich meiner Mutter öffnen. .. Mhm .. Ich wurde einmal sehr schwer 
beschuldigt und äh .. bin einen Tag weggeblieben. .. Mein Vater und meine Mutter 
waren Pilger. Sie versuchen nach der Religion zu leben, .. +so gut es geht, .. beten fünf 
Mal am Tag.  

25. I: Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

26. C:  Mhm .. Ich bin verlobt, .. sie ist sehr wichtig für mich und .. mhm .. wir haben eine 
schöne Beziehung. `Die erste Zeit habe ich mich beeinflussen lassen, .. mhm .. man 
zeigt ja seine guten Seiten. Mhm .. +Später habe ich dann die Zügel in die Hand 
genommen. *Nun lässt Sie sich von mir beeinflussen. .. Mhm .. +In manchen Sachen 
bin ich und in anderen Sachen ist Sie klüger. .. Äh .. Wir sind beide aber eher mhm .. 
konservativ. Deswegen wollen wir auch nach alter türkischer Art eine Familie gründen. 
Mhm .. `In religiöser Hinsicht leben wir beide nicht die Religion aus. .. Mhm .. Später 
wenn wir geheiratet haben werden wir versuchen nach der Religion zu leben. Mhm .. 
Sie geht hier zur Uni.  

27. I: Mhm. 

28. C: .. Ich gehe zu dem Idealisten Verein. Äh .. Ich bin stolz auf unsere Vorfahren. +Ich 
nehme Sie mir als Vorbild. .. Mhm .. Sie waren aufrecht und mutig. .. Ich fühle mich 
Ihnen sehr nahe. Das Volk zu seiner Zeit und mhm .. deren Lebensweise fasziniert 
mich. Der Mut, .. mhm .. vor allem die Gerechtigkeit nach gewonnenen Kriegen, äh .. 
dass Sie die Feinde nicht tyrannisiert haben. ..+Diese Sachen habe ich in dem 
Idealistenverein gelesen und mhm .. mich in Sozialwissenschaften weiterentwickelt. 
`Diese Sachen kommen in dem Verein an erster Stelle.  

29. I: Mhm. 

30. C: .. Äh .. Mein bester Freund zur Zeit besucht auch den Idealistenverein. .. Mhm .. Er 
geht seit Jahren dorthin. Unseren Religionsunterricht haben wir in der Suleymanischen 
Moschee erhalten. *Wir sind seit Kindheit befreundet, er ist 1 Jahr jünger und wie ein 
Bruder für mich.      

31. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

32. C:  `Natürlich, mhm .. der Idealistenverein. Ich bin ein wenig national veranlagt. .. mhm 
.. +Dort kann ich mich mehr entfalten und habe dort sehr vieles gelernt. Äh ..  Meine 



Anhang 

 

 288

Ideologie wurde dort geformt. `Die schönen Dinge versuche ich umzusetzen. .. Mhm .. 
Einer meiner wichtigsten Gedanken ist es natürlich Türkei weiter voranzubringen, mhm 
.. dass es ein starkes Land wird. Mein Land und meine Religion sind mir sehr wichtig, 
..mhm .. das wir ein gemeinsames Volk sind. +Aus diesem Grund unterstütze ich mhm 
.. die Gedanken des Ideallistenvereins und mhm .. deswegen ist der Verein mir wichtig. 
Äh .. *Sie eignen sich unsere schöne Geschichte an mhm .. und geben das den 
nächsten Generationen weiter.   

33. I: Was ist Idealismus? 

34. C:  Die .. mhm .. Bedeutung von Idalismus ist .. mhm  .. weiter Ziel. `Er hat drei Ziele. 
Mhm .. Alle Türken, Moslems zu vereinen und Gottes Wort der ganzen Welt zu 
verkünden. 

35. I:Mhmm. 

36. C:   Mhm .. `Ich bin zwar hier auf die Welt gekommen und aufgewachsen, äh .. aber 
sehe mich nicht als ein deutscher. Ich bin Türke. .. Mhm .. +Aber versuche trotzdem ein 
Teil davon zu sein. Mhm .. Weil ich Türke bin, äh .. versuche ich keine Fehler zu 
machen. ..Ich denke ich präsentiere die Türken und mhm .. verhalte mich 
dementsprechend. ..`Natürlich sieht mich die Gesellschaft als Ausländer. .. Mhm .. Die 
Deutschen legen sehr viel Wert auf die Sprache. Mhm .. Sie wollen, mhm ..dass die 
Ausländer die Sprache lernen. .. Wenn Sie mich nicht sehen würden mhm .. oder nicht 
wissen würden, .. dass ich Türke bin äh .. würden Sie nicht glauben, mhm .. dass ich 
Türke bin. +Ich spreche gutes Deutsch. Ich achte auch darauf. *Ich versuche gutes 
Deutsch zu sprechen. Aber trotzdem werde ich meistens erkannt, .. mhm .. das ich 
Ausländer bin. Mhm .. Und es stört mich dann wenn ich zweit oder drittklassig 
behandelt werde. MHm .. `Als ich auf dem Gymnasium war, mhm .. wurde ich von 
einigen Lehrern verachtetH mhm  .. Ich saß mit einem türkischen Freund 
nebeneinander und der Lehrer beleidigte uns und sagte: „ Seit Ihr auf dem türkischen 
Pazar“ oder „wollt Ihr türkisches Kaffee?“.  .. Mhm .. Im Endeffekt ist es auch 
Diskriminierung und einem deutschen werden solche Sachen nicht gesagt.  

37. I: Mhm. 

38. C: Ich bin auch in dem Verein tätig. Wir haben eine Mehteran Gruppe, mhm ..  
organizieren dies, und helfe wo ich kann.    

39. I: Wie lange bist du schon da? 

40. C:  Seit 2-3 Jahren. Mhm .. Vorher habe ich keine anderen türkischen Vereine besucht. 
.. `Durch Fatih meinem Kindheitsfreund bin ich dazu gekommen. .. +Ich bin 
stellvertretender Jugendabteilungsbeauftragter. .. Äh .. Ich mag deren Aktivitäten. Zur 
Zeit ist es zwar eher ruhig, .. *aber wir machen schöne Sachen für die Jugendlichen.   

41. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

42. C:  Jaa .. `Natürlich. Das Leben hat natürlich einen Sinn, .. mhm .. für mich zählen mehr 
die religiösen Aspekte. Wir wurden erschaffen und mhm .. jeder und alles hat eine 
Aufgabe. .. Mhm .. Aber meine Aufgabe habe ich noch nicht gefunden. Aber, mhm ..  
jeder kommt mit einer gewissen Aufgabe auf die Welt. H `Eine sehr schöne Frage. .. 
Mhm .. Die Frage habe ich mir sehr oft gestellt, mhm .. aber die Antwort habe ich immer 
noch nicht gefunden. +Außerdem hatte ich ein Buch gelesen, verfasst von einem 
Buddhisten. .. Mhm .. Der hatte sehr interessante Sachen angesprochen. Laut dem 
Autor, wurden die Menschen auf die Welt geschickt, damit Gott Erfahrungen sammeln 
kann. .. Mhm  .. `Wenn ich überlege komme ich trotzdem auf kein Ergebnis. Manche 
sagen, mhm ..  das Leben ist eine Prüfung, eine Schule und andere sagen dass das 
Evaluation ist  und mhm .. denken dementsprechend. +Aber diesen Gedanken teile ich 
nicht.  .. `Dass das Leben eine Prüfung ist, mhm .. entspricht eher meiner Auffassung 
und nicht das alles ein Zufall ist.   

43. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dir oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern? 

44. C:  `Ich würde gerne meine Persönlichkeit ändern. Mhm .. Wenn ich was ändern 
könnte, mhm .. würde ich was Gutes für die Menschheit tun. Mhm .. In meinem eigenen 



Anhang 

 

 289

Leben bin ich, .. ähm .. etwas faul. Ich habe erst jetzt angefangen für die Uni zu lernen, 
(lacht), hätte früher anfangen müssen. .. +Bin schnell sauer, würde das gerne auch 
ändern. Manchmal versuche ich mit Liebe und Mitleid Sachen zu erleben mhm .. aber 
schaffe es nicht immer. `An erster Stelle kommt meine Familie. .. Mhm .. Ich würde 
wünschen, äh .. dass meine Brüder wieder gesund wären. `Würde meine Niere meinem 
Bruder geben, .. mhm .. haben es untersuchen lassen aber ging leider nicht.  

45. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind? 

46. C:  Hmm .. Wenn ich mir die Welt jetzt so anschaue, .. mhm .. `ist die Moral und 
Ordnung sehr wichtig. Für Menschlichkeit brauchen wir diese Sachen. .. Mhm .. In 
religiöser Hinsicht gibt es sehr viele wichtige Sachen für mich. +Ich habe 
Verantwortungen und . mhm .. in Zukunft wird es mehr sein. Wenn ich arbeite muss ich 
das ersparte meinen Eltern geben. `Ich muss meine Hochzeit vorbereiten. Ich muss 
Geld verdienen. Suche eine Wohnung. Mhm .. Wenn ich eine finde, werden wir sofort 
heiraten.  

47. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

48. C:  ...`Am nächsten wenn ich innerliche Ruhe habe, .. wenn ich im Einklang bin und 
alleine, wenn ich bete.. mhm ..  fühle ich mich Gott sehr nahe.  

49. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus?  

50. C:  `Natürlich haben wir vorbildliche Vorfahren, mhm .. vor denen natürlich unser 
Prophet. +Ich versuche seinen Weg zu gehen. Meine Familie ist natürlich auch wichtig. 
H *mehr kann ich dazu nicht sagen. 

51. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

52. C:  Hmm .. `Wenn ich eine Alternative habe mhm .. ziehe ich diese auch in Erwägung. 
Ich vergleiche die Alternativen und entscheide dann. Mhm .. +Ich versuche die beste 
Entscheidung zu treffen indem ich seelisch wie eventuell finanziell alles richtig 
entscheide. .. `Ich versuche auch abzuschätzen mhm .. wie sich meine Entscheidung 
auf meine Mitmenschen ausübt.   

53. I:An en wendest du dich bei Problembewältigungen? 

54. C:  `Ich versuche es erst alleine. Mhm .. Wenn ich es nicht schaffe, .. frage ich meine 
Eltern oder Bekannte mhm .. die mir dann helfen können.  

55. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

56. C:  `Richtig oder falsch kann man nicht unterscheiden. Mhm .. Da wir von Allah 
erschaffen wurden mhm .. kann man nicht richtig oder falsch sagen, äh .. vielleicht 
deswegen. +Im Endeffekt sieht Allah was du machst. .. Mhm .. Als Mensch andere zu 
beurteilen ist nicht meine Aufgabe. .. `Der Mensch entscheidet selber mhm .. ob richtig 
oder falsch. Was ich meine ist, .. mhm .. das jeder Mensch ein Gewissen hat. Wenn wir 
das religiös Betrachten .. mhm ..  gibt es das Seria, mhm .. wo richtig und falsch 
entschieden wird. Und, mhm ..  das ist das wichtigste Bestandteil.  

57. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen? Gibt es moralische Grundsätze, über die 
wir uns alle einig sein sollten? 

58. C:  Also, mhm ..  jetzt zu dieser Zeit muss der Mensch alles geben. `Meiner Meinung 
nach mhm .. gibt es kein mir bewusstes Lebensmodell äh ..  was dieser Zeit sich 
anpasst. +Man versucht nach seiner Religion zu leben mhm .. *aber die Umstände 
lassen es nicht immer zu. .. +Wir müssen irgendwo Abstriche machen. Mhm .. Aber, 
mhm ..  es sollten überall die gleichen moralischen Grundsätze gelten, mhm .. `auch 
wenn die Kulturen unterschiedlich sind. .. Als Beispiel jemanden Umzubringen oder die 
Rechte eines anderen zu verletzen sind schlimme Handlungen .. mhm .. die von allen 
gleichgesehen werden sollten.  



Anhang 

 

 290

59. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der?  

60. C:  Mhm .. `Das Leben rein und schön zu leben mhm .. und im Jenseits in den Himmel 
zu kommen. .. Mhm .. Der Sinn des Lebens ist es nach dem Koran zu leben.  

61. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

62. C:  .. Mhm .. *Für mich gibt es halt einen Gott, mhm .. er ist die höhere Macht. Äh ..  
Und mhm ..  `er weiß natürlich was wir machen werden, .. aber ob er uns lenkt oder, 
wie soll ich es sagen, mhm .. ob er uns zu bestimmten Sachen zwingt, kann ich nicht 
sagen. +Aber ich bin mir sicher, mhm .. dass er weiß, ..  was wir tun werden und glaube 
nicht, mhm .. dass er uns zu irgendwas zwingt. `Jeder Mensch hat sein eigenes 
Schicksal. Alles richtet sich nach dem Schicksal. Mhm .. Das hört sich zwar 
widersprüchlich an, äh .. aber wenn ich überlege.  `Wenn Gott uns nicht zwingt und ich 
meinen Arm aus freiem Willen hebe, mhm .. wenn ich das Buch lese was ich will, mhm 
.. ist hier doch der freie Wille. +Aber in gewissen Punkten gibt es halt den freien Willen 
mhm .. auch wenn alles vorgeplant ist.   

63. I: Was denkst du über den Tod?  

64. C:  Mhm .. Also .. `Auch wie das in der Religion übermittelt ist,  kommt der Mensch 
entweder in den Himmel oder in die Hölle. Mhm .. Nachdem die Sünden in der Hölle 
verbüßt werden, mhm .. kommt man dann in den Himmel.  

65. I: Nach was wird Himmel oder Hölle entschieden? 

66. C:  *Je nachdem, mhm ..  wie ich mein Leben gelebt habe. 

67. I: An was erinnert dich Himmel oder Hölle? 

68. C:  `Feuer. Wie auch in der westlichen Philosophie an den Teufel. .. Mhm .. `An die 
Qual erinnert mich das. .. Mhm .. Aber, .. mit dieser Seite habe ich mich nicht wirklich 
befasst. +Vielleicht versuche ich mhm .. `die schönen Seiten zu sehen. .. Mhm ..  
Unendliches Leben in Schönheit. Letztendlich leidet der Mensch auf dieser Welt unter 
Pflichten. .. Mhm H Lebt die Hölle auf Erden auf irgendeiner Art und Weise.  

69. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

70. C:  Mhm .. `Ich habe von allem. Mhm .. Ich stelle mich nicht über andere Personen. 
Also, äh .. ich versuche in der Zukunft mein Leben nach der Religion zu leben. Mhm .. 
`Spirituell bedeutet im Islam Mystisch (Tasavvuf). Hätte mich gerne solchen Sachen 
angeschlossen. .. +Habe Interesse gegenüber der Mystik (Tasavvuf) aber, mhm ..  
habe mich nicht wirklich auseinandergesetzt.  

 

71. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie wichtig? 

72. C:  Das fünfmal beten am Tag ist für mich sehr wichtig (Rituelles Gebet). ... Mhm .. Das, 
mhm .. was uns vielleicht als Moslem von anderen unterscheidet, .. `nicht vielleicht, .. 
äh .. durch Beten bekommen wir eine bessere Moral.  

73. I: Warum ist das rituelle Beten wichtig? 

74. C:  ...Hmm .. Also .. `Es ist ein sehr wichtiges Gebet. .. Eher als ein Befehl bringt es die 
Gläubigen zu schöneren Gedanken. .. Mhm .. +Es ermöglicht moralische Werte und 
ErfolgH Mhm .. ` Beim rituellen Gebet ist die Mystik sehr wichtig. H  Durch das Beten 
gelangt der Mensch zu gewissen Dimensionen, mhm .. kann ich sagen.   

75. I: Betest du fünfmal am Tag? 

76. C:  Ja ich bete. Zum Freitagsgebet gehe ich. Ich versuche auch fünfmal am Tag zu 
beten. Ich finde Frieden, wenn ich Freitags bete. Meine Liebes und 
Bamherzigkeitsgefühle blühen auf. Und wie Sie wissen ist da noch Himmel und Hölle. 

77. I: Führst du Bittgebete durch? 



Anhang 

 

 291

78. C:  .. Hmm .. Wenn ich alleine bin, mhm .. wenn es ruhig ist .. nachts wenn ich mit Gott 
alleine bin mhm .. oder ich mich ihm nahe fühle, .. äh .. erwähne ich seinen Namen. .. 
Sie können das auch Meditation nennen. `Nach dem rituellen Gebet führe ich auch das 
Bittgebet mhm .. oder in schwierigen Situationen. +Aber auch zum Dank.  

79. I: Was ist die Sünde? 

80. C:  Mhm ..`Die Sünden verhindern, .. äh .. dass man in den Himmel kommt. Die Fehler, 
die man auf dieser Welt macht und mhm .. alles was gegen die Religion ist. +Für mich 
ist Sünde alles mhm .. was es an schlechten Gewohnheiten gibt, *womit man anderen 
Menschen schadet. .. Mhm ..Verbote um anderen Menschen nicht zu Schaden. 

81. I: Wie erklären Sie das Böse auf der Welt? 

82. C:  Der Teufel und die eigene (egoistische) Seele. Mhm .. Die Verantwortung für das 
Böse trägt der Mensch. `Das heißt das Böse kommt nicht nur vom Teufel, mhm .. kann 
auch vom Menschen kommen. Äh .. Wenn man seiner egoistischen Seele vertraut, 
mhm .. +daraus entsteht auch böses.  

83. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

84. C:  Mhm .. Also .. *Mit gegenseitiger Toleranz. Aber, .. +mhm ..  es gibt einige 
Tatsachen .. meiner Ansicht nach und die Probleme aus diesen Tatsachen resultierend 
.. mhm .. zu überwinden mhm .. sind sehr schwierig. .. `Wenn  Geistige sich treffen .. 
mhm .. gibt es immer wieder mal Sachen .. mhm .. die man nicht Erläutern kann, .. da 
Sie das nicht leben. .. Mhm .. +Und aus diesem Grunde muss man tolerant sein. .. Mhm 
.. Auch die Probleme zwischen Moslems können durch die Toleranz gelöst werden, .. 
äh .. jaa .. `da Sie auch den Islam leben. ..+Mhm ..Die Probleme, mhm .. die man mit 
Christen oder Juden hat, .. hat man mit Gleichgesinnten nicht. `Weil das die Religion 
der Moslems ist. 

85. I: Ich bedanke mich bei Ihnen für das Interview. Vielen Dank. 

86. C:  Bitte schön. 
 

 



Anhang 

 

 292

ASU 7 

1. I: Wenn Sie über Ihr Leben nachdenken, können Sie es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen? Angenommen, es wäre ein Buch – welche Kapitel müsste es enthalten? 
Welche Ereignisse sind rückblickend besonders bedeutsam? 

2. A: Mhm .. ‘Ich kann nicht genau ein .. ähh .. Ereignis erwähnen. .. Aber, .. *die 
Aufnahme an eine Universität, .. mhm .. +sie war für mich ein wichtiges Erlebnis. Ähh .. 
mhm .. ‘dieser Prozess musste stattfinden. .. ‘Der Wendepunkt .. mhm .. meines 
Lebens .. äh .. +war das Erlebte an der Fachhochschule. .. ‘Nur eine einfache Prüfung .. 
mhm .. kann einen Wendepunkt darstellen. Und .. äh .. man, man .. ‘kann in ihm 
wichtige Dinge erleben. (H)   

3. I: Mhm. 

4. A: Nach dem ich dass zweijährige Studium an der Fachhochschule beendet hatte, .. 
mhm .. ‘wechselte ich direkt zum vierjährigen Studiengang der .. mhm .. Marmara 
Univerität. *Ich wollte, .. äh .. mhm .. +dass einige Scheine mir anerkannt wurden. Und, 
und .. mir wurde gesagt, .. mhm .. ‘dass ich keine anerkannt bekommen werde, .. 
mhm .. wenn ich keine Befreiung in den Seminaren, .. ähh .. die ich an der 
Fachhochschule belegte, .. *bekam,  .. mhm .. äh .. +die Seminare würden sich 
überlappen. .. Mhm .. ‘fast flog ich von der Universität. .. ‘Ich musste in Bezug auf 
Annerkennung der Scheine ..mhm .. mehr kämpfen, .. äh .. +als für die Aufnahme an 
der Universität. .. ‘Rückblickend kann ich sagen, .. mhm .. dass ich die 
Aufnahmeprüfung geschafft und mich gefreut hatte. .. Mhm .. *Der eigentliche Kampf 
jedoch .. äh .. +fing erst nach der Aufnahme an. .. Mhm .. *Der Wechsel und die 
Anerkennung einiger Seminare. .. Mhm .. ‘Es gibt überhaupt kein bestimmtes 
Erlebnis, .. das mein Leben grundsätzlich verändert hat. .. Mhm .. Äh .. ‘Wenn der 
Regen fällt, .. +fängt einiges an grün zu werden. .. *Ähnliche kleine Veränderungen gibt 
es in meinem Leben auch. .. Aber, aber .. äh .. ‘sie sind nicht tief greifend. 

5. I: Gab es Veränderungen hinsichtlich deiner Gedanken? 

6. A: .. Äh .. *In meiner Sichtweise .. mhm .. gegenüber mir .. äh .. und den Leuten, .. 
mhm ..  +die so denken wie ich, .. ‘hat sich einiges verändert. .. Mhm .. ‘Meiner Meinung 
nach .. fing diese Veränderung .. mhm .. +mit dem Beginn der Fachchochschulzeit an. .. 
Mhm .. ‘Zum ersten Mal .. äh .. erfuhr ich, .. +was Trennung beudeutete. (H)‘Ich war an 
der Priester und Prediger Schule.  ‘Kam aus einem religiösen Milieu. .. Äh .. ‘Da ich von 
der Prister und Prediger Schule kam, .. mhm .. musste ich vieles ertragen.  

7. I: Mhm. 

8. A: Mhm .. Äh .. Einer unserer Professoren .. mhm .. fragte uns .. in der ersten Stunde, .. 
mhm .. ‘wer von welcher Schule kam .. mhm .. und was wir später machen wollen. *Ich 
erzählte, .. mhm .. +dass ich von der .. mhm .. Vorbeter-Prediger-Gymnasium komme .. 
und  .. mhm ..  ‘eine gute Journalistin werden möchte. .. *Er hat mich nur so angeguckt..  
und .. mhm .. +herabschauend „hoffentlich“ gesagt. 

9. I: Mhm. 

10. A:.. Also, .. ‘ Ich freute mich , .. ihm gezeigt zu haben, .. +dass ich das schaffen 
konnte. .. ‘Sein Verhalten vor zwei Jahren gegenüber mir, .. war der Grund dieses 
Kampfes, .. +den ich natürlich gewonnen hatte. .. Mhm .. *Gleichzeitig war er mein 
Berichtslehrer. Äh .. Er sagte mir, .. ‘, dass er keinen Fehler von mir in den Berichten in 
meinem Berufslben erwartet, .. +da er mir vertraut. Äh .. mhm .. *Ich hatte ihn dazu 
gebracht, .. dass zu sagen. (lächelt)..  ‘Ich habe es geschafft .. ‘Das reicht mir. 

11. I: Gibt es in Ihrer Vergangenheit Beziehungen, die Ihre persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

12. A: Mhm .. Also .. ‘Ziya Pasa und Necip Fazil Kisakürek .. mhm .. haben einen großen 
Einfluss .. mhm .. +auf meine persönliche Entwicklung. ..Mhm .. Im jungen Alter .. 
mhm .. *habe ich ihre Bücher gelesen. .. ‘Sie haben auch negative Auswirkungen .. 
mhm .. auf meine Entwicklung. .. Äh .. ‘Deshalb kann ich manchmal spitzzungrich 
sein. .. Allerdings, mhm .. kann das meine Beziehungen .. äh .. ‘in negativer Hinsicht 
beeinträchtigen. .. *Einige zeitlang habe ich versucht, .. mir das abzugewöhnen. .. 



Anhang 

 

 293

Mhm .. *Danach habe ich mir gesagt: „Warum versuche ich mir das abzugewöhnen? 
Ich bin halt so.“ (lacht) .. Mhm .. ‘Wenn ich an Orten, .. äh .. wo ich spitzzungrig sein 
muss, .. +so bin, .. mhm .. ‘dann kann ich an Orten, .. wo ich es nicht sein sollte, .. +es 
sein lassen. .. Mhm .. ‘Die Satire Ziya Pasas, .. Necip Fazils Schlagfertigkeit .. mhm .. 
und seine Reaktionen, .. deren Wichtigkeit er nicht vorher einschätzt, .. +sind ihre 
Eigenschaften, .. *die mich beeindrucken. .. Mhm .. *Wie ich bereits erwähnte, .. +sind 
sie Denker, .. äh .. deren Bücher ich auf Grund des Einflusses meines Vaters anfing,  .. 
mhm .. im frühen Alter zu lesen. .. Mhm .. Aber, aber ..  der eigentliche Mensch, .. 
mhm .. der meine Persönlichkeitsmerkmale beeinflusste, ..  und mit dessen Hilfe ich 
alles lernte, .. ist .. mhm .. mein Vater. .. Äh .. ‘Mein Vater ist in allen Bereichen mein 
Idol.        

13. I: Als was arbeitet dein Vater? 

14. A: Mhm .. *Mein Vater ist Lehrer. Er ist .. mhm ..  sehr ehrgeizig .. äh .. und 
prinzipienfest. .. Er war in der Stadt X Schulleiter einer  .. Prister und Prediger Schule. 
Er ist ein Mensch, .. mhm .. der Ziele hat .. mhm .. und  .. ‘zwölf Mal ins Exil geschickt 
wurde. .. Mhm .. ‘vor seinem letzten Exil hat er sich ebenfalls nicht geweigert, .. 
+sondern mit seiner Hingabe zu Gott alles .. mhm .. so hingenommen. ‘Er unterwirft 
sich zwar Gott, .. äh ..  aber legt sich nicht auf die faule Haut, .. mhm .. +sondern kämpft 
für alles, äh .. ‘mit all seinen Kräften .. +und am Ende .. *unterwirft er sich Gott. Über die 
Personen, .. ‘die ihm Hindernisse aufstellen, .. sagt er: „ Es gibt den Gott, der mächtiger 
ist, als sie.“  

15. I: Mhm. 

16. A: Also, .. Mhm .. ‘Obwohl er zahlreiche Exilsaufenthalte hinnehmen musste, .. +machte 
er kein Zugeständnis.. mhm .. und .. ‘verzichtete nicht auf die Dinge, ..+ die er für richtig 
hielt. .. Ähh .. ‘Meine Persönlichkeit .. mhm .. hat Ähnlichkeiten mit meinem Vater. .. 
Äh ..  ‘Da die ersten Exilsaufenthalte meines Vaters .. +in meiner Kindheit waren, .. 
*habe ich ihn als eine Person, .. +die seine Koffer vorbereitet.. mhm .. und keinem 
einen Dank schuldet, ..* in Erinnerung. 

17. I: Mhm. 

18. A: Also, .. Ein Vater, .. ‘der bei jedem Exil .. gegen das Kultusministerium Einspruch 
einlegte, .. +und jedes Mal erfolg hatte, .. ‘nicht desto trotz .. mhm .. nie aufgab .. und .. 
und .. +sich nicht von seinem Vorhaben abhalten lies. Mhm .. *In meinen Augen ist er .. 
mhm .. +unermüdlich .. und .. äh .. ‘wird nie alt, .. *obwohl, .. mhm .. seine Haare und 
sein Bart schon weiss sind. .. ‘Er ist ein Berater. .. ‘Er hat mir sowohl geistliche Lieder .. 
mhm .. als auch Volkslieder beigebracht. .. Mhm .. *Grundsätzliches habe ich von ihm 
gelernt.          

19. I: Mhm. 

20. A: Alsoo, .. jaa .. ‘mein Vater ist mein wichtiges Vorbild. Und .. mhm .. ich hoffe, .. äh .. 
‘dass ich ihn in bester Weise als Beispiel nehmen kann.   

21. I: Gibt es andere Personen in deinem Leben, die du als Vorbild nennen kannst?  

22. A: Wie ich schon bereits erwähnt habe, .. *hat mich mein Interesse über Necip Fazil zu 
Ziya Pasa geführt.  ‘Ziya Pasa ist .. mhm .. mit seinen Satiren berühmt. *Er ist ein 
wichtiger Meister .. äh .. +der letzten Epoche der Divan Literatur. .. Äh .. ‘Gleichzeitig ist 
er ein Staatsmann. .. Wie gesagt, .. ‘sind es erst mein Vater, .. dann Necip Fazil und 
Ziya Pasa, .. +die bei meiner Persönlichkeitsentwicklung eine wichtige Rolle spielen. 

23. I: Mhm. 

24. A: .. Mhm .. ‘Sie sagen ihre Meinungen, .. +die sie für richtig halten, .. *direkt ins 
Gesicht des anderen. .. Z.B. ‘mag ich Abdülhamit. .. Mhm .. *Ziya Pasa mag ihn nicht. 
Aber, mhm .. ‘trotzdem mag ich Ziya Pasa.  

25. I: Erinnern Sie sich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf Ihr Leben oder auf Ihre Ansichten hatten? 

26. A: Jaa, also .. ‘seit fünf Jahren lebe ich als Studentin. .. Natürlich gab es einige 
Veränderungen .. äh .. ‘in dieser Zeit, .. +die jedoch nicht gravierend waren. .. ‘Diese 



Anhang 

 

 294

Veränderungen .. mhm .. waren aufgrund meines Freundeskreises .. +nicht tief 
greifend. .. Mhm .. *Ich wohne mit ihnen .. +in einem staatlichen Studentenwohnheim. .. 
Äh .. Den Wohnbereich benuzte ich .. mhm .. gemeinsam mit verschiedenen Freunden. 
‘Ich teile alles mit ihnen. .. ‘Ihre Wirkung bezüglich meiner Veränderung gibt es 
bestimmt, .. +auch im negativen Sinne.  

27. I: Du bist eine Absolventin der Priester und Prediger Schule und kommst aus einem 
religiösen Milieu. Welche Veränderung hat diese Situation bei dir hervorgerufen?  

28. A: Jaa, also.. ‘den Unterschied .. habe ich an der Fachhochschule .. mhm .. sehr gut 
wahrgenommen. (H) In der Oberstufe .. äh .. hatte ich eine .. mhm .. ‘sehr 
geschlossene (konservative) Umgebung. .. *Ich ging von zu Hause in die Schule .. und 
wieder zurück. .. Mhm .. *Die Schule war von uns aus .. +zu Fuß in zwei Minuten 
erreichbar. ‘In der Oberstufe .. äh .. habe ich keine Veränderungen erlebt. Aber, .. 
mhm .. ‘während des Aufenthalts in der X Stadt und der Fachhochschulzeit habe ich die 
Veränderung .. und .. und den Unterschied sehr deutlich gespürt. .. Mhm .. In der 
Oberstufe (Priester und Prediger Schule) lebte ich .. äh .. ‘in einer sehr religiösen 
Umgebung. .. Mhm .. * Es gab Jungen- und Mädchenklassen, .. +die in getrennten 
Gebäuden waren. .. ‘An der Fachhochschule gab es moralische Unterschiede, .. +die 
diskussionsbedürftig sind. .. Ähh .. ‘Sie verstehen doch, was ich meine.          

29. I: Mhm. 

30. A: Mhm .. ‘Das Verhältnis zwischen Jungen und Mädchen war sehr locker. .. .. Äh .. 
*Manchmal war es zu locker. .. ‘Man kann sich mit dem Freund unterhalten .. mhm .. 
und ihn begrüßen. Aber .. mhm .. ‘in dieser Gruppe waren Beziehungen 
ausermoralisch. .. Ähh .. ‘Sie wurden nicht nur praktiziert, .. mhm ..   sondern auch sehr 
offen mit den Dozenten diskutiert.     

31. I: Als Sexualität? 

32. A: .. Naja mhm... ‘An die Tafeln wurden unmoralische Karikaturen [über Sexualität] 
gezeichnet, .. *allein über deren Gedanken man sich schämte. .. Mhm .. ‘Als ich mich in 
so einer Umgebung fand, .. fragte ich mich, .. äh .. +wo ich denn sei. Hmm .. ‘Ich fühlte 
mich so, .. wie die Menschen .. mhm .. in den Zeichentrickfilmen, .. +die vom 
Steinzeitalter in das Raumzeitalter kommen. 

33. I: Mhm. 

34. A:.. Ähh .. Und dann .. mhm .. nannten sie das auch noch Bedürfnis. .. Wir .. mhm .. 
wir .. haben ihnen .. nicht erklären können, .. ‘dass man nicht jedes Bedürfnis an jedem 
Ort ausleben kann. .. ‘In dieser Hinsicht habe ich meinen ersten Schock in der Klasse 
der Fachhochschule erlebt. .. Aber als ich hierher kam, .. +gab es so was nicht.  

35. I: Wahrscheinlich ist Edirne etwas anders?  

36. A: Jaa .. Natürlich. ‘Es war ein ganz anderer Ort. .. *Die Anderen hatten in der 
Oberstufe mhm .. +den Kommunikationsbereich erlernt, .. mhm .. ‘ich jedoch war an 
einer Priester und Prediger Schule. .. ‘Es sind sehr unterschiedliche Umgebungen. .. 
Mhm .. *Meine derzeitigen Freunde kommen .. äh .. +von der allgemeinen Oberstufe. 
‘Aber, .. die, die .. an der Fachhochschule kamen von der Oberstufe .. mhm .. für 
Kommunikation. *So einen Unterschied .. habe ich erlebt. .. Mhm .. Den Schock, .. 
mhm .. ‘den ich in Edirne erlebt habe, .. +trage ich manchmal mit mir rum.  

37. I: Was hat diese unterschiedliche Umgebung bei dir verändert?  

38. I: .. Ähh .. *Ich bin lockerer geworden. Ich habe festgestellt, .. ‘dass ich im Gegensatz zu 
früher .. heute lockerer reden kann. .. ‘Da wir in einem staatlichen Studentenwohnheim 
wohnten, .. +hatten wir eine Gruppe gebildet. .. Mhm .. Sie bestand aus Studentinnen, .. 
die von der Priester und Prediger Schule kamen. Äh .. ‘Wir hatten das Ziel, .. uns auf 
diese Weise zu schützen. .. Mhm .. Nach einiger Zeit haben wir festgestellt, .. *dass 
jeder sich seiner Klasse angepasst hatte. .. Ja. Also.. ‘Somit war die Funktion dieser 
Gruppe überflüssig. (lacht) .. ‘Jeder versuchte ein Abschlusszeugnis zu bekommen.      

39. I: Mhm. 

40. A: Also H ‘Wir waren alle etwas beeinflusst. .. Und, und .. mhm .. ‘ich fühle immer noch 



Anhang 

 

 295

diese Wirkung. .. Äh .. *Zurzeit lese ich über die Ethik. .. Also, die die , .. Islamische 
Ethik. Aber, mhm .. ich bin der Meinung, .. ‘dass, .. das nicht nur durch lesen 
funktioniert. .. ‘Sie lernen nur die Theorie. .. Äh .. ‘Sie könen sie in ihrem Leben nicht 
gänzlich umsetzen. .. Also. .. Meine, äh .. Aufenthalte in verschiedenen Umgebungen .. 
mhm .. ‘haben sich in all meinen Beziehungen bemerkbar gemacht. .. Mhm .. ‘Die 
Mann- Fraubeziehung, .. mhm .. die Mutter- Vaterbeziehung, .. +alles hat sich in einer 
veränderten Form weiter entwickelt. -.. Mhm .. ‘Ich bin ein lockerer Mensch geworden. .. 
‘Nun .. nun .. mhm .. stören mich einige Begrifflichkeiten, .. die ich benutze nicht. .. *Ich 
kann sagen, .. dass eigentlich die verschiedene Umgebung .. mhm .. ‘mich in negativer 
Hinsicht beeinflusst hat.          

41. I: Wie denn? Denkst du, dass du etwas verloren hast? 

42. A: Ja, also .. mhm .. ich glaube, .. ‘dass ich in moralischer Hinsicht einiges verloren 
habe. .. *Ohne es zu bemerken, .. +glich ich ihnen. Und .. jetzt versuche ich, .. ‘die 
verlorenen Dinge wieder zu finden. .. ‘Deshalb möchte ich sofort in eine private 
Wohnung umziehen. .. Mhm .. ‘Ich bin überzeugt, .. äh .. dass dieses nur durch eine 
eigene mir gehörende Umgebung möglich ist. .. Aber, H ‘das habe ich sehr spät 
bemerkt.    

43. I: Wie hat sich Ihr Gottesbild, wie hat sich Ihre Beziehung zu Gott im Verlauf Ihres 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen Ihres Lebens verändert? Was bedeutet Gott 
heute für Sie? 

44. A: Mhm .. ‘Als ich in der Oberstufe war, .. mhm .. habe nicht darüber nachgedacht. .. 
*Denn ich hatte ein Vorbild vor mir,.. äh .. ‘meinen Vater. .. ‘Meine Mutter war auch in 
gleicher Weise ein Vorbild. .. Meine älteren Geschwister, .. mhm .. die zur Priester und 
Prediger Schule gingen, .. ‘waren auch da. Alle, mhm .. alle meine Geschwister .. äh .. 
‘gingen auf diese Schule. *Im Hochhaus haben wir acht Nachbarn, .. +von denen 
sieben, .. Lehrer an der Priester und Prediger Schule sind. .. ‘Stellen sie sich so eine 
Umgebung vor. .. Mhm H ‘Ich habe mir keine Gedanken über das Dasein Gottes 
gemacht. .. ‘Ich lebte glücklich in meiner eigenen Welt.  

45. I: Mhm. 

46. A: Also .. mhm .. ich dachte, .. ‘dass die Welt so ist, .. wie in unserem Hochhaus und .. 
äh .. wie in unserer Schule. Jaa, dann .. *später in X Stadt an der Grenze des 
Balkans, .. mhm .. fing ich an zu sagen: „Oooo, guck dir den an, der fastet.“ (lacht). 
Also, jaa ..äh .. ‘diese Veränderung an mir, mhm .. habe ich sehr stark bemerkt. .. Am 
Anfang, .. war ich noch darüber traurig, .. ‘dass die Leute nicht fasteten. .. ‘Ich freute 
mich, .. +wenn ich ein paar traf, .. *die fasteten.    

47. I: Mhm. 

48. A: Also .. ‘in Bezug auf die Hinterfragung .. mhm .. ‘der Existenz Allahs. .. Na, ja .. 
‘sogar der Prophet betete folgendermaßen: „ Mein Allah, lasse mein Herz zu dir 
beständig sein!“ .. Hmm H ‘Ich hatte öfter den Gedanken, .. ob ich denn aus meinem 
Glauben herausgetreten sei. .. Äh .. ‘Es gab Augenblicke, .. in denen ich dises sehr oft 
hinterfragt habe.    

49. I: Kannst du mehr darüber erzählen?  

50. A: Jaa, mhm .. ‘während der Vorbereitung auf die Universität .. äh .. tut man alles, .. 
was man kann. Jaa, also .. *man versucht  es und bemüht sich. .. Mhm .. und .. 
‘trotzdem klappt es nicht. .. Äh .. Aber, .. es wird gesagt, .. ‘dass du als Moslem ein 
Ausgewählter bist. .. *Du bist ein von Allah geliebter Mensch. .. Ähh .. *Ich sage: „Mein 
Gott, ich kann dir das nicht sagen, .. mhm .. aber warum erlebe ich das? Warum dieses 
Elend? Wenn ich auserwählt bin, warum lässt du mich dann das erleben?“ Also, mhm .. 
*im Nachhinein habe ich bemerkt, .. äh .. +dass gerade .. mhm .. ‘dieses das 
auserwählte ausmacht.      

51. I: Kampf. 

52. A: Jaa. .. ‘Eigentlich war ich hierfür auserwählt. .. Mhm .. ‘Nicht für die Bequemlichkeit. .. 
Seit meiner Kindheit .. äh .. wurde das aber in falscher Weise in mein Gedächtnis 
eingeprägt. .. Es wurde .. mhm .. immer gesagt: „Du machst das schon, das kriegst du 



Anhang 

 

 296

schon hin!“ .. Äh .. Meine ältere Schwester erzählte: „‘Als ich die Priester und Prediger 
Schule beendete .. und nach Istanbul ging, hatte ich das Gefühl, .. als ob ich Istanbul 
erobern könnte.“ .. Ja, .. ‘dieses ist ein großer Fehler.  

53. I: Mhm. 

54. A:.. Mhm .. *in so einer konservativen Umgebung .. äh .. wirst du so erzogen, .. ‘als ob 
die Außenwelt genau so ist, .. *wie deine gelebte Welt. .. Mhm .. ‘Na dann, .. gehe und 
erobere sie. Hmm, alsoo, .. *aber sie sagen dir nicht, .. +dass es auch Atheisten gibt. .. 
Äh .. ich habe mein Zimmer .. mhm .. ‘mit einer Atheistin geteilt. Wenn ich aus dem 
Koran rezitierte, .. ‘hörte sie ganz normal Musik.  

55. I: Mhm. 

56. A: [H]‘Keiner hatte mir erzählt, .. dass ich mich in so einer Situation befinden werden 
würde. .. Also, .. ‘wie soll ich das erklären, ..  +ich war nicht vorbereitet, auf so was im 
Leben. Ich musste mich .. mhm ..  ‘unvorbereitet mit solchen Dingen .. 
+auseinandersetzen. [...] .. ‘Mir wurden nur die .. mhm .. positiven Seiten des Lebens 
gezeigt. .. Mhm .. *sie haben mir nicht gesagt, .. äh .. ‘dass ich irgendwann einen 
Atheisten treffen könnte. Äh .. *Abu  Lahab [größter Feind des Propheten Mohammed in 
seiner Zeit] kennen wir .. mhm .. aus den Büchern. ‘Dass es heute noch Abu Lahabs 
gibt, .. +wurde uns nicht gesagt. Ja, also, .. mhm .. das habe ich, .. ‘durch die 
Erfahrung, erfahren. Mhm .. und, .. in der Hinsicht .. *ist mein Selbstvertrauen null.  

57. I: Was kam dir bei dem Begriff Allah als Kind ins Gedächtnis?  

58. A: Hmm , .. ‘wenn ich ehrlich sein soll, .. dachte ich als Kind, .. äh .. wenn das Wort 
Allah fiel, .. *an Angst. .. Alsoo, .. ‘bei mir ist die Wirkung der Angst größer, .. +als der 
Belohnung. .. ‘Vielleicht hat das etwas mit der menschlichen Psychologie zu tun .. 
+aber bei mir .. mhm .. steht die Angst .. äh.. *in jedem Bereich an erster Stelle.    

59. I: Warum musstest du an die Angst denken? 

60. A: MhmmHäh. Alsoo, .. ‘wenn man Gott sagt, .. +habe ich Angst H ‘Eigentlich hat mir 
keiner gesagt, .. *dass ich in die Hölle komme, .. aber, mhm .. ‘jetzt habe ich Angst, .. 
+eine schlechte Note zu bekommen. .. Ich denke, .. ‘wenn die Angst vor schlechten 
Noten da ist, .. +bin ich motivierter, .. erfolgreich zu sein. Ich denke nie .. mhm .. ‘an die 
Belohnung, .. wenn ich gut bin, .. aber mhm .. aber ..  *ich habe .. öfter Angst vor dem, .. 
äh .. *was geschehen kann, .. +wenn ich schlecht bin.     

61. I: Mhm. 

62. A: Also, .. auf die Frage, .. ‘warum ich an die Angst denke, .. äh .. wenn ich das Wort 
Allah höre, .. +kann ich kein bestimmtes Erlebnis oder Ereignis nennen. Mhm .. aber 
das kann .. äh .. an der ‘Größe, .. der Hochmut, .. mhm .. der Kraft und der Macht Allahs 
liegen.   

63. I: Mhm. 

64. A: Mhm .. jaa, .. vielleicht .. äh .. ist das wegen der Anmaßung. .. ‘Wenn ich als Kind ein 
Minarett sah, .. +musste ich an Allah denken. Mhm .. ‘Weil ich die Größe Allahs .. äh .. 
mit dem größten Minarett identifizierte. .. Äh .. ‘Diese Identifikation .. mhm .. habe ich 
am Ende der Grundschulzeit verworfen, .. *ich habe gemerkt, .. +dass die Minarette 
nicht Allah war. (lacht).   

65. I: Mhm. 

66. A: .. Mhm .. ‘Minarette beudetete .. für mich Allah. Ich dachte, .. ‘dass die Minarette 
Allah war .. mhm .. und dass Allah die Minarette war. .. Äh.. ‘wenn ich ein Minarett 
sah, .. guckte ich ihn mir sehr respektvoll an. .. ‘Dass Allah nicht in den Höhen war, .. 
+habe ich in den letzten Jahren .. mhm .. meiner Oberstufe begriffen. ‘Dass das 
eigentlich nur .. mhm .. eine Dimension der Liebe war, .. +habe ich in dieser Zeit 
überlegt. .. ‘Obwohl ich mich immer wider .. äh .. auf die Aufnahmeprüfung der 
Universität vorbereitet hatta,  .. mhm .. *klappte es nicht, .. ‘weil meine Probeprüfungen 
daneben gingen. Als ich anfing Allah die Frage zu stellen, .. ‘warum das so sei, .. 
+dachte ich mir, .. mhm .. ‘dass er nicht nur hochmütig, .. sondern .. ‘gleichzeitig auch 
gnädig sein müsste. .. ‘Allah ist sowohl hochmutig .. mhm .. als auch gnädig, er muss so 



Anhang 

 

 297

sein. .. ‘Er muss auch eine Seite der Liebe haben. .. Mhm .. *Mein Erlebtes hatte mich 
zu seiner Gnade .. mhm .. und Liebe geführt.        

67. I: Mhm. 

68. A: .. Äh .. ‘wenn man kein Verbrechen begeht, .. wirt man auch nicht bestraft. .. Mhm .. 
*hier gibt es eine Logik.    

69. I: Gab es in Ihrem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn Ihres 
Lebens gefestigt oder verändert haben? 

70. A: .. Hmm .. Nein .. ‘Eigentlich habe ich keine großen Erfahrungen gemacht. Aber, .. 
mhm .. folgendes ist passiert. .. Immer, .. mhm .. ‘wenn ich mich daran erinnere, .. *bin 
ich traurig. .. *Einige glauben daran, .. ‘dass deren Träume wahr werden. .. ‘Bei mir war 
das .. äh .. zu 80 Prozent der Fall. .. ‘Als meine ältere Schwester .. mhm .. ..jaa .. an der 
Fachhochschule für Priester und Prediger studierte, .. +hatte sie keine Hoffnung .. in 
Bezug auf eine Prüfung. .. Mhm .. Ich träumte, .. ‘dass, .. sie 98 Punkte .. äh .. von 100 
bekam, und .. und sie bekam wirklich 98 Punkte. .. Jaa, also .. ‘ähnliche Dinge habe ich 
oft erlebt. Aber, .. seit längerer Zeit, .. träume ich nicht mehr .. von Dingen, .. ‘die dann 
wirklich passieren.          

71. I: Bis zu welchem Alter hast du solche Träume gehabt? 

72. A: Hmm .. Also .. *Nach meiner Oberstufenzeit .. mhm .. +in Edirne hatte ich noch eine 
Zeit lang solcher Träume. ‘Denn ich versuchte mich dort zu schützen, .. mhm .. +und 
klammerte mich an das Gottesdienst (Gebet). Äh .. ‘Als ich dort schlechte Dinge sah, .. 
+klammerte ich mich mehr an meinen Glauben .. und .. und an meine Gebete. .. Mhm .. 
‘Nachdem ich hierher zur Uni kam, .. äh .. waren alle wie ich. ‘Anständige und korrekte 
Menschen. .. Mhm .. ‘Jetzt gibt es nichts mehr .. +an das ich mich klammere. .. Mhm .. 
‘Das einzige was ich noch mache ist, .. mhm .. +das fünfmalige Gebet zu verrichten. 
Äh .. *Deshalb habe ich mich von solchen Träumen entfernt.       

73. I: Denkst du, dass du wegen der Enfernung zu ihm nicht mehr so träumst? 

74. A: Jaaa, .. mhm .. ‘weil ich mich von ihm entfernt habe, .. kann ich nicht mehr so 
träumen. .. *Das tut mir weh.   

75. I: Haben Sie Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen Sie keinen Sinn in Ihrem Leben gesehen haben? Was ist damals mit 
Ihnen passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 

76. A: Alsoo .. *Während den Vorbereitungen auf die Aufnahmeprüfung der Universitäten .. 
+befand ich mich ein Mal in einer Krise. .. ‘Wenn ich meinen Glauben nicht gehabt 
hätte, .. hätte ich Schlimmes getan. (H) Das war .. mhm .. kein sehr guter Gedanke. .. 
‘Der gehörte nicht mir. .. Alle, .. um mich herum, .. dachten so, .. und ich glaubte .. 
mhm .. auch daran. ‘Es gibt Allah .. äh .. und während seines Daseins .. mhm .. kann 
ich mich nicht umbringen. .. Das war die Zeit, .. ‘als ich mich zum dritten Mal .. mhm .. 
auf die Aufnahmeprüfung vorbereitete. .. *Falls ich diese wieder nicht schaffen sollte, .. 
war das ein Ende für mich. *Das Leben würde ein Ende nehmen. .. ‘Denn ich hatte alles 
darauf fixiert. So, .. ‘zu denken war vielleicht mein Fehler, .. + aber das merke ich erst 
jetzt. .. Zu dem Zeitpunkt, .. äh .. ‘hat mir mein Retter, ... mein lieber Vater, Beistand 
geleistet. (lacht) .        

77. I: Mhm. 

78. A: Mhm .. Meine letzte Vorbereitung auf die Prüfung, .. *habe ich in Ankara gemacht. 
Dort bin ich zu einem .. äh .. ‘Vorbereungskurs gegangen. ‘Eigentlich wollte ich nicht 
mehr dorthingehen. Aber, .. mhm .. ‘alle um mich herum .. + haben mich dazu 
gezwungen. .. ‘Ich löste wieder die gleichen Aufgaben .. mhm .. und .. äh .. lernte für die 
gleichen Themen. Ich hatte es satt, .. ‘seit drei Jahren die gleichen Sachen zu machen.  

79. I: Mhm. 

80. A: Mhm .. ‘Du bist zwar ein perfekter Mensch, .. aber, .. äh .. hast nichts in der Hand. .. 
Äh .. also, .. ‘ich wollte immer ein guter Kritiker und Autor werden. Mhm .. Man wird mit 
solchen Idealen groß, .. ‘aber man kann nicht einmal einen Schritt nach vorne 
machen. .. Alle, alle deine .. ‘Ziele und Träume .. mhm .. werden verhindert. *Für mich 



Anhang 

 

 298

hatte alles ein Ende. 

81. I: Mhm. 

82. A: .. ‘Dann kam mein Vater, .. +wegen seinem Rentenverfahren, .. *von Samsun nach 
Ankara. .. *Er hat zehn Minuten mit mir gesprochen. .. In den Sätzen des Korans oder in 
manchen Wörtern .. mhm .. ‘liegt eine gewisse Magie. Das habe ich zwar .. mhm .. im 
Nachhinein bemerkt. ‘Die Worte meines Vaters hatten eine ..äh .. magische Wirkung 
auf mich.  

83. I: I: Mhm. 

84. A: Mhm ... Also. .. ‘Nach dem Gespräch mit meinem Vater, .. mhm .. (laut und 
aufgeregt) war die Krise, die mich zur Verleugnung Gottes und ..äh ..  zum Selbstmord 
drängte, .. +plötzlich in Luft aufgelöst.  ‘Mein Vater sagte zu mir: „Was ist los mit dir, in 
welchem Zustand bist du?“. .. ‘Seine Kritik an mir, .. mhm .. hat mich zu mich gebracht.              

85. I: Warum so eine große Kriese? 

86. A: Also, .. mhm .. ‘seit meiner Kindheit, .. mhm .. war ich immer erfolgreich und stand 
immer im Vordergrund. Wenn, .. äh .. an der Schule ein Chor eingerichtet, .. äh .. oder 
ein Theaterstück aufgeführt werden sollte, .. ‘war ich immer in der Hauptrolle. ‘Die 
Klassensprecherin, war immer ich. ‘Ich kam aus so einer Welt. .. Mhm .. Die Schulzeit 
nahm sein Ende, .. mhm .. und ich stand im Freien. ‘Keiner erinnerte sich an mich, .. 
+und ich erlitt eine Enttäuschung.    

87. I: Und außerdem kommst du von einer Priester und Prediger Schule.  

88. A: Jaa. .. Äh .. ‘Es ist ein Wunder, .. mhm .. als eine Absolventin der Priester und 
Prediger Schule .. mhm .. die Aufnahmeprüfung der Universitäten zu schaffen. In diese 
Prüfung, .. mhm .. *gehen die Absolventen der Priester und Prediger Schule als 1:0 
Verlierer rein. .. ‘Wenn ich in der Oberstufe so bin, .. mhm .. +dann werde ich auf der 
Universität viel mehr schaffen. Also, .. ‘abgesehen von dem vielen schaffen, .. ich 
konnte noch nicht ein Mal einen Schritt machen. .. Und .. mhm .. ‘das hat mich jeden 
Tag zunichte gemacht.      

89. I: Und deshalb hast du fast Selbstmord begangen. 

90. A: ‘Stell dir vor! .. Mhm .. ‘Du bemühst dich so sehr .. und .. tust alles, .. +aber nur 
wegen ein paar Erdkundefragen, .. *kannst du deine Träume nicht verwirklichen. *Es 
war ungerecht. .. Diese Denkweise hat mich, .. *in eine Krise gebracht.(...) Also, .. 
‘wenn ich meinen Glauben nicht gehabt hätte, .. + hätte ich Schlimmes getan.[H] 
Mhm .. Das war, .. ‘kein sehr guter Gedanke. ‘Der gehörte nicht mir. Alle, .. äh .. um 
mich herum, .. dachten so .. ‘und ich glaubte auch daran. .. Mhm .. ‘Es gibt Gott und .. 
während seines Daseins, .. äh .. kann ich mich nicht umbringen. 

91. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würden Sie Ihre Eltern beschreiben? 
Wie ist Ihre Beziehung zu Ihren Eltern jetzt?  

92. A: Mhm .. *Von meinem Vater habe ich ja .. mh ..schon reichlich erzählt. .. Also, .. ‘wir 
sind sieben Geschwister. Äh .. *ich bin die Nummer vier. Wie gesagt, .. mhm .. *war 
mein Vater mein Idol. Er ist ein .. ‘viel lesender .. mhm .. und gut recherchierender 
Redner. *Das hat mich beeinflusst. Kulturell gesehen, .. hat mein Vater, .. großen 
Einfluss auf mich. Aber, .. mhm .. *meine Mutter ist eine Frau vom Lande. ‘Sie liebt ihre 
Kinder über alles, .. und .. mhm .. ist eine sehr aufopfernde Frau. ‘Obwohl mein Vater 
so oft ins Exil musste, .. +blieb sie bei uns, .. kümmerte sich ums uns, .. und schickte 
meinen Vater fort. ‘Kulturell gesehen, .. mhm .. haben wir von ihr nichts gelernt.  

93. I: Mhm. 

94. A: Also, .. sie ist eine Mutter, .. ‘wie jede türkische Mutter. ‘Sie sagt: „Meine Tochter soll 
studieren, .. mhm .. sie soll nicht das durchmachen, ..was ich durchgemacht habe“. .. 
Ja, also .. *manchmal hat sie mich .. deshalb sehr bedrängt. 

95. I: Welche Schule hat deine Mutter absolviert? 

96. A: Sie hat die Grundschule beendet. ‘Ihr Vater hat sie nicht weiterhin zur Schule 
geschickt. .. Mhm .. Sie sagt, .. ‘wenn ihr Vater sie zur Schule geschickt hätte, wäre sie 



Anhang 

 

 299

gerne Lehrerin geworden. Äh .. ‘Aus diesem Grund möchte sie immer noch, .. +dass ich 
Lehrerin werde. (lacht). Sie sagt mir das immer noch. .. Mhm .. ‘Als ich im letzten 
Semester der Fachhochschule in Edirne war, .. +mich auf den Wechsel vorbereitete, .. 
*rief sie mich an .. +und fragte mich .. ‘jedes Mal, .. +ob ich mich vorbereite. ‘Das hat 
mich zwei Monate lang der Maaßen genervt, .. +dass ich meine Mutter nicht mehr 
anrief. (lacht). *Ich wurde wütend, .. und antwortete jedes Mal mit, nein. 

97. I: Mhm. 

98. A:  ‘Ihr Druck machte mich, .. sehr wütend. ‘Diesen Druck empfinde ich immer noch. 
Mhm .. ‘Sie möchte, .. dass ich nach Ankara fahre .. mhm .. und eine Formation hole, .. 
+damit ich Lehrerin werden kann. (lacht). Gut, .. ‘dass ich hier arbeite, .. somit kann ich 
dem Druck meiner Mutter entkommen. .. *Sonst würde sie weiterhin .. mhm .. Druck 
ausüben. .. Äh .. ‘Ich sehe eine .. mhm .. fehlerhafte Eigenschaft an meinem Vater. Er 
sagt: „Ihr wisst die nötigen Dinge. Ich mische mich nicht in eure Entscheidungen ein.“. 
Das sagt er .. mhm .. überall und zu jedem Zeitpunkt. .. Mhm .. ‘Sogar wenn meine 15 
jährige Schwester sich entscheiden muss, .. +greift er bei der Entscheidung nicht ein.               

99. I: Ermöglicht er euch eine liberale Umgebung?  

100. A: Jaaa. .. Mhm .. ‘Aber ich empfinde das als negativ. ‘Das Sagen der folgenden 
Worte beunruhigt den Menschen: „Tue das oder tue das nicht!“. ‘Aber das Nichtsagen 
dieser Worte beunruhigt den Menschen ebenfalls. .. ‘Denn der Mensch braucht einen 
Kompaß. Äh .. ‘Manchmal habe ich das bei meinem Vater gespürt. ‘Bevor ich zum 
ersten Mal nach Edirne ging, ..mhm .. +war ich in einem Dilemma. ‘Ich musste zum 
ersten Mal  eine Perucke tragen, .. mhm .. +in einem nichtreligiösen Umfeld leben .. 
äh .. und .. *mich von meiner Familie trennen. Sie erleben alles zum ersten Mal. ‘Da ich 
ich mich in so einem Dilemme fühlte, .. sagte ich meinem Vater,  .. mhm .. dass ich mir 
überlege, .. +nicht dort hinzu gehen. Mein Vater sagte, .. ‘dass ich das selber 
entscheiden müsse. .. ‘Meine Mutter reagierte sofort .. und .. mhm .. sagte, dass ich 
hingehen müsse. Ja, .. ‘sie ist in der Hinsicht dominanter und übt Druck aus.            

101. I: Wie alt sind deine Eltern? 

102. A: Mhm .. *Mein Vater ist Jahrgang 48, .. äh .. meine Mutter 50.  

103. I: Hat sich Ihr Bild von Ihren Eltern im Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche 
Veränderungen gegeben hat, woran hat das gelegen? 

104. A: ‘Jaaa. Ich habe festgestellt, .. ‘dass mein Vater nicht perfekt ist.  

105. I: Wann hast du es festgetsellt? 

106. A: Dieses Jahr. 

107. I: Was hat dich dazu gebracht, so zu denken? 

108. A: Also, .. mhm .. *eigentlich ist nichts passiert. Aber, .. äh .. als ich anfing, .. ‘die 
Vergangenheit zu hinterfragen und zu interpretieren, .. mhm .. +ist mir das aufgefallen. 
‘Sie merken das, .. wenn sie die Vergangenheit vor die Augen führen. ‘Wenn ich das 
schon in der Oberstufe gemacht hätte, .. äh .. +hätte ich das vielleicht schon damals 
bemerkt. Aber gut, .. ‘dass ich das nicht gemacht habe. ‘Denn damals habe ich schöne 
Dinge erlebt. (H) .. Mhm .. Alsoo.  .. Mein Vater ist zwar ein lockerer Mensch, .. aber .. 
*trifft seine Entscheidungen wie ein Diktator. 

109. I: wie bitte?  

110. A: *Er ist ein Theologe, .. +ein Lehrer an der Priester und Prediger Schule und .. 
mhm .. ‘hat dort 20 Jahre lang als Rektor fungiert. Als ich alle Teile des Puzzels 
zusammen fügte, .. äh .. sah ich, .. ‘dass er ein sehr guter Vater, .. mhm .. +aber ein 
schlechter Ehepartner war. .. Äh .. ‘Er war ein eifersüchtiger Ehepartner, .. und das lies 
ihn dieses machen. ‘Diese Eigenschaft ist zwar gut, .. aber, .. +sie ruft schlechte Dinge 
hervor.        

111. I: Wie denn? 

112. A: Also, ..  mhm .. es tut mir leid, .. äh .. ‘mehr kann ich nicht erzählen, .. denn das 
wird zu persönlich.[H] ‘Mein Vater ist ein sehr religiöser Mensch. Äh .. wenn er der 



Anhang 

 

 300

Meinung ist, .. das, .. ‘dass er einen Menschen gewinnen wird, wird er sich nicht 
weigern, .. mhm .. +sich Stunden lang mit ihm zu unterhalten. Aber, .. ‘wenn seine Frau 
an der Reihe ist, .. +tut er das nicht. ‘In dieser Hinsicht kann er .. mhm .. unseren 
Propheten nicht als .. Vorbild nehmen. Als Vater .. mhm .. *ist sein Vorbild der 
Prophet, .. äh .. aber .. ‘als Ehemann nicht. Er, mhm .. er hat meine Mutter .. mhm .. 
‘sehr unterdrückt. ‘Die aufopfernde Seite meiner Mutter .. äh .. gefällt mir sehr. 

113. I: Gibt es andere Beziehungen, Ihnen bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf 
alle wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

114. A: Mhm .. jaa, .. ich habe eine Freundin, .. mhm .. mit der ich in Edirne zusammen .. 
[in einem Zimmer gewohnt hab-]. Sie ist jetzt .. mhm .. in Erzurum. ‘Ich mag sie sehr. 
‘Wir haben eine gute Freundschaft. Mhm .. wir haben uns .. *in Edirne kennengelernt. 
‘Wir wohnten im gleichen Zimmer. ‘Unsere Namen sind sich ähnlich. Äh .. ‘sie kam auch 
von einer Priester und Prediger Schule. ‘Wir haben sehr viele Gemeinsamkeiten. .. 
Mhm .. *leider, .. seit drei vier Jahren sehen wir uns nicht, .. +aber wir schreiben uns .. 
und telefonieren miteinander. Mhm .. ‘wir haben ernste Meinungsaustäusche .. 
miteinander gehabt.   

115. I: Hast du noch  andere wichtige Beziehungen? 

116. A: *Es gibt Autoren, .. +die mich ungebildet fühlen lassen. Z.B. ‘Ahmet Davutoglu, .. 
mhm .. er ist jetzt der Internationale Berater Tayyibs. ‘Ich habe in seiner privaten 
Institution .. äh .. an seinen Seminaren teilgenommen. Dort habe ich festgestellt .. 
mhm .. ‘wie ungebildet ich bin.       

117. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für Sie 
zentral? Warum sind Ihnen diese wichtig? 

118. A: Also, mhm .. ‘ich habe mich immer .. mhm .. mit den Absolventinnen der Priester 
und Prediger Schule identifiziert. *Ich sah sie als eine bestimmte Gruppe. Äh .. ‘jetzt 
denke ich nicht mehr so. ‘Denn wenn ich in die Vergangenheit schaue .. und kritisiere, 
mhm .. kritisiere ich mich selbst. ‘Ich kann überall mit ruhigem Gewissen sagen, .. äh .. 
+dass ich eine Absoloventin der Priester und Prediger Schule bin. ‘Eine Absolventin der 
Priester und Prediger Schule zu sein, .. mhm .. sah ich als eine Identität an.  

119. I: Mhm. 

120. A: *In den Anfangsjahren der Fachhochschule .. mhm .. +wurde ich nicht gern 
angesehen, .. weil ich von so einer Schule kam. ‘Deshalb habe ich so reagiert .. mhm .. 
+und mich als eine Absolventin der Priester und Prediger Schule verhalten. ‘Wenn ich 
das nicht getan hätte, .. äh .. wäre ich genau so geworden wie sie. (lacht). ‘Wenn sie es 
zugelassen hätten, .. mhm .. hätte ich mich gegenüber ihnen definiert. ‘Ich konnte mich 
nicht definieren .. und .. äh .. +habe mich nur so verhalten, .. *wie sie mich gesehen 
haben. ‘Sie hatten  nur das eine Bild .. mhm .. einer Absolventin der Priester und 
Prediger Schule. *Das habe ich leider .. mhm .. sofort so angenommen.  

121. I: Mhm. 

122. A: *Das  war ein Fehler von mir. ‘Sie haben gesagt: „Du kommst von der Priester 
und Prediger Schule, .. mhm .. musst dementsprechend denken und handeln.“. *Ich 
habe deren Äuserungen befolgt. Mhm .. ‘Als ich sagte, .. das .. +dass ich manchmal 
auch .. äh .. ‘so handeln und denken kann wie sie, .. *hatte ich verloren. ‘Ich habe 
versucht mich zu behaupten. ‘Eigentlich hätte ich das nicht machen müssen. .. Ähh .. 
‘Dort habe ich mich immer so gefühlt, .. als ob ich mich behaupten müsse.               

123. I: Spüren Sie, dass Ihr Leben einen Sinn hat? Was gibt Ihrem Leben Sinn? 

124. A: Mhm .. für mich ist .. äh .. ‘jetzt folgendes wichtig; .. beten und wissen.  Also, .. 
mhm .. *ich versuche diese beiden Begriffe .. mhm .. ‘mit Inhalt zu füllen. ‘Mit Wissen 
meine ich, .. das zu wissen, .. +was nicht unwichtig ist. Und, mhm .. *in Bezug auf 
meinen Glauben .. äh .. ‘das Gebet zu verrichten. Jaa, .. nun bin ich .. mhm .. irgendein 
Religiöser, .. der .. der das versucht. ‘Ich glaube, .. dass ..  das Gebet .. mhm .. mit dem 
Alter einen höheren Stellenwert einnimmt. *Der Wunsch nach mehr Wissen, .. äh ..  
+kommt aus dem Grunde zustande, .. ‘weil ich mich unwissend fühle. 

125. I: Wenn es etwas gäbe, was Sie an sich oder an Ihrem Leben ändern könnten, was 



Anhang 

 

 301

würden Sie am liebsten ändern? 

126. A: ‘Nachdem  ich von der Priester und Prediger Schule abging, .. mhm .. +wurde ich 
öfter mit dieser Frage konfrontiert. ‘Sehr oft habe ich zu mir gesagt: „Wäre ich doch 
nicht hingegangen.“ Aber, .. mhm .. *jetzt bereue ich es gar nicht. ‘In meiner 
Vergangenheit gibt es nichts, .. mhm .. was ich bereue. Unsere äh ..  Nachbarn sagten 
auch, .. mhm .. ‘dass es besser gewesen wäre, .. wenn ich nicht auf diese Schule 
gegangen wäre. ‘Ich war immer anderer Meinung und bin ich heute immer noch.      

127. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die Ihnen in Ihrem 
Leben gerade jetzt besonders wichtig sind? 

128. A: Also, .. mhm .. ‘wichtig ist für mich das fünfmalige Gebet. Z.B. ‘Wenn jemand mit 
mir heiraten möchte, .. frage ich ihn als erstes, .. mhm .. ob er das fünfmalige Gebet 
verrichtet. .. ‘Wenn er das fünfmalige Gebet nicht verrichtet, ..+ werde ich mich nie 
wieder mit ihm treffen. ‘Das ist sehr wichtig für mich. ‘Denn die Disziplin der Religion .. 
mhm .. kommt mit dem Verrichten .. des fünfmaligen Gebets .. äh .. zum Vorschein.  

129. I: Mhm. 

130. A: Also, .. mhm .. das fünfmalige Gebet fängt, .. ‘morgens früh an .. und, hält bis 
zum späten Abend .. und, .. sollte auch, .. +während den Reisen verrichtet werden. 
Jaa, .. ‘falls mein Gegenüber, dieses in sein Leben etabliert hat, .. +heißt das für 
mich, .. *dass er diszipliniert ist. Mhm .. ‘wenn er das nicht geschafft hat, .. äh .. +ist er 
nicht diszipliniert und seriös. 

131. I: Mhm. 

132. A: ‘Wenn der Mensch daran glaubt, muss er das auch machen. .. Mhm .. einen 
Ungläubigen ..äh .. *halte ich aus diesen Prinzipien heraus. ‘Aber, .. wenn er zwei Mal 
am Tag betet und .. mhm H drei Mal nicht, .. +dann hat er keine Disziplien. Falls er 
dieser Disziplien nicht mächtig ist, .. mhm .. ‘wird sich das auf die anderen Bereiche 
seines Lebens auswirken, .. +denke ich.    

133. I: Ja. Und hast du Verpflichtungen? 

134. A: Mhm .. jaa, .. also .. früher habe ich mich vor meinen Wohngenossinnen 
gedrückt. *Wir sind zu viert. ‘Die eine ist Alevitin, .. mhm .. die andere sagt, .. äh .. sie 
sei gläubig,  aber trinkt Alkohol, .. die dritte hat sich wegen anderen von dem Glauben 
enfernt, .. mhm .. und ich, .. als Gläubige. *Wir haben so ein Umfeld. ‘Ich rede viel mit 
ihnen, .. +über die Religion .. und über  die Werte, .. ‘aber habe nie Erfolg. ‘Ich fühle 
mich gegenüber ihnen verantwortlich. .. Mhm .. *ich rannte immer vor ihnen weg. ‘Jetzt 
sage ich: „Hätte ich mich doch mehr mit ihnen beschäftigt.“. ‘Ich glaube daran, .. mhm .. 
dass ich deshalb .. äh .. im Jenseits verurteilt werde.    

135. I: Was teilst du als gläubiges Mädchen mit ihnen? 

136. A: In den menschlichen Beziehungen .. mhm .. * unterstützen wir uns gegenseitig. 
*Wenn ich erkranke, .. +kommt und und fragt mich .. ‘meine Freundin, .. die nicht sehr 
gläubig ist, .. wie es mir geht. ‘Und wenn sie erkrankt, stehe ich ihr auch bei. *Wenn es 
um religiöse Dinge handelt, .. +kommen meine Probleme zum Vorschein. ‘Wenn ich 
zum Beispiel die Hand eines Mannes nicht drücke, .. +sehen sie dieses als komisch 
an. .. Mhm .. ‘der Islam schließt jeden Bereich des Lebens ein. ‘Deshalb muss sich 
mein Verhalten dem Islam entsprechen. *In diesem Fall .. mhm .. kann ich meine 
Freunde beunruhigen .. oder .. +sie können mich mit ihrem Verhalten, .. ‘das dem Islam 
nicht entspricht, ebenfalls beunruhigen. ‘Je mehr wir uns in dieser Hinsicht 
unterhalten, .. äh .. desto mehr Probleme kommen auf.        

137. I: Unterhälst du dich mit ihnen über religiöse Themen? 

138. A: Jaa, .. tue ich. ‘Könnte ich mich noch mehr mit ihnen unterhalten, .. mhm .. 
+denke ich  mir. *Ich sehe mich in diesem Bereich sehr passiv. Z. B. .. mhm .. ‘wenn ich 
meine eigentlich gläubige Freundin .. äh .. beim Alkohl Trinken sehe, .. +sage ich 
überhaupt nichts, .. mhm .. ‘damit sie sich nicht unwohl fühlt. Ich wünschte mir, .. ‘ihr die 
richtigen Dinge .. äh .. in dieser Hinsicht zeigen zu können. Wir wohnen .. seit acht 
Monaten .. *gemeinsam in einem Zimmer. Mhm .. ich könnte mit ihnen .. äh .. *einen 
systematischeren Dialog entfalten. ‘Denn acht Monate sind keine kurze Zeit. *Jetzt 



Anhang 

 

 302

bereue ich das.      

139. I: Wann oder wo haben Sie das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang 
zu sein? 

140. A: Mhm .. Also, .. ‘wenn ich Angst habe. *Ich habe ein Problem mit der Dunkelheit. 
Im Dunkeln .. äh .. bin ich ein guter Moslem. ‘Wenn ich etwas in den Griff bekomme, .. 
mhm .. was unmöglich erscheint, .. kommt eine Hingabe zu Gott zum Vorschein, .. äh .. 
*weil ich mich vor ihm schäme. ‘Dann fühle ich mich näher zu ihm, .. +weil er mir in 
einer hoffnungslosen Zeit geholfen hat.  

141. I: Wie sieht Ihr Ideal reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine 
Philosophie, an der Sie sich orientieren?) 

142. A: MhmHNunH*Es wird eine Geschichte erzählt. ‘Ein Mann in Trabzon .. mhm .. 
trug mit einer großen Tasche auf dem Rücken .. +die Sachen der Menschen. ‘Sein 
Freund aus der Kindheit verwandelte alles in Gold, was er berührte. ‘Er war sehr 
begabt. ‘Als er sich eines Tages mit der Tasche .. mhm .. auf den Weg machte, .. äh .. 
sah er seinen Freund in einem schönen Anzug stolz und protzig .. mhm .. ihm entgegen 
kommen. Und der Gepäckträger sagte folgende 

143. I: Mhm. 

144. A: „Mein Allah es gibt keinen anderen, den man anbeten kann und wenn es den 
geben sollte, so würde ich trotzdem dich anbeten.“. ‘So die Unterwerfung des 
Gepäckträgers. .. Mhm .. ‘Ein wirklicher Moslem ist einer, .. äh .. der sich ohne 
Einschränkung Allah unterwirft. ‘Wenn es die Ergebung nicht geben würde, .. mhm .. 
wären die Menschen in dem Gefängnis des Ebu Greibs, .. die viel erleiden mussten, .. 
+schon längst von der Religion abgekommen sein. .. Mhm .. ‘Der Mann, der auf dem 
Bild einen Sack über den Kopf  hat .. und am elektrischen Draht hengt, .. äh .. ist wohl 
ein Scheich. *Seine linke Hand erlitt von diesem Volter einen Schaden.  Mhm .. ‘Dieser 
Mann ist immer noch ein Scheich .. äh .. +und es hat sich nichts wegen des Erlebten 
verändert. ‘Wahrscheinlich hat er sich völlig und ganz unterworfen.         

145. I: Wenn Sie eine wichtige Entscheidung zu treffen haben, wie gehen Sie dann 
gewöhnlich vor?  

146. A: ‘Das mache ich meistens nach meinen eigenen Gedanken. (lacht). *Ich frage 
meinen Vater, ..  +aber dann mache ich es doch so, .. ‘wie ich es für richtig halte.  

147. I: Mhm. 

148. A: ‘Diese Eigenschaft ist bei mir sehr gegensätzlich. .. Mhm .. ‘Religiöse Gefühle 
sind zwar wichtig, .. äh .. aber sie sind auch themenabhängig. *Manchmal denke ich: 
das was die Religion mir erlaubt, kann ich ohne Bedenken  ausleben. Also, .. mhm .. ‘es 
gibt ja eine Aussage von Umar [dem Khalifen]: „‘Wegen der Angst, .. mhm .. eine Sünde 
zu begehen, .. verabschieden wir uns manchmal von neun, .. +oder zehn erlaubten 
Dingen. Wenn, .. wir uns .. ‘zwischen Verboten und Erlaubten entscheiden müssen, .. 
mhm .. +neigen wir zu den Erlaubten.“ .. Mhm .. ‘Das gefällt uns auch. *Ich bin auch so. 
*Ich entscheide mich, .. +frage nach und .. mhm .. ‘entscheide mich dann wieder um 
(lacht).  

149. I: Können Sie mir ein Beispiel nennen? Wenn Sie ein besonders schwieriges 
Lebensproblem lösen müssen, an wem oder woran würden Sie sich orientieren? 

150. A: *In so einem Fall, mhm .. + gehe ich zu einer meiner besten Freundinnen, .. *die 
mich beruhigen kann. ‘Ich erzähle ihr alles .. mhm .. und fühle mich danach wohl. *Ich 
denke, .. äh .. +dass ich auf diese weise viel logischer denken kann. ‘Danach versuche 
ich das Problem ..mhm .. nach meinen eigenen Gedanken zu lösen, .. +auch wenn ich 
weiss, .. *dass es nicht die richtige Lösung ist. (lacht). (H)    

151. I: Glauben Sie, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls 
das so ist, wann ist eine Handlung richtig? 

152. A: Jaa, also, .. ‘sie können eindeutig sein, .. mhm .. aber, .. das kann sich je nach 
Sichtweise des Menschen ändern. ‘Weil ich das Ganze aus der Sicht der Religion 
betrachte, .. +sage ich, ..  das, das eindeutig ist. ‘Die, .. mhm .. die, das Gegenteil 



Anhang 

 

 303

behaupten, .. +kann ich nicht verstehen. ‘Wenn eine Leber funktionieren muss, .. dann 
muss sie funktionieren. .. Mhm .. *So ist das auch mit dem Auge. ‘Meiner Meinung 
nach, .. mhm .. gilt dises auch für die Handlungen. ‘Sie ändert sich nicht je nach dem 
Menschen. ‘Man darf nicht lügen, .. mhm .. man darf keinen Ehebruch begehen, .. 
+diese könen nicht je nach Person erlaubt werden. .. Äh .. jaa, also .. ‘diese 
Handlungsmuster ändern sich nicht. ‘Meines erachtens ändert sich das Volk.        

153. I: Wer bestimmt, ob eine Handlung richtig oder falsch ist?  

154. A: Mhm .. Also, ‘meiner Meinung nach bestimmt das .. die Religion. ‘Der Islam, das 
Glaubenssystem. .. Mhm .. *Einige Sätze des Korans sind offen .. äh .. einige 
verschlüsselt. ‘Vor allem ändert sich an dem Urteil der offenen Sätze für mich 
überhaupt nichts. ‘Das ist das richtige für mich.      

155. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen? Gibt es moralische Grundsätze, über die 
wir uns alle einig sein sollten? 

156. A: ‘Natürlich gibt es sie. ‘Meiner Meinung nach .. mhm .. ist das, .. das allererste. 
Denn, .. mhm .. ‘wenn man nicht glaubt, .. +kann man nicht gerecht sein. ‘Man kann 
grausem gegenüber dem Schöpfer sein. ‘Eigentlich ist man dann .. mhm .. grausem 
gegenüber sich selbst. ‘Denn man ist undankbar. *Der Gerechtigkeitssinn .. mhm .. +ist 
das Fundament aller Handlungsweisen. *Im Koran gibt es folgenden Satz  ‘ „Die Nähe 
zu einem bestimmten Stamm soll euch nicht von der Gerechtigkeit zurückhalten.“ .. 
Äh .. ‘Ich glaube an so eine Religion. ‘Ich finde, .. keiner sollte sich durch 
Ungerechtigkeit .. mhm .. eine Grausamkeit antuen. *Das ist egal, .. wo man sich 
aufhält, .. der Fall. ‘Die Gerechtigkeit ist ein unverzichtbarer, .. mhm .. globaler Wert. 
Eben habe ich ihnen von meinem Vater erzählt, .. ‘dass er ein sehr guter Vater und ein 
Vorbild ist, .. +aber dass er gegenüber meiner Mutter kein guter Ehemenn ist. *Das 
kommt wegen meinem Gerechtigkeitssinn, .. mhm .. also .. +er ermöglicht mir, .. ‘ihn mit 
seinen positiven und negativen Eigenschaften zu sehen. 

157. I: Glauben Sie, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, 
glauben Sie, besteht der?  

158. A: ‘Natürlich hat unser Leben einen Sinn. .. Also, .. nach der Geburt hat das Kalb 
das Ziel in die Richtung seiner Mutter zu gehen. .. Mhm .. der Kleinvogel versucht, .. 
mhm .. zunächst zu fliegen. Das Entenküken bemüht sich, .. äh .. im Wasser zu 
schwimmen. ‘Das Ziel des Menschen ist es, .. gegenüber dem Schöpfer nicht 
undankbar zu sein .. mhm .. und nach seinem Einverständnis zu leben. ‘Das ist, .. das 
wahre Glück. 

159. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

160. A: Hmm, .. also, .. *ich denke, .. +dass unser Leben von einer Macht beeinflusst 
wird. Aber, .. ‘die Macht ist wiederum der jenige, .. der den Plan macht. Äh .. der Plan 
entwickelt sich nicht .. mhm .. [außer unserem Dasei-]. .. Mhm .. *als Unterschied zu 
den anderen Lebewesen .. mhm .. +hat er uns den Verstand gegeben. .. Also, .. ‘wenn 
der Verstand uns gegeben ist, .. +haben wir einen freien Bereich, .. ‘in dem wir uns frei 
bewegen können. ‘Ich weiss, .. dass es in manchen Breichen .. mhm .. einen Eingriff 
gibt. *Wenn wir eine Ameise sehen, .. mhm .. + die in eine falsche Richtung geht, .. wie 
z. B. zum Feuer, ‘können wir eingreifen .. äh .. und sie in eine andere Richtung 
drängen, .. ohne uns dabei in ihr Gang einzumischen. ‘Wenn wir von oben 
herabgucken, .. +können wir ihre Richtung erkennen. ‘Allah sieht unsere Richtung 
ebenfalls. .. ‘Ich denke, .. dass der Eingriff .. mhm .. +auf diese Weise zustande kommt.         

161. I: Glaubst du, dass er dich vor dem Feuer schützt und hast du schon Mal so einen 
Eingriff erlebt? 

162. A: ‘Ja, ich glaube daran. ‘Ich bin überzeugt, .. mhm .. dass er mich sowohl auf 
dieser Welt, .. äh .. als auch im Jenseits, .. + vor dem Feuer schützt. ‘Solche 
Erfahrungen habe ich im Leben gemacht.  

163. I: Was hast du erlebt? 



Anhang 

 

 304

164. A: Mhm .. *Ich hatte eine Beziehung. ‘Wenn alles gut geklappt hätte, .. mhm .. 
hätten wir geheiratet. *Aber er war nicht der Richtige. .. Mhm .. ‘Es wurde, mhm .. von 
einer nicht in meiner Macht stehenden Kraft verhindert. Es gab ein Problem zwischen 
uns, .. *das uns zur Trennung führte. *Gut so. ‘Wenn es nur mir überlassen wäre, .. 
+hätte ich den Fehler nicht gesehen. ‘Den Fehler hat mir Allah gezeigt. ‘In vielen 
Bereichen ist es so gewesen.        

165. I: Kannst du etwas über deine Beziehung erzählen? Wann hat sie begonnen und 
wann war sie beendet? 

166. A: Also, .. mhm .. *wir lernten uns in Edirne kennen. ‘Als ich hierher kam, .. +war es 
Schluss. Er war ein Mazedonier .. mhm .. und Absolvent einer Priester und Prediger 
Schule. Er war ein Religiöser,..  *aber er war jemand, .. +mit dessen Hilfe ich bemerkt 
habe, .. ‘dass nicht in jeder Hinsicht die Religiosität ausreichend ist.     

167. I: Was fehlte denn? 

168. A: ‘An der Religiösität fehlte nichts. .. *Charakter, .. mhm .. + z.B. ‘Das Wesen und 
der Charakter sind zwar von Geburt an da, .. mhm .. +aber Allah gibt uns die Chance .. 
äh .. sie zu verändern. ‘Schlechte Wesenszüge können wir verändern. Aber, .. mhm .. 
*er wollte sie nicht verändern. ‘Eigentlich war er Mazedonier .. aber nicht destotrotz .. 
ein vollständiger Mann Anatoliens. *Ein Moslem aus Mazedonien, .. +der in die Türkei 
kommt, um hier die Schule zu besuchen. ‘Als wir uns kennen lernten, .. mhm .. war er 
seit neun Jahren in der Türkei. .. Er ist damals .. äh .. in die Türkei gekommen, *um die 
Oberstufe zu besuchen.      

169. I: Warum hast aufgegeben? 

170. A: Mhm .. also, .. wir hatten ..* unterschiedliche Wesenszüge. ‘Es ändert nichts 
daran, .. +ob man am gleichen Platz sitzt. .. Mhm .. *Man schaut in verschiedene 
Richtungen. ‘Als ich dort war, .. mhm .. habe ich das nicht gemerkt. Erst, .. *nachdem 
ich nach istanbul kam, .. +bemerkte ich das. ‘Als ich hierher kam, kam er mir nach. 
Aber, .. äh .. er musste wieder zurückkehren. ‘Wie ich bereits erwähnte, .. mhm .. war 
das eine schwierige Trennung. .. Äh .. ‘Als ich ihm sagte, .. dass wir uns trennen 
müssen, .. +war er sehr betroffen. Mhm .. *Seine Betroffenheit .. mhm .. hat mich traurig 
gemacht.   

171. I: Mhm. 

172. A: Äh. Z.B. .. mhm .. ‘extreme Eifersucht. Mhm. 

173. I: Welche Auswirkungen hatte das Erlebte auf dich? 

174. A: Jaa, also, .. ich kann sagen, .. mhm .. ‘dass mich das Ganze in negativer Weise 
beeinflusst hat. *Ich bin aggressiver geworden. ‘Denn ich war immer in Abwehrposition. 
‘Ich war dickköpfig. ‘Er wurde auch dickköpfig. Meine Mutter sagt folgende Worte: „Bis 
das Fohlen zum Pferd wird, wird das Pferd Matt (geschlagen).“. .. Mhm .. *Bis er zu 
einem Pferd wurde, .. +wurde ich Matt (geschlagen) .. und .. ‘die Beziehung ging zu 
Ende. (lacht). .. Mhm .. ‘Eigentlich hatte ich ihn schon so weit gebracht, .. +dass er in 
Ordnung war, .. *aber die Beziehung ging eben zu ende. Und .. mhm .. das Erlebte .. 
hat unsere Bindung auf der Gefühlsebene vernichtet. ‘Dass es zu Ende gegangen ist, .. 
+freut mich.          

175. I: Was denken Sie über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

176. A: Also, .. ‘mein erster Gedanke bei dem Begriff  „Tod“ ist, .. ob ich es nach dem 
Tode wohl bereuen werde. .. Dieses Gefühl, .. ‘zeigt mir die Richtung meiner Gebete 
an, .. *beeinflusst meine alltäglichen Dinge. ‘Deshalb möchte ich mich nicht .. mhm .. 
stets daran erinnern, .. +denn ich bin ein melankolisches Wesen. Und, .. ‘wenn ich mich 
damit befasse, .. +kann ich mich nicht leicht davon befreien. ‘Wenn der Tod erwähnt 
wird, .. denke ich daran, .. +dass ich nach dem Tode nichts bereuen darf. ‘Was soll ich 
bereuen? .. Wenn ich drei Stunden lang Fernsehen geguckt habe, .. mhm .. anstatt den 
Koran zu rezitieren, .. muss ich dieses bereuen. ‘Eine Reue in dieser Hinsicht. Na, ja, .. 
ich hoffe, .. ‘dass ich während des Sterbens .. nicht an so eine Reue denken muss. .. 
Mhm .. den zweiten Teil der Frage, .. äh .. *habe ich vergessen.      

177. I: Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 



Anhang 

 

 305

178. A: ‘Du wirst im Jenseits so sein, .. mhm .. wie du auf dieser Welt warst. ‘Du erntest 
das, .. +was du anpflanzt.    

179. I: Mhm. 

180. A: Also, .. ‘in Bezug auf das Leben nach dem Tode, mhm .. habe ich eine 
klassische Islamdenkweise. Also, .. *diese Welt ist das Feld des Jenseits. ‘Das was du 
hier anpflanzt, .. äh .. erntest du dort im Jenseits. In Bezug auf das Leben nach dem 
Tode, .. ‘stimme ich dem zu, was der Islam sagt. ‘Deshalb bin ich stolz auf mich. Solche 
modernen Kommentare, .. *akzeptiere ich nicht.    

181. I: Halten Sie sich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für Sie? 

182. A: Ja, .. *ich halte mich für religiös. Aber, .. mhm .. ‘das ist nur eine formale 
Bezeichnung. Mhm .. ‘Ich muss ihm mein ganzes Leben widmen, .. mhm .. damit ich die 
Religiösität im tiefsten Sinne verdiene. *Ungläubigkeit, .. macht mich immer neugierig. 
‘Solche dinge habe ich in der Zeit, mhm .. als ich mich auf die Aufnahmeprüfung 
vorbereitet habe, .. äh .. erlebt. Prof. Ümit Meric, Tochter von Cemal Meric, .. mhm .. 
*erzählt in ihrem Buch „Mein Vater Cemal Meric“ folgendeA: ‘ „Wenn ich meine 
Disertation fertig hatte, .. mhm .. würde ich der glücklichste Mensch auf der Erde sein. 
‘Ich gab die Disertation ab, ,, äh .. kam nach Hause, .. +und alles war wie vorher. *Es 
hatte sich nichts verändert. ‘Ich war immer noch die Gleiche. Dann, .. ‘legte ich meine 
Stirn auf den Gebetsteppich und .. habe sie seit dem nie wieder erhoben.“ .. ‘Deshalb 
hat sie ihr Vater gratuliert.        

183. I: Mhm. 

184. A: ‘Religös zu sein, .. ist für mich wichtig .. mhm .. und ich versuche das zu 
erreichen. ‘Deshalb halte ich mich für gläubig .. äh .. oder religiös. *Ich kann nicht 
behaupten, .. mhm .. +dass ich religiös bin, ‘weil ich wie ein gänzlich religiöser Mensch 
handle. ‘Ich bin nur auf dem Weg dorthin. ‘Ich versuche es, .. +so zu sein.      

185. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die Ihnen wichtig sind oder 
die Ihnen wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie 
wichtig? 

186. A: Also, .. mhm .. *eben habe ich das fünfmalige Gebet erwähnt. Aber, .. ‘die fünf 
Säulen des Islams sind für mich auch sehr wichtig. .. ‘Außerdem die Vermitteilung des 
Islams .. ohne dabei selbstsüchtig zu sein, .. mhm .. ist auch eine meiner religiösen 
Denkweisen.   

187. A: *Es gibt kein Symbol. Aber, .. mhm .. ‘da wir ein Kopftuch tragen, .. wird das 
meistens als Symbol angesehen. ‘Das Kopftuch ist eigentlich kein Symbol. Mhm .. ‘ein 
Symbol ist etwas, .. äh .. dass sie nicht benutzen müssen, .. mhm .. aber benutzen, 
+um einiges ins Gedächtnis zu rufen. ‘In diesem Sinne, ..  ist das Tragen eines Ringes 
mit einem osmanischen Schnörkel .. mhm .. ein Symbol.  

188. I: Mhm. 

189. A: Aber, .. äh .. ‘außer dem Kopftuch .. habe ich keine andere Alternative.  Mhm .. 
‘deshalb kann es kein Symbol sein. *Stellen sie sich vor, .. +sie sind in einem Land der 
Blinden. ‘Können die Menschen dort sagen, .. mhm .. dass sie ihre Augen rausnehmen 
werden, .. ‘weil ihre Augen bei ihnen andere Dinge ins Gedächtnis rufen. *Das Kopftuch 
ist ein Teil von mir. .. Mhm .. *wenn es nicht da ist, .. +verliert das Leben an Bedeutung. 
‘Als ich zum ersten Mal nach X [ihre Universitätsstadt] ging, .. mhm .. und [an der 
Universität] eine Perücke tragen musste, .. +habe ich das gemerkt.[ ...] ‘Ich wollte das 
Studium aufgeben, .. äh .. +aber meine Mutter hat mich daran gehindert. 

190. I: Aber Sümeyra du trägst ein Kopftuch und wenn du auf der Strasse gesehen wirst, 
zeigst du ihnen dann nicht eine symbolische Denkweise? 

191. A: Äh ... nein, ‘ich glaube nicht , .. +das ich ihnen so etwas vermittle. Also, .. mhm .. 
‘wenn sie die Menschen auf der Welt, .. mhm .. nach der Definition des Islams fragen, .. 
+kommen sechs Milliarden verschiedene Definitionen. Das heißt, .. äh .. ‘ich glaube an 
etwas, .. aber .. *zwinge mein Gegenüber nicht dazu. ‘Das ist mein Glaube. ‘Falls ich 
das als einen Zwang, .. mhm .. meinem Gegenüber aufsetze, .. +dann wird es zum 
Symbol. ‘Sie sollen mich nur in Ruhe lassen. *Ein Mensch .. mhm .. +sollte sich 



Anhang 

 

 306

während seiner Gottesdienste .. äh .. in Ruhe gelassen fühlen, .. ‘genau so wie, .. wenn 
er beim Wassertrinken in Ruhe gelassen werden sollte. ‘Denn durch die Gottesdienste 
wird, .. direkt der Geist ernährt. *Ich möchte die Ruhe, .. den Frieden. Mhm .. ‘Nichts 
anderes.“        

192. I: Beten Sie, meditieren Sie oder tun Sie auf andere Art etwas für Ihre Spiritualität 

193. A: *Ein zusätzliches Gebet habe ich nicht. I‘ch bete fünfmal am Tag .. mhm .. und 
rezitiere aus dem Koran. Um mein Wissen über den Koran zu vertiefen, .. ‘arbeite ich 
detaillierter. Die anderen Disziplinien .. äh ..  *wende ich nicht an. ‘Das fünfmalige 
Gebet ist ein Gebot. Aber, .. *ich denke, .. +dass ich darüber hinaus schauen kann. Das 
Geschwätz .. äh .. und .. ‘das Nichtverrichten des fünfmaligen Gebets .. +sind 
gleichmäßige Sünden. Aber, .. mhm .. ich denke, dass .. ‘das fünfmalige Gebet, .. 
mhm .. das andere verhindert, verdrängt. Das, .. ‘das fünfmalige Gebet die Säule des 
Islams ist, .. +hängt damit zusammen. Und, .. ich möchte mein religiöses Leben, .. 
mhm .. ‘nicht als ein unbewohnbares Haus aufbauen, .. mhm .. sondern es als eine 
hervorragende Villa erstellen. Mhm .. *ich weiss auch, .. +dass, .. das nur mit dem 
Grund .. und .. äh .. der Säule des fünfmaligen Gebets geht.  ‘Wenn ich bete, .. fühle ich 
mich in Sicherheit. ‘Ich fühle mich wie in einer Rüstung. ‘Ich habe zwar kein konkretes 
Erlebnis gehabt, .. aber, .. mhm .. glaube daran, .. dass mein Leben sich in einer 
besseren Weise .. mhm .. weiterentwickelt.          

194. I: Was ist „Sünde“? Was verstehen Sie darunter? 

195. A: ‘Das sind die Dinge, die Allah einem verbietet.  

196. I: Wie erklären Sie das Böse auf der Welt?  

197. A: Der Grund ist, .. ‘dass der Mensch, .. mhm ..  sich und seinem Umfeld gegenüber 
nicht gerecht ist. Der, .. der dem Schöpfer .. äh .. gegenüber nicht gerecht ist, .. kann 
einem anderen gegenüber auch nicht gerecht sein. ‘Die Ungerechtigkeit bringt das 
Böse hervor. Also, .. ‘das Fundament des Bösen ist .. äh .. die Ungerechtigkeit.    

198. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

199. A: Also, .. ‘sie sollten die Quelle aufsuchen. ‘Sie sollten bis zu der Quelle der 
Religion gehen. .. Mhm .. ‘Sie sollten als erstes die Antwort im Koran suchen. Aber, .. 
äh .. ‘das sollten sie nicht alleine machen, .. denn ich habe es mal alleine versucht .. 
äh .. und mich geirrt. Man braucht einen Führer dabei. ‘In so einem Falle, .. sollte man 
‘Experten, erfahrene und kundige Leute .. mhm .. +zu Rate ziehen. ‘Nur die Engel sind 
ohne Mängel.  

200. I: Mhm. Gut, ja, vielen Dank. 
 

 



Anhang 

 

 307

DILA 8 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen? Angenommen, es wäre ein Buch – welche Kapitel müsste es enthalten? 
Welche Ereignisse sind rückblickend besonders bedeutsam? 

2. D: .. Mhm .. Jaa  .. *Ich wollte die Realschule besuchen, .. + weil ich Angst vor dem 
Gymnasium hatte. .. Aber .. meine Mutter .. äh .. ‘bestand darauf, .. dass ich das 
Gymnasium besuche .. und ..mhm .. dann habe ich einwilligt Hund das Abitur 
geschafft. Ja, also .. ‘Das Abitur hat mir auch sehr viel Angst gemacht.  .. *Es war mir 
sehr wichtig, ..+ in der Schule erfolgreich zu sein. .. Mhm  .. ‘Auch das Studium war 
sehr wichtig, ..  aber das Abitur war wichtiger, .. +weil das Abitur .. mhm .. das erste 
Hindernis war, .. *das ich überwinden musste. ‘Es war meine erste wichtige Prüfung. .. 
‘Die Lehrer sagten, .. dass .. dass diese Prüfung sehr schwierig ist. ..Na, ja, .. ‘Ich war 
auch nicht ein fleißiger Typ.  

3. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

4. D: .. Mhm .. Während des Abiturs war ich .. ‘sehr schüchtern und zurückhaltend.  .. 
*Aber durch das Studium habe ich .. +sehr verschiedene Menschen kennengelernt. .. 
Je verschiedener die Menschen sind, .. ‘desto interessanter wird es, .. weil man von 
jedem Menschen einen anderen Blickwinkel übernimmt. 

5. I: Erinnerst du dich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf dein Leben oder auf deine Ansichten hatten? 

6. D: ‘Meine erste Liebe hat .. mhm .. auf meine Persönlichkeit .. +einen wichtigen Einfluss 
ausgeübt. .. ‘Als ich 19 war .. hat es angefangen. .. ‘Mein erster Freund war auch meine 
erste Liebe. .. Mhm .. Er war .. ja also, .. ‘eine dominante Person. ..* Er hatte Probleme, 
mit sich selbst. .. ‘Er hat mich dazu gebracht, .. dass ich nicht mehr mit mir selbst 
zufrieden war. .. ‘Ich hatte kein Übergewicht, .. aber er nannte mich fettH* Er 
beeinflusste mich negativ. .. Er hat verhindert, .. ‘dass sich meine Persönlichkeit 
weiterentwickelte und .. [er hat mir Schaden zugefügt, denke ich]. 

7. I: Wie hat sich dein Gottesbild, wie hat sich deine Beziehung zu Gott im Verlauf deines 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen deines Lebens verändert? Was bedeutet Gott 
heute für dich? 

8. D: Mhm .. *Meine Mutter ist nicht .. so .. richtig religiös. .. ‘Sie trägt kein Kopftuch. .. 
‘Meine Eltern haben aber darauf Wert gelegt, .. dass ich die Moschee besuche. .. In den 
Moscheen habe ich .. mhm .. Verse aus dem Koran auswendiggelernt. .. *In der 
Grundschule wollte ich Kopftuch tragen, .. +aber sie haben es mir nicht erlaubt. .. 
‘Damals wurde gesagt, .. wenn du kein Kopftuch trägst, .. wird dich Allah verbrennen. .. 
Ich denke, also, .. das .. ‘das ist sehr falsch. .. ‘Sie stellten Allah nur als eine 
bestrafende Person dar. .. Äh .. Also .. ‘Das machte mir sehr viel Angst.  

9. I: Mhm. 

10.  D: ‘Gott habe ich mir .. mhm ..  als Kind .. ‘als den Kopf von Atatürk vorgestellt. ..  ‘An 
der Wand unserer Wohnung hängt sein Bild. .. Ja, .. ‘wenn der Begriff Allah erwähnt 
wurde, ..  fiel mir das Bild seines Kopfes ein. .. ‘Immer habe ich ihn mir als Gott 
vorgestelltH Mhm ..  ‘Anstatt von der Liebe zu Allah .. wurde .. mhm ..  immer .. von der 
Angst vor Allah erzählt. ..* Und mir fiel das Bild von Atatürk ein. 

11. I: Mhm. 

12. D: Auf dem Foto zuhause .. sah er .. mhm .. ‘sehr streng aus. Ja, .. und meine Mutter .. 
sie .. präsentierte ihn .. mhm .. ‘als eine starke Persönlichkeit und .. jaa, .. Allah war 
auch eine verbrennende, .. mhm .. bestrafende Person. ‘Aus diesem Grund .. fiel mir 
Atatürk .. äh .. in diesem Zusammenhang ein. *Auf dem Gymnasium habe ich mich für 
die Religion .. mhm .. nicht interessiert. .. Also, .. ‘Ich war sehr skeptisch gegenüber der 
Religion .. mhm .. und dem Islam. .. Weil, .. jaa. Also, .. ‘ich wusste nicht viel darüber .. 
+und interessierte mich nicht dafür. ... ‘Ich habe die Religion kritisiert, .. indem ich 
davon ausging, .. mhm .. +was ich so gehört habe.  



Anhang 

 

 308

13. I: Mhm. 

14. D: Man erzählte, .. dass, .. mhm .. nach der Religion .. dem Islam darf man .. mhm .. 
‘kein Alkohol konsumieren .. und Frauen müssen sich verhüllen .. + und so weiter. .. 
Aber, .. ‘ich kannte keinen Grund, .. warum? .. ‘Warum darf kein Alkohol getrunken 
werden?..  ‘Was für Gefahren bringt es mit sich? .. * Habe ich mich immer gefragt. .. 
Aber, .. ‘ jetzt weiß ich, .. dass .. dass ..  viele Menschen durch den Alkoholkonsum  
zugrunde gehen .. und viele Ehen durch Glücksspiele auseinanderbrechen. .. ‘Ich habe 
das gelesen .. und .. jetzt weiß ich, .. warum? 

15. I: Mhm. 

16. D: .. ‘An der Universität habe ich sehr verschiedene Typen .. mhm .. kennengelernt. 
Mhm H Also. .. ‘ Je vielfältiger Menschen sind, .. +desto interessanter ist es. .. Weil, ..  
weil ..  ‘man sich eine Ansicht aneignet, .. äh .. +die sich von den Ansichten anderer 
Menschen unterscheidet. .. ‘Ein Freund hatte mir ein Koran geschenkt. .. ‘Durch das 
Lesen des Korans habe ich sehr viel gelernt. 

17. I: Was ist Allah? Wer ist Allah? 

18. D: .. Also, .. ‘Allah ist für mich eine Macht. .. Islam ist weltweit .. ‘die zweitgrößte 
Religion .. aber .. keiner kann wissen, .. *was Allah ist. .. Mhm .. ‘Religion ist nicht so 
wie die Wissenschaft. ‘Man kann es nicht nachweisen.  

19. I: Mhm. 

20.  D: ‘Religion bedeutet Glauben. Mhm .. ‘Du glaubst an sie .. und ..  dann .. dann .. 
existiert sie für dich. .. Also. .. Mhm ..  ‘Eine subjektive Angelegenheit. .. ‘Nicht jeder 
glaubt an das gleiche. .. *Personen können .. +die Religion anders wahrnehmen.[ ..]. 
‘Gott erschafft etwas aus dem Nichts. .. ‘Manchmal frage ich mich, .. wie das geht? .. 
Also, .. äh .. ich denke wissenschaftlich. 

21. I: Mhm. 

22. D: Jaa .. ‘Im Koran wird über vieles berichtet. .. ‘Barmherzigkeit .. mhm .. usw. .. ‘Er 
vergibt, ..  weil es im Koran so steht. ‘Er ist eine Kraft, .. die mhm .. die unendliche 
Gnade besitzt. Also. .. Mhm .. Ich habe es im Koran .. so gelesen. 

23. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

24. D: Jaa. Mhm .. ‘Nach dem Abitur .. da .. mhm .. habe ich Selbstvertrauen 
aufgebaut. ..Ich habe .. äh .. ‘verschiedene Typen kennengelernt. .. ‘Diese Phase war 
ein Wendepunkt, .. der .. mhm .. der meine Persönlichkeit stabilisiert hat. .. *Vorher war 
ich sehr oberflächlich. Mhm .. ‘Auf meine Kleidung und meinen Schmuck achtete ich 
sehr viel .. +aber .. aber ..  jetzt denke ich, ..  dass nicht .. ‘das Aussehen, .. sondern die 
Persönlichkeit und .. mhm .. die Intelligenz, .. die entscheidende Bedeutung haben.  

25. I: Hast du Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen du keinen Sinn in deinem Leben gesehen hast? Was ist damals mit dir 
passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 

26. D: Äh.. Nein.. Also .. *Ich hatte nicht so echte Krisen. .. ‘Ich habe niemanden verloren, .. 
mhm .. der mir wichtig war. 

27. I:  Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinn Eltern im 
Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat das 
gelegen? 

28. D: Alsoo .. ‘Meine Mutter ist mit 17 .. wegen der Ehe nach Deutschland gekommen. .. 
‘Mein Vater lebte hier bei seiner Familie. .. Mhm .. Mein Vater ist 45 Jahre alt und meine 
Mutter 44. .. Äh .. ‘Ich habe einen älteren Bruder. .. Mein Vater .. mhm .. der, .. *hatte 
schlechte Gewohnheiten.  .. ‘Meine Mutter ist eine starke Frau. .. ‘Sie konnte kein 
Deutsch. .. *Sie war eine Frau .. mmhm ..  ‘mit Ausdauer. .. ‘Eine lockere Frau. .. ‘Sie 
trinkt Alkohol .. aber .. hat nach der Scheidung, .. +nicht wieder geheiratet. .. ‘Sie hat 
sich uns gewidmet. .. ‘Mein Vater ist sehr gebildet, .. mhm ..  klug und aufgeschlossen,. 
er kann Deutsch und Türkisch .. sehr gut. .. ‘Er hat sich aber nicht um seine Familie 



Anhang 

 

 309

gekümmert. .. Jaa, sie, .. *sie haben sich scheiden lassen. .. Ich glaube, .. ‘manchmal 
ist die Trennung besser. 

29. I: Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? 

30. D: Mhm .. ‘In der Pubertät habe ich mich oft mit meiner Mutter gestritten. .. Aber .. 
mhm ..  ‘jetzt läuft alles gut. .. Mhm .. Meine Mutter .. ‘sie ist sehr dominant. .. Meine 
Mutter.. mhm .. ‘sie kontrollierte mein ganzes Leben. .. ‘Ich durfte nicht einmal .. mit 
meinen Freunden ausgehen. .. Äh .. Ich fragte mich, .. ‘warum ich das und dies nicht 
darf, .. + während meine deutsche Freunde dürfen. Aber, mhm .. aber .. * jetzt geht es 
mir viel besser. [...] .. ‘Natürlich hatte meine Mutter Probleme, .. außerdem wurde sie 
aggressiv. .. Später, mhm ..  ‘nach der Pubertät, ..  habe ich meine Mutter verstanden. .. 
‘Endlich gab es für mich eine Erklärung. .. *Meiner Mutter, .. mhm ..+ ihr wurde es auch 
von ihren Eltern so beigebrach. ..  ‘Mein Vater hatte uns verlassen. .. ‘Meine Mutter 
musste alles auf sich nehmen. .. Sie ist jetzt, .. *noch verständnisvoller und toleranter. 

31. I: Mhm. 

32. D: .. Als ich ihr sagte, .. ‘dass ich einen Freund habe, .. +hat sie das mit Verständnis 
hingenommen. .. Seit der Scheidung .. mhm .. ‘habe ich keine Beziehung zu meinem 
Vater. .. Er möchte zwar, .. aber, .. ‘ich will ihn nicht sehen. 

33. I: Bist du wütend auf deinen Vater? 

34. D: Hm .. Na . Ja. .. *Ich weiß nicht. .. ‘Ich bin auch nicht beleidigt, .. aber .. hmmm, .. 
was weiß ich. 

35. I: Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

36. D: Jaa. .. Mhm .. ‘Ich liebe meine Großeltern. ‘Meinen Bruder und meine Schwester 
auch. .. Äh .. Ich bin verlobt .. und .. ‘ich liebe ihn auch sehr. .. *Seit einer Woche bin ich 
verlobt. .. Mhm .. *Er hat Jura studiert .. und H mhm .. +jetzt macht er sein 
Referendariat. .. Äh .. ‘Ziemlich lange kennen wir uns. .. Er ist für mich .. mhm .. ja .. 
‘eine sehr wichtige Person. 

37. I: Warum er? 

38. D: Mhm .. Also. .. Ich habe mich .. mhm .. ‘sehr früh verlobt. .. Eigentlich wollte ich .. * 
viel später heiraten. .. ‘Er hat mich überredet. .. ‘Ein sehr guter Mensch. .. Ich dachte, .. 
‘er würde sich innerhalb der ersten zehn Monate verändern. .. Aber, .. er ist soo ein 
guter Mensch  .. und .. und verständnisvoll. Mhm .. ‘Unsere Ansichten .. mhm .. weisen 
große Ähnlichkeiten auf. .. Jaa. Alsoo. .. ‘Dass man die gleichen Ansichten teilt, .. ist 
sehr wichtig für eine Familie. ‘Natürlich nicht nur aus Liebe. .. Auch, .. *die Logik ist 
wichtig, .. + für mich. .. Mhm .. ‘Ab einem bestimmten Alter .. und .. und ..  durch die, 
Erfahrungen .. ist man viel bewusster. 

39. I: Mhm. 

40.  D: ‘Nicht nur die Liebe, .. sondern auch, mhm die Ansichten sind wichtig. .. Ich habe 
mir diese Entscheidung .. ‘sehr gut überlegt .. mhm und .. getroffen. 

41. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

42. D: Hm .. *Politik interessiert mich nicht, so. .. Für mich ist es .. *wie eine andere Welt. 
‘Rosarote Brille. .. Mhm .. ‘Ich habe zwar keine gesellschaftlichen, .. aber, .. persönliche 
Träume... mhm .. ‘ich möchte nicht täglich fünfmal beten. .. Mhm .. ‘Für mich ist die 
Persönlichkeit wichtig ..+ und dass man ein reines Herz hat. .. ‘O, Gott hilf mir, .. mhm .. 
ich möchte fünf Häuser haben, .. *sowas möchte ich nicht. .. ‘Wenig Geld, .. dafür aber 
eine gute Familie, .. +das ist besser für mich. .. ‘Früher war ich eher berufsorientiert, .. 
weil, .. egal welchen Job ich ausübte, .. mhm .. ich .. war erfolgreich. .. ‘Obwohl ich nicht 
so viel gelernt habe, .. war ich in der Schule immer erfolgreich. .. Ich wollte .. mhm .. 
‘eigentlich Polizistin werden, .. +habe mich dafür auch beworben, .. ‘wurde aber leider 
nicht angenommen. .. Äh .. Ja. .. Mhm .. *Ich habe mich für das Studium entschieden, .. 
‘weil ich unbedingt einen Beruf haben wollte. .. Aber, .. ‘mein Traum war es, .. Polizistin 
zu werden. .. Mhm .. ‘Jetzt ist für mich die Familie wichtiger, .. +ich könnte arbeiten, .. 



Anhang 

 

 310

‘aber Familie bedeutet mir noch mehr. 

43. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

44. D: .. Hmm .. ‘Das Leben zu genießen, .. eine Familie zu haben .. mhm .. ist der Sinn 
des Lebens. 

45. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dich oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern? 

46. D: ‘Ich wünschte, .. ich hätte meine erste Beziehung nicht erlebt. .. Weil, .. äh .. *er hat 
meine Gefühle verletzt. .. Ich habe nicht so viele Fehler, .. ‘die ich rückblickend gerne 
vermeiden würde. 

47. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind? 

48. D: Also. Jaa. .. ‘Ich habe Verpflichtungen gegenüber meiner Familie .. und .. und 
meinem Verlobten. .. Ich studiere und .. habe Verpflichtungen. .. Mhm .. ‘Eigentlich 
habe ich .. gegenüber jedem Verpflichtungen, .. +ich muss z.B. .. äh .. *die Freunde 
meiner Mutter respektieren. .. ‘Bei der Leitung meiner Familie .. mhm .. habe ich die 
Hauptrolle übernommen. ... ‘Respekt gegenüber Älteren ist wichtig. .. ‘Die Hand zu 
küssen, .. auf die Älteren zu hören, .. *auch wenn es dir nicht passt, .. u.s.w. .. 
‘Aufrichtigkeit ist für mich sehr wichtig. .. ‘Nicht so viel Wert auf das Finanzielle zu 
legen, H+sich selbst zu loben, .. mhm .. ‘das gefällt mir überhaupt nicht. *Ich mag 
solche Menschen nicht. ‘Arbeiten ist sehr wichtig, .. +Hilfe vom Staat zu bekommen, .. 
*das finde ich nicht gut. 

49. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

50. D: Mhm .. Na ja .. *Wenn ich Angst habe, .. ‘z.B. lese ich sofort Verse .. aus dem 
Koran. .. ‘ Wenn ich etwas Schlimmes höre .. +wie den Tod eines jungen Menschen, .. 
*lese ich Verse, .. mhm .. ‘damit es uns nicht passiert. 

51. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine Philosophie, 
an der du dich orientierst?) 

52. D: Also. .. Mhm .. ‘Ich finde, .. mhm .. jeder sollte sich danach orientieren, .. was er für 
richtig hält.  .. Ich sage mir selber, .. ‘ich muss dies und das tun, .. dann tue ich es. 
‘Einem Bedürftigen zu helfen, .. ist z.B. sehr wichtig für mich. .. Normen und Werte .. 
mhm ..  *sind mir wichtig. .. ‘Nicht von der rechten Strecke abzuweichen. .. ‘An Allah zu 
glauben. ‘.. Mit dem fünfmal täglichem Beten .. mhm .. wird man nicht religiös. .. Also. .. 
‘Vielleicht macht so eine Person viel mehr Fehler. .. ‘Beten ist nicht ein Zeichen der 
Religiosität... Mhm .. ‘Viele von den Muslimen, .. die, ..  die,  die Pilgerfahrt gemacht 
haben, .. mhm ..  entfernen sich von ihren Kindern .. äh .. oder grenzen sie aus, .. +falls 
ihre Kinder einen Fehler machen. 

53. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

54. D: .. Mhm .. ‘Ich rede mit meinen Freunden .. oder meiner Familie darüber. .. *Sie sagen 
dazu ihre Meinung. Aber, .. äh .. ‘dann treffe .. ich die Entscheidung. ‘Wenn ich sehr 
unsicher bin, .. dann .. bete ich. 

55. I: Kannst du mir ein Beispiel nennen? Wenn du ein besonders schwieriges 
Lebensproblem lösen musst, an wem oder woran würdest du dich orientieren? 

56. I: Mhm .. Also .. ‘Ich orientiere mich nach mir selber. Ich versuche, .. *alleine damit 
klarzukommen. .. ‘Die Entscheidung, ..  für meine Verlobung habe ich selber 
getroffen, .. aber, .. meine .. mhm ..  ‘meine Mutter hat sich darüber sehr gefreut. .. 
‘Wenn es ein Deutscher wäre, .. den ich liebe, .. +würde ich mich trotzdem mit ihm 
verloben.  

57. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

58. D: .. ‘Es gibt das richtige und falsche. .. Mhm .. ‘ Jemanden zu töten, .. zu klauen .. das 



Anhang 

 

 311

ist falsch. ‘Klauen ist falsch, .. aber, .. wann? .. Also. .. *Du hast Geld in deiner 
Tasche, .. +gehst Arbeiten .. aber .. ‘klaust gleichzeitig. .. Das ist falsch. .. Aber .. ‘wenn 
deine Familie in einer sehr schwierigen Situation ist, .. *dann kannst du klauen. .. Das 
ist auch .. mhm .. * im Islam erlaubt, .. +wenn es dir richtig schlecht geht, .. *dann darfst 
du. ‘Töten ist falsch. Aber wenn dein Leben in Gefahr ist dann musst du ja töten. 

59. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen? Gibt es moralische Grundsätze, über die 
wir uns alle einig sein sollten? 

60. D: Jaa .. Also . ‘Das muss sein. Sonst würde jeder das tun, .. *was ihm gerade passt. .. 
Sonst würde es in der Welt .. mhm .. *keine Ordnung geben. .. ‘Dann würde 
Anarchismus herrschen. .. ‘Hilfsbereitschaft, .. Solidarität sind sehr wichtig. .. In 
schwierigen Situationen z.B. .. Mhm ..  ‘Ich könnte sehr viel nennen.  .. Alles, ..äh ..  
was einen guten Charakter ausmacht. .. ‘Sonst wäre keine Ordnung.  

61. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der?  

62. D: .. Mhm H Ich weiß es nicht. ... Ähh... jaa, also .. ‘manchmal frage auch ich mich 
das. ..* Vermutlich hat .. mhm .. jeder eine Aufgabe. .. Er erfüllt sie und .. *stirbt dann. .. 
Zum Beispiel .. war es die Aufgabe .. mhm .. von vielen Menschen, das Licht zu 
erfinden. [...] Zum Beispiel, ..  war es die Aufgabe von Hitler, .. mhm ..  das Übel 
bekanntzumachen. .. ‘Er hat ..äh .. uns das Böse gezeigt, .. so dass wir das Gute 
verstehen können.  .. ‘Natürlich existiert ein Einfluss .. mhm .. von außen auf unser 
Leben. H Mhm ..  Aber, mhm ..  man entscheidet selbst .. ‘ über sehr vieles. .. Nicht für 
alles kann .. das Schicksal verantwortlich gemacht werden. 

63. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

64. D:  Mhm .. *Ich weiss es nicht. .. *Nicht alles. .. ‘Aber sehr viele Dinge kann man selber 
ableiten. .. ‘Nicht für alles ist .. mhm .. das Schicksal verantwortlich. 

65. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

66. D: Mhm .. Man sagt, .. ‘es gibt das Paradies und die Hölle, .. *aber ich weiß gar nicht. .. 
Ich denke darüber nicht so viel nach. .. ‘Entweder wegen dem Unwissen .. oder vor 
Angst. HmmmHIch weiß nicht, .. was nach dem Tod ist. .. ‘Aber ich habe auch .. 
mhm .. ein bisschen Angst. Ich habe Angst davor, .. ‘sehr früh zu sterben. .. ‘Weil ich 
dann, .. sehr viel nicht erleben könnte. .. Hmm. .. Ein Leben nach dem Tod ..äh .. 
könnte es geben. ‘Ich weiss nicht viel darüber. .. Ein Mensch in Koma, .. *kann sich an 
nichts erinnern.  

67. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

68. D: Also.  .. ‘ Wenn es nach mir ginge, .. +ja ich bin religiös. .. Weil, .. mhm .. *ich glaube 
an Allah. .. ‘Ich versuche, .. mhm .. auf dem rechten Wege zu gehen .. und .. und .. 
+den Menschen zu helfen. .. ‘Ich habe kein Geld, .. aber .. wenn ich welche hätte, .. 
würde ich dies und das tun, .. +sage ich mir immer. 

69. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie wichtig? 

70. D: Äh .. Nein . Keine. .. ‘Ich lese Verse aus dem Koran. .. Aber das ist ja .. mhm ..  kein 
Symbol. .. ‘Ich bete nicht. .. ‘Auch die Pilgerfahrt ist mir .. +nicht so wichtig. .. *Nach 
Mekka zu gehen, .. +das halte ich in diesem Zeitalter  für überflüssig. .. ‘Es gibt 
Menschen, . die verhungern. .. Mhm .. ‘Man sollte denen helfen. .. Jaa. .. Ok. .. 
*Mohammad ist ein Prophet. .. ‘ Aber es gibt so viele andere Propheten, .. *wie er es 
war. ‘Warum sollte man .. mhm ..  ausgerechnet dahin gehen,.. + wo er gelebt hat. .. ‘Es 
gibt auch die anderen Propheten. .. Also, mhm ..  ‘ich finde es unnötig,.. + dorthin zu 
reisen, .. wo er gelebt hat. 

71. I: Betest du, meditierst du oder tues du auf andere Art etwas für deine Spiritualität? 

72. D: Mhm .. ‘Ich habe gefastet, .. als ich klein war. ‘Aber jetzt faste ich nicht.  .. Also. .. Ich 
glaube an Allah, .. ‘deswegen lese ich Verse. ‘Ich bete dafür, .. dass Er mich, .. meine 



Anhang 

 

 312

Familie und all meine Bekannte vor dem Bösen beschützt. .. ‘Ich glaube daran, .. +dass 
alles in seiner Hand liegt. 

73. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

74. D: Hm .. Also .. ‘Mitmenschen etwas Böses und unrecht anzutun, .. +ist Sünde. .. An 
Allah nicht glauben .. *ist für mich eine Sünde. .. Nicht fünfmal täglich zu beten .. * ist 
eine Sünde, .. *aber Allah kann das verzeihen. 

75. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

76. D: Also, .. ‘Allah hat uns alle geschaffen.  Mhm ..  ‘Er weiß bestimmt etwas, .. äh .. 
sodass Er auch das Böse geschaffen hat.  

77. I: Mhm. 

78. D: *Vielleicht werden wir von Allah .. + durch das Böse geprüft. .. Mhm .. ‘ Wenn wir die 
Wärme nicht kennen würden, ..+ würden wir uns die Hand im Ofen verbrennen. 

79. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

80. D: Mhm  .. ‘Jeder sollte sich nach .. äh .. seinem Gewissen .. +orientieren. ‘Niemand 
sollte einen anderen .. ja,.. +zu beeinflussen versuchen. .. Mhm .. ‘ Wenn ich meine 
Nase in die religiösen Angelegenheiten .. mhm ..  anderer stecke, .. würde ein 
Anderer .. das gleiche bei mir machen.  ‘Deine Religion dir und .. meine mir. 

81. I: Vielen Dank für die Teilnahme an diesem Interview 

82. D: gerne. 

 

 

 



Anhang 

 

 313

ECE 9 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen?  

2. E: Mhm .. ‘Auf dem Gymnasium war der Erfolg üblich für mich. .. Äh .. ‘Ich war damals .. 
immer erfolgreich. .. *Es war nicht nötig, .. +extra Leistungen zu erbringen. .. ‘Ich war 
sehr klug. (lacht) .. + Ohne Übung konnte ich .. mhm .. ‘alles erfolgreich durchführen. .. 
Dann, ähh .. verliebte ich mich in jemanden. .. Ähh .. ‘es kam, .. ohne dass ich es 
bemerkt habe. .. Ja.  Aber, .. ‘er ist der Sinn meines Lebens geworden.  

3. I: Wie alt warst du damals? 

4. E: Hmm .. Vor 2 Jahren. .. Also .. ich war .. 17 Jahre alt. Mhmm.. seit 3 Jahren ist er .. 
*irgendwie in meinem Leben. 

5. I: Mhm. 

6. E: ‘Dann .. mhm .. wurde alles ganz anders. 

7. I: Wie war das denn und was hat sich in deinem Leben verändert? 

8. E: .. Mhm .. Ich, ich .. ‘ verlor meine Leistungsfähigkeit. Ähh... ‘sehr sogar. Mhm, .. 
also, .. ich konnte mich .. *noch nicht einmal beherrschen. .. Ich habe die Prüfung für 
den Hochschulzugang bestanden, .. ‘aber das war nur zufällig. .. Ähh .. ‘Ich konnte mich 
nicht extra darauf vorbereiten. .. Und, .. mhm .. jetzt bin ich bei den Vorlesungen .. 
mhm ..* nicht erfolgreich. .. ‘Ich kann mich nicht darauf sehr konzentrieren. .. Mhm .. ‘Ich 
will zwar, .. +aber ich bin wie in einem Loch.   

9. I: Hast du noch Kontakt mit ihm? 

10. E: *Nein, .. +ich habe schon Schluss gemacht. .. Mhm .. ‘Unsere Beziehung war .. 
mhm .. nicht wie eine echte. .. Unsere Beziehung, mhm ... ist ein bisschen anders. ‘Er 
war ein enger Freund von mir .. äh .. +in Yalova. .. Also, jaa ... ‘dann hat sich das 
verändert. .. ‘Wir gingen zwar öffentlich zusammen aus, .. aber, mhm .. *wir konnten 
uns gegenseitig nicht sagen, .. +dass wir uns liebten. .. ‘Das war eine Beziehung ohne 
Namen. ‘Na.. ja.. . (lange Pause). .. Hmm .. *Unsere Beziehung .. ja, .. ‘war wie ein 
Spiel. .. *Das war anstrengend für mich.  

11. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

12. E: Mhm. ..  ‘Jaa, die gibt es. .. Vorher hatte ich .. mhm .. ‘viele, eigene Prinzipien. Mit 
ihm .. äh .. ‘hatte ich mich in diesem Punkt verändert. Hmm .. Ich, ich habe zwar .. 
immer noch Prinzipien. .. Äh .. ‘Ich sehe die Männer jetzt ganz anders. .. ‘Ich sehe sie .. 
mhm .. als ein Spielzeug, .. äh .. oder wie ein .. Instrument. .. *Ich kann jetzt niemanden 
lieben, .. mhm .. +obwohl ich jemanden lieben möchte. Also, hmm .. Ich glaube, .. ‘dass 
ich sehr müde wegen dieser Beziehung geworden bin. .. ‘Jetzt liebe ich ihn auch 
nicht. .. Aber, ich denke, .. mhm .. *ich kann niemanden lieben. Mhmm.... ich treffe mich 
manchmal mit netten Männern. .. ‘Ich weiß, .. dass ich ihnen das Herz nicht brechen 
darf. .. ‘Trotzdem .. mhm .. breche ich ihr Herz. .. ‘Deswegen höre ich .. mhm ..  von 
vielen Männern, .. +dass ich so schlecht .. ähh .. ‘wie ein Teufel .. oder ..mhm ..  
gefährlich sei. Aber, aber .. ‘eigentlich ich will ich niemanden stören. .. *Ich mache das 
unbewusst. .. *Ich mag ... mit ihnen spielen. Ähh... ‘das mache ich bewusst.  

13. I: Aus welchem Grund verhaltest du dich gegen Männer so? Wegen deines Freundes? 

14. E: .. Mhm .. ‘Wir waren wie ein Ehepaar. Also, hm .. ‘wir lebten aber nicht den letzten 
Punkt. .. ‘Ich wusste, .. mhm .. wo ich Halt machen musste. .. Ähh .. Eine, .. mhm .. eine 
‘sexuelle Beziehung habe ich mit ihm nie erlebt. .. ‘Uns wurde das so beigebracht. .. 
Also, .. ‘von meinem Religionsunterrichtlehrer. Ähh.. mhmm. Aber .. mhm .. ich .. äh .. 
habe .. ‘viele Erfahrungen mit ihm erlebt. .. ‘Wir schliefen zusammen .. mhm .. und 
wachten gemeinsam auf. Ähh. .. *Dann sagten wir uns, .. +dass wir uns liebten. Aber .. 
ich weiß es nicht ... er war zufrieden damit, .. ‘dass er mich kränkte. .. Deswegen 
mhm .. ‘schenkte ich ihm keine Beachtung. .. ‘Eigentlich war ich sehr traurig, .. +was er 
mir angetan hat. .. *Er wohnte in einer Wohnung .. mhm .. gegenüber uns. .. ‘Mitten in 



Anhang 

 

 314

der Nacht rief er mich an, .. +damit ich auf den Balkon kommen sollte. ‘Wenn ich auf 
dem Balkon war, .. +sagte er mir, .. mhm .. dass er gerade bei einer Freundin war. .. .. 
Er .. er .. mhm .. wusste ganz genau, .. ‘dass ich sauer auf ihn war, .. böse wurde .. 
und.. mhm .. +die ganze Nacht nicht schlafen konnte. .. *Aber er machte das, .. +um 
mich zu beleidigen, .. ‘und mein Herz zu zerstören. .. ‘Ich ignorierte sein Verhalten. .. 
‘Eigentlich wurde ich sehr böse. Aber .. aber .. *ich ließ es mir nicht anmerken. 

15. (Der Kellner kommt zu uns, um unsere Bestellung auf zu schreiben. Wir brechen 
unsere Unterhaltung für einige Minuten.)  

16. I: Gibt es andere Veränderung in deinem Leben? 
E: Mhm .. ‘Nach ihm habe ich mich .. verändert. Äh .. Zum Beispiel in einem Monat. 
Ähhh, .. ‘ich habe angefangen, .. ja, .. einfach und ziellos  zu leben.  

17. I: Erinnerst du dich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf dein Leben oder auf deine Ansichten hatten? 

18. E: ‘Natürlich gibt es sie. .. Mhm .. ‘Ich hatte .. ähh .. gute Freundschaften in Yalova. .. 
Mhm .. ‘Ich habe eine gute Vergangenheit .. +in meinen Freundschaften. *In Istanbul 
sind wir auch zusammen. Hmm .. ‘Viele von ihnen studieren in Istanbul. .. Mhm .. ‘Mein 
Freundeskreis verändert sich nicht. .. ‘Ich habe zwar ein paar Freunde, .. +die ich zum 
ersten Mal in Istanbul kennen gelernt habe. .. Äh .. Sie sind aber nicht so wichtig .. wie 
die anderen. ‘Obwohl jeder von uns an einer anderen Universität studiert, .. +treffen wir 
uns öfters. Mhm .. *Vorher hatte ich eine Freundin, .. +die Gizem heißt. .. ‘Wir machten 
alles zusammen. .. ‘Dann ist etwas passiert. Aähh.. aber, .. wir sind immer noch 
Freundinnen. ‘Sie hat einen Freund und .. und ist sehr ernst. Mhm .. *Wir entfernten 
uns .. äh .. voneinander. Wir sind nicht böse aufeinander .. mhm .. und haben uns nicht 
gestritten. Doch, mhm .. kann ich sagen, .. ‘dass sie die beste Freundin von mir ist. .. 
Wenn wir uns lange nicht sehen, .. telefonieren wir miteinander. Also, .. wir, mhm .. 
treffen uns ein Mal im Monat, .. ‘um uns miteinander Stundenlang zu unterhalten. .. ‘Wir 
erzählen uns alles, .. also .. +aus dem Privatleben. Dadurch .. äh .. *beruhigen wir uns.  

19. I: Warum ist sie wichtig für dich? 

20. E: Jaa, Also .. *wir machten alles zusammen. Mhm .. *dann ist etwas passiert. Aähh... 
wir sind noch Freundinnen. .. ‘Sie hat einen Freund .. und es ist sehr ernst. Jaa, .. ‘wir 
entfernten uns voneinander. .. Mhm .. ‘ich hatte mich wegen ihr für ein Studium .. 
mhm .. + in Istanbul entschieden. ‘Weil sie im europäischen Teil von Istanbul 
studierte, .. +habe ich mich auf die Universitäten der anatolischen Seite nicht beworben. 
Doch .. mhm .. dann haben wir .. äh .. ‘das Interesse aneinander verloren. ‘Eigentlich 
hatte ich meinen Plan .. mhm .. für die  Zukunft nach ihr ausgerichtet. Ähh .. *das ist 
eigentlich blöd..   

21. I: Mhm. 

22. E: Mhm .. ‘Jetzt habe ich die beste Beziehung .. mhm .. zu meinen Eltern. .. ‘Ich habe 
es .. äh .. sehr spät verstanden, .. +wie wichtig meine Eltern für mich sind. Mhm .. Äh .. 
‘Ich verehre sie eigentlich. ‘Als ich das erste Mal nach Istanbul kam, .. +fühlte ich mich .. 
‘sehr schlecht und ganz allein. Hmm .. jaa, also, .. ‘in meinem Leben gibt es nur sie, .. 
+die mich unterstützen.  

23. I: Mhm. 

24. E:.. ‘Nachdem ich sie, .. wegen des Studiums,  verlassen hatte, .. mhm .. begriff ich, .. 
+wie wichtig sie in meinem Leben sind. (Der Kellner bringt die Bestellungen. Sie weint 
weiter.) 

25. E:[Pause, weil sie weint] .. Und .. ‘sie sind immer noch bei mir. (...) Sie versuchen, .. 
‘eine gute Zukunft für mich zu schaffen. .. ‘Sie lehnen mich nicht ab, .. *egal in welcher 
Situation ich mich befinde.  

26. I: Wir machen eine Pause. Dadurch kannst du dich beruhigen.  

27. E: (...) Mhmm. .. *Vielleicht sind alle Eltern so, .. ‘aber meine Eltern sind wunderbar. .. 
Sie sind so .. mhm .. ‘wie meine Freunde. .. Ich habe .. äh ..so eine Kind-Eltern-
Beziehung .. *bei niemandem gesehen. 



Anhang 

 

 315

28. I: Gibt es andere Beziehungen, die dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

29. E: Mhm .. ‘Früher dachte ich logisch .. äh.. hatte feste Gedanken. .. ‘Ich lebte ganz 
bequem. .. Wenn einer aus meinem Freundeskreis ein Problem hatte, .. *kam er zu 
mir. .. Nach einem bestimmten Punkt .. äh .. war .. mhm .. ich verwirrt.  

30. I: Was war dieser Punkt? 

31. E: Dieser Punkt war, mhm .. *nur ein Mensch. Ähh.. ‘Mein Leben hat er kaputt 
gemacht .. und mich ruiniert. Na, ja .. ‘vielleicht ist das so  mhm .. besser für mich. Ähh.. 
Mhmm. *Vielleicht schlechter. ... Ich kann .. weder .. ‘gut noch schlecht sagen. Ich fing 
an, .. ‘den Menschen keine Beachtung mehr zu schenken .. +und unlogisch zu denken. 
Ich lasse das Leben .. mhm .. zufällig laufen. Ich denke jetzt, .. ‘was die Zukunft mir 
mitbringt, .. genieße ich. ‘Ohne zu denken, .. mache ich das. Also, .. mhm .. *jetzt in 
diesem Moment verstehe ich nicht, .. +warum ich so lebe. Jeden Tag .. sitze ich .. und 
weine. Und, * ich weine, +ohne zu wissen, .. *warum ich weine. 

32. I: Glaubst du an Gott? 

33. E: Jaa, aber .. ‘ich glaube nur, .. +aber ich mache nichts für Gott. 

34. I: Wie ist deine Gottesvorstellung? 

35. E: Hmm .. Alsoo .. ‘Mein Gottesbild .. hat sich eigentlich nicht .. soo groß verändert. .. 
Das bleibt, .. ‘an der gleichen Stelle, .. wie immer. Ja, mhm .. ‘es gibt einen Schöpfer, .. 
der dieses All geschaffen hat. Äh .. ‘Es gibt einen Anfang dieser Welt und und .. des 
Menschen. ‘Da ist der Anfang Gott.  

36. I: Wie ist Er? 

37. E: ‘Er ist nicht eine Sache ähh mhmm. Wie soll ich sagen? Ähh .. ‘Wir können ihn uns 
nicht vorstellen, .. wie etwas, .. +das sichtbar ist. Oder, mhm .. vielleicht ist Gott, .. das .. 
‘was wir mit Augen sehen. ‘Wir sind auch .. ein Teil Gottes. *Ich weiß es nicht. .. Also, 
ja, .. na, ja .. *eigentlich auch nicht ganz. Aber, es .. mhm .. gibt eine Macht, .. ‘die unter 
uns ist .. und, und uns beherrscht. ‘Ich weiß nicht. Ähh. .. Mhm. .. ‘Jedes Wesen ist ein 
Teil von ihm. .. ‘Gott sagt, .. dass er ein Stück von seiner Seele ..äh .. dem Menschen 
gegeben hat. Na, ja... ‘selbstverständlich sind wir ein Stück .. mhm .. von ihm. *Alle sind 
Gott, .. +meiner Meinung nach. ‘Ich könnte mir nicht vorstellen, das .. dass Gott eine 
Form hat. 

38. I: Als du Kind warst, wenn man dir Gott sagte, was stelltest du dir unter Gott vor? 

39. E: Ähh... Ich, .. ich erinnere mich .. mhm .. *an meine Kindheit nicht gut. ‘Wenn mir Gott 
gesagt wurde, .. stellte ich mir einen Mann vor, .. ‘der auf dem Kopf einen christlichen 
Hut, .. einen Stock und .. mhm .. +eine Pelerine hatte. ‘Er hatte auch blaue Augen. .. Ich 
erinnere mich so. Mhm .. Später, .. hat sich das verändert .. und .. ich fing an, .. *wie 
eben erwähnt zu denken. 

40. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

41. E: Nein , nein .. Ich habe keine .. derartige Erfahrung gemacht. .. *Ich träume 
manchmal. .. Und, mhm .. * dieser Traum. Ähh.. ‘Wenn ich meinen Freund im Traum 
sehe, .. +dann erlebe ich am nächsten Tag etwas mit ihm. .. Zum Beispiel, .. mhm .. 
habe ich letzte Nacht von ihm geträumt .. mhm .. und, ‘und heute sprechen wir über ihn.  

42. I: Hast du Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen du keinen Sinn in deinem Leben gesehen hast? Was ist damals mit dir 
passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 

43. E: Mhm ... ‘Eigentlich bin ich jetzt .. mhm .. ‘in der Mitte dieses Unsinnes. *Ich bin .. äh .. 
in einer schlechten Lage. .. ‘Eigentlich bin ich nicht in der Mitte. .. Ich bin zwar .. ‘zum 
Ende gekommen. Ich erlebe .. mhm .. meine Krisen .. *täglich. ‘Ich tue, .. was ich will. 
‘Ohne Plan, .. ohne Programm. Mhm .. Zum Beispiel passiert irgendetwas .. mhm .. ‘im 
Gespräch mit meinen Freunden, .. *dann gehe ich weg. (weint). ‘In diesem 
Augenblick, .. verstehe ich nicht, .. +warum sie dann beleidigt sind, .. *oder es 
passiert, .. mhm .. +dass ich ihnen .. äh .. keine Beachtung schenke. 



Anhang 

 

 316

44. I: Mhmm. Was ist damals passiert? 

45. E: „... Mhh... das ist etwas, .. ‘was ich kenne, .. also, .. +was ich mit meinem Freund 
erlebt habe. ‘Wie eine Lücke. .. Deshalb hatte ich auch, .. ‘ein Alkoholproblem. ‘Ich trank 
unbegrenzt. .. *Das lasse ich langsam wieder. Also, mhm ..  seit, jaa, .. einem Monat 
habe ich .. mhm .. keinen Alkohol getrunken.  ‘Jetzt trinke ich .. mhm ..  aber nicht zu 
viel. (lange Pause). .. ‘Gestern habe ich diesen Idioten .. mit seiner Freundin .. mhm .. 
Hand in Hand .. +auf der Straße gesehen.  

46. I: Hat er eine neue Freundin?  

47. E: ‘Jaaa, .. *hat er wohl. 

48. I: Warst du traurig? 

49. E: ‘Nein. ‘Überhaupt nicht. Als ich  die Freundin sah, .. ‘war ich davon überzeugt, .. 
+dass ich besser bin als sie. ‘Er liebt sie bestimmt, .. weil er mit niemandem Hand in 
Hand herumlief. .. Mhm .. Also .. ‘Er lief .. ähh ..  mit mir auch nicht so. Egal, .. ‘wer ins 
Bett von ihm reingeht, .. sie, +sie wird ihn nicht so lieben, .. *wie ich.  

50. I: Mhmm. 

51. E: .. Mhm .. Ich denke, .. er wird .. oder kann mich nie vergessen. ‘Ich glaube, dass er 
sich an mich erinnert, .. wenn er mit diesem Mädchen herumtreibt. .. (lange Pause). .. 
*Ich habe schlechte Zeiten erlebt. .. Mhm .. *Meine Mutter hat mich zum Psychologen 
gebracht. Äh .. Der Psychologe hat gesagt, .. ‘dass ich in Depression bin. .. Er hat 
mir ..mhm ..  ‘eine ganze Menge an Tabletten verschrieben, .. die ich nicht benutzt 
habe, .. +weil ich an deren Wirkung nicht glaubte.  

52. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinn Eltern im 
Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat das 
gelegen? 

53. E: Mhmm. ‘Vielleicht sind alle Eltern so .. mhm ..  aber meine Eltern sind wunderbar. .. 
Sie sind .. mhm .. so .. *wie meine Freunde. Mhm .. Ich habe so eine Kind-
Elternbeziehung ..mhm ..  bei niemandem gesehen. .. Also, ‘wenn ich jetzt meinen 
Vater anriefe, .. um etwas zu verlangen, .. +er würde sofort hier herkommen. *Meine 
Mutter ist auch so. .. Mhm .. ‘Meine Mutter weiß alles, .. mhm .. was ich gemacht habe .. 
oder .. mache. ‘Ich erzähle ihr alles. .. Mhm .. Es ist sooo .. ‘wenn ich sie darüber nicht 
informiere, .. +was ich gemacht habe, .. fühle ich mich nicht wohl. .. ‘Unsere Beziehung 
war immer so. ‘Mein Vater weiß, .. +was ich gemacht habe. .. Aber, .. *er lässt es sich 
nicht anmerken.  

54. I: Erzählt deine Mutter ihm, was du machst? 

55. E: Nein. .. ‘Meine Mutter erzählt ihm .. mhm .. nichts über mich. .. Ähh .. *Mein Vater ist 
konservativer .. mhm .. +als meine Mutter. .. ‘Ich weiß es nicht. .. Ähh.. ‘Vielleicht weiß 
er alles. Aber, H mhm ..  ‘er verhält sich immer so, .. +als ob er es wissen würde, .. 
*was ich mache. .. *Ich ging in eine Disco. .. Mhm .. *Er wusste das nicht. An einem 
Tag .. äh .. hat er mir gesagt, .. ‘wie schlecht die Disco sei. Ich habe ihm gesagt, .. ‘dass 
ich dahin gehe. Er hat gesagt, .. ‘dass  er das wüsste. .. Also, .. mhm .. ich kann mich .. 
mhm .. ‘in der Familie sehr gut ausdrücken. Ich habe eine Cousine, .. ‘die Tochter 
meiner Tante. Weil ihre Eltern geschieden sind, .. *fühlt mein Vater sich verantwortlich 
für sie. .. Sie ist .. ähh .. ‘unter der Obhut meines Vaters. .. Mein Vater .. mhm .. ist 
jaa, .. intoleranter gegenüber ihr, .. *als gegenüber mich. ‘Wenn Zübeyde etwas 
verheimlicht, .. macht sie viele Fehler. Aber, .. ‘ich brauche nichts zu verstecken. 
Denn, .. mhm ... äh ..  ich lebe mein Leben .. und .. mhm .. ‘das ist mein Leben. Mhm .. 
ich sehe meine Freundinnen, .. die etwas verbergen.  ‘Sie verbergen die Beziehungen 
mit ihrem Freund .. und .. +und versuchen sich ehrlich zu zeigen.  

56. I: Kannst du mit deinen Eltern offen über deine Beziehungen reden? 

57. E: Ja, .. ‘meiner Mutter kann ich alles erzählen. ‘Sie weiß, .. alles über mich. *Mein 
Vater ist, mhm .. etwas konservativ oder traditionell.  ‘Wirklich, .. mhm .. es gibt keinen 
in der Familie, .. äh .. der die fünfmaligen Gebete verrichtet. *Bei den Prüfungen, .. 
mhm .. + betet meine Mutter jedoch für uns. *Mein Vater ging früher in die Moschee, .. 



Anhang 

 

 317

mhm ..  zum Freitagsgebet. .. Ähh .. Außerdem .. mhm .. ging ich mit ihm zum 
Fastengebet, .. im Ramadanmonat in die Moschee, .. *soweit ich mich erinnern kann. .. 
‘Ich verrichtete mein Gebet, ..  in der Frauenabteilung der Moschee. Also, .. mhm .. 
‘jetzt geht mein Vater nicht mehr zum Freitagsgebet. Oder, .. äh .. ‘ich weiß es nicht. 
Aber, ..  ‘sie beide sind gläubig. Mhm .. die, .. äh .. ‘die religiösen Feiertage verlaufen 
so, .. mhm .. wie sie gefeiert werden müssen. 

58. I: Gibt es andere Beziehungen, die dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

59. E: Also, .. mhm .. ‘meine Familie und meine Schwester .. äh .. sind sehr wichtig für 
mich. Aber, .. mhm .. *es gibt keinen Freund, .. +der für mich wichtig im Moment ist. 
Jetzt warten meine Freundinnen, .. mhm .. auf mich draußen.  ‘Aber sie sind auch nicht 
wichtig in meinem Leben. Ich verbringe .. äh .. ‘nur die Zeit mit ihnen. ‘Wer in meinem 
Leben ist, .. ist gleichgestellt mit den anderen, .. +außer meine Familie. 

60. I: Warum ist deine Familie wichtig für dich? 

61. E: Ähh. ‘Alle werden irgendwann gehen. .. Mhm .. ‘Nur meine Familie wird bei mir 
bleiben. Nur, .. äh .. sie ist in meinem Leben .. mhm .. und .. ich bin unter ihrer 
Unterstützung. *Man versteht, .. mhm .. äh .. wer wichtig für einen ist, .. indem man es 
erlebt. ‘Eigentlich merkte ich das nie. .. Mhm .. ‘Ich war nach Istanbul umgezogen .. 
und .. und war ganz allein. .. ‘Ich musste mich von meinem Freundeskreis entfernen 
oder H mhm .. +oder ihn verlassen. *Ich fand keine Nähe .. mhm .. äh .. bei meiner 
Freundin, .. mhm .. ‘wegen der ich mich hier für ein Studium entschieden habe. .. 
Mhm .. ‘Ich war ganz allein, .. und, .. nur meine Familie war bei mir. Also, .. *ich rief sie 
an, .. um zu weinen .. mhm .. oder um mich zu beschweren. ‘Meine Eltern gaben mir 
Trost am Telefon, .. und .. +und motivierten mich auf das Studium.  

62. E: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

63. E: Nein, nein .. *mir ist keine wichtig von ihnen. .. Mhm .. Ich, .. ich bin eine ..  (lächelt) .. 
Oberfaulenzerin. *Ich lebe einfach. ‘Eigentlich, mhm .. würde ich gerne etwas Gutes 
machen. Aber, .. äh ...  ‘ich lese weder ein Buch, .. mhm.. noch höre ich die 
Nachrichten. .. ‘Ich mache auch keinen Sport. .. *Ich esse, .. schlafe .. und besuche die 
Vorlesungen, .. +die ich besuchen muss. .. Mhm .. Dann, .. dann .. schlafe ich wieder. 

64. I: Mhmm.. 

65. E: Also, .. äh .. *ich bin damit unzufrieden. Mhm .. ‘trotzdem mache ich nichts. Mhm .. 
‘Denn, .. denn .. ich habe keine Lust. Ach, .. äh .. ‘ich lese auch keine Zeitung. ‘Wissen 
sie, .. dass ich keine Ahnung habe, .. äh .. +was auf der Welt passiert. Mhm .. ‘wenn ein 
Freund mir etwas darüber erzählt, .. +werde ich .. mhm ..  informiert. *Wie gesagt, .. 
ich .. mhm .. lebe einfach, .. wie Gras. 

66. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

67. E: ‘Ich spüre nicht, .. mhm .. dass mein Leben einen Sinn hat. *Wir sind auf die Welt 
gekommen, .. werden erfahren .. ähh .. dann zurückkehren. *Das ist alles.  

68. I: Was ist der Mittelpunkt deines Lebens? 

69. E: Hmm .. Es gibt eigentlich .. äh .. nichts in meinem Leben. Mhmm.. ‘woher soll ich das 
wissen? .. ‘Aber, .. *meine Familie .. mhm ..  kann sein. Alsoo, .. mhm .. *vor meiner 
Familie .. aähh .. +kommt Gott. Dann .. mhm ..  ‘kommen meine Eltern, .. sie, .. äh .. sie 
sind wichtig für mich. .. ‘Außerdem .. bin ich .. ähh .. mir selbst wichtig. *Jeder kommt in 
die Welt, ..+um hier glücklich zu werden. Äh .. Also H ‘Deswegen versucht man, .. 
etwas zu tun. Also, .. mhm .. *wir sind hier, .. mhm .. um glücklich zu werden.  

70. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dich oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten verändern? 

71. E: Nein, also .. ‘ich würde gar nichts verändern. .. Ich lebe, was ich lebe - . .. Mhm .. 
Ähh .. ‘Es gibt nichts in meinem Leben, .. [was ich bereue]. .. Meine schlechtesten 
Erfahrungen .. ähh .. ‘haben mir auch einen Sinn meiner Persönlichkeit gegeben. Ja, .. 
‘was ich erfahre, .. macht mich reif. ‘Ich will nichts in meinem Leben verändern.  



Anhang 

 

 318

72. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind? 

73. E: Mhm .. Jaa .. Äh .. Ich will, .. mhm .. ‘einen guten Job haben .. ähh .. als eine Frau in 
einem Land wie die Türkei. Natürlich .. mhm .. dafür .. ‘muss ich mich anstrengen. 
Mhm .. *Jetzt kann ich mich .. ähh .. +nicht sehr anstrengen. .. Ich habe das 
Gymnasium abgeschlossen, .. ‘dann sofort einen Platz an der Universität gekriegt. .. *In 
einem Trubel habe ich mich gefunden. .. Mhm .. Also, .. *ich bin in einer 
psychologischen Krise. Alsoo, .. ‘deshalb kann ich mich nicht sehr gut auf mein Studium 
konzentrieren. .. *Ich gehe einfach zur Universität. Das ist .. äh .. meine Verpflichtung .. 
mhm .. gegenüber meinen Eltern, .. *mein Studium abzuschließen .. +dann einen Job 
zu haben.  

74. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

75. E: .. Hmm .. *Ich fühle mich nirgendwo .. +ihm nahe. Äh .. Es gibt keinen bestimmten 
Ort, .. ‘an dem ich mich ihm nahe fühle. Ich weiß nur, .. ‘dass ich irgendwann .. äh .. in 
der Hölle verbrennen werde.  

76. I: Warum wirst du in der Hölle verbrennen? 

77. E: .. ‘Sie wissen, .. dass es das Paradies und die Hölle gibt. Also, na, jaa .. ‘ich finde 
mich sehr sündig. .. Mhm .. *Ich habe viele Sünden.  

78. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine Philosophie, 
an der du dich orientierst?) 

79. E: ...Hmm. .. Ähh .. ‘Weil ich in einem muslimischen Land geboren bin, .. +bin ich 
Muslime. .. Äh .. Wenn ich durch christliche Eltern in die Welt gekommen wäre,.. ‘dann 
wäre ich als eine Christin aufgewachsen. [...] ..z. B. muss eine Muslime .. ‘ihren Kopf 
bedecken, .. mhm .. die fünfmaligen Gebete verrichten, .. zur Pilgerfahrt gehen. Ja, .. 
‘dies muss wahrscheinlich eingehalten werden, .. aber das Wichtigste ist, .. +ein reines 
Herz zu haben. 

80. I: Mhmm.. 

81. E: ‘Ich habe viele .. mhm .. Kopftücher gesehen .. ähhh. Also. Naja... mhm. ‘Ich finde 
mich selig .. mhm .. + im Vergleich zu ihnen. .. Es ist vielleicht schön sein, ..* Kopftuch 
zu tragen.  Mhm .. ‘Man muss aber auch das Recht bekommen, .. ein Kopftuch zu 
tragen. (...) .. Ähh .. Das Kopftuch darf nicht durch den Zwang .. mhm .. der Eltern .. 
oder der Umwelt getragen werden. Also, .. ‘ zuerst muss man wissen, .. was die 
Bedeutung des Kopftuches ist. Mhm ..  ‘Wenn sich ein Mädchen für das Kopftuch 
entschieden hat, .. +muss es dazu stehen und wissen,.. mhm .. wie man sich .. ja .. 
mhm .. *damit  in der Gesellschaft verhalten sollte. 

82. I: Mhm. 

83.  E: ‘die innere Reinheit kommt an erster Stelle. *Das Böse sollte nicht in einem Selbst 
sein. .. Alsoo, .. ‘es ist zwar in der Religion vorgeschrieben, sich zu bedecken. Aber es 
gibt vorrangige Vorschriften der Religion, wie die innere reinheit, die wichtiger sind als 
das Kopftuch zu tragen.  

84. I: Mhmm. Ist das Kopftuch wichtig für dich? 

85. E: ‘Jetzt halte ich das nicht für wichtig. Mhm .. Wenn ich sehe, .. ‘was die 
Kopftuchtragenden tun, .. +empfinde ich Abscheu davor. ‘Die Freundin meines 
Exfreundes trägt auch Kopftuch. ‘Sie leben unbegrenzt zusammen. Ähh.. 
wahrscheinlich haben sie ..mhm .. +den letzten Schritt noch nicht getan. ‘Es ist nicht 
bestimmt, .. ob sie heiraten werden .. und .. *trotzdem machen sie alles. ‘Woher weißt 
du, .. dass du ihn heiraten wirst? Ähh. Na, ja. 

86. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

87. E: Hmm .. ‘Ich treffe meine Entscheidungen ohne zu überlegen. .. Ähh .. Wenn ich 
nachdenke, .. *gerate ich in Unsicherheit. .. ‘Manchmal mache ich Fehler .. äh ..  aber 
manchmal bin ich erfolgreich.  Also, .. mhm .. ‘ich bin unentschlossen, .. +wenn ich eine 



Anhang 

 

 319

Entscheidung treffe .. und ..  * nachdenke, .. ‘ob sie falsch oder richtig ist. .. Deswegen, 
mhm ..  ‘entscheide ich mich lieber sofort. 

88. I: Kannst du mir ein Beispiel nennen? Wenn du ein besonders schwieriges 
Lebensproblem lösen müsst, an wem oder woran würdest du dich orientierst? 

89. E: Mhm .. *Das kommt drauf an. .. Also, .. ‘es hängt vom Problem ab. Aber, .. ‘wenn das 
mich überfordert, .. +wende ich mich an meine Mutter. Wenn sie es nicht allein 
erledigen kann, .. *fragt sie meinen Vater. 

90. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

91. E: Hmm .. Also. .. ‘Meiner Meinung nach kann man nicht unterscheiden, .. +was richtig 
oder falsch ist. .. Also .. Ähh .. ‘die Falschheit oder Richtigkeit hängt .. mhm .. von den 
Absichten ab. Sie machen etwas mit guter Absicht, .. aber .. aber, .. ‘das kann für mich 
falsch sein. ‘Das Individuum unterscheidet selber, .. was richtig oder falsch ist. Mhm .. 
ich mache viele Sachen, .. ‘die für andere nicht richtig sind. .. Aber, .. ich mache sie .. 
‘um mein Selbst zu befriedigen.  

92. I: Mhmm. 

93. E: Jaa, also, .. es gibt Begriffe, .. ‘die sich auf den guten oder bösen Mensch 
beziehen. .. *Das Leben ohne jemanden zu stören, .. +heißt ein guter Mensch sein.  

94. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen?  

95. E: Mhm .. *Das kann sein, .. +dass es das gibt. Mhhmm.. ‘woher soll ich das wissen? .. 
‘Jemandem zu helfen, .. +der bedürftig ist, ..* das ist eine gute Tat.  

96. I: Gibt es moralische Grundsätze, über die wir uns alle einig sein sollten? 

97. E: Mhmm. Sie sind bestimmt. .. ‘Anderen Menschen keinen Schaden zufügen. .. ‘Das 
war es. .. Die anderen Taten .. mhm .. ‘gehen nur einen selbst etwas an.   

98. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der?  

99. E: Hmm .. *Man muss es sehen .. mhm .. +indem man lebt. .. ‘Man kommt auf die Welt 
lebt, .. sieht und geht. .. ‘Gott will das.  

100. I: Was will Gott? 

101. E: ... Mhmm. .. ‘Wie soll ich das wissen? .. Ähh .. Er will das, .. *weil es sein  
Wunsch ist,  +wie Spielzeug. .. ‘Er schickt den Mensch hierher. .. Aber, mhm ..  ‘ich 
weiß ehrlich nicht, .. +mit welcher Absicht. 

102. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

103. E: ‘Fragen Sie nach dem Schicksal? 

104. I: Ja.  

105. E: .. Mhm .. Man sagt, .. ‘dass das Schicksal des Menschen vorbestimmt wird, .. 
+sobald das Kind im Mutterleib ist. Also, .. ‘ich glaube das nicht. .. *Das Schicksal ist .. 
+natürlich vorgeschrieben. Aber, mhm .. das ist .. äh .. auf zwei Arten. .. ‘Man kann sich 
den Weg .. mhm .. nach .. seiner Auswahl aussuchen. .. *Das ist dein Schicksal. .. ‘Der 
Mensch kann sich für das Gute oder Böse entscheiden. .. ‘Es gibt bestimmt die 
Vorherbestimmung, .. +die aber von deiner Entscheidung abhängig ist. .. ‘Jeder Weg 
hat sein eigenes Schicksal.  

106. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

107. E: .. Mhm .. Reinigung.  

108. I: Was wird gereinigt? 

109. E: ‘Reinigung des Lebens .. mhm .. findet statt. 



Anhang 

 

 320

110. I: Was passiert uns nach dem Tod? 

111. E: Mhm .. Also. .. *Nach dem Tod, ..  +verfault unser Körper im Grab. (...) .. ‘Die 
Seele kommt von Gott .. und wird dann .. +zu ihm zurückkehren. .. ‘Wie gesagt, .. wird 
die Seele auf das Jüngste Gericht warten. .. Mhm .. Dann, dann .. äh .. *wird sie zur 
Rechenschaft gezogen.“  
I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

112. E: (lacht). Nein, nein .. ‘das bin ich natürlich nicht.  

113. I: Warum? 

114. E: Weil, .. weil ‘ich nicht religiös bin. 

115. I: Was ist der Maßstab für die Religiosität? 

116. E: Mhm .. *Es ist, .. mhm .. es ist nicht die Religiosität, ..+ die heute in den 
religiösen Kreisen .. in der Türkei herrscht. .. ‘Ich hasse sie. Wie soll ich das erklären? 
Also. .. Mhm .. ‘Die Religion ist etwas Privates. .. Äh .. Und deswegen .. ‘muss sie privat 
erfahren werden. .. Na, ja, H ich denke so. .. ‘Wie eine Waffe bringen sie die Religion 
voran. .. ‘Ich bin dagegen. .. ‘Sie beuten die Religion aus. .. Mhm .. ‘Sie machen 
sie ..äh .. zu einem Instrument. .. *Deswegen hasse ich sie. 

117. I: Mhmm.. 

118. E: .. Mhm .. ‘Die Religion soll .. äh .. eine Beziehung .. ja, .. zwischen .. +den 
Menschen und Gott sein. .. Mhm .. ‘Sie muss so bleiben. .. Also. .. ‘Ich finde das sehr 
dumm, .. +dass sich  in der Gesellschaft immer auf die Religion berufen wird. .. *Ich 
mag solche Dinge nicht. 

119. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die 
dir wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie 
wichtig? 

120. E: *Nein. .. ‘Ehrlich es gibt keine. 

121. I: Verrichtest du die fünfmaligen Gebete? 

122. E: *Nein. .. Aber, .. mhm .. wie ich sagte, .. ging ich mit meinem Vater .. äh .. zum 
Fastengebet. .. ‘Damals bemerkte ich solche Sachen .. mhm .. und .. ähh ..+wollte es 
praktizieren.  

123. I: Betest du, meditierst du oder tues du auf andere Art etwas für deine Spiritualität 

124. E: ‘Ja ich bete. 

125. I: Wann betest du? 

126. E: Jede Nacht, .. mhm .. ‘vor dem Schlafen bete ich. .. *Wenn ich auf die Friedhöfe 
gehe,  .. bete ich. .. Wenn, .. mhm .. *wenn ich in einer Schwierigkeit bin, .. bete ich 
auch. .. ‘Dadurch, .. ähh .. beruhige ich mich.  

127. I: Was ist Sünde? 

128. E: So.. mhmm. Die Sünde ist also, .. wie ich gerade gesagt habe. .. ‘Die Sünde, .. 
die von einer Religion bestimmt ist, .. ähh .. verhindert, .. dass jemand anderen nicht 
stört .. oder .. ähh .. Schaden zufügt. 

129. I: Was ist Böse auf der Welt? 

130. E: Hmm .. Also. Ich finde, .. ‘es gibt kein Böses, .. das von der Geburt an kommt. .. 
*Es gibt Gründe, .. +die den Menschen zum Bösen zwingt. .. Einige der Menschen 
versuchen, .. ‘andere zum Bösen zu verleiten. .. Mhm .. Eigentlich ist niemand 
böse ..mhm .. von Geburt an. .. ‘Keiner denkt, .. was könnte ich heute etwas böses 
machen.  

131. I: Meine nächste Frage wäre, wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig 
sind, wie können solche religiösen Konflikte gelöst werden? 

132. E: Also. .. ‘Meiner Meinung nach .. sollte sich niemand in die Angelegenheiten .. 
mhm .. +anderer einmischen. Äh .. ‘Jeder sollte seine eigene Religion leben .. und .. 



Anhang 

 

 321

[das wie er will]. .. *Da ist der Koran, .. da sind die Bibel und andere heiligen Schriften. .. 
*Schlagen sie nach. .. *Lesen, .. mhm .. und lernen. .. ‘Warum rufen sie das Präsidium 
für religiöse Angelegenheiten an, .. um etwas zu erfragen. Mhm .. Also. .. ‘Die Leute 
dort haben es aus dem Koran gelesen .. mhm .. +und gelernt. ‘Sie können es auch 
selbst im Koran nachforschen .. mhm .. und erlernen.  

133. I: Vielen Dank für die Teilnahme 

134. E: Ich bedanke mich auch. 

 

 



Anhang 

 

 322

JALE 10 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen?  

2. J: Hmm .. Jaa .. *Das Wichtigste für mich. .. Äh .. Weil ich kein gutes Gedächtnis habe, 
kann ich das nicht genau sagen. .. +Aber das war in der mittleren Schulzeit. .. Jaaa, 
also, .. damals war ich auf der Suche .. *nach meinem Ich. .. Mhm .. +Ein Nachteil des 
Aufwachsens zwischen zwei Kulturen. .. Es  ist auch diskutierbar, .. *ob das wirklich ein 
Nachteil ist H +Äh .. ich befand mich .. mhm H auf der Suche nach einer 
Persönlichkeit. .. *Ich musste eine Entscheidung treffen. .. Ich hatte überwiegend 
deutsche Freunde. +Die türkische Kultur bekam ich durch meine Familie mit. .. Jaa, .. 
die Auseinandersetzungen .. fingen an *dieser Stelle an. .. Mhm.. ´In der Schule 
deutsche Freunde, .. +zu Hause die türkische Kultur. *Die deutsche und die türkische 
Kultur unterscheiden sich voneinander. .. +Und ich habe Schwierigkeiten gehabt in 
diesem Bereich. *Welche ist meine Kultur, .. +dachte ich mir.   

3. I: Mhm.. 

4. J: .. Mhm .. Ab der Pubertät .. *bis zum Abitur ging diese Phase. ´Also vom 14. bis zum 
18. Lebensjahr. .. Äh .. Ich glaube, ich habe .. einen Weg für mich gefunden, diese 
Differenzen in den Griff zu bekommen. .. Mhm .. Aber .. *verstärkt auf die türkische 
Kultur hingerichtet. .. +Im Hinblick auf meine familiäre Erziehung und auf meine 
Lebensziele konnte ich mich .. äh .. ´mit der deutschen Kultur nicht identifizieren. .. 
Mhm .. *Ich habe mich für die türkische Kultur und die türkische Persönlichkeit 
entschieden. Jaa, .. ich befinde mich nach wie vor auf diesem Weg.  

5. I: Gibt es noch andere Abschnitte? 

6. J: (nachdenklich). .. Hmm  H Ich befand mich mal .. vor einer „entweder-oder-
Entscheidung“. .. *Ich musste mich entscheiden, ob ich heirate oder mich weiterbilde. .. 
´Ich wurde 19. +Ich habe mich verlobt, .. *aber es hat nicht geklappt und wir haben uns 
getrennt, .. ich habe mich dann für die Bildung entschieden.  

7. I: Warum haben Sie sich getrennt? 

8. J: Also, .. es gab große Differenzen  .. mhm ..* zwischen dem, was ich vorhatte und 
dem, was mir nach einer Ehe bevorstand. .. Äh .. Die Deutschen nennen das ja 
Selbsterfüllung. .. + Ich habe an meine Zukunft gedacht. .. Ich habe an zehn Jahre 
später gedacht. .. Mhm .. *Wo könnte ich nach 10 Jahren sein, wenn ich studierte? .. 
Wo könnte ich sein, .. äh .. wenn ich eine Familie gründete? .. +Und ich kam zu dem 
Entschluss, .. äh .. dass ich *mit einer Familie nicht das Leben haben würde, .. das mir 
wichtig ist. .. +So habe ich mich ..´ für die Bildung entschieden.  

9. I: Haben ihre Eltern Sie zur Heirat gezwungen? 
J: *Nein, im Gegenteil. .. Meine Familie hat zugestimmt, weil ich es wollte. .. +Meine 
Familie wollte, .. dass ich studiere. ´Sie haben meine Entscheidung akzeptiert. .. Mhm .. 
als ich mich für die Bildung entschieden habe, .. haben sie sich noch mehr gefreut. .. 
Äh .. *sie hatten keine Probleme damit, .. +dass ich mich von meinem Verlobten 
trennte.  

10. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

11. J: Jaa, .. mhm .. ich kann über die Zeit sprechen, .. mhm .. *in der ich mich zu einer 
Person entwickelt, .. äh .. +die meinem Naturell nicht entspricht. ´Diese Veränderung 
hat mich dazu gebracht, .. +mich selbst zu hinterfragen. ´Ich habe zu mir gesagt 
„Fatma, das bist du nicht“. .. Die Beziehung zu meinem Verlobten hat mich verändert. 
*In dieser Zeit habe ich mich nur um meinen Verlobten gekümmert und .. mhm .. nur 
das gemacht, was er wollte. Äh .. dann .. erkannte ich, .. ´dass ich sehr viel gebe und 
das Glück meines Gegenübers stärker ins Auge gefasst hatte .. als mein *eigenes 
Glück. .. +Das schadete mir, .. so dass ich einen *Neuanfang machen wollte.  

12. I: Wie hat sich dein Gottesbild, wie hat sich deine Beziehung zu Gott im Verlauf deines 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen deines Lebens verändert? Was bedeutet Gott 



Anhang 

 

 323

heute für dich? 

13. J: Mhm .. ´Seit meiner Kindheit hat mir meine Familie einiges beigebracht .. äh .. und 
+habe auch einiges in der Moschee gelernt. .. *Deshalb gibt es für mich schon immer 
den Gott. .. +Ich bin mit diesem Gedanken aufgewachsen.  

14. I: Mhm.. 

15. J: ..ich stehe meiner Religion nicht sehr nahe [...]mhm ... ich habe ihn mir als eine 
Persönlichkeit vorgestellt... Mhm .. Ich bin in einem religiösen Umfeld aufgewachsen. .. 
Äh .. *Mit der Zeit reichten nicht die Sachen, .. die .. +mir erzählt wurden. *Deshalb fing 
ich an selber zu forschen. .. Mhm .. Ich denke, .. *dass ich vieles in der Oberstufe anfing 
zu hinterfragen. ´Das Gehörte reichte nicht aus, .. +ich fing an zu forschen. *Was sagt 
meine Religion aus? Was gewinne ich durch sie? .. +So eine Forschung begann ich 
aus dem folgenden Grund.  

16. I: Mhm.. 

17. J: Da ich in Deutschland aufgewachsen bin, .. *weiß ich, dass die Deutschen und die 
Christen ein Vorurteil .. mhm .. gegenüber dem Islam haben. +Um zu zeigen, .. *dass 
der Islam keine schlechte Religion ist, .. um die Vorurteile abzubauen, .. mhm .. um 
mein eigenes Wissensbedürfnis zu befriedigen .. äh .. und um Antworten geben zu 
können, ..+ wenn ich mit solchen Situationen konfrontiert werde.  

18. I: Mhmm.  

19. J: Ich habe ihn mir .. mhm .. ´als eine Person vorgestellt. .. * Es gibt jemanden da 
oben, ..+ der alles macht. .. Mhm .. also .. er hat einen Zauberstab. .. Wenn man von 
ihm etwas möchte, .. tippt er mit dem Stab .. *und der Wunsch geht in Erfüllung. .. + 
Später habe ich natürlich durch die Erziehung in der Moschee und in meiner Familie .. 
mhm .. ´und durch das Lesen der Bücher gelernt, .. dass das nicht so ist. 

20. I: Was bedeutet Gott heute für dich? 

21. J: Hmm .. *Alles. +Ich , du , er , sie , es. *Er ist in allem. Er ist nicht greifbar. .. Äh .. Er 
ist gänzlich gegenstandlos. +Früher dachte ich, .. dass er greifbar ist. .. ´Jetzt nicht 
mehr.  

22. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

23. J: Beispiel? 

24. I: IMmhmm(Ich lese ihr das Deutsche vor.)  

25. J: Äh H also , .. ´Das an einem Erlebnis festzumachen .. mhm .. oder an mehreren 
Erlebnissen festzumachen, .. +ich denke nicht so. Mhm .. *Ich kann das nicht an 
einigen Vorfällen festmachen. .. Das ist .. äh .. ein Prozess. .. ´Es gibt handgreifliche 
Dinge, .. mhm .. die mir den *Sinn des Lebens in meinem Kopf deutlich machen. .. 
´Menschen, .. meine Familie, .. meine Geschwister, .. +die Menschen um mich 
herum, .. und ... äh .. *die Beziehungen um mich herum. .. Das alles beeinflusst mich .. 
+ während des Prozesses. Äh .. ´Ich kann nicht sagen, .. +dass sich mein Leben mit 
einem Erlebnis verändert hat. *Das war ein Prozess, das sich mit der Zeit entwickelt 
hat.   

26. I: Hast du Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen du keinen Sinn in deinem Leben gesehen hast? Was ist damals mit dir 
passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 

27. J: Nein,.. `es gab keine Zeiten, .. in denen ich mich am Abgrund befand. .. Mhm .. da ich 
denke, .. +dass alles einen Sinn hat, heißt das für mich, .. wenn ich eine schlechte Zeit 
durchmache, .. ´hat es seinen Grund. 

28. I: Mhm.. 

29. J: Wenn ich so was erlebte, .. überlegte ich mir, .. äh .. *was für eine Lehre ich mir 
daraus ziehen konnte. Also, .. +ich habe das immer .. mhm .. +so betrachtet, .. alles 
was ich erlebe, .. ´gibt mir etwas Positives. (H) Ich war verlobt,.. mhm .. habe mich 
getrennt, .. habe schlechte Zeiten durchgemacht .. äh .. *aber, .. ich habe mich niemals 



Anhang 

 

 324

gehen lassen. .. Ich habe mich nicht von der Realität entfernt.   

30. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinn Eltern im 
Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat das 
gelegen? 

31. J: Jaa, also .. äh .. *man konnte schon immer nicht deutlich erkennen, .. +dass wir in 
der Familie .. eine enge Beziehung haben. *Wir fühlen uns nicht verpflichtet, .. +dass 
offen zu zeigen. .. Mhm .. ´aber durch Kleinigkeiten merken wir, .. wie wir eng 
verbunden sind.  

32. I: Mhm.. 

33. J: Das hinterfragte ich .. mhm .. in der Phase der Persönlichkeitsfindung .. sehr oft. 
*Wenn ich abends mit Freundinnen unterwegs war, .. mhm .. war ich immer diejenige, .. 
+die sich sehr früh von ihnen trennen musste. .. Mhm .. Ich fragte mich, ..* warum das 
so sei. Was ist denn der Unterschied zwischen um acht Uhr zu Hause sein oder um 
zehn Uhr. .. +Meine Eltern sagen ja immer, .. wir wollen nichts Schlimmes für dich. .. 
Äh ..´ Das habe ich mit der Zeit verstanden. .. Ich habe sie verstanden. Mhm .. Sie 
waren damals dagegen, .. dass ich heiratete .. äh .. und fragte mich, .. *warum sie 
dagegen waren. ..+Aber im Nachhinein habe ich gemerkt, .. dass sie Recht hatten. .. 
Mhm .. Und ich habe ihnen recht gegeben. .. *Zwischen mir und meinem Verlobten gab 
es sehr oft Uneinigkeiten und Streitereien. .. *Aber das habe ich nie meiner Familie 
erzählt, .. +um sie nicht zu bedrücken. .. `Außerdem wollte ich ja auch nicht, .. +dass sie 
Recht bekommen.  

34. I: Mhm. 

35. J: Jaaa .. Ich habe vieles verborgen. .. *Ich bin sowieso jemand, .. der seine Probleme 
nicht mit anderen teilt. ..+ Ich löse sie allein. .. Äh .. ´Mit der Zeit wird man größer . 
mhm ... +und hat als ältestes Kind im Haus viel Verantwortung. Manchmal werde ich .. 
mhm ..* die Eltern meiner Eltern. .. Sie werden, zu meinen Kindern. .. +Wenn sie Hilfe 
brauchen, .. helfe ich ihnen. * Das gibt ein gewisses SelbstbewusstseinH Mhm .. Das 
hat .. mein Selbstbewusstsein  .. äh .. *sehr viel weiterentwickelt. .. + Mhm .. Meine 
Eltern fragen mich * auf jeden Fall nach meiner Meinung ..+ in jeder Hinsicht. ´Alles 
wird mir bestätigt. .. Mhm .. ´Wir haben keine förmliche Beziehung,.. äh ..+ ich kann 
ihnen alles erzählen. .. Äh ..*Ich kann meinen Eltern sagen, .. was richtig oder falsch 
ist. .. Sie können mir es auch sagen. .. `Wir haben eben so eine Beziehung. .. jaa, 
ebenfalls mit meinen Geschwistern.    

36. I: Mhmm. 

37. J: Also, mhm .. Mein Vater kam mit 19 Jahren, .. meine Mutter mit 14 Jahren aus *einer 
Kleinstadt Anatoliens nach Deutschland. .. +Sie hatten noch nicht ein mal ein anderes 
Dorf gesehen und kamen nach Deutschland. .. *Sie haben enge Sichtweisen. .. Mein 
Vater ist etwas starrköpfig. Mhm .. Meine Mutter sieht sehr unfreundlich aus, .. +aber 
sie ist es eigentlich nicht. ´Das wissen, die Leute, .. die sie kennen. .. Ähh .. Sie kann 
ihre Warmherzigkeit, mmhm .. nicht mit schönen Worten ausschmücken. .. Mhm .. Mit 
der Zeit, .. *Wenn man sie kennen lernt, .. merkt man wie sie ist. +Sie sind hier her 
gekommen .. mhm .. und haben gearbeitet. ´Sie blieben in der eigenen türkischen 
Gesellschaft. Mhm .. jaa,also .. Sie sind Grundschulabsolventen. *Aber mein Vater hat 
sich .. mhm .. sehr gebildet.  

38. I: Mhm.. 

39. J: Er hat viel Wissen. *Ich vertraue auf sein Wissen. .. Mhm .. +Wir können über jedes 
Thema sprechen und diskutieren. Er kann .. äh .. über Politik oder über Religion 
diskutieren. *Ich vertraue seinem Wissen .. mhm .. in diesen Bereichen. Meine Mutter 
kann leider nicht .. äh .. aus der Rolle der türkischen Frau heraus kommen. .. Mhm .. 
+Sie ist eine typisch türkische Mutter. .. Wir sind drei Geschwister. .. Ich bin die 
älteste. .. Mhm .. Klassisch typisch türkische Eltern. .. Mhm .. *Sie sind weder sehr 
religiös noch sehr politisch eingestellt. .. Äh .. +Sie bewegen sich im mittleren Bereich 
und leben so weiter.          

40. I: Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 



Anhang 

 

 325

wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

41. J: Hmm .. Jaa, .. ´habe ich unter meinen Freunden. .. *Ich habe auch einen Freund,  
nicht nur Freundinnen. .. Mhm .. ´Ich möchte nicht sehr viele Freunde habe. .. +Äh .. 
`Ich finde es nicht richtig, .. +mit vielen eng befreundet zu sein. Also, .. äh .. nicht so 
sehr, .. hmm. Ich denke, .. *dass man seinem Gegenüber nicht sehr viel vertrauen 
sollte. .. Jaa, aber .. *leider kann ich das nicht so in die Tat umsetzen. .. +Darüber 
könnte man diskutieren. .. Mhm .. Ich nähere mich den Menschen *ohne Vorurteile. ..  
Mhm .. +Manchmal verletzt mich das. ´Trotzdem möchte ich mich den Menschen nicht 
mit Vorurteilen annähern. .. Äh .. *In meinem Freundeskreis habe ich einige, mit denen 
ich eng befreundet bin und .. mhm .. die Beziehung mit ihnen ist für mich wichtig. .. 
Mhm .. *Denn unter den Freunden hat jeder eine bestimmte Rolle. .. Äh .. +Die eine 
ist .. *sehr gefühlsbetont und .. mhm .. +möchte der anderen immer ihre Probleme 
erzählen. .. Mhm .. ´Die andere hört zu und gibt Ratschläge. Mhm .. Ich bin auch eine, .. 
*die immer zuhört und Ratschläge gibt. .. Äh .. Ich denke, dass das daher kommt, .. 
mhm .. weil ich meine eigenen Probleme immer alleine löse. *Ob ich es denn keinem 
erzählen würde, .. +natürlich schon, .. aber nicht bis ins Detail. .. *Aber meine 
Freundinnen mhm .. fragen mich sehr oft nach Ratschlägen.  

42. I: Hmm. 

43. J: jaa .. *Die andere Beziehung ist wichtig für mich. .. Als ich diese Beziehung am 
Anfang mhm .. mit der ersten Beziehung verglich, äh .. dachte ich .. +dass .. das genau 
so sein wird. ´Ich hatte Angst. .. Mhm .. +Ich habe mich von den Menschen etwas 
ferngehalten. .. Bei meiner letzten Beziehung .. mhm .. habe ich gesehen, .. äh .. dass 
das nicht so ist. .. Mhm .. Ich denke, dass ich mein Gegenüber glücklich machen kann, 
+ohne mich viel zu ändern. .. Mhm .. Und ich lebe auch so. H ´Er lebt in der Türkei. .. 
Mhm .. *Er ist Akademiker und wir haben eine gute Beziehung.        

44. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

45. J: Äh .. ´Können wir die Familie auch als eine Einrichtung sehen? .. Mhm .. +Für mich .. 
äh .. ist die Familie ´sehr wichtig. *Mutter, Vater, Kinder. .. +Die Beziehungen zwischen 
ihnen sind wichtig. .. Mhm .. Ich denke nicht, .. dass meine Gedanken sich mit anderen 
Einrichtungen übereinstimmen. .. Mhm .. also, .. ich denke nicht, dass in einer Gruppe 
alle .. mhm ..  in allen Themen übereinstimmen können. .. ´Bei der Gruppenbildung gibt 
es so was. .. Mhm .. Es scheint,  als ob alle die gleiche Meinung haben müssten. +Ich 
finde das nicht gut. .. Mhm .. `Ich bin nicht der Meinung, dass man einer Gruppe 
angehören müsste. +Ich entscheide mich eher für die Unabhängigkeit.   

46. I: Warum sind ihre Eltern wichtig für sie? 

47. J: `Egal was passiert, .. äh .. sie sind immer für mich da .. mhm .. +und unterstützen 
mich. *Es ist eine Einrichtung, .. mhm .. die mich ohne Bedingungen, .. egal ob ich 
traurig bin, .. äh .. unglücklich oder glücklich, .. äh .. annimmt. Mhm.. `Ich muss 
gegenüber ihnen nichts behaupten. .. Deshalb ist sie sehr wichtig für mich.    

48. I: Kannst du über ihre Hochschulgruppe sprechen? 
J: Ja, .. Mhm .. Ich war in einer Hochschulgruppe aktiv. .. Äh .. Aber es war ´sehr 
schwierig. .. +Du hast nicht die gleichen Meinungen, .. mhm .. wie die anderen. Man 
findet nicht zusammen. ´Du näherst dich jemandem, .. äh .. weil du denkst, .. dass er so 
denkt wie du, .. +aber dein Gegenüber ist nicht so. .. Mhm .. *Eigentlich ist das, was du 
ihm erzählst nur so viel, .. wie er begreifen und aufnehmen kann. Mhm .. Er versteht 
dich nur so viel, .. ´wie es in seiner Macht steht und nicht mehr. Und .. äh .. er kann 
nicht aus seinem Auffassungsvermögen hinaus. `Es ist sehr schwierig, alle zu 
organisieren. .. +Nicht jeder arbeitet mit der gleichen Motivation. .. Einer steht vorne, .. 
mhm .. die anderen hinter ihm. `Und sie können nicht alle auf der gleichen dynamischen 
Ebene halten. +Außerdem hinderte mich das mein Studium .. mhm . .. und, aus diesem 
Grund bin ich ausgetreten.      

49. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

50. J: ´Für mich gibt es einen Sinn im Leben. .. Mhm .. +Wenn ich älter bin und 
rückblickend sagen kann, .. *dass ich etwas für mich getan habe, .. ´dass ich anderen 



Anhang 

 

 326

etwas gegeben habe, .. mhm .. dass ich den Menschen behilflich sein konnte .. äh .. 
und, und .. dass ich keinen wegen meinen eigenen Wünschen gekränkt habe. +Wenn 
ich niemanden unterdrückt und schlecht behandelt habe. .. Mhm .. `Wenn ich gute 
Dinge getan habe. Also, mhm .. ich meine keine Karriere. +Wenn ich meine Kinder gut 
erzogen habe. .. Äh .. *Mein Sinn des Lebens ist es, .. mhm .. meinen Kindern ein gutes 
Fundament mitzugeben, .. mhm .. sie so zu erziehen, .. dass sie dem Volk dienen und 
gutes leisten.      

51. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dich oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern? 

52. J: Also, mhm .. da alles eine Erfahrung ist, .. äh .. würde ich eins ändern wollen. `Aber 
diese Zeit kann ich nicht mehr ändern. .. +Und wenn ich rückblicke zu meiner 
Verlobungszeit, .. mhm .. wäre ich gerne noch ein mal 18 .. äh .. +und würde ab dieser 
Zeit, also,mhm .. vor meiner Verlobungszeit beginnen und weiterleben. Äh .. `Damals 
habe ich viel Zeit vergeudet, .. das hätte ich nicht erleben sollen. Mhm .. `Nicht, weil ich 
zu sehr an mich denke, .. sondern da ich an erster Stelle an meine Familie denke. * Ich 
habe deren Vertrauen in mich erschüttert. +Das wieder aufzubauen, .. `war sehr 
schwierig. .. Mhm .. +Nach dem die Beziehung beendet war, .. fühlte ich mich jedes 
Mal, .. mhm .. wenn ich mich mit meinen Freundinnen treffen wollte, schlecht, .. mhm .. 
weil ich dachte, .. dass meine Eltern denken können, .. äh .. dass ich mich mit ihm 
treffen würde. `Ich hätte nicht gewollt, ihnen diese Unannehmlichkeit zu zufügen. *Das 
würde ich gerne verändern wollen.      

53. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind? 

54. J:  (überlegt) Mhm .. `Für jetzt. Also, die jetzt aktuell sind, und die global gesehen 
gelten. Ich behandele mein Gegenüber so, wie ich auch behandelt werden möchte. 
Mhm .. +Ich möchte nicht .. mhm .. *Zahn um Zahn handeln. Auch, äh ..  wenn er mich 
schlecht behandeln würde, würde ich mein eigenes Leben weiterleben. `Ich denke, 
dass ich mich nicht verschlechtern muss, .. mhm .. +weil er mich schlecht behandelt 
hat. Mhm .. jaa, also .. als Glaube sind meine `religiösen Glauben sehr wichtig für mich. 
Ich organisiere zwar mein Leben nicht nach der Religion, .. mhm +aber ich denke, dass 
das eine Sache zwischen mir und Gott ist. Also, mhm .. Ich denke, dass das nicht für 
andere zum `Zeigen getan werden sollte. .. Mhm .. +Vieles sollte meiner Meinung nach 
vorbehaltlos getan werden. .. Äh .. `Einiges sollte ohne Erwartungen gemacht werden. .. 
Mhm .. *Gegenüber meiner Familie habe ich natürlich Verpflichtungen. .. Äh .. Im 
Endeffekt bin ich durch ihre Unterstützung und ihre Bemühungen zu der heutigen 
Position gelangt. .. Mhm .. `Das Studium zu beenden, .. ist eine der Verpflichtungen 
gegen über ihnen.  

55. I: Mhm.. 

56. J: Äh .. `wenn meine Eltern später zurückblicken, .. sollten sie folgendes sagen können: 
„Wir haben keine Schulbildung gehabt, aber wir haben unsere Kinder zu gebildeten 
Menschen erzogen. .. Äh .. +Sie sind nicht wie wir zu Arbeitern geworden, .. mhm .. *die 
ihr Leben in den Ecken der Fabriken verbringen.“              

57. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

58. J: Äh .. `Überall. +Das hat keinen bestimmten Platz. .. Mhm .. `Manche sagen, zwar in 
der Moschee, aber das ist für mich nicht der Fall. .. Äh .. *Ok, die Moscheen sind zwar 
Orte, an denen Gottesdienste stattfinden, .. mhm .. +aber es darf nicht gesagt 
werden, .. dass man dort nur an `ihn denkt oder sich ihm nahe fühlt. .. Mhm .. +Ich 
denke, dass ich ihn überall sehe und dadurch mich ihm immer nahe fühle. `Er ist überall 
und in allem.     

59. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? 
J: Jaa, also, .. `wenn wir uns den Islam angucken, .. mhm .. +denken wir, .. dass ein 
guter Gläubiger der jenige ist, .. mhm .. ´der die fünfmaligen Gebete verrichtet und die 
Verpflichtungen seiner Religion erfüllt. .. Äh .. +Aber nicht nur damit kann man ein guter 
Gläubiger sein. `Das gehört zwar auch dazu, .. mhm .. aber wenn einer, der das alles 
erfüllt, sein Geld auf unerlaubte Weise bekommt, .. mhm .. also .. illegale Sachen treibt 



Anhang 

 

 327

und seine Frau zu Unrecht behandelt, .. mhm .. dann ist er kein guter Gläubiger, .. 
*denke ich. `Ein  guter Gläubiger sollte meines Erachtens sowohl seine religiösen 
Verpflichtungen erfüllen, .. mhm .. als auch im sozialen Bereich menschliche 
Beziehungen haben. .. +Ich denke, dass seine Lebensart auch menschlich sein sollte. .. 
Mhm .. also, .. ein guter Gläubiger ist jemand, .. mhm .. der aus seinen Fehlern lernt 
und für sich eine Lehre daraus zieht. `Jeder Mensch kann mal Fehler machen. .. 
Wichtig ist es, .. mhm .. dass ein guter Gläubiger auch seine Fehler einsieht, .. +für sich 
eine Lehre zieht und diesen Fehler nicht [noch ein Mal macht.]     

60. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

61. J: Also, mhm .. `Ich überlege, wer durch meine Entscheidungen auf eine gute oder 
schlechte Weise betroffen sein wird. .. Mhm .. *Dann überlege ich, .. mhm .. ´ob sie 
schlecht oder gut davon betroffen sein werden. Also, mhm .. `ob meine Familie davon 
betroffen sein wird. .. Äh .. +Während der Entscheidung habe ich zwei verschiedene 
Wege, .. zwischen denen ich mich entscheiden muss. `Ich überlege mir, .. mhm .. 
welche negativen und positiven Aspekte ich gewinne, .. wenn ich mich für den einen 
oder anderen Weg entscheide. .. Mhm .. `Ich achte auf die Plus- und Minusaspekte, .. 
überlege und entscheide danach.     

62. I: Kannst du mir ein Beispiel nennen? Wenn du ein besonders schwieriges 
Lebensproblem lösen musst, an wem oder woran würdest du dich orientierst? 

63. J: Jaa, also .. mhm .. es hängt von der Art des Problems ab. `Wenn es mich selbst 
betrifft, .. mhm ..  +finde ich selbst eine Lösung. `Vielleicht sollte ich nach der Meinung 
meiner Familie fragen;.. mhm ..  *gelegentlich tue ich es auch. .. Äh .. handelt es sich 
um ein rechtliches Problem,  frage ich Experten.” 

64. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das so 
ist, wann ist eine Handlung richtig? 

65. J: Ähh .. Mhm .. *Das Richtige und das Falsche, mhm .. hängt vom Urteil des Wertes 
ab. + Das, was für mich richtig ist, .. äh .. ´kann für mein Gegenüber falsch sein. .. 
Mhm .. Ich stehe .. äh .. hinter meiner Meinung, .. + wenn ich etwas richtig finde und 
dadurch mein Gegenüber nicht schlecht beeinflusst werden. .. *Aber wenn mein 
Gedanke schlecht ist .. und anderen Schaden zufügt, .. verzichte ich darauf. Mhm .. 
Also, .. *das Volk bringt vieles hervor. .. +Wir bringen das Richtige und Falsche 
hervor. .. Mhm .. Also .. *Durch die Sichtweise zur erlebten Kultur, kann man sehen, .. 
mhm .. +ob etwas falsch oder richtig ist. *Was in einer Kultur falsch ist, .. kann in der 
anderen richtig sein.     

66. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen?  

67. J: Hmm H ´Gibt es. .. Mhm .. *Ich bin mir sicher, dass es sie gibt. .. Äh H Als erstes 
sollte man, .. mhm .. wie ich bereits gesagt habe, .. +sein Gegenüber so behandeln, .. 
wie man selbst behandelt werden möchte. .. Äh .. mhm .. Wenn alle so denken 
würden, .. wäre vieles einfacher.  

68. I: Gibt es moralische Grundsätze, über die wir uns alle einig sein sollten? 

69. J: Mhm H Äh H Jaa, also, .. *Was weiß ich, .. nicht zu klauen zum Beispiel. .. Dann 
noch nicht zu klauen ähh. Mmm..es sind Sachen, .. mhm .. ´über die sich alle einig sein 
sollten. 

70. I: Mhm.. 

71. J: Jaa, .. *ich überlege manchmal darüber. Für mich ist dieser Gedanke abhängig von 
der Religion. .. Mhm .. Also, .. ´das Leben ist für mich eine Prüfung, ein Test. .. Äh .. 
+Ich denke, .. dass Gott uns Alternativen während unseres ganzen Lebens gibt. .. `Wir 
treffen unsere eigenen Entscheidungen. .. Mhm .. Wir versuchen es auf dem besten 
Weg zu lösen. .. +Gott testet uns. .. Mhm .. *Ich glaube, .. wir werden im Jenseits das 
zu sehen bekommen, .. +wie wir auf dieser Welt leben. Hmm .. Ich denke, .. *dass die 
Welt  ein Test für uns ist .. und .. dass wir  im Jenseits das ernten werden, .. äh ..  was 
wir in dieser Welt aussähen.         



Anhang 

 

 328

72. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, glaubst 
du, besteht der? Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach 
einem Plan gelenkt? 

73. J: Mhm .. Äh .. *Eigentlich entwickelt sich das Ganze innerhalb eines bestimmten 
Plans. .. Mhm .. +Ein Mensch ist gleichzeitig .. ´ein Ehemann oder eine Ehefrau, .. ein 
Freund, .. ein Liebhaber, .. eine Mutter, .. ein Vater. .. +Wir spielen diese verschiedenen 
Rollen zur gleichen Zeit. .. *Meiner Meinung nach ist das vorbestimmt. Vor uns liegen 
ein Weg und zwei Alternativen, vielleicht lagen vorher mehrere Wege vor aber der eine 
wurde schon für uns festgelegt. Wir suchen diesen Weg und schreiten auf diesem 
weiter.    

74. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

75. J: Ich habe *Angst vor dem Tod. ..+Denn wir wissen nicht, .. +was am Ende passiert. 
Ok, .. mhm .. der Tumult ist das Wiederauferstehen, .. *das sich Verantworten, das 
Paradies, die Hölle, .. äh .. aber das ist alles abstrakt. .. Wir wissen nicht ganz genau, .. 
mhm .. +wie es sein wird. .. ´Es gibt etwas Abhängiges .. und .. mhm ..  der Tod kommt 
uns ängstlich vor. *Wir werden auch noch sterben und .. mhm .. viele Menschen 
verlassen. .. Werden wir, nach dem Tod .. die Menschen, die hier sind,  wieder 
sehen? .. Äh .. +Ich glaube nicht, .. ´dass das Leben an dieser Stelle zu Ende geht. .. 
+Das Leben geht nach dem Tode weiter.     

76. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

77. J: Ich für mich? (lacht) H *Das ist etwas zwischen mir und Gott. .. Mhm .. +Andere 
sehen mich vielleicht nicht als Gläubige. .. ´Aber was andere denken, .. mhm .. +ist 
nicht sehr wichtig für mich. Äh .. *Andere haben nicht das Recht, .. über mich in dieser 
Hinsicht zu urteilen. .. Mhm .. Aber ich bin für meine Verhältnisse religiös.  

78. I: Warum? 

79. J: Denn ich Glaube. 

80. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die dir 
wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie wichtig? 

81. J: Mhm .. jaa, .. *Für mich ist es wichtig, .. dass ich dankbar gegen über Gott bin. .. + 
Die Dankbarkeit halte ich für wichtig. ... Ähh .. Mhmm. .. Ein Mensch sollte sich mit 
dem, .. mhm .. was er in der Hand hat, begnügen. Zurzeit, äh .. habe ich das in der 
Hand, .. das könnte mehr oder weniger werden. *Damit es sich vermehrt, .. muss ich 
mich noch mehr anstrengen. .. +Als allererstes muss ich mich mit dem begnügen, was 
ich in der Hand habe, damit sich das auch vermehrt.  

82. I: Mhm.. 

83. J: Als Gottesdienste bete ich abends. Ich verrichte das fünfmalige Gebet am Tag 
nicht. .. Mhm .. *Aber an besonderen Tagen .. + verrichte ich das Gebet.     

84. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

85. J: Hm .. ´Je nach dem aus welcher Sicht man das betrachtet.  

86. I: Wenn du das aus deiner Sicht betrachtest. 

87. J: Sünde. .. Mhm ..  ´Da ich an meine Religion glaube .. ähhh .. +Geld zu nehmen, was 
man sich nicht verdient hat. Über andere zulästern. Inwiefern kann ich mich daran 
halten aber ich versuche mich zumindest daran zu halten. Sich respektlos zu verhalten. 
Das sind Sünden. Die schlimmeren sind; töten, Gewalt anwenden, Selbstmord. Alles, 
was den Menschen schadet, ist Sünde. Sei es materiell oder moralisch gesehen.    

88. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

89. J: Vorurteil. Ähh H (überlegt lange) *Menschen haben Vorurteile. .. Mhm .. `Einige 
Gedanken .. mhm .. machen sie sich ganz fest. +Sie denken .. *nur an ihre Vorteile. .. 
Das Böse entsteht aus dem Egoismus und .. äh .. eigenen Interessen. .. Und .. 
außerdem gibt es, eine Kommunikationsstörung. .. +Vielleicht können wir das, .. was 
wir möchten .. mhm .. nicht gut erklären. Oder, mhm .. mein Gegenüber versteht mich 
*nur so viel, .. wie ich ihm erzähle. Vielleicht muss es das Böse geben. .. Denn wie 



Anhang 

 

 329

sollten wir das Gute kennen, .. mhm .. wenn wir das Böse nicht kennen würden? .. Äh .. 
+Die Dimension des Bösen ist auch wichtig. .. Was weiß ich H Ähh .. ´Es gibt das 
Böse, dass den Menschen nicht schadet. .. *Es gibt das Böse, .. mhm .. dass man 
wissend tut und das Böse, dass man unwissend tut. Das Böse, .. äh .. das man wissend 
tut, .. *ist das wirklich Böse.     

90. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

91. J: Mhm .. Menschen, .. die an eine Religion glauben, .. haben etwas, .. ´wo sie 
nachschauen können, .. + den Koran. *Auch wenn da nicht alles steht, .. +steht doch 
vieles drin. .. ´Falls es dort nicht drin steht, .. +sollten sie sich das Leben des Propheten 
anschauen. .. Mhm .. *Aber ich habe folgende Frage. .. Die Epoche, in der der Koran 
gesandt wurde, ist sehr wichtig. .. *Man sollte die damalige Gedankenweise gut 
kennen .. äh ..und dementsprechend überlegen und auslegen. Also, .. mhm .. *wie 
wurde damals ein Urteil gesehen, .. wie würde es heute gesehen werden. .. Äh .. +Man 
sollte das berücksichtigen. `Probleme zwischen zwei verschiedenen Religionen. .. 
Mhm ..  Zwischen dem Christentum und dem Islam gibt es eigentlich keine großen 
Unterschiede. .. Mhm .. *Aber man sollte die Unterschiede auch akzeptieren. .. Also, + 
wenn für mich etwas als falsch gilt, .. sollte ich mein Gegenüber nicht versuchen 
krampfhaft zu überzeugen.  

92. I: Ja, sehr gern. Der Dank gilt dir, für deine private Zeit, die du uns zur Verfügung 
gestellt hast, natürlich. 

93. J: Okay. 

 

 



Anhang 

 

 330

SEDA 11 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen?  

2. S: Mhm .. `Die Zeit nach dem Gymnasium. .. Äh .. Wenn wir in meine Kindheit 
zurückgehen, ..+war ich ein normales Kind. `Weil ich im ländlichen Milieu war, .. mhm .. 
kümmerten sich meine Eltern nicht um mich. .. Äh .. Als ich klein war, .. musste ich 
meiner Mutter beim Haushalt, .. mhm .. Füttern des Viehes und .. äh .. beim Arbeiten 
auf dem Feld helfen. .. +Nachdem ich von der Schule zurückkehrte, .. *musste ich diese 
Dinge machen. .. Mhm .. +In der restlichen Zeit konnte ich meine .. äh, schulischen 
Aufgaben erledigen. `Auf dem Gymnasium konnte ich mich nicht wertvoll oder geliebt 
fühlen. Mhm .. Ich war zurückhaltend .. äh, und +wurde ganz einfach behandelt. .. Äh .. 
Weil meine Familie patriarchalisch ist, .. mhm .. habe ich meine Gefühle, wegen meines 
Vaters, .. und meiner Brüdern zurückgedrängt. 

3. I: Mhmm. Angenommen, es wäre ein Buch – welche Kapitel müsste es enthalten? 

4. S: `Nur einer meiner Lehrer, .. mhm .. der auf meinem Gymnasium war, .. äh .. hat mich 
erinnert, .. +wer ich bin. .. Mhm .. `Auf dem Gymnasium wurde ich verleumdet. .. +Das 
nutzte mich .. mhm .. `sehr ab und .. äh .. *ich wurde noch zurückhaltender. .. +In der 
Schule war ich eigentlich sehr erfolgreich. Damals bereitete ich mich auf die Prüfung für 
das Studium vor. Mhm .. `Ich war nicht gut informiert, .. äh .. wie ich mich darauf 
vorbreiten sollte. .. +Dann konnte ich sie nicht bestehen. .. Mhm .. `Die Brautwerber 
kamen zu meinen Eltern, .. um mich zu heiraten. Äh .. * Mein Vater lehnte die 
Bewerbungen ab, .. mhm .. indem er den Bewerbern sagte, .. äh .. +dass er mich 
studieren lassen werde.  

5. I: Mhm. 

6. S: Dann zog ich nach Ankara um, .. mhm .. um am Vorbereitungskurs teilzunehmen. 
`Das erste Mal war ich fern von meinen Eltern. .. Äh .. +Mein Vater lies mich bis dahin 
weder bei einer Freundin noch irgendwo übernachten. *Ich wohnte in einem 
Wohnheim. .. Mhm .. +Ich war verwirrt in Ankara, .. weil ich das erste Mal meine Heimat 
verließ. Meine Mitschüler sagten mir, .. `dass ich bäuerlich sei. .. Mhm .. Sie machten 
Spaß mit mir. .. +Ich wurde unterdrückt.  

7. I: Mhm. 

8. S: `Außerdem habe ich ein .. mhm .. ungewünschtes Fach für das Studium .. äh .. als 
Folge der falschen Orientierung .. mhm .. +durch meinen Führungslehrer erhalten. `Ich 
war nicht informiert, .. mhm .. wie ich mich drauf gut vorbereiten sollte. *So konnte ich 
sie nicht bestehen.  

9. I: Mhm. 

10. S: `Mit diesem erfolglosen Versuch mhm .. habe ich mich wieder zurückgedrängt. .. 
Äh .. Jaa .. *Aber ich habe meine Hoffnung niemals verloren. .. `Ich fing an, mich noch 
mal und sehr intensiv drauf vorzubereiten. .. Ich besuchte einen Vorbereitungskurs. Ein 
Lehrer hat mich ausgelacht, .. mhm .. +weil ich ein Religionsorientiertes Gymnasium 
abgeschlossen habe. `Er hat mich in eine Gruppe aufgenommen, .. mhm .. +deren 
Niveau niedriger als meines ist. .. Mhm .. Nun .. `Deswegen war ich trotzig, ..mhm .. 
übte sehr viel und äh .. trat in die beste Liste des Kurses von 1500 Schülern, .. mhm .. 
indem ich gute Ergebnisse in den Probeprüfungen bekam. .. +Andere Lehrer wollten 
mich in gute Gruppen aufnehmen. .. Mhm .. `Aber ich wollte meine Klasse nicht 
wechseln, .. mhm .. weil ich dem Lehrer, .. äh .. der mich diskriminierte, .. +zeigen 
wollte, .. mhm .. `wie erfolgreich ich bin. Trotz meiner guten Ergebnisse in der 
eigentlichen Prüfung, .. mhm .. durfte ich nur Theologie studieren, *obwohl ich 
Politikwissenschaften studieren wollte. .. Mhm .. +Denn  ich habe das Prister-Prediger 



Anhang 

 

 331

Gymnasium abgeschlossen. *Nach 4 Jahren am Gymnasium, ..mhm .. konnte ich eine 
Zulassung für die Theologie an der Universität Istanbul bekommen.  

11. I: Welche Ereignisse sind rückblickend für dich besonders bedeutsam? 

12. S: Mhm .. `Es gibt noch etwas. .. Äh .. Vor dem Studium litt ich an einer Verleumdung. 
Ich habe eine .. mhm .. Belästigung erlebt. +Sie sollen das Geschehen hören. `Ein 
Vorbeter (Imam), .. mhm .. der der Mann meiner Cousine ist, .. äh .. +hatte mir an 
einem Tag .. mhm .. *einen Brief ohne Adresse gegeben. `Ich habe ihm gesagt, dass 
ich einen Brief ohne Absendername und Adresse nicht annehmen kann. +Ich wollte den 
Brief zurückgeben. .. Mhm .. `Aber er hat darauf beharrt, .. mhm .. dass ich ihn lesen 
solle. Im Brief stand folgendes: „ Du bist behext, damit du die Prüfung zum Studium 
nicht bestehst. .. Mhm .. Für die Ungültigkeit dieser Zauberei musst du mit diesem 
Imam eine sexuelle Beziehung beginnen. *Es war dumm, was im Brief stand. +Es gab 
auch eine Anmerkung darüber, .. mhm .. `dass ich vom bösen Geist bedroht werde, .. 
falls ich meiner Familie über ihn informiere.  

13. I: Mhmm. 

14. S: `Dann fragte er mich, was der Brief beinhaltet. .. Mhm .. +Ich habe ihn 
zurückgegeben und .. den Ort verlassen. `Weil meine Eltern nicht in der Stadt waren, 
mhm .. habe ich meinem Bruder erzählt, was passiert war. Äh .. Mein Bruder nahm die 
Ehrlichkeit ernst und .. mhm .. riet mir, .. +zu schweigen. Denn meine Heimat ist ein 
kleines .. mhm .. ländliches Dorf, .. mhm .. `auf dem die Affären sofort gehört, .. äh .. 
verbreitet und übertrieben werden. +Wenn du als eine Frau auf dem Lande derartige 
Angebote nicht annimmst, .. `giltst du als schuldig. Mhm .. +Danach hat mein Bruder .. 
mhm .. die Vergangenheit dieses Imams untersucht. `Er ist vielen Mädchen auf den 
Dörfern auf die Pelle gerückt, .. mhm .. + dort wo er als Imam beamtet war. Äh .. Jaa .. 
`Eigentlich beobachtete ich, .. mhm .. wie er mich mit schlechten Absichten anguckte.  
Ähh H (weint). Er ist der Mann meiner geliebten Cousine.  

15. S: *An einem Freitag .. mhm .. +hatten meine Brüder und mein Vater den Vorbeter nach 
dem Gebet gefragt, .. mhm .. ob es wahr ist. Ja, .. mhm .. `er hat es abgelehnt und 
mhm .- versuchte mir Verleumdungen unterzustellen. +Im Hof der Moschee kam es zu 
einem Streit. *Somit waren alle Dorfbewohner informiert, .. mhm .. was passiert war. 
Mhm .. `Meine Verwandten teilten sich in zwei Gruppen, .. äh .. weil er unser Verwandte 
ist. Seine Schwester, .. die mit mir gleichaltrig ist, .. +führte eine Kampagne gegen mich 
im ganzen Dorf. *Zur gleichen Zeit feierte mein Bruder Hochzeit. .. Mhm .. `Jeden Tag 
kamen Leute zu uns und mhm .. erzählten meinen Eltern, was man über mich sprach. .. 
Jaa .. Ich geriet in Stress und wollte niemanden sehen. +Ich hatte mich im Zimmer 
eingeschlossen.  

16. I:Mhmm 

17. S: *Mein Vater äußerte sich nicht, .. mhm .. wie viel er mich liebt. Mhm .. `Jeden Abend 
bat er mich darum, dass ich lachen oder etwas sprechen sollte. +Äh .. *Ich war in 
Depression. (weint laut) ... (Pause) H *Es war eine schlechte Zeit. Mhm .. `Einmal lag 
ich bewusstlos auf dem Boden. Weil meine Eltern glaubten, .. äh .. dass ich im 
Sterbebett liege, .. mhm .. hatten sie den Koran für mich lesen lassen. .. Mhm .. +Mein 
Vater war im Dorf angesehen. .. `Es war schlimm für ihn. .. Mhm .. Er rauchte 2 
Zigarettenschachteln an einem Tag. Jaa .. Weil, mhm .. weil dieser Mann ein Hoca war, 
+und im Brief  vom schlechten Geist die Rede war, .. mhm .. bekam ich Angst. `Ich las 
lau vor mich immer islamische Einleitungsformel vor. Ich begann zu denken, .. mhm .. 
dass die Gespenster mich in Geisel genommen hatten. .. Mhm .. *Ich war damals 19 
Jahre alt. .. +Dieser Brief hatte mein Leben umgeworfen.  

18. I: Hmm. 

19. S: Äh .. `Ich wachte mit Geschrei auf. .. Mhm .. Ich sah Albträume im Schlaf, .. mhm .. in 
denen ich ermordet und verleumdet wurde. .. Mhm .. Ich fluchte dauernd im Traum. 



Anhang 

 

 332

+Meine Mitbewohner sagen mir, .. `dass ich immer noch manchmal mit Schrei 
aufwache. .. +Damals erlebte ich schlechte Tage. `Die Schwester von diesem Vorbeter 
verleumdete mich, mhm .. +um die Schanden ihres Bruders zudecken. `Deswegen 
weinte ich heimlich im Zimmer. Mhm .. Ich versuchte mit ihr zu sprechen .. äh .. +und 
schickte mhm .. meinen kleinen Bruder zu ihr. *Sie wies meinen Bruder von ihrem 
Geschäft raus. .. `Unter dieses Geschehen litt ich sehr. +Ich war zornig. `Ich fand mich 
vor der Tür ihres Geschäftes. .. Ein Mann versuchte mich zu hindern mhm .. aber ich 
ging heimlich hinein. .. Äh .. Jaa .. `Alle aus dem Markt  versammelten sich dort. .. 
Mhm .. Ich begann ihr eine Tracht Prügel zu verabreichen. .. Äh .. +Ich habe sie fertig 
gemacht. Mhm .. *Meine Brüder haben mich abgeholt. .. +Nun aber schenkte ich 
niemandem Beachtung. *Es war egal ob sie mich verleumdeten. .. Mhm .. Dann weinte 
ich 3 Stundenlang.  

20. I: Mhmm. 

21. S: jaa.. also. Mhm..`Nach diesem Geschehen äh .. +hatte ich mich entspannt. *Ich 
verteidige mich schon. .. Mhm .. `Ich musste nicht flüchten .. mhm .. und äh ..  nicht 
schweigen .. und auch nicht mich zurückdrängen. +Somit habe ich gemerkt, mhm .. 
`wie viel meine Eltern und Brüder mich lieben. .. Mhm .. Sie sind sehr wichtig für mich. 
+Ich ärgere mich noch, .. äh .. warum ich den Anstoß gegeben habe, ... mhm .. dass sie 
es bedauern. `Sie sind alles in meinem Leben. .. Mhm .. Mein Stipendium und .. äh .. 
Bafög gebe ich auch für sie aus. +Ich vertraue keinem .. mhm .. außerhalb meiner 
Familie. `Für mich ist es wie der Tod, .. mhm .. sie beleidigen zu lassen.  

22. I: Mhm. 

23. S: Ich vertraue keinem .. mhm .. außerhalb meiner Familie. `Es ist der Tod, ..mhm .. 
+sie beleidigen zu lassen.  

24. I:Mhmm.. 

25. S: Äh .. Also .. `Bis zu diesem Zeitpunkt konnte ich keine Luftschlösser bauen. + Ich 
dachte, mhm .. dass ich enttäuscht werde. `Somit wurde meine Familie zu einem 
wichtigen Element meines Lebens. Mhm .. +Denn meine Eltern und die ganze Familie 
vertrauten mir. `Nur meine Familie wusste, .. mhm .. dass ich unschuldig war.   

26. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

27. S: `Ich kann meinen Vater nennen. .. Mhm .. In dieser Affäre war mein Vater davon 
überzeugt, .. +dass ich unschuldig war. (atmet tief) .. Äh .. `Ich kann das nicht erzählen. 
Ähh. Schwer. *Es fällt mir jetzt schwer. Mhm .. +Ich versuche das zu vergessen. Ich bin 
4 Jahre zurückgegangen.  .. Mhm .. `Aber damit habe ich erfahren, .. äh .. das Leben zu 
lieben. Ich versuche .. mhm .. niemanden zu diskriminieren.  

28. I: I: Mhm. 

29. S: Wenn mich jemand ausnutzen möchte mhm .. und äh .. ich seine Absicht bemerke, .. 
*bin ich geduldig .. mhm .. und denke an Gottes Willen. `Darum hat es für mich keine 
Geltung, ..+ wenn mir jemand etwas antun will. Mhm .. Also .. `Ich habe einen Freund, .. 
äh .. der in meinem Leben wichtig ist. Aber, mhm .. + es ist schändlich Ihnen von ihm zu 
erzählen. 

30. I: Bleib ruhig. Das sind menschliche Sachen. Wir können jemanden lieben. Das ist ganz 
normal. 

31. S: Also .. `Während des Vorbereitungskurses gab es zwei Freundinnen in meinem 
Wohnheim, .. mhm .. +die damals für mich .. äh .. `sehr wichtig waren und mich 
beeindruckten. `Eine von ihnen war Psychiaterin .. mhm .. und die andere promovierte 



Anhang 

 

 333

an der X Universität. Sie waren sehr nett. Mhm .. *Wir waren sehr eng befreundet .. 
äh .. +aber hatten eigene Grenzen in unserer Beziehung. `Ich kann sie nie vergessen.  

32. I: Mhmm.. 

33. S: Mhm .. `Ich wohnte in einem Wohnheim, äh .. zusammen mit 4 Mädchen in 
Bahcelievler in Istanbul. +Sie waren problematischer als ich. *Ich konnte mich nicht an 
Istanbul gewöhnen. .. Mhm .. +Ich bin noch belastet, .. mhm .. `wie die Menschen 
gegeneinander respektlos und äh .. +unbegrenzt sind. `Die Menschen verzichten nicht 
drauf, .. mhm .. andere zu beleidigen. .. *Weil ich vom  Lande komme, mhm .. +spreche 
ich mit einem bäuerlichen Akzent. `Meine Freundinnen beleidigen mich sofort. Dann 
finden sie meine Reaktion komisch.  

34. I: Mhm. 

35. S: `Ich bin ein bisschen ländlich und ungebildet geblieben. .. Mhm .. +Bis ich 
hierhergekommen bin,.. ` hatte ich keine Ahnung, .. mhm .. +was auf der Welt passiert. 
Äh .. `Die Stadt X ist ein Wendepunkt meines Lebens. Mhm .. `Nachdem ich die 
Geschichten meiner Freundinnen in Istanbul gehört hatte, .. mhm .. +habe ich 
bemerkt, .. dass meine Geschichte eigentlich .. äh .. sehr einfach ist. .. Mhm .. *Also 
misshandelt mhm .. oder belästigt bin nicht nur ich. `Ich habe gehört, wie viele junge 
Mädchen mhm .. solche Misshandlungen erfuhren. `Es war schlimm, mhm .. was ich 
erlebt habe. .. Äh .. Aber es ist schlimmer, .. mhm .. was meine Freundinnen erlebt 
haben.  

36. I: Erinnerst du dich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf dein Leben oder auf deine Ansichten hatten? 

37. S: *Ich habe Ihnen oben Veränderungen in meinen Beziehungen und Meinungen 
erzählt. .. Mhm .. `Dass ich die Schwester dieses Imams geprügelt habe, äh .. war eine 
Herausforderung für mich. Mhm .. +Damit habe ich mich verwirklicht, .. `fing an, .. 
mhm .. alles ganz anders zu sehen. (Wiederholt). 

38. I: Wie hat sich dein Gottesbild, wie hat sich deine Beziehung zu Gott im Verlauf deines 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen deines Lebens verändert? Was bedeutet Gott 
heute für dich? 

39. S: Also , .. `so wie in jeder Familie mhm .. haben meine Eltern mir beigebracht, ..+dass 
Allah eine große Kraft ist mhm .. und `uns aus Nichts geschaffen hat. Ich dachte ihn 
niemals als ein Bild. Dass er allwesend und mhm .. allgegenwärtig ist erschreckt mich. 
Mhm .. +Er ist nicht geschaffen. .. Äh .. `Ich studiere Theologie, .. aber mhm .. +ich 
kann mir nicht vorstellen, .. mhm .. ´dass er nicht geschaffen ist. Also, .. mhm .. `wie ist 
er .. äh .. und nicht geschaffen worden zu sein. Was gab es vor Gott? .. Mhm .. Solche 
Fragen beschäftigen mich immer. *Manchmal sage ich mir, .. +dass ich mich mit 
verzweifelten Themen nicht beschäftigen soll. `Trotzdem kann ich es nicht durchhalten. 
Wir sprechen manchmal unter Freundinnen mhm .. darüber .. aber wir kommen sofort 
zum Ende, .. *weil wir Angst davor haben, Heiden zu werden. `Denn wir können keine 
Antworten auf diese Fragen finden.   

40. I:Mhmm. 

41. S: *Auf dem Gymnasium verbrachte ich schlechte Zeiten wegen der Verleumdung. .. 
Mhm .. +Und ich dachte ständig, äh .. dass Allah die Menschen geschaffen hat, um 
mich zu prüfen. Denn mhm .. `alle beleidigten mich. *Ich besuchte ein 
Religionsorientiertes Gymnasium mhm .. aber verrichtete nicht die fünfmaligen Gebete. 
`Viele von uns sind so. Äh .. *Nachdem ich mit dem Theologiestudium angefangen 
hatte, mhm .. +hatte ich mich von der Religion entfernt.  

42. I: Mhm. 



Anhang 

 

 334

43. S: `Je mehr man lernt, mhm .. +desto mehr entfernt man sich äh .. `von den Ritualen. 
Ich gerate in Zweifel in vielen Themen.   

44. I: Zum Beispiel? 

45. S: *Zum Beispiel haben wir eine Vorlesung über die Koraninterpretation. Mhm .. +Das 
Thema war die Ehescheidung .. äh .. nach dem Islam. *Der Koran war eine Erkenntnis 
mhm .. und diese wurde mit Idschma [Übereinstimmung von muslimischen Gelehrten] 
ausgetauscht. .. Mhm .. +Und seine Gültigkeit ist abgeschafft. ..Mhm .. *Wenn dies so 
ist, .. äh .. was bleibt dann übrig als .. mhm .. +Unterschied zwischen dem Koran und 
der Bibel? 

46. I: Ist das mit dem Koran entgegengesetzt? 

47. S: Mhm .. *Die Menschen verändern diese Entscheidung .. äh .. nach ihrem Wunsch 
und Vorteil. Mhm .. +Dann wurden die Männer bei der Ehescheidung privilegiert. 
Hmm .. `In den letzten Tagen zerbreche ich  mir äh .. den Kopf über diese 
GeschichtS: .. Mhm .. `Uns wurde bisher beigebracht, .. mhm .. dass unser Prophet 
Mohammed niemanden beleidigte äh .. +oder im Unrecht handelte. Mhm .. `Sein 
heidnischer Schwiegersohn .. ja, also .. geriet einmal (den Muslimen) in 
Gefangenschaft .. mhm .. während eines Krieges. Mhm .. ´Er zeigte dem Propheten 
eine Halskette, .. äh .. die seiner Tochter gehörte, .. +damit der Prophet ihn freilassen 
sollte. 

48. I: Mhmm. 

49. S: *Daraufhin weinte unser Prophet .. mhm .. +und befahl seinem Freund Abu Bakr, .. 
äh .. `dass sein Schwiegersohn freigelassen werden sollte. Mhm .. Das ist aber 
Unrecht. Äh .. +Er ärgerte sich über die anderen. Mhm .. `Aber, wenn es um seine 
Familie ging, .. mhm .. privilegierte er sie. +Ein Prophet darf sich über die anderen äh .. 
nicht ärgern oder mhm .. `diese beleidigen. +Aber .. mhm .. *er machte das. 

50. I: Mhm. 

51. S: +Mhm .. Ich frage meine Professoren, .. warum es so sei. Sie antworten wie folgt: 
`Aber, mhm .. er ist ein Staatsmann und äh .. muss sich manchmal über die anderen 
ärgern. `Meiner Meinung nach muss es nicht so sein. .. Mhm .. *Heute kritisiere ich viele 
Sachen. .. Äh .. +Ich kann nicht akzeptieren, .. mhm .. `dass die Regeln im Koran mit 
den Entscheidungen der Gelehrten .. mhm .. ausgetauscht wurden. 

52. I: Wer ist Gott für dich? 

53. S: *Er ist unser Schöpfer und .. mhm .. unser Herr. Mhm .. +Er hat uns in die Welt 
geschickt, mhm .. `damit wir ihn verehren sollen. Mhm .. Das ist absurd für mich. Er 
erschafft uns .. mhm .. und dann verlangt er, .. +dass wir ihn anbeten müssen. (H) 
´Wenn wir ihn nicht anbeten, .. mhm .. +wird er uns bestrafen. Mhm .. `Das ist sehr 
furchtbar. .. (...) Jaa .. Eigentlich sollte er gnädig und mhm .. barmherzig sein. 

54. I:Hast du schon einmal an ihn und seine Existenz gezweifelt? 

55. S: Nein niemals. .. Mhm .. Also .. Ich habe mich an ihn stärker gebunden. Mhm .. `Ich 
zweifelte niemals an ihm. +Er behandelt alle gerecht. Mhm .. *Er lässt keinen dem 
anderen Unrecht tun. .. Äh .. `Wenn einem Unrecht getan wird, .. vergeltet er auf jeden 
Fall dieses Geschehen. 

56. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 

57. S: *In der Zeit, .. mhm .. in der ich verleumdet war, .. +musste mein älterer Bruder 
mhm .. +nach Kasachstan gehen. Äh .. `Vor der Reise hat er mir gesagt, .. äh .. dass er 



Anhang 

 

 335

ihn umbringen wolle. .. Mhm .. +Sein Glaube hatte das verhindert. .. Mhm .. Er hat noch 
gesagt, .. `dass mein Fluch in Erfüllung gehen werde. Mhm .. +Er hat mir geraten, .. 
*dass ich geduldig sein solle .. mhm .. +und dass Allah mich loben werde. .. Mhm .. 
`Der Hoca werde eines Tages bekommen, äh .. +was er verdiene. Mhm .. Nachdem 
mein Bruder losging, .. hörte ich, .. mhm .. dass die geliebte Tochter dieses Vorbeters .. 
mhm .. unversehens starb. Äh .. `Diese Nachricht beeinflusste mich sehr. .. Mhm .. 
+Meine Eltern sagten, .. mhm .. dass wir Schulde erlassen sollen. `Wenn wir sie an 
Allah lassen oder bestellen, .. äh .. sei es schlimmer. Und, mhm .. ` ich hatte sie an 
Allah gelassen. Jaa .. Deshalb hat er heftige Schmerzen erlitten.   

58. I: Hast du Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen du keinen Sinn in deinem Leben gesehen hast? Was ist damals mit dir 
passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 

59. S: `Natürlich gab es sie. .. Mhm .. +Ich wollte damals nur schlafen mhm .. `und mich 
umbringen. .. Mhm .. Ich wollte, .. mhm .. `dass die Tage vergingen. *Ich nahm viele 
Medikamente gleichzeitig ein, .. mhm .. um Selbstmord zu begehen. +Nachdem ich 
seine Schwester geprügelt hatte, mhm .. entspannte ich mich. Mhm .. `Ich mache 
manchmal Spaß, .. mhm .. indem ich sage, äh .. +dass ich mich umbringen werde. 
Mhm .. `Jetzt kommt es mir so vor, .. mhm .. +dass mein Selbstmordversuch von 
meinem Glauben verhindert wurde. `Eigentlich war das wegen meines Vaters.  

60. I: Mhm. 

61. S: Wenn ich mich umgebracht hätte, mhm .. hätte ich .. die Achtung, .. mhm .. Ehre 
und .. das Ansehen meines Vaters zerstört. Deswegen verzichtete ich darauf. .. Äh .. 
`Denn mein Vater wäre ein Vater gewesen, .. mhm .. dessen Tochter sich umgebracht 
hätte. .. Mhm .. Ich dachte damals mehr .. mhm .. *an seine Ehre als an das 
Höllenfeuer. 

62. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinen Eltern im 
Laufe der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat 
das gelegen?  

63. S: Mhm .. Also .. Bis ich meine Schule abgeschlossen hatte, .. *kümmerte sich mein 
Vater nicht um mich. .. Mhm .. Ich hatte bis zu dem Zeitpunkt mhm .. kein Geschenk 
von ihm erhalten. `Wir waren eine große Familie. Mhm .. Mein Vater war ein Lehrer. In 
den Ferien .. mhm .. arbeitete er auf dem Feld. Äh .. +Meine Großeltern waren bei 
uns, .. `die dauernd krank waren. Deswegen konnten sich unsere Eltern .. mhm .. nicht 
gut um uns kümmern. *Meine Mutter wurde wegen vielen Arbeiten vernachlässigt. .. 
Mhm .. +Weil sie immer im Stress war, .. äh .. prügelte sie uns manchmal.  

64. I: Mhmm. 

65. S: Mhm .. `Meine Großeltern starben und .. mhm .. meine Brüder fingen mit dem 
Studium an. .. +Je weniger Last meine Mutter hatte, .. mhm .. desto mehr konnte sie 
sich mit mir beschäftigen. `Sie ist wie eine Freundin zu mir geworden. Sie unterstützte 
mich und sagte mir ständig, .. mhm .. +dass sie [Mutter] zu sehr belastet ist. .. Mhm .. 
`Deswegen wollte sie nicht, mhm .. dass ich wie sie werde. .. Mhm .. Sie versteht mich 
heute sehr gut.  

66. I: Mhm. 

67. S: +Wenn ich mit ihr spreche, .. mhm .. entspanne ich mich. *Meine Eltern vertrauen 
mir. Mhm .. +Mein Vater liebt mich sehr. Er denkt, .. mhm .. dass ich mich um ihn in 
seinem hohen Alter kümmern werde. `Dieser Vorfall hat meinem Vater sehr 
geschadet. .. Mhm .. Jedoch hat dieses Geschehen verursacht, .. +den Vertrauen 
meines Vaters auf mich zunehmen. Er ist zwar gebildet aber wird von der Umgebung 
beeinflusst. `Er denkt, mhm .. dass ich die Wahrheit finden und mich immer +richtig 



Anhang 

 

 336

verhalten kann. .. Äh .. `Obwohl meine Freundinnen Stipendium kriegen, .. mhm .. 
+verlangen sie auch Geld von ihren Eltern. *Ich kriege kein Geld von meinen Eltern. .. 
Mhm .. Ich kann mich durch mein Stipendium finanzieren. Mhm .. `Wenn ich 
irgendwohin gehen möchte, .. mhm .. frage ich äh .. meinen Vater am Telefon, +ob ich 
hingehen darf. .. Denn, mhm ..  er vertraut mir. `Dass er mir vertraut, .. mhm .. motiviert 
mich sehr.  

68. I: Sind sie religiös? 

69. S: Beide verrichten die religiösen Rituale. Aber, .. mhm .. meine Mutter ist konservativer 
als mein Vater. Sie ist dagegen, .. mhm .. dass die Frau ein Hose trägt. Nach dem 
Studium der Theologie äh .. habe ich mich ein bisschen verändert. Also .. `Früher trug 
ich den Übergangsmantel. .. +Nachdem ich hier hergekommen bin, .. mhm .. *habe ich 
meinen Kleidungsstil verändert. Mhm .. Ich trage keinen Mantel mehr. .. +Mhm .. `Ich 
bin jetzt mit Hose. .. Mhm .. Im Koran gibt es ein Urteil, .. `nach dem die Frauen sich 
kleiden müssen, .. mhm .. ohne die Linien ihres Körpers zu zeigen. `Die Frauen dürfen 
sich nicht so anziehen, .. mhm .. dass sie die Blicke der Männer auf sich ziehen.  

70. I: Gibt es andere Beziehungen, dir bedeutsam erscheinen? (Dies kann sich auf alle 
wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr leben.) 

71. S: Jaa .. Also .. `Ich habe meinen Freund. .. Mhm .. +Wir haben uns im letzten Jahr 
kennen gelernt. *Er ist plötzlich in mein Leben eingetreten. .. Mhm .. +Er ist der Bruder 
meiner Freundin Nesibe. .. Äh .. Wir haben uns zuerst gesehen. Er gefiel mir 
eigentlich. .. Mhm .. Aber, mhm .. `ich konnte das niemandem sagen. ..  An einem Tag 
saß ich mit Nesibe und Yasemin. +Normalerweise hat Yasemin einen Freund. .. Mhm .. 
`Trotzdem hat sie zu Nesibe gesagt, .. mhm .. dass ihr Bruder sehr cool und hübsch 
sei .. äh .. und sie ihn durch Nesibes Hilfe kennen lernen wolle. .. Mhm .. Ich reagierte 
unbewusst und sagte, .. +dass er mir gefalle. `Dadurch merkten alle, .. äh .. dass ich in 
ihn verliebt war. Mhm .. Nesibe erzählte ihm, .. mhm .. was wir untereinander 
gesprochen hatten. Er sagte ihr, .. mhm .. dass ich ihm auch gefalle. Äh .. +Dann fingen 
wir an uns zutreffen. Am Anfang war ich sehr schüchtern, .. mhm .. wenn wir uns trafen. 

72. I: Mhmm. 

73. S: `Denn er war mein erster Freund. Meine Freundinnen bemerkten in den ersten 
Monaten meiner Beziehung, .. mhm .. dass sie Veränderungen bei mir verursachte. 
Mhm .. +An einem Tag guckte ich in den Spiegel äh .. und bemerkte auch, dass mein 
Gesicht hübscher geworden war. `Meine Augen glänzten vor Freude. .. Mhm .. Ich war 
schöner geworden durch ihn. +Ich hatte mich am Leben gut angeschlossen. .. Mhm .. 
`Ich war auch seine erste Freundin. Er lästert über andere nicht. Er ist sehr nett. Er sagt 
mir immer, dass ich mehr Geduld haben soll. .. Mhm .. +Ich bin nicht ein Typ, .. äh .. 
das die religiösen Rituale verrichtet. Er verrichtet die fünfmaligen Gebete und gibt sie 
nicht auf. .. Mhm .. Ich versuche, äh .. `ihn als Vorbild zu haben. Er lächelt ständig. Er 
sieht das Leben positiv, .. mhm .. vertraut mir sehr. +Obwohl ich manchmal brummig 
bin, .. mhm .. wird er auf mich nicht sauer. `Er beschäftigt sich sehr mit mir.   

74. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

75. S: Mhm .. Ich kann mich nicht gut ausdrücken. Äh .. Meine Meinungen verändern sich 
immer. `Ich war vorher bedeckt und kritisierte die anderen, ..mhm .. die nicht bedeckt 
waren. +Aber jetzt ziehe ich mich ähnlich wie sie an. `Ich dachte nie in religiösen 
Dimensionen daran. .. Mhm .. Aber, .. mhm .. ich erlebe Konflikte mit der Verschleiung 
und frage mich im allgemeinen, .. mhm .. `ob ein Mann schlechte Blicke auf mich wirft.  

76. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

77. S: `Ich bin davon überzeugt, mhm .. dass es einen Sinn des Lebens gibt. Mhm .,. 
+Aber, wie soll ich das sagen. Mhm .. `Manchmal kommt es mir sehr sinnlos vor. .. Es 



Anhang 

 

 337

muss einen Sinn geben, .. mhm .. weil wir in diese Welt geschickt wurden.   *Der erste 
Sinn meines Lebens ist meine Familie und .. mhm .. mein Freund. 

78. I: Mhm. 

79. S: Ich habe einen Onkel, mhm .. der ein Vorbild für mich ist. .. Ich habe auch wichtige 
Freundinnen. Sie und äh .. meine Religion machen das Leben sinnig für mich. +Es fällt 
mir jetzt ein.  

80. I: Mhm. 

81. S:H `Eigentlich ist die Religion sehr wichtig .. mhm ..  für den Sinn des Lebens. .. 
Mhm .. *Im Leben kann man die Schönheiten des Islams genießen. Aber, mhm .. +ich 
kann die Religion nicht sehr gut leben. .. Mhm .. Ich bin gegen die Segregation. .. Äh .. 
Es ist nicht wichtig, .. mhm .. `wer sich bedeckt, .. mhm .. wer sich nicht bedeckt. Mhm .. 
+Es gibt viele Mädchen, .. die religiöser und gläubiger als ich sind, .. mhm .. *obwohl sie 
nicht bedeckt sind. .. +Wir können nicht wissen, .. mhm .. bei wem der Glaube ist.  

82. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dich oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern? 

83. S: Ich würde den mhm .. Egoismus bei den Menschen abbauen.(H) `Sie machen sich 
keine Sorgen, .. ob die Anderen beleidigt werden. .. Die Degeneration der Moral mhm .. 
in der Gesellschaft äh .. ist sehr schlecht. .. +Es kommt mir abscheulich vor, .. mhm .. 
dass die Frauen sich wie Sachobjekte ausnutzen lassen .. mhm .. *und sich auch so 
darstellen. +Ähh. Mhmm. H `Sie sehen wie ein sexuelles Objekt aus. 

84. I: Mhm. 

85. S: Das ist sehr schlimm. Mhm .. *Ich würde das abbauen. .. Mhm .. +Wir trinken keinen 
Alkohol, .. mhm .. weil er nach dem Islam verboten ist. .. Mhm .. `Aber wir zerbrechen 
die Herzen der Menschen einfach, .. mhm .. obwohl das Herz des Menschen wichtiger 
ist als die Einhaltung der Rituale.  

86. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem Leben 
gerade jetzt besonders wichtig sind?  

87. I: Mhmm. 

88. S: Hmm .. Also .. Der Glaube ist natürlich, .. mhm .. an Gott zu glauben und mhm .. 
nicht von ihm abzukehren. .. Mhm .. *Es ist egal, .. mhm .. dass ein Mensch an Gott 
nicht glaubt, .. mhm ..  +jedoch muss ein Mensch andere respektieren.  

89. I: Mhm. 

90. S: `Wir müssen uns gegenseitig respektieren. .. Mhm .. Also es ist nicht so. `Sie sehen, 
wie sie unseren Glauben durch Karikaturen angreifen. .. +Mhm ..` Weil wir ein Kopftuch 
tragen und mhm .. das Religionsgymnasium abgeschlossen haben, mhm .. +dürfen wir 
nicht studieren, .. *was wir eigentlich möchten. .. Mhm .. `Deswegen werde ich ungleich 
behandelt und diskriminiert. .. Mhm .. +Der Respekt gegen mhm .. Religion ist eine der 
wichtigsten Werte. 

91. I: Mhmm. 

92. S: Hmm .. Wenn es um Werte geht, .. bin ich konservativer, mhm .. *glaube ich. Äh .. 
+Frauen und Männer müssen in ihren Beziehungen nett mhm .. und ehrenvoll sein. ´Ich 
kann Freundinnen haben, ohne Niveau. ... *Ich rauche. +Unsere Gesellschaft findet es 
schlecht, .. mhm .. dass eine Frau raucht. Äh .. `Mein Bruder hat mir gesagt, .. mhm .. 
dass unsere Geschwisterschaft beendet wird, mhm .. wenn ich rauche. +Ich habe ihm 
geantwortet: „ Obwohl unser andere Bruder raucht, brichst du deine Bruderschaft mit 



Anhang 

 

 338

ihm nicht ab. Warum?“  `Er sagte, mhm .. dass er ein Mann sei. .. Wenn er sich um 
meine Gesundheit sorgte, .. äh .. könnte ich ihn verstehen. Aber er sagte mir das, 
mhm .. weil ich eine Frau bin. Die Gesellschaft wirft unsere Perspektiven auf die 
Tatsachen. `Weil wir eine patriarchalische Gesellschaft sind, mhm .. finde ich es auch 
nicht gut, .. mhm .. dass eine Frau raucht.  

93. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

94. S: Hmm .. `Wenn ich schwach oder krank bin, .. mhm .. einen Alptraum sehe, .. äh .. 
mich um etwas sorge mhm .. oder wenn es bei meinen Eltern passiert, mhm .. fühle ich 
mich nahe zu Gott. .. +In diesen Zeiten denke ich daran, dass die Welt vergänglich ist.    

95. I: Wie sieht dein Ideal reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine Philosophie, 
an der du dich orientierst?) 

96. S: Mhm .. `Man muss vor allem an Gott glauben, .. mhm .. Demut haben und .. mhm .. 
andere nicht verurteilen. Derjenige, dessen Herz und seine Absichten gut und 
vernünftig, respektvoll sind, mhm .. ist mein Vorbild. +Ein guter Gläubiger muss alle 
lieben, .. mhm .. egal ob sie jüdisch, christlich oder agnostik sind. .. Mhm .. Er muss 
mhm .. `gnädig, .. äh .. barmherzig und auch großzügig sein. +Ich kann Herr Ömar als 
Vorbild zeigen. Mhm .. Er war Khalif. .. äh .. Er kritisierte die Ungerechtigkeiten heftig. 
Mhm .. Aber, mhm .. `er war manchmal furchtbar gegen die Menschen. Er verteilte die 
Gerechtigkeit mhm .. und Barmherzigkeit auf den Straßen in Medina, indem er sich 
verkleidete. +Ein reifer Gläubiger mhm .. muss gegen Ungerechtigkeiten 
widersprechen, .. mhm .. wenn es nötig ist.  

97. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann gewöhnlich 
vor?  

98. S: Hmm, .. Ich treffe eigentlich keine wichtige Entscheidung. *Im Allgemeinen bin ich bei 
dem Treffen einer Entscheidung  .. mhm .. unentschlossen. Äh .. +Vor allem denke ich 
mhm .. `an meine Familie, .. mhm .. dann treffe ich nach ihren Erwartungen eine 
Entscheidung. .. Mhm .. *Ich denke nicht an mich. .. Äh .. +Das Glück von anderen ist 
für mich wichtiger als meines. 

99. I: Kannst du mir ein Beispiel nennen? Wenn du ein besonders schwieriges 
Lebensproblem lösen müsstest, an wem oder woran würdest du dich orientierst? 

100. S: Also, .. `Ich wende mich an meinen Vater, .. mhm .. meinen Freund oder an 
meine Brüder.  

101. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das 
so ist, wann ist eine Handlung richtig? 

102. S: Falsche oder richtige unterscheiden sich natürlich voneinander. Mhm .. Aber, .. 
`jede Richtigkeit muss an jedem Ort oder zu jeder Zeit nicht abgehalten werden. Mhm .. 
+Zum Beispiel wohne ich in einem Wohnheim. .. Äh .. `Die Sauberkeit unserer Küche 
ist immer ein Problem.  .. Mhm .. Ich mache mit einer anderen Freundin einen Termin 
aus, .. mhm .. aber weil sie einen Freund hat, kommt sie nicht zum Termin. Also .. 
Mhm .. `Die Richtigkeit oder Falschheit kann sich abhängig vom Ort und von der Zeit 
verändern. .. Mhm .. Das richtige Verhalten wird von Menschen selber bestimmt.  

103. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen?  

104. S: `Richtiges Verhalten ist universell. .. Mhm .. +Jedoch gibt es Traditionen und 
Bräuche jeder Nation. `Wer von seiner Kultur ausgeht, .. mhm .. versteht falsche oder 
richtige Elemente in seinen Traditionen.  



Anhang 

 

 339

105. I: Gibt es moralische Grundsätze, über die wir uns alle einig sein sollten? 

106. S: Mhm .. Also .. `Die Qualität der Beziehung zwischen Männer und Frauen, .. 
mhm .. Rücksicht gegen unsere Eltern und .. ähh .. Behütung unserer Kleinen sind 
wichtig. Mhm .. Die Fernhaltung von der Gewalt ähh also ist mhm .. bedeutend. .. +Aber 
wenn es zur Gewalt wegen der Ehre kommt, .. mhm .. kann sie toleriert werden. Mhm .. 
`Ich bin dagegen, .. mhm .. dass die Menschen sich öffentlich küssen. Mhm .. *Das 
kann in Amerika sein. Aber in unserer Gesellschaft geht das nicht. .. Mhm .. +Meiner 
Meinung nach soll die Nacktheit überall verboten werden. .. Mhm .. Denn alles kann 
irgendwann sinnlos werden, .. mhm .. wenn wir alles unbegrenzt leben können. `Wenn 
die Frau ihren Körper ganz nackt darstellt .. mhm .. und alles unendlich lebt, .. äh .. 
macht sie sich sinnlos und einfach. .. +Die Männer sind heute von Frauen satt .. mhm .. 
und *orientieren sich an Gleichgeschlechtern.   

107. I: Mhmm. 

108. S: Mhm .. `Schau dir mal die Homosexuellen an. .. +Sie haben alles erlebt, .. 
mhm .. was sie mit einer Frau erleben konnten. .. Äh .. `Sie finden nichts mehr daran, .. 
mhm .. mit einer Frau zu leben. (atmet schnell) Mhm .. Ich ekle mich vor ihnen. Jedoch, 
mhm .. bedauere ich sie auf der anderen Seite. Ich denke darüber, .. was denn der Sinn 
des Lebens für sie ist, wie sie das Leben genießen. (nervös) Sie werden einige Zeit 
später davon Genug haben. .. Mhm .. Wo suchen sie dann nach Glück und 
Zufriedenheit? +Ich habe Angst davor, .. mhm .. dass sie sich an Tieren orientieren. 
Also, .. mhm .. *der Mensch degeneriert seine Menschlichkeit. +Wir müssen etwas im 
Namen der Menschlichkeit behüten,  .. mhm .. nicht über die Grenzen hinausgehen. 
Schau mal, mhm .. `die Türkei degeneriert allmählich. 

109. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, 
glaubst du, besteht der?  

110. S: Mhm .. Ich denke, .. äh .. `dass es einen Sinn des Lebens geben muss. Mhm .. 
Ich werde heiraten .. mhm .. dann jeden Augenblick meines Lebens mit meinem Mann 
teilen. +Ich studiere. Nachdem ich mein Ziel erreicht habe, .. mhm .. also .. was wird 
dann passieren? Ähh. (überlegt). `Werden wir denn in ein Loch nach dem Erreichen 
unserer Ziele geraten? .. *Den Sinn des Lebens bestimmt mhm .. eigentlich die 
Religion. +Wenn es keinen Platzt für die Religion .. mhm .. in unserem Leben gäbe, .. 
äh .. `wäre das Leben sinnlos.  

111. I: Mhm.. 

112. S: `Ich muss etwas in dieser Welt hinterlassen, .. mhm .. das für die Menschheit 
äh .. nützlich ist. +Ohne Absicht .. mhm ..  ist das Leben sinnlos. *Ich schreibe etwas. .. 
`Ich würde etwas für die Zukunft und die Gesellschaft schreiben. 

113. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

114. S: Mhm .. `Natürlich gibt es einen Plan .. mhm .. +für unser Leben. Äh .. +Vor allem 
ist das vorbestimmt. Mhm .. Ich bin davon überzeugt, .. mhm .. dass ich nach einem 
Plan lebe. Äh .. Wie gesagt, .. du triffst du eine Entscheidung .. mhm .. `dann aber 
unternimmst du eine andere Entscheidung. Das ist auch vorbestimmt.  

115. I: Kann der Mensch das nicht verändern? 

116. S: `Der Eingriff an das Schicksal .. mhm .. ist auch Schicksal. .. Mhm .. Also es ist 
auch vorbestimmt, .. dass du etwas in deinem Leben verändern kannst. .. Mhm .. +Der 
Mensch kann eigentlich .. mhm .. das Drehbuch Gottes nicht überschreiten. Äh .. `Wir 
sind in einem Spiel und wir wissen nicht, .. worin wir sind. .. Mhm .. Es gab mal einen 
Film, .. mhm .. der das Geburtstagsgeschenk  hieß. Äh .. *Unser Leben läuft auf 
ähnliche Weise ab, .. mhm .. `wie in diesem Film.  



Anhang 

 

 340

117. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

118. S: Es interessiert mich nicht, .. mhm .. `ob ich in die Hölle oder ins Paradies gehen 
werde. Äh .. +Ich mache mir Gedanken darüber, mhm .. `wie ich  vor meinen Eltern am 
Jüngsten Gericht stehen werde. .. +Mhm .. Ich habe davor Angst, .. äh .. *dass sie über 
meine Sünde Bescheid wissen.  

119. I: Mhmm. 

120. S: Ähmm .. Also, .. mhm .. ´ich habe Angst vor meinen Eltern H mhm .. mehr als 
Allah. Wir sind ja Moslem. .. Äh .. Wenn wir den Glauben an Gott haben, machen die 
Überzeugungen uns ruhig, mhm .. wonach wir in der Hölle wegen unserer Sünde 
gestraft und dann ins Paradies gehen werden. Mhm .. `Meiner Meinung nach sind viele 
Moslems davon überzeugt. .. +Deswegen .. mhm ..  *begehen sie Sünden. 

121. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

122. S: `Ich halte mich nicht für fromm. Mhm .. +Auch empfinde ich mich nicht als 
religiös, .. äh .. *weil ich mich nicht nach den Vorschriften des Islam bedecke. ´Ich 
nehme die Vorschriften der Religion mhm .. nicht ernst. Ähh. Ich kann nicht. Mhm .. *Ich 
lasse mich in meinem Leben etwas gehen. 

123. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die 
dir wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie 
wichtig? 

124. S: Mhm .. *Ich verrichte die fünfmaligen Gebete nicht. .. Äh .. +Das Gebet ist 
überhaupt die Säule der Religion. `Die fünfmaligen Gebete, mhm .. bringen das Leben 
in Ordnung mhm .. und disziplinieren das. Ich, mhm .. +verrichtete sie früher. Und, 
mhm .. *mein Leben war damals ordentlich. .. Mhm .. Ich habe drauf verzichtet und äh .. 
mein Leben ist in ein Durcheinander geraten. `Wir schminken uns mhm .. aber beten 
nicht. Aber, +mhm .. manchmal versuche ich die religiösen Gebetszeiten einzuhalten. 
`Dann fühle ich mich reiner mhm .. sowohl geistlich als auch körperlich. +Mhm .. Ich 
teile mein Leben in 5 Abschnitte ein. ..  `Nach dem Gebet bin ich ruhiger und frischer. 
Mhm .. +Die rituelle Körperwaschung vor dem Gebet und .. mhm .. die Bewegung beim 
Gebet  gibt dem Menschen eine Dynamik.  

125. I: Mhmm.  

126. S: `Das Kopftuch ist wichtig für mich. Mhm .. Das ist ein Symbol. Also, + wenn 
jemand ein Mädchen mit dem Kopftuch sieht, äh .. `bemerkt er, mhm .. dass das eine 
Muslima ist. +Es wurde auch mhm .. zum Symbol des politisierten Islams. `Aber ich 
finde sein Verbot total idiotisch. +Ähh .. `Lassen sich ihre Meinungen und Absichten 
verändern? Dadurch werden mhm .. `meiner Meinung nach die Meinungen bei uns 
radikalisierter und äh, schärfer. +Sie machen sich zu Feinden gegenüber uns. 
Mhm ..`Das Kopftuch unterscheidet mich von einem Mann. Aber, äh .. ein Mann kann 
radikalisierter oder auch viel gefährlicher .. +als ich sein. Aber, mhm .. `die Männer 
werden wegen ihres Aussehens nicht wie Frauen zu Unrecht behandelt. Mhm .. Meine 
Haare sind so wichtig wie meine Brüste mhm .. + und muss sie wie meine Brüste 
bedecken. Mhm .. `Aber wir dürfen unsere Haare nicht bedecken. Das ist verboten. 
Mhm .. Als ich zuerst das Kopftuch auf dem  Prediger- Prister Gymnasium abdecken 
musste, äh .. +fühlte ich mich wie splitternackt und mhm .. `sehr schlecht. `So wie das 
Gebet für mich wichtig ist, .. mhm .. ist auch  das Kopftuch wichtig.  

127. I: Betest du, meditierst du oder tust du auf andere Art etwas für deine Spiritualität? 

128. S: Ich mache das Bittgebet. .. Mhm .. `Ich lese Fatiha (Eine Sure im Koran) als 
Geschenk für die Geiste meiner Eltern .. mhm .. vor und mhm .. bete für Moslems und 
Nichtmoslems. `Ich bin überzeugt, mhm .. dass meine Gebete und Koranrezitationen 
meine Eltern und äh .. die Anderen zur Ruhe und Glücklichkeit bringen. +Wenn ich 



Anhang 

 

 341

krank bin, mhm .. bete ich auch für die Genesung. Aber äh ..  ich bete niemals für die 
Klausur.  

129. I: Was ist Pilgerfahrt für dich? 

130. S: Also .. `Weil sie vorgeschrieben ist, mhm .. müssen wir sie wenigsten einmal im 
Leben durchführen. 

131. I: Und Fasten? 

132. S: Hmm .. `Das ist auch ein Ritual, .. äh .. +so wie andere Vorschriften. `Das Fasten 
verhindert die Sünde. +Wenn jemand fastet, .. mhm .. entfernt er sich vom Alkohol .. 
mhm .. und äh .. auch von *anderen bösartigen Dingen.   

133. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

134. S: `Die Sünde ist das Verbot im Koran, mhm .. die von Menschen nicht gemacht 
werden dürfen. Wenn man gegen Ver- und Gebote widerspricht, .. mhm .. *das ist die 
Sünde.   

135. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

136. S: Äh .. `Wegen des Egoismus der Menschen mhm .. +gibt es das Böse auf der 
Welt. 

137. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

138. S: Hmm .. `Sie müssen sich dem Koran wenden. .. Äh .. Wenn sie im Koran nichts 
finden, +dann können sie durch Vernunft eine Lösung finden. Äh .. `Die Religion würdigt 
eigentlich der Vernunft sehr. .. Mhm .. Man sagt, dass der Islam eine vernünftige 
Religion ist. .. Äh .. Aber, ..mhm .. `wenn ich einen Blick auf Zeit, in der der Koran 
herabgesand wurde, werfe, .. mhm .. +kommen mir manche Sachen ..äh .. `sehr 
unlogisch. Mhm .. *Auf einem Schlachtfeld kam ein Mann zu unserem Propheten .. 
mhm .. und verlangte .. äh .. eine Frau von den Sklavin (Gefangenen). +Der Prophet 
gab sie ihm. Andere sagten dem Propheten, mhm .. `dass diese Frau aus einem 
Stamm kam und äh .. er sie für sich nehmen solle. +Dann nahm Prophet Mohammed 
diese Frau für sich .. mhm .. und *gab ihm eine andere Frau. .. `Wie schlecht ist das? 
Ähh.. (verärgert). Das ist hässlich und schändlich. Ich kann mir das nicht vorstellen. .. 
Die Frauen wurden damals wie Tier behandelt. 

139. I: Mhmm. 

140. S: `Warum machte unserer Prophet das? Hmm .. Passt dieses Verhalten zu seinem 
Prophetentum? .. *Ich kenne den Islam durch die Universität besser .. mhm ..  tiefer als 
früher. +Je mehr ich ihn lerne, .. mhm .. `desto mehr verwirrt mich das. Ich kann 
manche Sachen nicht akzeptieren. Äh .. also , .. `uns ist beigebracht worden, .. mhm .. 
dass unser Prophet der beste mhm .. und wunderbare Mensch auf der Welt ist. +Ich 
frage mich jetzt, .. mhm .. ob er uns falsch vorgestellt wurde und .. ob manche Sachen 
vor uns verheimlicht wurden. Mhm .. ` Wenn ein Nichtmoslem zu mir kommen und  
mich fragen würde, .. äh .. ob unser Prophet Sexsüchtig sei, .. mhm .. könnte ich ihm 
bei Gott nicht antworten. +Während andere Männer vier Frauen heiraten durften, .. 
mhm .. `durfte er mehrere Frauen haben. .. Also, .. mhm .. man sagt, dass er das 
wegen der politischen Absicht gemacht hat. .. Hmm .. *Aber ich glaube das nicht. 
Also, .. mhm .. `müsste er sie denn als Gattin haben und müsste er denn mit ihnen 
sexuelle Beziehung aufnehmen? Er könnte sie doch unter seine Obhut nehmen. .. *Ich 
konnte das nicht wahrnehmen. .. Die Tatsache .. mhm .. widerspricht den moralischen 
Werten. `Auch kann ich nicht verstehen, .. mhm .. wie er ein kleines Kind (Aischa) 
geheiratet hat. Ein Kind wurde .. äh .. +mit einem Mann verheiratet, .. `der im Alter ihres 
Opas war. Also , ich finde das unmoralisch.  



Anhang 

 

 342

141. I: Mhm. Gut, ja, vielen Dank. 

142. S: Ach, das war’s schon.  

 

 



Anhang 

 

 343

ALP 12 

1. I: Wenn du über dein Leben nachdenkst, kannst du es in unterschiedliche Abschnitte 
einteilen? welche Kapitel müsste es enthalten? Welche Ereignisse sind rückblickend 
besonders bedeutsam? 

2. A: Mhm .. `Die Zeit der Mittelschule. Ich glaube, dass sich etwas in diesem Zeitraum in 
meiner Persönlichkeit angesiedelt hat. .. Äh .. +Als ich mit dem Gymnasium angefangen 
habe, sind wir umgezogen und, mhm .. ich habe meinen Freundeskreis verloren.  

3. I: Was hast du damals erlebt? 

4. A: Ähm. .. `Das Gymnasium war für mich eine Revolution. .. Mhm .. *15 Jahre alt war 
ich und hatte den alten Freundeskreis nicht mehr. .. +In der  ersten Klasse des 
Gymnasiums war ich ein Kind wie alle anderen. *Ich hörte gern Rapmusik und, mhm .. 
beschäftigte mich damit. Ich war ein Rapmusiker. .. Äh .. `Aber der Wendungspunkt 
meines Lebens ist die 11. Klasse am Gymnasium gewesen. .. Mhm .. +Bei mir hat sich 
eine Sensibilität gegenüber der Globalisierung und .. mhm .. den politischen 
Angelegenheiten entwickelt. `Ich glaube dass die Pubertät es mit sich gebracht hat.  
Mhm .. *Ich denke das Selbstverantwortungsgefühl entwickelt sich .. mhm .. `in dieser 
Phase sehr stark. In diesem Abschnitt meines Lebens .. äh .. habe ich mich mit der 
Politik auseinander gesetzt. `Ich glaubte, ..mhm .. dass ich diese Welt retten konnte.  
Am Ende der 11. Klasse habe ich mich verlobt. H Mhm .. `Das war meine erste Liebe.  

5. I: Mhmm. 

6. A: Also, mhm .. `Als ich mit der 11. Klasse angefangen habe, .. äh .. war ich verwirrt 
und wusste nicht warum. .. Mhm .. *Ich hatte mich von den Angelegenheiten .. mhm .. 
im +Bezug auf die Welt entfernt. .. Mhm .. `Am meisten hatte ich Interesse, an meiner 
inneren Welt.  .. Mhm .. `Ich kritisierte daran, warum ich auf dieser Welt bin. .. Äh .. Ich 
versuchte Antworten auf diese Fragen zu finden. .. Mhm .. `Daran zu denken frustrierte 
mich. .. Äh .. *Aber, mhm .. diese Frage brachte mich zum Lesen. ..In der 11. Klasse 
habe ich mich mit dieser Frage beschäftigt. .. Mhm .. In der 12. Klasse habe ich mich 
`noch mehr damit auseinandergesetzt. .. Mhm .. Ich habe begonnen, .. mich mit der 
`Philosophie und den Naturwissenschaften zu beschäftigen. .. Äh .. Unsere Existenz auf 
dieser Welt hat mich sehr beschäftigt. .. Mhm .. Ich interessiere mich immer noch für 
diese Frage. `Warum existieren wir?  

7. I: Hast du eine Antwort gefunden? 

8. A: Ähm. `Noch nicht. 

9. I: Gibt es in deiner Vergangenheit Beziehungen, die deine persönliche Entwicklung 
entscheidend beeinflusst haben? 

10. I: `Ich habe eine Freundin, .. mhm H die auf meine Persönlichkeit Einfluss hat. +Ich 
denke, .. äh .. dass ich das Gefühl erster Empfindlichkeit durch .. mhm .. sie entwickelt 
habe. Mhm .. `Ich habe die Herzlichkeit mit ihr erlebt. .. In der Grundschule war ich ein 
Kind. .. Mhm .. Ich war selbstbewusst, aber ein Kind. .. Mhm .. Ich interessierte mich für 
Rap- Metallmusik durch ihren Bruder. *Ich denke, .. äh .. +dass solche Musikarten auf 
meinen Charakter eine entscheidende Wirkung hatten.  

11. I: Mhm. 

12. A: Also, jaa .. `mein Name ist Hakan. .. Äh .. andere Menschen haben Wirkungen auf 
meinen Charakter .. mhm .. +wie die lautlosen Buchstaben von meinem Namen, .. 
*denke ich. .. +Die Wirkungen der anderen Menschen sind immer da .. mhm .. `und sie 
sind wie  diese lautlosen Buchstaben. Mhm .. Ich kann sagen, .. äh .. dass das die 
`wichtigste Erkenntnis in meinem Leben ist. .. Mhm .. `Außerdem ist Ömür Kartal, durch 
den ich anfing Heavy Metal  zuhören, .. +wichtig für mich. .. `Diese Musikart hat mein 
Leben geprägt. .. Mhm .. Nun, ähm ..  +bin ich mit der Musik beschäftig und .. `sie ist 
ein Teil meines Lebens.  

13. I: Mhmm.. Kannst du ein Musikinstrument spielen? 

14. A: Ja, ich spiele eine elektronische Gitarre. *Kleine Kompositionen mache ich auch. 



Anhang 

 

 344

+Naja.. äh... als ich 10 Jahre war, war meine Schwester auf die Welt gekommen. .. 
Mhm .. `Dann ist mein Leben durcheinander geraten. .. +Ich wurde nicht mehr beachtet. 
Mhm .. `Ich spürte schon, .. äh .. dass meine Eltern das Interesse verloren hatten. .. 
Meine Schwester war beliebter bei meinen Eltern. .. `Obwohl ich ein Erwachsener bin, .. 
würde ich mich mhm .. noch von meiner Mutter umarmen lassen.  

15. I: Mhmm. 

16. A: Äh .. *In der Pubertätsphase .. mhm .. hat mich das von ihnen entfernt, .. +glaube 
ich. Ich fühlte auch, .. `dass dieses Geschehen auf gleiche Weise eine Distanz 
zwischen mir und dem Heiligen darstellt .. mhm .. und ich habe mich anderen Dingen 
gewidmet.  

17. I: Mhm. 

18. A: Äh .. *In meinem 15. Lebensjahr bin ich in ein anderes Viertel umgezogen .. mhm .. 
und, ähm .. dann ist mein Leben durcheinander geraten. `Ich hatte all meinen 
Freundeskreis verloren .. mhm .. und fühlte mich ganz allein. Mhm .. `In dieser Phase 
meines Lebens war die Einsamkeit das Gefühl, .. äh .. das bei mir dominiert hat. .. 
Mhm .. `Ich habe die Wichtigkeit der Freundschaft bemerkt. .. Mhm .. *Eigentlich fängt 
die Einsamkeit mit der Geburt meiner Schwester an. Jaa, .. +nach ihrer Geburt 
versuchte ich das Interesse auf mich zu ziehen.  .. Mhm .. Ich kann sagen, dass dieses 
Gefühl sich auf dem Gymnasium auf verschiedene Arten zeigte. .. Mhm .. In der 12. 
Klasse des Gymnasiums .. `veränderte sich meine Weltanschauung entscheidend. .. 
Äh .. +Damals hatte ich ein traditionelles Familienleben. `Ich war mit religiösen 
Gemeinden verbunden. Ich war konservativ, .. mhm .. nationalistisch und auch äh ..  
fromm, aber  nicht im faschistischen Sinne. `Ich war eher ein Kulturnationalist. .. Mhm .. 
Ich trat den Nurcu Brüdern bei. .. +Danach bin ich wieder ausgetreten.  

19. I: Warum bist du von den Nurcus wieder ausgetreten? 

20. A: Mhm .. `Ich war gegen meinen Willen eingetreten. .. Äh .. Meine Verwandten 
mütterlicher Seite waren nationalistisch und väterlicher Seite konservativ und 
patriarchalisch.  .. Mhm .. Wegen dieser Einflüsse meiner Familie bin ich  eingetreten.  

21. I: Mhm. 

22. A: Also, mhm .. in dieser Periode habe ich .. mhm `eine Veränderung erlebt. Äh .. Ich 
habe gelernt, .. was Verrat bedeutet. `Ich fühlte, mhm .. dass ich betrogen worden war. 
Äh .. Also, .. mhm .. *der Kommunismus wurde bei uns als Atheismus bezeichnet. +Der 
Kommunismus war fast gegen die Religion. .. Aber, mhm .. `das war nicht so. .. Mhm .. 
Meine Eltern und mein Verwandtenkreis brachten es mir so bei. .. +Aber ich habe 
damals gelernt, .. `dass es nicht so ist. Mhm .. Deswegen war ich davon überzeugt, 
dass ich betrogen worden war .. äh .. und es mir falsch beigebracht worden war. *Dann 
widersprach ich dem.  

23. I: Wodurch hast du bemerkt, dass du betrogen worden warst? 

24. A: Hmm, also .. ich kann sagen, .. `dass ich das selber bemerkt habe. .. Ich habe 
nämlich mit dem Lesen angefangen.  

25. I: Hast du jemanden kennen gelernt, der dir diese Gedanken erklärt hat? 

26. A: Nein. Mhm .. Also .. `Eigentlich hatte ich die Rosette von Ernesto Che Guevara in der 
Tasche meiner Freundin gesehen. .. Äh .. +Es entstand bei mir ein Interesse gegenüber 
ihm. ..Mhm .. Also, .. *somit fing ich an zu lesen. `Als ich gelernt habe, .. mhm .. dass 
die türkischen Nationalisten von Amerikanern .. äh .. gegen Kommunisten eingesetzt 
werden, .. mhm .. wusste ich also, .. +dass meine Eltern mich betrogen hatten. `Bei mir 
gab es einen Krieg gegen Nationalisten, mhm ..  +üaber das ist gedanklich geschehen. 
`Somit fühlte ich in mir eine Tendenz .. äh .. zu den Linken. `Ich dachte, .. mhm .. dass 
es sich die Welt zu retten lohnt,.. äh .. aber die MenschenH? .. Mhm .. Die Politik ist 
nicht würdig, .. äh .. *sich mit ihr zu beschäftigen.  

27. I: Mhmm. 

28. A: Mhm .. Ich möchte das so erklären. `Es gibt eine Beschreibung. .. Äh .. Der Kaffee ist 
für mich göttlich. .. Mhm .. +Die Bedeutungen, .. äh .. die ich ihm übertragen habe, 



Anhang 

 

 345

machen Gott eifersüchtig. `Ich ehre den Kaffee. .. Mhm .. Und die Politik .. äh .. ist so 
ähnlich, .. mhm .. `wie eine Tasse Kaffee, .. mhm .. in den hineingespuckt wurde. Und 
mhm .. *ich trinke ihn nicht. .. `Die Politik ist sehr gut und heilig. Aber, mhm .. +es wurde 
hineingespuckt. .. Äh .. Und ich .. mhm .. `trinke das nicht. .. Mhm .. Mit der 
Beantwortung der Frage, .. `warum wir auf der Welt sind, .. äh .. habe ich mich von der 
Außenwelt entfernt. +Ich verbrachte .. mhm .. fast meine ganze Zeit zu Hause. 

29. I: Warum? 

30. A: Also , mhm .. `weil die Außenwelt nichts hat, .. mhm .. was sie mir geben kann. Es ist 
so, .. äh .. dass ich 7 Freunde in Istanbul habe. *Einer von ihnen ist in eine andere Stadt 
gegangen, .. weil er die  Hochschulzugangsprüfung bestanden hat. .. Mhm .. +Der 
Andere lebte  weit entfernt  von meinem Viertel. `Es gab niemanden, .. den ich 
begrüßen konnte, .. +wenn ich hinausging. *Ich habe mich isoliert.  

31. I: Wie bist du da herausgekommen? 

32. A: Mhm .. Es waren Sommerferien. .. Äh .. *Meine Freunde kehrten nach Istanbul 
zurück. Ich mhm  `resozialisierte mich. .. Wir haben eine Musikgruppe gegründet. Äh .. 
Es war für mich gut. .. +Ich war nicht mehr allein, mhm .. sondern in einer Gruppe. *Das 
freute mich.  

33. I: Erinnerst du dich an Veränderungen in Beziehungen, die einen entscheidenden 
Einfluss auf dein Leben oder auf deine Ansichten hatten? 

34. A: `Wie ich gerade erklärt habe, .. mhm .. sind viele Veränderungen in meinem Leben 
passiert. 

35. I: Wie hat sich dein Gottesbild, wie hat sich deine Beziehung zu Gott im Verlauf deines 
Lebens, in den unterschiedlichen Phasen deines Lebens verändert? Was bedeutet Gott 
heute für dich? 

36. A: Äh .. Also .. `Bis zur 12. Klasse des Gymnasiums war ich in einer patriarchalischen 
Familie. .. +Mir wurde folgendes Gottesbild beigebracht;  `Allah ist Einer, und, mhm .. er 
hat Eigenschaften.  

37. I: Mhmm. 

38. A: Mhm .. `Nach der 12. Klasse .. äh .. haben sich alle meine Einstellungen durch 
meine politischen Meinungen verändert. .. Mhm .. Ich hatte materialistische Tendenzen. 
`Aber ich war niemals Atheist. .. Äh .. Ich wollte nicht so sein. .. +Meine Eltern haben 
mir dieses Gottesbild .. mhm .. sehr intensiv beigebracht. `Das hatte ich nie verloren. 
Mhm .. Ich habe mit Allah gekämpft. Äh. ...Ich versuchte, mich, mhm .. gegen ihn 
aufzulehnen. +Dann habe ich erlebt, .. mhm .. `dass er mich niedergeschlagen hat. Ich 
war nicht imstande, äh .. nicht fähig. +Ich halte ihn für hochmutig. ja es ist so. Gott ist 
mhm ..  hochmutig und, äh, überheblich  

39. I: Hmm.. Warum? 

40. A: `Ja, weil er uns Menschen nicht zu verstehen gibt, .. mhm .. warum wir existieren. .. 
+Äh .. Gott sagt, .. `dass er alles weiß. Wenn wir aber fragen, .. mhm .. warum wir 
existieren, .. äh .. bekommen wir keine Antwort. `Warum Allah den Mensch erschaffen 
hat, .. mhm .. obwohl Allah weiß, .. äh .. wer ihn anbetet oder nicht. Diese Fragen 
beschäftigen mich.  `Warum wir hier anwesend sind. [H] mhm H `Warum Gott uns 
erschaffen hat, .. mhm .. aber niemand kann das beantworten. 

41. I: Mhmm 

42. H: Äh .. *Ein Teil von ihnen sagt, .. äh .. +dass ich so nicht angestrengt nachdenken 
soll. `Aber ich will  Philosophie studieren. Mhm .. +Aber meine Familie und auch mein 
Freundeskreis sind dagegen. Gott... äh.. naja. unsere Beziehung ist zwar gut. Aber, 
mhm ..  sie ist eben so, .. äh .. wie ich es eben erklärt habe. Mhmm.. 

43. I: Forderst du ihn heraus?  

44. A: Nein, .. `ich bin schon vernünftig (lacht). 

45. I: Warum? Hast du schon aufgegeben? 



Anhang 

 

 346

46. A: Äh .. Es ist so. Hmm. `Ist der Tod der Name vom Heranwachsen? .. Äh .. Auf dieser 
Welt ist der Zweck des Menschen .. mhm .. im Heranwachsen etwas zu bemerken. `Ich 
habe schon bemerkt, .. +dass es keinen Sinn auf dieser Welt gibt. .. Mhm .. +Wenn es 
das Nichtsein gibt, .. äh .. *ist der Tod der einzige Sinn dieser Welt. `Ich wollte sterben 
und hab es schon ausprobiert. .. Mhm .. Der Vorfall verlief folgendermaßen. .. Äh .. +Ich 
habe das Seil am Haken des Kronleuchters gehängt, .. mhm .. *dann an meinen Hals 
gebunden. .. Äh .. Also .. `Während ich fast starb, .. mhm .. *ist der Haken abgebrochen 
und ich bin hingefallen. 

47. I: Hat Allah den Haken abbrechen lassen? 

48. A: `Ja bestimmt. Mhm .. +Mein Vater hätte diesen Haken gut befestigen können .. äh .. 
und, mhm .. ich hätte sterben können.  

49. I: Wie ist deine Beziehung zu Allah? 

50. A: Mhm .. Also .. `Ich bete nicht nach dem islamischen Glauben. .. Äh .. *Ich gehe mit 
meinem Vater in die Moschee .. mhm .. zum Freitagsgebet, .. +weil er mich zwingt. *Ich 
halte das für peinlich. .. Mhm .. Ich bete für ihn. `Bete ich, wenn ich wollte? Naja..wenn 
ich aufwache, .. mhm .. denke ich das. Aber, mhm .. *manchmal bete ich nach dem 
Islam zu Allah. `Wenn ich seine Existenz fühlen würde, .. +würde ich zu ihm beten, .. * 
sowohl nach dem Islam, äh .. als auch wie ich selber denke. `Das ist zum letzten Mal 
am letzten Opferfest geschehen.  

51. I: Wer und was ist Gott? 

52. A: `Wie soll ich das sagen? .. Mhmm... ich habe  zu viel darüber nachgedacht. .. Äh .. 
+Aber es ist so. .. *Ich habe ihn an einem Ort, .. mhm .. in einem Zeitraum auf dieser 
Welt gedacht. .. Mhm .. `Aber ich habe nun verstanden, .. äh .. dass Allah von diesen 
Kategorien ausgenommen ist.  `Er ist ewig und absolut, .. mhm .. der Raum und die Zeit 
sind immer in der Wandlung. .. Äh .. +Vergleichbar zur Materie, .. jaa, .. die sich immer 
wandelt, .. kann Gott nicht gedacht werden. 

53. I: Mhm.  

54. A: `Ich versuche an ihn .. mhm .. außerhalb der Zeit und dem Raum zu denken. .. Äh .. 
Aber, .. +dann gerate ich mit ihm in Konflikt. .. Mhm .. Weil er sagt, .. äh .. dass er 
überall und in allen Zeiten ist. .. Mhm H Also .. Manchmal interessierte ich mich für den 
sufistischen Glauben, .. `aber ich bin keiner solchen Organisation beigetreten. .. Mhm .. 
+Nach dem Sufismus .. äh .. gibt es kein Du oder Ich .. mhm .. aber ein Wir. .. Mhm .. 
`Bäume, Gegenstände und Menschen sind alle ein Wir. Ich möchte .. mhm .. Allah in 
meinen Handflächen wissen. .. Äh .. Wenn man so sagen darf, .. mhm .. *möchte ich 
ihn umarmen. 

55. I: Kannst du ihn umarmen? 

56. A: `Natürlich... mhm .. wenn ich ihn spüre, umarme ich ihn. .. Äh .. *Wenn ich mich 
allein fühle... also ich erkläre es dir. .. Mhm .. +Aber meine Äußerungen werden dir nicht 
helfen mich zu verstehen.  

57. I: Sie sind wichtig für mich. Bitte erkläre weiter. 

58. A: `Naja... mhm ..  ich möchte mich Allah ganz nahe fühlen. Äh... +Er ist immer bei mir.  
Manchmal denke ich, .. mhm .. dass er mit mir ist, .. äh .. ich bin mit ihm. `Er ist überall. 
Es gibt eine Musik, die Menschen dazu bringt Böses zu tun. Mhmm...  manchmal gebe 
ich dem nach, wenn ich Alkohol trinke, Drogen nehme, also etwas gegen den Islam tue. 
Ich weiß, .. mhm .. dass ich das mit meinem Willen tue.  

59. I: Mhmm. 

60. A: * Es gibt bei mir etwas in Bezug auf Allah zu klären. Äh. ...+Ich habe eine Antwort, 
warum wir geschaffen sind. .. Mhm .. `Er hat uns geschaffen .. um sich selbst zu 
verleihen. .. Mhm .. +Es gab keinen Grund für seine Existenz. .. `Er hat einen Grund für 
sein Dasein gefunden, .. ja, .. indem er uns geschaffen hat.  

61. I: Gab es in deinem Leben Befreiungserlebnisse oder Durchbrüche, die den Sinn 
deines Lebens gefestigt oder verändert haben? 



Anhang 

 

 347

62. A: Hmm... *Solche Erfahrungen habe ich nicht.  

63. I: Hast du Krisenzeiten oder Zeiten des Leidens und der Enttäuschung erlebt oder 
Zeiten, in denen du keinen Sinn in deinem Leben gesehen hast? Was ist damals mit dir 
passiert? Welchen Einfluss hatten diese Erfahrungen? 

64. A: Mhmm... `Was habe ich erlebt? .. Mhm .. +Wenn ich jede Nacht ins Bett gehe, .. äh .. 
frage ich mich, .. `ob es für mein morgiges Leben einen Grund gibt. +Ich antworte so. .. 
Mhm .. Aber ich weiß nicht, wie vernünftig es ist. `Ich halte das Nichtsein für 
faszinierend. Denn ich kann es nicht begreifen. .. Mhm .. Also, äh .. es ist nicht da. Äh ..  
Mhm ..Wenn ich Nichtsein sage,  kommen mir ein paar Begriffe in den Kopf. Mhm .. 
Also .. `Beim Nichtsein leidest du nicht .. äh .. und kannst auch nicht zufrieden sein, .. 
+denn du bist nicht da. `Ich finde das Nichtsein toller als die Existenz.  

65. I: Mhmm. 

66. A: Mhm .. `Wenn ich weiß, ..äh .. dass der Tod dieses Nichtsein mir anbietet, .. mhm .. 
würde ich zweifellos Selbstmord begehen. *Aber es ist die Dunkelheit des Todes, .. 
mhm .. die mich daran hindert. `Selbstverständlich gibt es Dinge, .. äh .. mit denen ich 
mein Leben bedeutsam mache, .. mhm .. die mich vom Tod fern halten. Äh .. `Das sind 
meine Musikgruppe und meine Freunde. .. Mhm .. +Meine Freunde und  ich haben 
einen Traum, .. mhm .. nämlich das wir eines Tages heiraten und Kinder haben. .. 
Mhm .. Während sie  um uns herum toben, .. äh .. unterhalten wir uns mit unseren 
Frauen zusammen und essen Snack. `Das ist unser Traum. .. Mhm .. Wir haben ihn vor 
kurzem geträumt.  

67. I: Mit wem hast du ihn geträumt? 

68. A: `Mit Freunden aus meiner Musikgruppe.  

69. I: Hakan, kannst du über deinen Selbstmordversuch sprechen? Was hast du erlebt, 
dass du dich für den Selbstmord entschieden hast? 

70. A: Mhmm... Mhmm... bei Gott.. ähh... `Also eigentlich gibt es keine absoluten Dinge. .. 
Mhm .. +Der Selbstmord ist ein Ergebnis .. mhm .. einer Ansammlung von 
Erfahrungen, ..äh .. eines Hintergrunds. `Allah gibt dir ein Leben ..mhm .. aber verbietet 
dir, .. mhm .. es selber zu beenden. .. *Durch den Selbstmord .. äh .. entsteht ein Krieg 
mit Allah. Mhm .. +Also ich habe mein Selbst mit dem Selbstmordversuch offen 
dargelegt. .. Mhm .. Das war für ihn eine .. mhm .. `Herausforderung. .. Äh .. +Also ich 
bin ein .. mhm `Individuum und .. mhm .. +hab eine Identität .. mhm .. `ein Selbst. .. 
Äh .. +Ich wollte Allah zeigen, dass ich mich töten kann.  

71. I: Du hast noch ein mal probiert, Selbstmord zu begehen. Warum? 

72. A:Jaa, mhm ..  *das war ein bisschen spontan. Äh .. mhm .. ich konnte meine Freunde 
lange Zeit nicht sehen. .. Mhm .. `Die Prüfung für den Hochschulzugang war ganz 
nah. .. Mhm .. +Im letzten Jahr konnte ich diese Prüfung nicht ablegen. .. `Mein Leben 
war sinnlos und fühlte ich mich nicht wohl. .. Mhm .. Am Tag des 2. 
Selbstmordversuches habe ich mich gekämmt. .. Äh .. Mhm .. `Seit diesem Tag  habe 
ich mich nicht mehr gekämmt. .. Mhm .. Äh .. +Ich habe mir damals meinen Anzug 
angezogen. .. Mhm .. `Ich hatte kein Ziel .. mhm ..   äh .. keinen Zweck vor mir. .. 
Mhm .. Ich konnte meine nächsten 10 Jahre nicht vorhersehen. .. +Aber ich habe es 
damals richtig gemacht. .. Mhm .. äh .. *ich erinnere mich, .. mhm .. +dass ich Zuflucht 
bei Allah gesucht habe, .. mhm .. und sagte: „Bitte vergib mir“.. 

73. I: Wie viele Jahre ist das her? 

74. A: 2 Jahre. `Während des Selbstmordversuches .. mhm .. murmelte ich ganz leise 
islamische Glaubensbekenntnisse. Ähh... 

75. I: Hast du es noch mal mit dem Seil probiert? 

76. A: *Nein. Mhm .. +Mit dem Messer. `Ich wollte den Boden nicht mit meinem Blut 
beflecken.  

77. I: Warum hast du dich dann nicht umgebracht? 

78. A: Mhm .. `Ich glaube .. äh .. durch die Wirkung der Fürbitten. 



Anhang 

 

 348

79. I: Hat Gott sich dabei eingemischt? 

80. A: *Nein, .. mhm .. er hat sich nicht eingemischt. `Ich will wieder Selbstmord begehen. 
Äh .. `Seit einem Jahr finde ich nichts Wertvolles mehr .. mhm .. in meinem Leben. 
Mhm .. Ich lebe  in einer Leere. .. Äh .. Mhm .. Eine große Sinnlosigkeit beherrscht mein 
Leben. `Dieser Satz fasst alles zusammen, .. mhm .. dass es keinen Sinn gibt, den wir 
unserem Leben gegeben haben. Ich kann dem Leben jedoch keinen Sinn geben .. 
mhm .. äh .. oder `dem von mir gegebenen Sinn nicht vertrauen. Mhm .. +Es gibt einen 
Grund, .. äh .. *der mit meinem Charakter zu tun hat. Mhm .. `Ich bin kein fleißiger 
Mensch. .. Mhm .. Ich bin niemand, äh .. +der für Dinge arbeitet.   

81. I: Wieso? 

82. A: Ähh... *Meine Perspektive zum Leben macht mich kraftlos, .. mhm .. und ich ärgere 
mich über mein Leben. `Ich kann keine Kraft finden, .. mhm .. die mich mit dem Leben 
verbindet. Also , mhm .. +meine übrige Kraft erschöpfe ich, .. um  zu atmen. 

83. I: Wenn wir nun die Gegenwart betrachten, wie würdest du deine Eltern beschreiben? 
Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von Ihren Eltern im 
Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat das 
gelegen? 

84. A: Hmm .. `Bis zur 12. Klasse des Gymnasiums war alles gut .. äh .. und ganz normal. .. 
+ Mit den Veränderungen meiner Meinungen .. mhm .. in der 12. Klasse habe ich mit 
einem Kampf gegen sie angefangen. Mhm .. `Es entstand  eine Distanz durch die 
Geburt meiner Schwester .. äh .. +und  wegen des Interesses meiner Eltern an ihr. Äh ..  
mhm .. *Ich zog mich in mein Zimmer zurück. Mhm .. `Ich sprach mit ihnen ganz einfach 
nicht mehr. Mhm .. +Ich flüchtete vor ihnen. .. Äh .. `Jetzt bin ich ihnen näher als früher. 
Aber, mhm ..  ich habe viele Widersprüche und Konflikte mit ihnen. .. Mhm .. +Dass 
meine Haare lang sind, .. äh .. stört sie. Mhm .. `Wir geraten in den religiösen 
Angelegenheiten in Konflikt. .. Mhm .. Wie sie wissen, bereite ich mich auf die 
Hochschulzugangsprüfung vor. .. Äh .. +Sie setzen mich unter Druck.  

85. I: Wie ist deine Beziehung zu deinen Eltern jetzt? Hat sich dein Bild von deinen Eltern 
im Lauf der Jahre verändert? Wenn es solche Veränderungen gegeben hat, woran hat 
das gelegen? 

86. A: Mhm .. `Es ist wahr, .. dass ich mich Ihnen nicht nahe fühlen kann. .. Dass jemand 
mein Vater oder meine Mutter ist, .. mhm .. muss nicht heißen, .. +dass ich diese 
Person lieben muss. .. Äh .. Sie haben mich zwar geboren .. mhm .. aber sie haben 
mich vorher nicht gefragt. .. Mhm .. `Das haben sie für ihr Vergnügen gemacht. .. 
Mhm .. +Das ist okay, .. äh .. dass sie sich um mich kümmern .. und mich großziehen. .. 
Aber, ..  `ich wollte nicht existieren.  

87. I: Wie sind sie? Kannst du sie vorstellen? 

88. A: Ja, also .. *meine Mutter, .. mhm .. +die 40 Jahre alt ist, trägt das Kopftuch und betet 
fünf Mal am Tag. * Mein Vater ist 45 Jahre alt. Er ist ein typisch- türkischer Vater. .. 
Mhm .. `Er ist fromm. .. Äh .. +Obwohl er ein guter Anhänger des Islam ist, .. mhm .. 
geht er in die Kneipe und trinkt Alkohol. .. Mhm .. `Er verrichtet nicht das fünfmalige 
Gebet, .. aber zwingt mich dazu.  

89. I: Mhmm. 

90. A: Außerdem habe ich eine zehn jährige Schwester, .. mhm .. die Hilal heißt. `Sie hat 
eine Krankheit, .. äh .. die bis jetzt noch nicht identifiziert ist. Mhm .. +Diese Krankheit 
hat mit dem Nervensystem und dem Gehirn zutun. `Sie ist unheilbar. .. Mhm .. 
Deswegen fällt ihr das Sprechen schwer .. mhm .. und sie kann nicht laufen. .. Mhm .. 
*Meine Beziehung zu ihr ist nicht gut. .. Mhm .. Ich flüchte vor ihr und versuche .. 
mhm .. sie nicht zu lieben. .. Äh .. +Denn sie wird an einem Tag sterben (weint). 
Äh..(lange Pause) ... `Das erschreckt mich. .. Mhm .. +Dass sie bis jetzt am Leben 
bleiben kann, verwundert ihre Ärzte. Mhm .. +Ich glaube .. mhm .. es nicht aushalten zu 
können, .. mhm .. `wenn  ich sie verliere. Ich liebe sie eigentlich zu viel .. mhm .. aber, 
ja, .. ich kann das .. mhm .. wegen meiner Angst nicht ausdrücken (weint nochmal).   

91. I: Gibt es andere Beziehungen, die dir bedeutsam erscheinen? 



Anhang 

 

 349

92. A: Mhm. ...`Wieso? 

93. I: Dies kann sich auf alle wichtigen Menschen beziehen, auch solche, die nicht mehr 
leben. 

94. A: Äh .. Mhm .. `Askin, der Freund aus der 10. Klasse des Gymnasiums. .. Mhm .. Wir 
haben eine Freundschaft, .. mhm .. die bis heute andauert. +Ich möchte erzählen, wie 
ich ihn kennen gelernt habe. .. Mhm .. `Askin war ein unruhiges Kind. .. Äh .. 
+Deswegen wollte ich mit ihm nicht sprechen. `Während eines Unterrichts habe ich ein 
Buch in seiner Hand gesehen. .. Mhm .. Das Dichtungsbuch von Yilmaz Erdogan. .. *Da 
spürte ich eine Sympathie für ihn, .. mhm .. als ich dieses Buch bei ihm sah. *Dann 
nahm ich Kontakt mit ihm auf. .. +Das hält sich bis heute. .. Mhm .. Er studiert nun an 
der Universität Mersin. `Wir sehen uns aber nicht wie immer. .. Mhm .. Wir haben eine 
intensiv-emotionale Bindung.  

95. I: Entschuldige, wegen des Namens möchte ich fragen, ob das ein Mädchen oder ein 
Junge ist? 

96. A: *Ein Junge... mhmm... wenn es unter uns bleibt, .. +möchte  ich dir etwas gestehen.  

97. I: Natürlich. Das ist eine wissenschaftliche Arbeit. Alle persönlichen Angaben werden 
endgültig anonym bleiben.  

98. A: Hmm. Äh... ok. `Ich begehre ihn. Mhmm... (lange Pause). +Aber ich muss hier 
erklären, was mein Verständnis der Liebe ist. .. Mhm .. Die Sexualität kann nicht nur mit 
den Hormonen zu tun haben. .. Äh .. *Solche Liebe passt überhaupt nicht zu mir.  

99. I: Mhm. Ok.. 

100. A: Mhm .. Also .. *Meine Liebe ist ein Begehren, .. +was ich darin hinzufügen kann 
und dass ich in meinem Traum vorhaben kann. Zu lieben, .. heißt eigentlich .. mhm .. 
gemeinsame Dinge zu finden, äh .. gegenseitig zuteilen .. mhm .. und ästhetisch 
bleiben zu können. .. Mhm .. *Wenn Sie es schaffen können, .. mhm .. +heißt es, .. dass 
Sie ihn begehren. `Ich habe das Askin gestanden .. mhm .. aber er hat .. äh .. +es als 
witzig wahrgenommen. `Ich war eigentlich ernst dabei. Er ist mir am nächsten in 
meinem Leben. .. Mhm .. Also .. Ich könnte mir nicht vorstellen, +ihn aus meinem Leben 
rauszunehmen. *Er studiert Journalistik in X Stadt (im Süden der Türkei). .. Mhm .. 
`Wenn er nach Istanbul kommt, .. teilen wir alles miteinander. .. Mhm .. Wir spielen 
zusammen Gitarre, .. +unterhalten uns. *Er hat eine Freundin, .. äh .. auf die ich 
manchmal eifersüchtig bin. +Wir gehen zuweilen gemeinsam auf Tournee, .. mhm .. 
weil wir eine Musikgruppe sind. `Ich mache manchmal Witze .. mhm .. und sage ihm, .. 
äh .. wenn wir ein Mal nach Holland auf Tournee gehen könnten, .. würde ich dich 
heiraten (lacht). Naja... äh... 

101. I: Gibt es einen Glauben, gibt es Werte oder Verpflichtungen, die dir in deinem 
Leben gerade jetzt besonders wichtig sind? 

102. A: `Mein Selbst, .. mhm .. mein Ich ist mir wichtig, .. äh .. +was ich mit den lautlosen 
Buchstaben erklärt habe.  Es ist das, also.. mhmm... mein Selbst. Ok. Naja .. `obwohl 
das Milieu mein Selbst charakterisiert hat, .. äh .. +gehört es jedoch zu .. `mir also es 
unterliegt meiner Initiative. 

103. I: Mhm.  

104. A: *Ich lebe das Leben, .. mhm .. +indem ich an dem Leben Kritik übe. .. Mhm .. 
Bevor ich nichts mache, .. äh .. ja, .. möchte ich es in meinem Traum verwirklichen. .. 
*Ich möchte ohne Maske leben .. mhm +und  den Menschen vertrauen. `Deswegen 
öffnen wir die Türe. Wir teilen alles mit Menschen, .. mhm .. +was wir haben. .. Also, 
mhm .. `Achtung gegenüber mir und meinem Selbst .. mhm ..  und Herzlichkeit 
gegenüber anderen .. äh .. +sind erste Werte, .. mhm .. die ich spontan sagen kann.  

105. I: Welche Gruppen, welche Einrichtungen, welche Ideen und Anliegen sind für dich 
zentral? Warum sind dir diese wichtig? 

106. A: .. Mhm .. Also .. Ich habe eine Musikgruppe, .. `die für mich sehr wichtig ist. .. 
Äh .. Das ist nicht einfach eine Musikgruppe für mich. .. Mhm .. + ist eine Welt, in dem 
ich eine Existenz habe. Also .. Mhm .. Ich kann mein Selbst .. äh .. in dieser Gruppe 



Anhang 

 

 350

darstellen. .. Mhm .. `Das ist mein Ich, [was ich selber gemacht habe]. 

107. I:  Aus wie viel Personen besteht  diese Gruppe? 

108. A: Wir sind nur 3. Askin ich und Ethem. .. Mhm .. Wir haben keinen Vierten. `Ich 
habe Interesse an Philosophie. .. Äh .. +Aber ich habe keinen Kontakt mit den Gruppen 
oder Institutionen, .. mhm .. die damit zu tun haben.  

109. I: Spürst du, dass dein Leben einen Sinn hat? Was gibt deinem Leben Sinn? 

110. A: Mhmm... `der Sinn deines Lebens ist der, den du ihm selbst gegeben hast. 

111. I: Was stellst du in den Mittelpunk deines Lebens als den Sinn hin? 

112. A: Mhmm... (Pause) ... Also, mhm .. das kann ich eigentlich nicht sagen. `Es gibt 
eine Lücke als Sinn in meinem Leben.  

113. I: Warum lebst du? 

114. A: Mhm .. *Die Antwort kann ähnlich sein; um mein Ich darzustellen. *Am wenigsten 
versuche ich einen Zweck zu haben.  

115. I: Wenn es etwas gäbe, was du an dir oder an deinem Leben ändern könntest, was 
würdest du am liebsten ändern? 

116. A: Mhm .. `Ich finde solche Fragen sehr unsinnig. .. Mhm .. Aber ich würde `viele 
Dinge in meinem Leben ändern. Äh... Ich würde ein Auto mit dem Modell 68 Chavrole 
haben. Diese sind verfügbar. Mhmm... (Pause). Ich würde alles wissen und Allah 
kennen. Es gibt jedoch viele Antworten, die er geben wird.  

117. I: Wann oder wo hast du das Gefühl, mit Gott oder mit dem Kosmos in Einklang zu 
sein? 

118. A: Hmm .. `Es gibt zwar keinen Raum oder keine bestimmte Zeit dafür. Äh... *meine 
Gefühle und Meinungen sind immer dynamisch. .. Mhm .. `Ich fühle mich ihm ganz nah, 
wenn ich bemerke, ..dass er irgendwo da ist.  

119. I: Wie sieht dein Ideal eines reifen Glaubens aus? (Gibt es eine Person oder eine 
Philosophie, an der du dich orientierst?) 

120. A: Äh .. `Meiner Meinung nach gibt es kein Vorbild dafür. .. Mhm .. Woher soll ich 
wissen, wie es sein sollte? 

121. I: Bist du religiös ausgebildet? 

122. A: Ja. Es ist so. Mhm .. *Ich trat in die Nurcu Gemeinde ein. +Ich habe viele Dinge 
über den Islam  von Risale-i Nur Lexikon gelernt.  

123. I: Mhmm. 

124. A: Ein reifer Gläubiger muss .. mhm .. `vor allem wissen, ..an was er glaubt. .. *Das 
ist der Grund, warum ich mein Wissen darüber vertiefen möchte. `Ich möchte an Allah 
blindlings nicht glauben, .. mhm .. +der nicht wahrgenommen .. äh .. oder begriffen 
werden kann.  Und ihn an eine Stelle deines Lebens zu setzen .. mhm ..  und mit ihm 
`im Einklang zu sein. Äh .. Meiner Meinung nach ..äh .. +ist das der echte reife 
Glaube. .. Mhm .. `Religiöse Rituale und Gebete können wechseln. +Aber, äh .. `der 
reife Gläubige muss Respekt haben. .. Sie, mhm .. können akzeptieren oder 
ignorieren, .. was Ihnen nicht gefällt. `Das nennen wir Respekt. 

125. I: Wenn du eine wichtige Entscheidung zu treffen hast, wie gehst du dann 
gewöhnlich vor? Kannst du mir ein Beispiel nennen?  

126. A: `Ich treffe eigentlich keine wichtigen Entscheidungen. Mhm .. Es gibt keine 
wichtige Entscheidung, die ich treffen muss. .. Äh .. +Aber ich frage trotzdem meine 
Freunde, .. mhm .. wenn ich ein Problem habe. `Die sind meistens von meiner 
Musikgruppe. ..+ Ich frage Askin, Ethem und Elif. Mhm .. *Ich hatte ein Problem mit 
meiner Freundin Elif, aber sie hatte bessere Argumente. Äh .. `Weil ich finanziell von 
meinen Eltern abhängig bin, .. mhm .. nehme ich von Ihnen Tipps zu meinen 
finanziellen Entscheidungen an.   



Anhang 

 

 351

127. I: Glaubst du, dass Handlungen eindeutig richtig oder falsch sein können? Falls das 
so ist, wann ist eine Handlung richtig? 

128. A: Hmm .. `Objektivität. .. Mhm .. Es gibt objektive Dinge, .. +die ich selber 
gefunden habe. `Diese gehören mir. .. Äh .. +Aber ich denke, .. äh .. dass diese 
allgemein sind. `Denn ich bin ein Mensch. .. Mhm .. Wenn ich als ein Mensch denken 
kann, .. mhm sind die Dinge, die ich selber denke, allgemein, .. mhm .. und äh .. können 
mit denen anderer Menschen übereinstimmen. `Die Richtigkeit, oder Falschheit der 
Dinge bestimmt .. äh .. der Mensch selber. 

129. I: Gibt es Handlungen oder Handlungsweisen, die grundsätzlich richtig sind, 
unabhängig von irgendwelchen Umständen? Gibt es moralische Grundsätze, über die 
wir uns alle einig sein sollten? 

130. A: `Ich würde es mir wünschen. Mhm .. *Aber es gibt nichts. 

131. I: Was würdest du dir wünschen? 

132. A: Gehorsam, also `Respekt. Mhmm... `Toleranz. Die Menschen zu tolerieren, .. 
äh .. und, zu lieben. `Das würde ich mir wünschen. .. Äh .. mhm .. Aber ich weiß, .. das 
es nicht möglich ist. Mhmm... 

133. I: Wenn du müde bist, sollen wir eine Pause machen? 

134. A: `Nein nein bin ich nicht. ..Mhm .. Es gefällt mir, ..+dass ich darüber spreche. 
*Machen wir weiter.  

135. I: Glaubst du, dass unser Leben als Menschen einen Sinn hat? Wenn ja, worin, 
glaubst du, besteht der?  

136. A: Hm .. Ich werde wieder wie eben antworten. `Aber wenn man einen Sinn in 
seinem Leben haben möchte, .. äh ..kommt ein Sinn. Also, .. mhm .. +manche machen 
die Religion zum Sinn des Lebens, andere Geld, .. *oder sie können sagen, .. dass sie 
ein berühmter Sportler werden.  

137. I: Was ist dein eigener Sinn, den du dem Leben gibst?  

138. A: `Also .. Mhm .. Der Sinn meines Lebens ist, mhm .. mein Ich, .. eben mein Ich 
offen darzulegen.  

139. I: Wird unser Leben von höheren Mächten beeinflusst, oder gar nach einem Plan 
gelenkt? 

140. A: Also, .. mhm .. `vorher möchte ich sagen, .. mhm .. dass das Leben überhaupt 
nicht beeinflusst werden muss. .. *Aber wir sind  soziale Wesen .. äh .. und,  deswegen 
werden wir `von unserem Milieu beeinflusst.  

141. I: Ich wollte im Sinne der Vorbestimmung fragen. 

142. A: Naja. .. `Allah weiß, .. was ich machen werde. Mhm .. Er weiß es nur, .. +aber  
ich habe das Recht  zu tun. .. Mhm .. `Ich will nicht, dass Allah  die Welt und die 
Menschen beeinflusst.  

143. I: Glaubst du, dass Gott die Welt beeinflusst? 

144. A: Mhmm... Er sagt im Koran, .. `was er mit Menschen tun wird. .. Mhm .. +Schau 
dir zum Beispiel die  Geschichten von Lot und mhm .. den Sintflut an. .. Ähh .. `Darin 
geht es um eine Einmischung. .. Mhm .. Allah sagt das selber. .. Aber, mhm .. + er sollte 
sich nicht einmischen, .. mhm `die Menschen sollten selber auswählen, .. äh .. `was sie 
machen möchten.  

145. I: Was denkst du über den Tod? Was passiert mit uns, wenn wir sterben? 

146. A: Also... mhmm.... (Pause) `Was ist der Tod? Mhmm... was passiert mit uns nach 
dem Tod? .. +Ich möchte es wissen, .. aber bemühe mich nicht darum. *Der Tod 
heißt, .. mhm .. hier nicht anwesend zu sein.  

147. I: Mhmm... Glaubst du an das Leben nach dem Tod im islamischen Kontext? 

148. A: Jaa, mhm ..*Ich glaube schon. .. Mhm .. `Aber diese Gedanken sind 



Anhang 

 

 352

widersprüchlich. .. Äh .. +Der jüngste Tag, .. mhm .. die Auferstehung. `Sie  sind sehr 
kompliziert und .. äh .. langweilig für Menschen. +Du stirbst, .. mhm .. dann erleidest du 
Qual im Grab, .. bevor du die Rechnung abgelegt hast. .. Mhm ..´Das ist sehr 
widersprüchlich. .. Äh .. Das ist eine Ungerechtigkeit.  

149. I: Mhmm. 

150. A: Mhm .. `Ich würde gern sterben, .. wenn der Tod ein echtes Nichtsein ist. Also, .. 
mhm .. `wenn der Tod ein Nichtsein wäre, .. äh .. würde ich nicht noch länger leben 
wollen, .. mhm .. sondern das Nichtsein auswählen.  

151. I: Glaubst du, dass der Tod ein Nichtsein ist? 

152. A: Mhm .. `Ich kann das weder beweisen .. äh .. noch widerlegen. 

153. I: Haltest du dich für religiös / gläubig /spirituell? Was bedeutet das für dich? 

154. A: Hmm .. *Aus der rituellen Sicht nein. Äh .. Ich denke an Allah mehr als ein Imam 
der Moschee. Mhmm.. ich glaube an Gott `mehr als sieH Äh ..  *Meine Beziehung zu 
Allah ist eigentlich gut, .. mhm .. +obwohl ich mich mit ihm auseinandersetze. .. Mhm .. 
`Ich möchte ihn umarmen. 

155. I: Gibt es religiöse Vorstellungen, Symbole oder Rituale, die dir wichtig sind oder die 
dir wichtig gewesen sind? Wenn ja, welche sind das und warum sind / waren sie 
wichtig? 

156. A: Jaa, mhm .. `das Wappen, .. das von Satanisten benutzt wird.  

157. I: Trägst du das? 

158. A: `Nein, nein.  Aber mhm .. ich kann sagen, .. `dass ich vom Satanismus 
beeinflusst bin. Der Satanismus heißt nicht den Teufel zu verehren. Mhm .. Er hat eine 
Philosophie. +Nach dem Satanismus ist dein Gott, .. mhm .. das, was für dich wichtig 
und zentral ist. `Es war der Grund, .. mhm .. warum ich den göttlichen Sinn ..äh .. dem 
Kaffee auflade. + Denn  der Kaffee ist ein Getränk, .. mhm .. das ich verheiligt habe.  
`Ich bezeichne die Frauen als Göttinnen, .. mhm .. die ich liebe. Das ist die Philosophie 
vom Satanismus.  

159. I: Betest du, meditierst du oder tust du auf andere Art etwas für deine Spiritualität? 

160. A: Mhmm... (pause) `Beten ... Ich habe leztes Mal am Opferfest gebetet. Mhm .. 
+Ich war mit dem Zwang von meinem Vater in die Moschee gegangen. .. Äh .. `Mein 
Vater zwingt mich dazu immer. .. Mhm .. Deswegen wasche ich mich für das Gebet 
nicht. *Ich halte das Beten als sinnlos, .. mhm .. das von Allah gefordert wird. `Wenn 
Allah weiß, .. äh .. was ich mache und was ich benötige, .. warum muss ich beten. 
*Während ich Musik höre, .. mhm .. wippe ich gerne mit meinem Kopf. `Das ist meine 
Art von Spiritualität. 

161. I: Was ist „Sünde“? Was verstehst du darunter? 

162. A: Also, mhm .. `damit das Leben für uns kribbelig ist, .. macht Allah Ge- und 
Verbote. .. Äh ..  Ich kenne das Christentum nicht, .. aber halte die Verbote im Islam für 
logisch. Zum Beispiel: `Trinke keinen Alkohol, .. mhm .. sonst könntest du deinen 
Verstand verlieren. Begehe keinen Ehebruch, .. sonst könnte die Generation 
verderben. .. +Bei der Gestaltung meines Selbst .. mhm .. möchte ich trotzt allem .. äh .. 
mit Allah in Verbindung bleiben. `Ich halte das für eine große Sünde, .. mhm .. dass ich 
mein Selbst verrate und betrüge. Es gefällt mir, .. mhm .. +andere Sünden zu tun. `Aber 
der Selbstverrat .. mhm .. kann dich sehr belasten. .. Also, mhm .. `das ist eine echte 
Sünde meiner Meinung nach.  

163. I: Wie erklärst du das Böse in der Welt? 

164. A: Ich kann es .. mhm .. `als eine Unherzlichkeit von Menschen erklären. Denn das 
Gute könnte nicht sein, .. mhm .. `wenn es kein Böse gäbe, .. mhm .. +oder das Gute 
würde nicht wahrgenommen werden. *Da gibt es eine Dialektik. .. Äh .. `Deswegen soll 
Allah wahrscheinlich .. mhm .. den Teufel und das Böse geschaffen haben. .. Mhm .. 
+Er könnte das Böse nicht schaffen,  .. mhm .. aber es musste etwas geben, .. dem das 
Böse aufgeladen wird.* Das ist der Teufel. .. Mhm .. `Allah ist gut, .. der Teufel böse, .. 



Anhang 

 

 353

mhm .. der Mensch eine Synthese von Allah und dem Teufel.  

165. I: Wenn Menschen sich über religiöse Fragen nicht einig sind, wie können solche 
religiösen Konflikte gelöst werden? 

166. A: Mhm .. `Vor allem sollen sie in ihren heiligen Schriften nachschauen. .. ´Nach 
dem Islam sind die .. Thora und, .. die Bibel verdorben. .. Mhm .. +Ich weiß nicht, .. äh .. 
ob dies vom Christen und Juden akzeptierbar ist. `Wenn ich religiöse Fragen hätte, .. 
mhm .. würde ich meine heilige Schrift, also den Koran, lesen .. mhm .. +und würde die 
Aussprüche und Verhaltensweisen vom Propheten Mohammed  .. mhm .. obwohl sie 
altmodisch sind, ..* an unsere Zeit anpassen.  

167. I: Ich bedanke mich bei dir für dies Interview. 

168. A: Ich danke auch. 

 

 

 

 



 

 

 


